# Anecdota Oxoniensia

## A COMMENTARY

#### ON THE

# BOOK OF DANIEL

RY

## JEPHET IBN ALI THE KARAITE

EDITED AND TRANSLATED

87

## D. S. MARGOLIOUTH, M.A.

LAUDIAN PROFESSOR OF ARABIC IN THE UNIVERSITY OF OXFORD



## Oxford

AT THE CLARENDON PRESS

1889

[ All vishts reserved]

### Fondon

HENRY FROWDE



OXFORD UNIVERSITY PRESS WAREHOUSE

AMEN CORNER, E.C.

## CONTENTS.

| PREFACE .   | •    | •    |     |      | •    |    | •   |      |   |   | • |   |   | PAGE<br>V-X |
|-------------|------|------|-----|------|------|----|-----|------|---|---|---|---|---|-------------|
| LIST OF MSS | . OF | THE  | Cor | MMEN | TARY | ON | DAN | HEL. |   |   |   |   |   | xi–xiii     |
| ENGLISH TRA | NSLA | TION | •   | •    | •    |    | •   | •    | • | • |   |   |   | 1-87        |
| Glossary    | •    | •    | •   | •    | •    |    | •   |      | • | ٠ | • |   | • | 89-96       |
| ARABIC TEXT | •    |      |     | •    |      |    | ,   | •    | • |   | • |   |   | 1-100       |
| Appendix    | •    | •    |     | •    | •    |    | •   |      |   | • | • | • |   | 100         |
| Errata .    |      |      |     |      |      |    |     |      |   |   |   |   |   | 101         |

٠

THE life of Abu 'Ali Jephet<sup>1</sup> has been narrated by the authorities cited by M. BARGÈS in the Preface to his edition of the Commentary on the Canticles<sup>2</sup>, at greatest length by J. FÜRST in his *Geschichte des Karäerthums*<sup>3</sup>, whose account is to be supplemented from the notice of Jephet in A. NEUBAUER'S *Aus der Petersburger Bibliothek*<sup>4</sup>. The Commentary on Daniel was one of the latest of his writings<sup>5</sup>; and that it cannot have been written before 990 A. D. has been shewn by PINSKER<sup>6</sup> from the statement in the Appendix<sup>7</sup> that 'the date 2300 after the Exodus is passed years ago;' now 2448 A. M. (the date of the Exodus) +2300 gives 4748 A. M. = 988 A. D., to which at least two years must be added to justify the expression in the text. On the other hand, the Commentator speaks of the Mohammadan religion as 'about 400 years old<sup>8</sup>,' a statement which gives us perhaps as terminus ad quem the year 1010 A. D.

<sup>1</sup> His names and titles are given in full on the Arabic-Hebrew title-page.

<sup>2</sup> Paris, 1884, pp. i, ii.
<sup>3</sup> Vol. ii. 124-130.
<sup>4</sup> Pp. 15-18.
<sup>5</sup> The phrase on p. 1ma. 2 does not necessarily imply, as Fürst thinks, that he had already commented on all the books of the 7".

י גספחים, ל"ק, p. 88.

<sup>7</sup> P. 10r. 3. Fürst's suggestion that we should read منذ اثنتان سنين is not likely to find acceptance.

<sup>8</sup> P. 177. 4. The prophecy that the end is to come in the year 400 Å. H. is not Jephet's, but a false inference of the scribe from this passage.—R. Saadia Gaon's date was 350 A. H. (Bodleian MS. Opp. Add. fol. 64, p. 75<sup>b</sup>).

The other historical allusions do not contradict this result. Jephet knows of the taking of Antioch, Tarsus, and 'Ainzarbah by the Greeks<sup>1</sup>; these events happened in 359, 354, and 351 respectively. The pillaging of the Ka'bah by the Carmathians under Abu Tāhir in 317 (929) is made much of  $^{2}$ , although the Black Stone was restored in 338, and the Temple itself repaired, of which Jephet, who has some strange opinions about the nature of the Ka'bah, does not seem to have heard; however, their prohibition of the Pilgrimage, in which he finds the fulfilment of the 'taking away of the continual,' lasted as late as 403 (1012)<sup>3</sup>; and although their power was on the decline after Abu Tāhir's death, they continued long to make themselves felt in Syria and Egypt. In 360 they take Damascus, Ramleh, and Jaffa<sup>4</sup>; in 375 (985) they capture Cufa<sup>5</sup>; the prophecy therefore that 'they will certainly take Baghdad<sup>6</sup>' was quite likely to be realised, and indeed had already been partly realised in 3307. We cannot therefore wonder at the important place assigned them by Jephet in the history of the Arabian empire. Further, the reference to 'the non-Abbasid lord of Islām, established at Baghdad 8,' points to a date after 334 (945), when the title of Sultan was conferred on the Buyid conqueror<sup>9</sup>.

<sup>1</sup> P. Irr. 16.

<sup>2</sup> P. 117. Just as the Carmathians are called here by Jephet קשרים, so in 2 Kings החקשר is rendered by تقرمط For the derivation of قرمطى see DE GOEJE, Mémoire sur les Carmathes, p. iii of Appendix.

<sup>3</sup> DE GOEJE, l. c. p. 85; Chron. Mecc. ed. WÜSTENFELD, ii. 249.

<sup>4</sup> Ibnu 'l Athīr viii. 485.

<sup>5</sup> Ibnu 'l Athīr ix. 29. In this year, however, زال ناموسهم.

6 P. 184. 21.

<sup>7</sup> Abu'l Mahāsin ii. 297; DE GOEJE, p. 50. In 375 they have a 'representative' (نائن) in Baghdad (Ibnu 'l Athīr, l. c. p. 30).

<sup>8</sup> P. Irr ut supra.

<sup>9</sup> WEIL, Geschichte der Khalifen, ii. 696.—The statement that 'they were originally unbelievers' will agree with the account of their origin given *ibid*. ii. 652; but their identification with the 'king of the north' is stranger and given hesitatingly.

The matter of the Commentary—with the exception of the violent polemics against the Christians <sup>1</sup>, Rabbanites, and Muslims<sup>2</sup>—is probably for the most part traditional, derived from the 'Doctors of the Captivity<sup>3</sup>,' some of whose names are specified in the Appendix. The Commentary of R. Saadia Gaon (El-Fayyūmī), the object of Jephet's most bitter polemics, has been discovered by Dr. NEUBAUER, in a fragmentary MS. of the Bodleian <sup>4</sup>. This MS. is unfortunately deficient in those parts of the book where Jephet's attacks are most violent <sup>5</sup>; in general the agree-

<sup>1</sup> See especially the notes on xi. 14 (p. ۱۱۹. 14-16). Some further information وقال فيه ١٢١١ : 1 Some further information in the note on Obadiah 1 : وقال فيه ١٢١٢ خدر لانه اتقع بديا على رب العالمين وادّعى بالثالوث وجعل لله ولدا كما يقولو بيرجه اجريم الته جل الخالق عن صفات المخلوقين ثم انه ادّعى برسالة وكتاب (!) وادعى ان شريعة الله بطلت وان كتابة هو الثابت وعليه المحصول وهذا في غاية ما يكون من القحة وعند ما اعتُقد في <sup>يريد</sup> ان هو ولده على ما يزعمون وكانوا تدر سلاملات تربحه قد ما اعتُقد في <sup>يريد</sup> ان هو ولده على ما يزعمون وكانوا تدر سلاملات قد صلبوه في زمان تربح القدا ان سلاملات المخلوقين المحمول وهذا في غاية ما معتملون من القحة وعند ما اعتُقد في المان ان هو ولده على ما يزعمون وكانوا تدر

<sup>2</sup> The number of 'Spottnamen' employed is quite considerable: ישנא for איש הרוח, for מכוח, דרוח (געון, געוו הרוח, געוו הרוח, געוו הרוח, איש הרוח, דרוח) for מכוח מכוח. The MSS. vary between ישו and ישוע.

<sup>3</sup> Some of these, perhaps, he imperfectly understood. The Commentator who derived (p. 11. 13) from the Chaldee may have spoken of the latter as the language of the Pharisees=Rabbanites; Jephet's الفارسية would naturally mean *Persian*. His compiler in the ספר העשר.

<sup>4</sup> Opp. Add. fol. 64. NEUBAUER'S Catalogue, no. 2486.

وقولة طمع معتدام لله محطمة المحلة التربية : (MS. p. 134<sup>b</sup>) : يكشف لنا ان يسرائيل في الجالوث ليس يحرم عليهم أكل اللحم ولا شرب الخمر ولا يكشف لنا ان يسرائيل في الجالوث ليس يحرم عليهم أكل اللحم ولا شرب الخمر ولا الملاذ الحلال من اجل خراب القدس (ولو كانت الدارام احرمت ذلك) عليهم لكان دانيال ونظراؤة أوّل من يمتثلها فلما وجدناة فرد ٢١ يوما لم يأكل فيها من هذه الاشياء علمنا انه كان يأكلها قبل ٢١ يوماً was then standing is answered by anticipation.— 'The marvellous inventions' (p. 107. 2) of El-Fayyūmī concerning the 'end' are probably the calculations

ment<sup>1</sup> of the Gaon's<sup>2</sup> opinions with those of the Karaite are more striking than their divergence.

The opinion of Jephet's powers as a commentator held by M. BARGÈS (who has done more than any one to make them accessible) is perhaps too high. His knowledge of both Hebrew<sup>3</sup> and Chaldee<sup>4</sup> is inaccurate, although he speaks contemptuously of those 'who do not know our language.' The grammatical observations, which have won praise from NEUBAUER<sup>5</sup> and others, fail almost entirely in this book<sup>6</sup>. His acquaintance with contemporary events<sup>7</sup>, by the light of which he occasionally interprets prophecy, is as hazy as his knowledge of earlier history

on p. 75 sqq. of the Bodleian Commentary; in which it is shewn that there are four possible explanations of the 'time, times and a half,' which all alike produce the result 350 A. H. for the time of the end.

<sup>1</sup> E.g. on the division of the four kingdoms see especially the note on ii. 33 فقال اولا ان تكون براسها مدة طويلة بازا ما قال تتواتم تد هتار (MS. p. 15<sup>b</sup>): معتمار العلى العربي المملكة الاخرى by which the 'end' is fixed for 350 A.H.—Compare with Jephet's explanation of Daniel's exemption from bowing down to the statue the following passage (p. 26<sup>b</sup>): ان يسمل عن دانيال هل طولب ايضا بالسجود ام لا ... فنقول ان دانيال كان عند دردار ترير معبودا من المعبودات اذ ليس منكرا عند الكفار ان يعبدوا المهة كثيرة

<sup>2</sup> Perhaps the Arabic Commentary may in a few cases be supplemented from the spurious work printed in Buxtorf's Bible under the Gaon's name; e.g. the opinion refuted on p. 1.8, 9 is held by this author. See MATHEWS, Saadiah's Comm. on Ezra, p. xvi.

<sup>3</sup> See especially ix. 25 בצוק העתים. So in Is. liii. 5 חברתו is rendered המועצים, in Ps. xxii. 25 אבות שנות by הבוג , etc.

<sup>4</sup> See especially ver. 12.

<sup>5</sup> Aus der Petersburger Bibliothek, p. 15.

<sup>6</sup> Some of these are decidedly striking; see BARGEs' Cant. p. xvii; ibid. p. vo; Comm. on Exodus (MS. 2467), p. 126<sup>a</sup>: مصدر المركان تحت الكاف فتحة مثل שמעת ومشلخ ادراما جادرما الارمان ماخوذ من امركان تحت الكاف فتحة مثل שמעת فالقمصة لحقيقة مقام ما

<sup>7</sup> E. g. the history of the Carmathians, v. supra.

viii

is shallow<sup>1</sup>. On the other hand, the present Commentary is not written *currente calamo*, for the theory which it expresses may be traced even in points of detail in his earlier writings. Thus the argument of p. ri. 18 is anticipated in the Commentary on Exodus<sup>2</sup>; that of p. 110. I sqq. in the Commentary on Leviticus<sup>3</sup>; while the curious combination of the prophecies of Isaiah, Joel, and Daniel worked out especially in the notes on the twelfth chapter is to be found already stated in the Commentaries on the first two Prophets, and in part in that on the Canticles.

In the appended Translation brevity especially has been studied, and with the same end the Arabic version of the Hebrew text as well as the table of contents has been left untranslated. Where, however, Jephet's interpretation differs seriously from the Revised Version, account is taken of the difference either in the lemmata or in notes. These differences are of course never worth a moment's consideration; the idea of elucidating the Hebrew vocabulary from his native Arabic was not familiar to Jephet<sup>4</sup>.

With the list of curious words occurring in this volume contained in the Glossary, the Editor has incorporated some occurring in the printed works of the same author, as well as in works of his existing in MS. in Oxford, London, and Paris. Of course this collection does not aim at completeness, but in some respects perhaps it may be found of interest. Most of these words are not explained in the Lexicons of FREYTAG and DOZY, although their existence will be found to be sufficiently certified; the source of several is Syriac or Persian, while a few are Hebrew words in an Arabic dress. That Jephet should think it proper to attack in this rustic dialect the classical writings of R. Saadia Gaon agrees with the

\* а

ix

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So he makes Alexander come from Alexandria.—In the Comm. on Kings he mentions Kalilah wa-Dimnah.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MS. 2467, p. 167<sup>b</sup>. <sup>3</sup> MS. 2472, pp. 80<sup>b</sup>, 81<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I have noted the following cases: Lev. xiii. 25, where מחתח is connected with as against the derivation from לויח; ו Kings vii. 29, לויה; Prov. iii. 13, where יפיק is rendered ניפיק.

<sup>[</sup>II. 3.]

contempt which he frequently expresses for the learning of the Gentiles. Many of the words recur in the Lexicon of the Karaite David b. Abraham<sup>1</sup>.

Matter has been drawn from the following printed books: BARGÈS' *Specimen* ('Spec.'), containing the Preface to the Commentary on the Psalms, with version and explanation of Pss. i and ii; BARGÈS' edition of the complete version of the Psalms, and his edition of the Commentary on the Canticles; HOFFMANN'S edition of the Commentary on Ps. xxii; AUERBACH'S of that on Prov. xxx; NEUBAUER'S of that on Isaiah liii<sup>2</sup>. A MS. of the complete Commentary on Isaiah was kindly lent to the Editor by Canon DRIVER. He has further excerpted the fragmentary Commentary on the Bibliothèque Nationale in Paris; and a portion of the Proverbs in the Bibliothèque Nationale in Paris; and a portion of the rich Schapira Collection in the British Museum, quoted by their number in the Oriental Catalogue<sup>3</sup>.

My best thanks are due to the Delegates of the Press for undertaking this work, which I wish I could have accomplished in a more satisfactory manner; to Dr. NEUBAUER, for multifarious help and kindness; and to Mr. J. C. PEMBREY, to whose care and skill any degree of accuracy which may have been attained is to be ascribed.

<sup>1</sup> MS. Bodl. 1451.

<sup>3</sup> To the literature on Jephet must now be added Dr. HOERNING's accurate and valuable account of the *British Museum Karaite MSS*, which appeared too late for the Editor to use.

 $\mathbf{x}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In The Jewish Interpreters on Isaiah liii by NEUBAUER and DRIVER.

#### LIST OF MSS. OF THE COMMENTARY ON DANIEL.

M = Or. 2557 of British Museum.

 $M^2 = Or. 2556$  of British Museum.

Both these fragments are in the Arabic character, containing the Hebrew text (also in Arabic characters) with vowel-points and accents. The portions of the text which are found in these fragments are marked by the letters M and  $M^2$  on the margin.

B = Opp. Add. 4°. 166 of Bodleian Library. (See NEUBAUER, Catalogue, no. 2494.)

P = 2nd Firkovich Collection, 420 of Imperial Library, St. Petersburg.

X = Firkovich Collection, 580 of Imperial Library, St. Petersburg.

All these are in the Hebrew character and (except P) complete. Where M and  $M^2$  fail, the printed text follows X, unless the contrary is stated in the note.

D = 2nd Firkovich Collection, 314.

Fragments covering about half the work; some of the leaves have been misplaced by the binder.

K = 2nd Firkovich Collection, 315.

Commences with Hebrew of i. 6. Wants a whole sheet (ten leaves) from vii. I to vii. 25. Also defective from p. 170. 15 to p. 171. 8. Terminates at Comm. on xii. 11.

Q = 2nd Firkovich Collection, 313. Large fragments.

Kit. = Last part of كتان العتيدات, containing Commentary on chap. xii. (ending at p. ۱۰۱. 17).

C = Or. 2520 of British Museum, containing six short fragments.

All these are in the Hebrew character.

The MSS. in the Hebrew character (Heb.) were all copied from one archetype, as is shewn e. g. by their common omission of the translation of chap. viii. vers. 23 and 25, preserved in M; the occasion of that omission is obvious. That archetype was in the Arabic character, as is shewn by the nature of the mistakes; see p. 7, n. I. It contained moreover the Hebrew text written in Arabic characters, for from the nature of the transliteration many of the constant errors of the Karaitic punctuation can be explained: e. g. Qames and Segol are both regularly represented by the Elif of lengthening, and Pathah is occasionally represented by the same; now it is in the confusion of these three signs that the Hebrew texts in these MSS. err most<sup>1</sup>. To the same source may be attributed such orthographies as  $\Box \Box \Box$ . That archetype cannot

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> BARGÈS, in his edition of the Canticles, reproduces the Karaitic pointing. See his observations, p. xv. The MS. copied by him is now no longer 'unicum,' since the introduction of the Schapira Collection into the British Museum.

#### . LIST OF MSS.

have been either of the MSS. of which M and M<sup>2</sup> are fragments, but it may have been not earlier than these MSS., which date probably from the eleventh century, whereas it is not probable that any of Heb. are earlier than the fourteenth (CK?), while some (B X ?) probably belong to the sixteenth. The text offered by D P Q X is practically the same ; while all have many errors in common, they supplement each other in single cases. B and K exhibit a rather different recension, in some cases agreeing with M against the others; both however are interpolated, B notably so, e.g. in the translation of ix. 25, where Jephet rendered وعجين الاوقات التلاام الالاستان معامي ومعجين المراق المعام والمعام والمعام وال but the editor of B rightly corrected وبضيق, making the comment disagree with the text. See too the note on p. 99. The scribe who copied B can have known very little Arabic (see note on p. v), and this MS. is so defaced by omissions, occasioned ordinarily by homoeoteleuton, repetitions, and other errors that the Editor found it impossible to publish the text from it. By the kindness of the Imperial Russian Government and the English Foreign Office the six St. Petersburg MSS. were placed in the Bodleian for a period of four months; during which the Editor had time to collate K and X twice, and the rest once with the exception of Q, which he occasionally consulted. The British Museum fragments, when identified, helped him to correct a number of difficult passages, but many remain with which he has been unable to grapple successfully. The various readings are quoted fully in the first few pages, afterwards only when the text of M, M<sup>2</sup>, and X is deserted, or when they seemed to the Editor to possess some interest.

In the matter of *orthography* the MSS. exhibit no regularity (e.g.  $\Delta \alpha \alpha$  are sometimes to be found in the same line). The Editor has endeavoured in transliterating to introduce the ordinary orthography, but where the text existed in Arabic characters he has rarely departed from the MSS.

In the treatment of the vulgar forms<sup>1</sup> the editors have taken different lines: NEU-BAUER prints the vulgar forms without alteration; BARGÈS prints the correct forms in

<sup>1</sup> A peculiar form is the 3rd person plur. perf. masc. in ., p. 14. 9, n. 2; compare Ex. xix. 8 فصارون, Ex. xxiii. 28 بلدانهم Ex. xxiii. 28 بلدانهم Ex. xxiii. 28 بفدانهم Ex. xxiii. 28 بفصارون des Pentateuchs, i. v, notices forms like التكنيت Ps. xxi. 1 for تلا (for القيل MS. 2473 (Numbers), p. 16<sup>b</sup>, unless it be a mistake of the copyist, is curious. (if occurs in MS. 2475, p. 25<sup>a</sup>; comp. مثتم for شئتم MS. 2478, p. 12<sup>b</sup>. Forms like بقيوا (for يقلو (for موتيول ويله المالية), p. 18<sup>b</sup>, 2478, p. 12<sup>b</sup>. Forms like threas common: MS. 2478, p. 12<sup>b</sup>, prov. ix. 15 (for يقويوا (for يقطلبوه دويه الجاء 18) is probably a copyist's error.

, فريزة Letters regularly interchanged are ض and ; both were pronounced as ; which, as in , is sometimes written for them. س and ص are occasionally confused; لعب الصطرنج Prov. xiii. II (ش for ص) is unusual.—The l of forms of جاء is often omitted ; ثن is commonly written for junction on Ex. xvi. 20. the text, placing the vulgar forms in the notes<sup>1</sup>; AUERBACH prints the vulgar forms in the text, followed by the correct forms in brackets. The first of these seems clearly the right method, since these vulgar forms never create any difficulty, and it is no part of the editor's duty to correct the author's language. On the advice of friends, however, the present Editor has in the earlier sheets given in foot-notes what he believes to be the correct substitutes for the more glaring errors in the text<sup>2</sup>.

This Commentary is excerpted (in Hebrew) in the ספר העשר, a specimen of which is given by PINSKER, l. c. p. 88. Jephet is frequently quoted by Ibn Ezra, but, as elsewhere, the quotations do not correspond with the Arabic originals. On the other hand, an opinion attributed to הכמי צדוקים 'Sadducean Doctors,' i.e. Karaites, on chap. xi, will be found stated in full in the accompanying text : יש לתמוה מחכמי צדוקים (Mekka) שיחונו עליה הישמעלים:

<sup>1</sup> Not, however, consistently; e.g. he allows the Comm. on Canticles to commence ויט לשלמה באראוט.

<sup>2</sup> The following signs have been employed in the text :

 $\langle \rangle$  denote insertions by the Editor.

[] denote interpolations.

() denote alternative renderings.

References to the Old Testament are given on the margin; the quotations have been abridged as much as possible.

## ENGLISH TRANSLATION.

•

## COMMENTARY ON DANIEL.

The book of Daniel. This book has been attributed to Daniel in particular because it contains an account of his history and prophecy. It comprises eleven chapters.

If we add up the years occupied by this book, they make up a total of sixty-seven: [for seventy years were occupied by the reigns of Nebuchadnezzar, Evil-Merodach, and Belshazzar; all of which come within our narrative, except the first seven years of Nebuchadnezzar, as we shall see below;] this leaves sixty-three years, to which are to be added the one year of Darius and the three years of Cyrus; making a total of sixty-seven years.

I.

I. It is to be observed that the reign of Jehoiakim was divided into three parts: a. *four* years during which he was subject to the king of Egypt; b. *three* years during which he was subject to the king of Babylon (2 Kings xxiv. I); [c. *three* years during which he was independent.] During these three years the king of Babylon was occupied with his Eastern expedition; after he had rested a little, he attacked him (in the tenth year of his reign), besieged him with his army, took his city, took him prisoner, and carried away many captives with part of the vessels of the house of God (see here).

In the third year: not 'in the tenth year,' for the following reason. Jehoiakim had originally been subject to the king of Egypt; then he became subject to the king of Babylon. Thus seven years passed; and since after this he rebelled against the king of Babylon, and became an independent king, who paid homage to no other, the writer can say *in the third year of the reign of Jehoiakim king of Judah*, dating from the time at which he became independent. The proof of our theory of the division of Jehoiakim's reign into three parts is the statement in 2 Chron. xxxvi. 4, that the king of Egypt took Jehoahaz, brother of Jehoiakim, and sent him to Egypt, and made Jehoiakim king in his stead. Now we know that he remained subject to the king of Egypt four years, and that the king of Babylon came to the throne in the fourth year of Jehoiakim; see Jer. xxv. I, where it is stated that the first year of Nebuchadnezzar was the fourth of Jehoiakim. In that year the king of Babylon fought with the army of the king of Egypt, which was encamped on the banks of the Euphrates (see Jer. l. c.), when Syria fell into his hands (2 Kings xxiv. 7), and Jehoiakim became subject to the king of Babylon in the fifth year of his reign.

Came unto Jerusalem and besieged it: he was not satisfied with sending an army against him, but led the army himself. Had Jehoiakim come out to him, he

Ъ

[II. 3.]

would not have besieged the city; only the former would not submit, and locked the gates, and stood a siege, thinking that the king of Babylon would grow tired and desist. The king, however, maintained the siege until he took the city.

2. Either he *stormed* the city, as some think, or the people may have opened the gates. The latter is the more likely, as no battle is mentioned. Jehoiakim, we are told, died outside Jerusalem. Either the king of Babylon tormented him till he died, or he was killed [in some other way]; or he may have killed himself.

And he carried them into the land of Shinar: i.e. rather more than three thousand men whom the king of Babylon carried away captive; they are mentioned in Jer. lii. 28. He brought the vessels into the treasure-house of his god: observe that we are not told the *number* of the vessels, nor their material (gold, silver, or brass); doubtless they were different vessels from those taken away with Jehoiakim (2 Chron. xxxvi. 10); they were not used by him, but put all together in a safe place; had he attempted to use them, God would not have permitted it, even as He did not permit Belshazzar, but shewed serious signs [of His disapproval].

3, 4. He ordered the chief of his ministers, under whose care the captive Israelites were, to choose from the whole multitude youths of this description without fixing a number; he was to look out for all who were possessed of these characteristics, and to take them, however few or many of them there might be.

Of the children of Israel: i.e. of those who were not of the royal stock, or of the children of the nobles, but *of the common people*. He did not regard the fact of such a person being of the common people, when found to possess these qualities; to shew that talented persons are not affected by the lowness of their station.

And he ordered him to take the *best looking of them;* it would not be seemly that a person with uncomely visage should stand in his court; such persons must have handsome features, and be comely and fair.

Of understanding in all wisdom: not wisdom in the Thora concerning 'unclean' and 'clean,' or sacrifices, as the king would not desire that. He rather desired persons of intelligence in all subjects into which intellect can enter, and studies connected therewith.

And knowing knowledge: most probably knowledge, like Solomon's, in the different departments of philosophy. The children of Israel were never destitute of its elements, but always taught them to their children. Even in the times of their idolatry and wickedness, the votaries of wisdom and knowledge never failed among them.

And understanding teaching: knowing the way to instruct others in their knowledge; not every scholar makes a good teacher.

So he chose all those in whom were all these virtues and desirable qualities. Since this was done at the time described, it was unlikely that there would be [many] lads among them possessing these qualities.

And such as had ability: i.e. force of patience to stand before the king, and to abstain from expectorating, spitting, etc.

And he ordered them to be **taught the writing and language**: that they might write it and talk it; naturally they would not know either.

Had not Ashpenaz himself possessed many of these gifts and understood them, the king would not have given him this order.

The king's object in taking these youths, so described, was twofold: (I) to gratify his fancy for men of knowledge; for it is the custom of high-minded kings to have scholars trained in their courts; (2) to be able to boast before the nations that in his court are the greatest men in the world.

5. It was not the king's purpose to corrupt their religion, as he endeavoured to do in the story of the image which he set up; he rather desired that they should have suitable diet, which would make them grow, and give them a healthy appearance. So he made their rations like his own food and drink; the best food and the choicest drink.

He also designed that he should train them three years, that they might come before the king fair in form and appearance, and acquainted with the writing and language and all that was desired of them.

6. These four are mentioned on account of their abstaining from the king's food, and the rest of their achievements. Among them were some of the seed-royal, whom the Scripture does not mention. Had these four been of it, he would have said, 'there were among them of the seed-royal,' mentioning their rank. This disproves the view that Is, xxxix. 2 refers to these.

7. He surnamed them with Chaldean names; possibly *names of honour*, since *Belteshazzar* is the name of Nebuchadnezzar's God (*inf.* iv. 5); the rest may be so too.

8. He bound himself not to eat the king's food or drink his drink, whatever the consequences might be; staking his life, just as he staked it in his prayer, and as Hananiah, Mishael, and Azariah staked theirs when they would not bow down to the image. It is quite impossible that he would have staked it for a matter of no consequence as some irreligious persons have said, whom we have answered in our commentary on the commandment.

He would not defile himself: not, 'he would not eat ;' meaning that he would not eat a meat originally pure, but defiled by [coming in contact with] uncleanness. And he made no difference between the meat (consisting of animals slaughtered by Gentiles) and the drink. Possibly the former was not from an animal naturally forbidden, nor the wine naturally forbidden; but only because it was prepared by Gentiles, though free from all taint of uncleanness. This was because he regarded the grape-juice as the original state [i.e. he regarded the wine as a transformation of grape-juice], and refused to touch that with which uncleanness was mingled.

The chief of the eunuchs is Ashpenaz. He said, 'My lord, give me not, I pray thee, food and drink which will not profit me.' But the other gave him an answer which took from him all hope that his request would be granted him.

9. Favour and compassion comprise two periods ; the first, sc. favour, had been

shewn in the previous time, and consisted in various acts of kindness shewn to Daniel which he does not describe at length; the second, *compassion*, took place at that particular time, consisting in his doing him no harm or violence, nor informing the king, but excusing himself as follows.

10. He tells him that he only refuses out of fear for his life, whenever the king should send for them, wishing to observe their condition; and if he saw the faces of the others and saw their faces different, when on enquiring he found out about the change in their food, the blame would fall on Ashpenaz, while they would not be reprehended.

According to your joy: because the wise are habitually joyous and merry, because knowledge wastes the body and destroys it.

חיבתם, like חוב in Ezek. xviii. 7.

11. As the chief eunuch would not grant his request, and he had bound himself to stake his life upon it, he tried the expedient of speaking to the man through whose hands this nourishment passed, in case *he* might do this for them, and try them, as we shall explain presently.

12. Try us ten days. A short time, of which account is scarcely taken ordinarily; in order to facilitate the matter, and render its accomplishment less arduous.

13, 14. He accepted their proposal and afterwards examined them, and found them fatter and fairer than the others who had been eating the king's food and drinking his wine. This must have been done by the Creator, who set in the grain something to supply the place of meat, and similarly in the water. Those who did not do as Daniel and his friends must either have argued that they were excused and that it was impossible for them to resist the Sultan, or they did so because they did not care about lawful and unlawful. And God sent leanness into their bodies, so that they did not fatten. This proves that God cares for His saints who are willing to suffer death for His law's sake.

At the end of ten days, when he found that they were increased in fairness and fatness, he continued this for a period of three years.

16. He profited by the provisions and took them for himself, without telling Ashpenaz, but doing it in secret.

includes bread and dainties. The word may be divided into two: שם includes bread, and dainties, i.e. bread and meat. **Pulse** is the substitute for it.

They took wheat for bread, and some other grain to cook, such as lentils, rice, pease, and beans, and they drank water. Of course they took grain that was not defiled; and water out of the river in clean vessels, as they wished.

17. They had already the wisdom described above ; which God Almighty increased during these days with additional wisdom, in all book-learning and philosophy known by the sages and Chaldees. Daniel surpassed them by the possession of certain divine gifts, such as the interpretation of all visions. The Chaldees did not understand dreams. This was not *confined* to Daniel, since Hananiah and the rest

were distinguished, only Daniel was the most eminent. This was all the Creator's purpose (he gave them), compare *inf*. ii. 21 and Prov. xx. 6.

18. At the end of the three years, during which the king had ordained that they should be nourished and instructed in the 'writing and language,' the Chief of the **Eunuchs** brought them before him, and the king began to examine them in the different departments of science, and found none among the Jewish youths like them (all of them refers to the Jews). This was owing to what was mentioned before-God's bestowing on them clear intelligences. Next he tells us that they were ten times better than the king's sages. Either this is a [figure of speech or else a] real number, and we are to infer that the king called all his sages before him in their presence, and bade them ask one another questions, while he heard what passed between them on each particular head; and doubtless he himself was a sage and understood the discourse, and comprehended what passed and how they surpassed all his sages ten times in breadth of knowledge: and perhaps there were among his sages men who had been studying science all their lives till they had grown old, who yet had not reached the stage of these four. All this was in order that God might exalt His servants who were sunk to the lowest depth, and because they had clung to His religion and had not indulged themselves with eating unlawful food, but had eaten grain instead. And among the philosophers there must have arisen mutterings against certain meats, 'Woe to him that eats defiled food and the preparation of the Gentiles, defiling his soul and removing it from holiness, and withdrawing it from God Almighty; who finds ways of explaining away the commandments, and eats forbidden foods, and drinks the Gentile drinks, with creeping things and abominations among them.' And there is no difference between wine and any other drink, all of them being mashqiym. And no person during the Captivity can possibly eat the preparation of any one whom he knows to be unfaithful in his observances in the matter of preparation of meats, so that his food is of the unclean and impure. Such cases are referred to in Lev. xx. 25 and Ps. xxxiv. 10.

21. Was: i. e. was in the Sultan's kingdom till the first year of Cyrus, the time when the Israelites were set free to go to the Holy Land to build the Temple; when he was set free from the duties of government and retired into religious life. He had by then grown old. As for his companions, he tells us nothing about them after the story of the image.

#### II.

1. Just as we said of the 'third year of the reign of Jehoiakim' that the phrase did not refer to his reign literally, so this again does not refer to Nebuchadnezzar's *reign*, as Daniel is the person who interpreted the dream. Plainly it must refer to something else. Some have supposed it to be the *second year of Jehoiakim's captivity*, which is unlikely, because Daniel had no office till after three years; see i. 5, which shews that he licensed them after three years. Others have referred it to the *fall of Jerusalem*, imagining that he did not consider himself king till he had subdued Israel;

which is not improbable. To my mind what is most probable is that it means [the second year] after he had become king of the entire world (inf. ii. 38). Now it is well known that he took Jerusalem before he took Tyre : and Tyre before he took Egypt. It is most probable that he took Egypt in the thirtieth year of his reign. This is shewn by Ezek. xxix. 11, 'neither shall it be inhabited forty years,' etc. (cp. 13). Now it was God's decree concerning the whole of the captives that they should remain in their present condition the whole seventy years, made up by Nebuchadnezzar, his son, and his son's son (Jer. xxv. 11); none of them returning to his country till after the completion of these seventy years. Now Egypt was the last of his conquests, as no other king stood before him save Pharaoh; so that the words in the second year will refer to the thirty-second year of his reign, thirteen years after the destruction of the Temple. In that year Ezekiel saw the form of the Temple (xl. I); for Nebuchadnezzar took the Holy City and burnt the Temple in the seventeenth year of his reign; and if Nebuchadnezzar saw the dream in the thirty-second year of his reign, there must have passed since the destruction of the Temple thirteen years, and the appearance of the dream will have taken place in the fourteenth year [after its destruction].

**Dreamed dreams.** There was only one. Our view of this phrase is that he says **dreams** because the dream contains five subjects; i.e. it embraces the account of four kingdoms and of the empire of Israel. The same expression is used of Joseph's dream (Gen. xxxvii. 7), before he saw the second dream, and that again is because the first dream contained three subjects.

His spirit was troubled, because he awoke and forgot the dream, and tried to remember what he had seen, but could not remember at all. Then he slept again; his sleep was upon him.

Note that there is a difference between the dream of Pharaoh and that of Nebuchadnezzar, in two respects : I. Pharaoh saw his dream at the end of the night (Gen. xli. 8), whereas Nebuchadnezzar saw his in the middle of the night (**his sleep was upon him**); 2. Pharaoh remembered his dream, whereas Nebuchadnezzar forgot his. The reason of this was that Pharaoh's *dream was realized after a short time*, whereas Nebuchadnezzar's is not yet fully realized. Consequently, as the former's dream was realized after a short interval, God Almighty did not suffer him to forget it; but as Nebuchadnezzar's was not to be realized till after a long period, God caused him to forget it, so that when the dream was told him, that might be evidence of the correctness of its interpretation.

2. These **Chaldeans** had a certain wisdom which they professed. There was left no order professing to reveal secrets, which he did not summon, demanding that they should tell him the dream which he had forgotten.

3. He desired them to tell him the dream (see ver. 2).

4. Possibly he spoke to them first in some other language than the Aramaic, but afterwards addressed them in Aramaic, as they addressed him. Then they said : *Tell thou the dream that we may tell the interpretation thereof.* They did not say, 'We cannot tell thee the dream.'

5. He said, 'First I asked you for the dream; but, as you are not satisfied with that, I ask you now for the dream and the interpretation thereof. And if ye will not shew me the dream and the interpretation thereof, ye shall be hewed in pieces, i.e. your flesh shall be cut up, and your houses become confiscate to the Sultan.

6. 'But, if you shew me the dream and the interpretation thereof, I will give you raiment and dīnārs, and handsome presents, and high honours shall be bestowed upon you; but only after you have told me the dream and its interpretation.'

When they heard his promise and his threat, and could find no deliverer, they repeated their speech a second time like the first, as follows.

7. 'We stand by our first answer; we undertake to *interpret* it.' Again they would not say 'We cannot tell thee the dream.' When he saw them ..., he first demanded of them the dream without promising them or threatening them; ... afterwards, he demanded of them the dream and the interpretation thereof, and made them a promise. When they repeated their answer about the interpretation, instead of saying 'We are unable,' he said to them something different.

8, 9. Ye are buying the time: i.e. you are making the time pass, and imagine that I will refrain from asking you, and that you will leave me troubled in thought, with my spirit distressed, while you care not. This is because you see that the *dream has fled from me* and that I cannot remember it.

There is but one law for you: i.e. one judgment; I will make no difference between you; let no one imagine that I will spare you or any one of you. Others interpret: *Ye are all agreed on one thing*, i.e. to say, 'Tell us the dream, and we will interpret it,' and not to tell me the dream.

Lying and corrupt words : i. e. if ye do not tell me the dream, then ye will not tell me its interpretation either. Ye only say 'We will interpret the dream' to shift till the time is changed, i. e. till that with which ye are threatened is removed from you. Tell me the dream : and when ye have told it I shall know thereby that ye will tell the interpretation thereof.

The word **D**ifferent is from the root [D], the letter **T** being servile. He means, 'You have made this time different to that wherein you used to tell us that you understood secrets.' Nebuchadnezzar must have heard them say that they understood things of this sort; otherwise he would not have demanded it of them, nor would he have killed them except because before this time they had professed this; but now, when his demand had fallen upon them, and they saw no way to meet it, they said time after time, 'Tell the dream that we may interpret it,' instead of saying 'We are not equal to this;' and simply maintained that he knew the dream and was demanding of them what he remembered, or that he had seen no dream at all, and was demanding of them what he had not seen. This is why he said lying and corrupt words. And when they heard this last word they were forced to declare they had lied when they professed that they could reveal secrets.

10. Note that none of them ventured to address the king save the Chaldees,

who were the nearest to the king of them all, and spoke for the rest. They said, 'O king, we will tell thee the truth. Do not think that any man can reveal this secret, we or any beside us, neither busy thy heart with any such fancy, nor ask of us an impossibility, nor imagine of us that we understand any such thing, or that we are trying to protract the time while thy spirit is tormented. So spare us in justice. Has any of the kings that preceded thee ever demanded of his sages this thing which thou demandest of us?'

11. Appended explanation. And there is none other : it is clear to me that they aimed at Daniel and his fellows as professing such knowledge; then they relegate [the king] to the angels. Hence, in ver. 10, there is no man on the dry land (with reference to the Jewish sages); here, none but the angels know this. 'So be just to us and demand not of us an impossibility.'

12. When he saw that they dealt plainly with him and gave him no hope, he was wroth, and ordered the slaughter of all of them that were present in Babylon, and that others who were dispersed outside Babylon should be brought before him, after the slaughter of these, that he might hear what they had to say. The words, and they sought Daniel and his comrades, point to the fact that they had not been present with them during the colloquy which passed between the Chaldees and the king; and this was because they had never professed that they understood mysteries as these had professed; only the wise men of Babylon must have said, 'We and others are partners in taking the king's supplies; why should we be killed and not they? Let them be killed too.' And when the news reached Daniel, he hastened and came before the king's executioner so that he learned the matter from him, and went before the king and asked of him a respite, and promised him what he had asked of the wise men.

14, 15. עטה comes from ארין like ומן ארין (Ezra v. 16); עטה comes from עטה.

it is said) is from the language of the Pharisees, in which the insolent is called התוצפה. He tells us that Daniel referred the counsel and the guidance to Arioch, after he had asked him to explain the matter clearly; and he took his advice and his bidding about the question, whether he should enter unto the king and ask him for a respite, or should not enter unto him for fear of the Sultan's wrath and lest he might not give him time, but order him to be slain. And Arioch, knowing that the king would give him time and would not deal hastily with him, counselled him to enter unto him. Perhaps he asked permission for him, so that he might enter in and ask him for the respite, and the king answered him favourably. The executioner had been executing the wise men of Babel one after another; and perhaps had begun with the most honourable.

16. An interpretation : plainly not without the dream; for the person who did not know the dream could not possibly interpret it. He could only interpret when he knew both dream and interpretation. Daniel must have promised the king what he had demanded of the wise men, both dream and interpretation ; and he did so because it was plain to him, and he was convinced and assured that Almighty God had made II. 20.]

him forget the dream in order that He might prove the wise men of Babylon liars in their professions, and reveal the matter to Daniel, that he might magnify his people who serve the True God, Who alone sheweth dreams and revealeth secrets.

17. I.e. he told them the cause of the massacre and what he had promised the king.

18. I.e. the four stood crying to God and begging mercy of Him, in that He would reveal this secret, that they might not be killed with the rest; for they knew that they would not be left while the others were killed, especially after Daniel's promise to the king.

19. As there was no use in the revelation of the mystery to all four of them, one of them sufficing, He revealed it to Daniel, who was the principal of them, especially as the king had not demanded that all the wise men of Babylon should shew him the dream, but if one told him, he would excuse the rest; do you not see that Daniel said to the executioner, 'Destroy not the wise men of Babylon'? Next he tells us that when Almighty God had revealed it unto him, he blessed God for that. Evidently He shewed Daniel the dream which the king had seen, i.e. the figure of the image, and the cutting of the stone out of the mountain, and the breaking of the image and the wind carrying away its dust, and how the stone became a mighty mountain.

20 sqq. Observe that he tells us that they asked of Almighty God that He would reveal the mystery to them, that they might not be slain like the rest of the wise men of Babylon; and he tells us that Daniel thanked Almighty God for having revealed the mystery to him, but does not record any thanksgiving by him for their deliverance from death; because the Glory of God was to his mind more important than the deliverance of their souls; and further, if the mystery were revealed, they were beyond doubt delivered. Then he thanked Almighty God according to what the subject of the dream suggested; for wisdom and might are His: as He had furnished him with wisdom which no one else had mastered (cp. v. 23a). Now he ascribed wisdom to Him in one of two senses: either he meant, 'He is the wise and mighty;' or he meant, 'He giveth wisdom and might to whom He will' (compare for wisdom Prov. ii. 6, and for power Deut. viii. 18, Is. xl. 29). He changeth the seasons and times: seasons: i.e. seasons of the year, 'cold, heat, summer, and winter;' times: i.e. night and day. No one can do this save the Creator. He removeth kings and setteth up kings, inasmuch as He is possessor of the whole world, He setteth up whom He will and removeth whom He will. Removeth is put before setteth up, because kings had been in the world from the beginning, ever since the reign of Nimrod, after the flood (cp. Eccl. i. 2). He give th wisdom unto the wise : with the same meaning as above; wisdom being intellect and discrimination, whereby mankind surpass the brutes and each other. We also learn that the wise men and sages of the world are so not of themselves, but only because God has given them their wisdom and their knowledge. He revealeth the deep: alluding to the unseen world which he compares to an object lying in the deep, so that it cannot be reached; or to something hidden and concealed, so that it is unknown, with the same idea as Is. xli. 10; or

[II. 3.]

с

possibly he means, 'He revealeth what is in man's heart, which none understand save the Creator of the heart and reins, which are concealed from every one, but known to Him' (Jer. xvii. 10). He knoweth what is in the darkness: which is also hidden from mankind, inasmuch as the organ of sight cannot see in the dark : whereas the Creator of darkness and light knows what is in the one as He knows what is in the other (Ps, cxxxix, 12); the purpose being that He, knowing hidden things, knew what the king had seen, and had revealed it to Daniel. After mentioning these five classes, all corresponding with the matter and circumstances of the dream (wisdom and strength with the amount of both which He had bestowed on Daniel, changing of seasons with the vicissitudes undergone by Israel and other nations, shewn by the removing of a kingdom and the establishment of a kingdom contained in the dream; and so with the revealing of secrets, etc.), he said O thou God of my fathers : referring to the fathers and forefathers whom God had chosen and exalted, Who had dealt so with Daniel because he was of their offspring. He praised God for the wisdom and might which He had vouchsafed him, which had brought him to his high station before Nebuchadnezzar saw the dream; now it was a period of twenty-two years from the time that he had obtained this rank in the king's palace to the present. And hast now made known unto me what we desired of Thee : referring to the revelation of the king's secret (cp. b). He first described how God had dealt with him from the time of his standing before the king till the present crisis; then he described how He had dealt with him in the present business; and in this matter he associates his companions with himself, in contrast to the previous time, in the words, what we desired of Thee : i.e. I and my companions; similarly Thou hast made known unto us. He associates his companions with himself, to shew that, although the revelation was made to him and not to them, nevertheless it belonged to all of them, since all of them were sought for execution, and all had prayed and humbled themselves (ver. 18). After praising Almighty God for this, he went to Arioch without delay, because he had already pledged his word, and a fixed time had been appointed him by the king. Possibly he had asked of him a day and no more; and while they four stood praying, it came to pass that he fell asleep and saw the dream, and woke rejoicing, and told his companions, and they too blessed the Almighty Creator. Possibly he rose in the night, at once, and went to the king to delight him with the news, and to calm the people's horror and anguish; as doubtless the country was dismayed at the massacre of the wise men, and at the thought that the land would be left without wise men; which is one of the worse misfortunes that can befall a country.

24. He went to Arioch at once, for two reasons: (1) that he might stay the massacre; (2) that he might introduce him before the king.

25. The words, **I have found a man**, when the king must have known of Daniel certainly, are plainly a refutation of the words of the wise men: the speaker points out that by the children of the captivity, who were of inferior rank and low esteem among the wise men, behold, this secret shall be made known.

26. He had already promised the king that he would tell him the interpretation at

the time appointed. But the king had no confidence in this. Therefore he said, '*Canst thou* do this?' i.e. 'tell me the dream and the interpretation thereof; let us see what thou wilt say.' He employs in this place the name which the chief eunuch surnamed him, because it was an honourable one.

27 sqq. By the declaration that neither the wise men of Babylon nor any one else could do what the king had demanded of them, he does not mean to excuse them; his only object therein is to give the lie to all the sages of the Gentiles who professed to know mysteries. He will state after this that he too had not learned this secret of himself, but the Creator had revealed it to him. Then he told him that God Almighty revealed secrets to whom He would, because it was He who shewed men dreams; adding that God had made manifest to him (Daniel) the fancies which had entered into Nebuchadnezzar's mind concerning the future.

28. Thy dream and the visions of thy head: i.e. thou hast indeed demanded of us what thou hast seen: and, lo, I will shew thee what thou didst see, and thou shalt recognize that I have not added nor taken away from it.

29. He mentions, first, a matter not appertaining to the dream, nor to what the king had forgotten : 'before thou didst sleep or see the dream thou wast thinking of what should happen hereafter to thy kingdom, which has reached the summit of its exaltation; and who should receive the kingdom after thee. And since this was already in thy mind, and thou didst desire to know it, the Revealer of secrets shewed thee what should come to pass hereafter, that thou mightest know it, and mightest know that the kingdom is to belong to that dynasty which shall outlast all the dynasties.'

30. 'I have not learned this secret by wisdom found in me, and peculiar to me above the rest of [mankind], as scholars excel one another in different sciences.' The other side [i. e. the power by which he had learned it] he does not explain further than by saying, 'God has revealed this to me that thou mayst know what is to happen, and that on which thou wast pondering and which thou didst desire to understand.' Now the purpose of God in shewing him the dream was, first, that he might know the truth of Israel's assertion that the kingdom is to be given to them and no other nation, and that the kingdom of Nebuchadnezzar shall cease and be transferred to another and an inferior, to increase his confusion; and to shew him also that the assertion of Israel is true that God Almighty reveals to them secrets which none beside them understand; and that the secret of which his wise men stated, that none but the angels could understand it, had been shewn by Almighty God to Daniel; and that Almighty God had delivered Daniel and his fellows from death, and that they had delivered the other wise men of Babylon (ver. 24). Doubtless, while he was interpreting the dream, a crowd was present listening to his voice. And at the words As for thee, O king, thy thoughts came into thy mind upon thy bed, the king said, 'It was so.' That too was a mystery revealed to him by God.

31. He attributes to the image four qualities:

(1) Greatness: i.e. length, breadth, and height; referring to the length of their duration, and the greatness of their power.

II. 31.]

,

(2) Order<sup>1</sup>: referring to the good order of their empire(s), and the organization of their kingdom(s).

(3) Comeliness: because each one of them had armies.

(4) Fearfulness and awfulness: because each dynasty was fearful and terrible, especially to Israel.

32-35. He tells the king his dream as he had seen it; and the king bore witness to his accuracy. Then he said, 'And now we will interpret it to thee:' for none of his wise men could interpret it any more than they could interpret his second dream.

37-43. He notices in the interpretation one of the features of the image which he had not noticed in the dream; in the dream he says his feet part of iron and part of clay, but in the interpretation, the feet and toes, for a reason which we shall explain.

A kingdom powerful and strong: powerful, referring to the number of his armies; strong, to his vigour; hard, referring to the amount of his wealth and supplies, and the obedience of mankind.

And wheresoever men dwell: meaning that all mankind were beneath his sway, so much so that even the beasts and birds were beneath his sovereignty, meaning that he could do with them what he pleased when he assailed them. Some say there is an allusion to his being with them during the seven years in which he 'abode with them.' This is unlikely, as the words are a description of his present condition, and do not refer to anything in the future. Compare Jer. xxvii. 6, referring to the terror which he inspired in the heart of all beasts and birds. Another fancied it referred to the inhabitants of wildernesses and remote islands. Daniel continues: 'And because thou hast reached this station, and art the first and most splendid of the four kingdoms, thou art the fine golden head.' This is the interpretation of the head; 'and he that shall arise after thee is inferior to thee; 'ארע 'is derived from earth,' and is used metaphorically ; meaning, even as the ground is below man's feet. Of this second kingdom he says another because its religion and laws were different from those of the Chaldees: he does not explain this, just as he does not dwell on the description of the third kingdom, contenting himself with saying that it is inferior to the silver. That shall rule over the whole earth: to distinguish between the second and the third kingdoms; the second kingdom owned three quarters of the world, but the third four quarters; we shall give the reader all these explanations in full in the commentary on Daniel's dream. Then he described the fourth kingdom, which he compares to iron, not meaning that it was inferior to the brass, but on account of its hardness (strong as iron), and because this kingdom should pulverize armies as iron pulverizes gold, silver, and brass. It breaketh in pieces and subdueth all : i.e. it crushed the kingdoms of its time, as we shall explain on ver. 35. This is the kingdom of Rome, before the kingdom of Arabia arose.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The words rec rendered in the translation 'composite.'

#### II. 43.]

He makes the head the first kingdom, and the breast and arms the second kingdom, and the belly and thighs the third kingdom : and he makes the upper parts of the legs the fourth kingdom before the kingdom of Arabia. Now he does not say of the fourth kingdom 'another,' as he said of the second and third, because the Greeks are the founders of the kingdom of Rome, as we shall shew in chap. viii. And whereas thou sawest the feet and toes: feet refers to the instep of the foot; then he mentions the toes, and tells us that the feet and toes of this image were like the feet and toes of a man, two feet and ten toes; probably, however, the statue resembled a human being also in its erect posture, its back, hips, legs, as well as feet and toes. He unites the feet and toes in the sentence because they were all of the same material, iron and clay (cp. ver. 33). The *iron* represents the Romans, and the *clay* the Arabs; and this is because the Romans reigned a hundred years before the Arabs; then the Arabs began to reign, but the kingdom of the Romans remained, as is witnessed in our own day. He compares the kingdom of the Arabs to clay, because they have neither power nor force like those of the Romans. A divided kingdom : i.e. from the time of the reign of the Arabs, inasmuch as the kingdom was first to the Romans only, then the Arabs reigned with them. And part of iron : to shew that this iron which is mixed with the clay is not other than the former iron, but the same. The interpretation is that the kingdom of the Romans shall remain simultaneously with the kingdom of the Arabs, and that the Arabs shall be partners with them therein; hence, and part of clay shall be therein. Mixed with miry clay: not a mixture in which the ingredients mingle, as gold mixes with silver; as this is not possible between such substances as iron and clay; but a mixture like that of wheat and barley, or similar substances; part, therefore, of the instep of the foot is iron and part clay. This is possible because of the length of the instep. The same is the case with the toes. In the description of the toes, part of iron and part of elay, probably this iron does not belong to the Romans, but is to be interpreted of the Arabs only. In the interpretation of this he says so the kingdom shall be partly strong and partly broken. Either he means that its beginnings were powerful (as we shall explain in the proper place in this book), and its end feeble; in which case the toes where they joined the instep must have been iron, and the ends clay. Or he may be referring to the kingdom of certain of the children of 'the Master' (Muhammad), who were powerful, and others who were to follow them and be weak like clay.

And whereas thou sawest the iron mixed with miry clay does not refer to the mixture of the toes, since he does not use the word *mixture* of them, but says only part of them were iron and part clay. This can only refer to the mixture of the feet, of which he had said forasmuch as thou sawest, etc. This is the mixture of the Romans and the Arabs; he tells us that just as they are associated in empire (a divided kingdom), so they shall be mixed in the matter of marrying and begetting children, neither party disapproving of this, as Israel does; for this reason, too, he said they shall mingle themselves with the seed of men. For the Moslem does not refuse to take a wife of the Christian religion, nor the Christian to take a wife of the religion of Islām.

But they shall not cleave to one another: since they disagree with one another on the fundamental doctrines, the one confessing One God, and believing that 'Isā (Jesus), the son of Maryam (Mary), was a mortal; whereas the others believe that He is the Creator of the heavens and earth, as is well known concerning the Christian religion. Similarly do they differ about the Qiblah and many other subjects too long to explain. This is why he says they shall not cleave one to another; which is explained in the words even as iron, etc., i. e. as iron does not mingle with clay.

So far for the description of the statue. Now for the interpretation of it. It means four kingdoms which are to arise in the world. The first is the kingdom which laid waste Jerusalem and took the people captive from their homes. After it came the kingdom of the Persians, which ordered the House to be built, and permitted the people to go thither, and gave the money and charges and offerings out of its treasures. The third is the kingdom of the Greeks, which neither took the people captive nor laid waste their dwellings : however, harm was done the nation by them, as the Jews have handed down in their books and records, though the books of the Prophets do not expressly state it. As for the *fourth* empire, it has carried Israel into captivity, as the first did, and gone further than it in enmity and injury; and as for the Arabs, they have not indeed acted like the others in exiling them and destroying them, but they have injured the nation in the way of contempt and scorn and humiliation, etc., of which we shall mention some specimens in the commentary on the dream of Daniel and his prophecy. He represents all these empires as attached to each other, because there was not a follower of the truth among them, though their systems differed : and he makes them all one piece.

After giving the interpretation of the image he gives that of the stone which was cut from the mountain and brake the image.

44, 45. He compared the four kingdoms to a wrought image, but the kingdom of Israel to a stone cut out of a mountain, because their kingdom is eternal: either it means the *nation*, or the *Messiah*, who is of them, or of the seed of David. He said in the dream that it *brake the feet of the image*, i.e. that they shall crush Edom (i.e. Rome) and Ishmael. Then he says **then were broken in pieces together**, inasmuch as the religion of each kingdom and some, too, of the people shall remain till the Messiah's kingdom. He tells us that it shall break and destroy the remnants of the three previous kingdoms, them and their religions; **it shall break in pieces and consume all these kingdoms**. He points out the difference between these four kingdoms and that of the Messiah. Of every one of these four kingdoms the dominion ceases, and is given to another: but this kingdom shall not pass away, nor be given to another. And he did not say of the image that God Almighty had set it up, as he says of the kingdom of the Messiah **the God of heaven shall set up a kingdom**, because they are weak and few in number, and it is God who will raise them from the dust, and bring down the others from the height, since it was He who brought them down from the height (Lam. ii. 12) and raised the empire of the others (ibid. ii. 14); and He will do the same in the time to come, raising the estate of Israel and afflicting the empires (cp. Ps. cxiii. 5). And God Almighty shewed this dream to Nebuchadnezzar, because he was the first of the kings and the greatest of them; to shew to him and every king who should arise, the superiority of Israel, and what should come to pass in the latter days, and that every dynasty should be destroyed when her empire began, and that none should think itself a lasting dynasty; and that it will be well for them not to afflict Israel, because they are suffering discipline, that is all; and if they do otherwise, God will be wroth with them and punish them. And thereby too He teaches His people to be patient, knowing the transitoriness of these empires and the durability of their own, and that all nations shall bow before them. And therein is their great consolation.

And the dream is certain and the interpretation thereof sure : i.e. this dream came not from fancy, or occupation of spirit, as men sometimes see in dreams what they have been doing or pondering, and when they see it, there is no interpretation to be realized in the future; no, this is a dream which God purposed to shew him.

And the interpretation thereof sure: i.e. this interpretation of mine is accurate, and there is no explanation other than what we have given.

46. Believing that there was in Daniel a portion of the divine power, like what the Christians hold of the Messiah, he put him in the place of God, and fell on his face before him and bowed down to him, and commanded that sacrifices should be brought to him, as they are brought to a god; he does not say that he *brought* them to him : most probably Daniel prohibited him from doing so.

47. Of a truth: he acknowledges that God is the God of gods, and that it was thereby that Daniel could know this mystery. Then he called him **Rabbi**<sup>1</sup>, i.e. made of himself his pupil and his slave. Then he bestowed on him many splendid gifts, as he had promised the Chaldees, ver.6; adding a distinction which he had not expressly mentioned to them, viz. making him sultan of the province of Babylon and chief of all the wise men of Babylon.

49. When he had attained high station it was impossible for him that his fellows should be left with none. As for himself, he was established in the king's gate,—not as porter, but rather to inspect men's business in the same way as Joseph did : so that the king had the title and Daniel gave the commands and prohibitions. The writer tells us of the rank of his associates by way of introduction to the sequel.

#### HI.

The matter narrated belongs to the history of Nebuchadnezzar, but Hananiah, Mishael, and Azaria enter into it. It is told us on account of the great èdification to be got from it.

<sup>1</sup> Translation of ver. 48: 'Then the king called Daniel my lord, and my master,' etc.

III.]

The first thing necessary to explain is, What moved Nebuchadnezzar to make this image? Our answer is, that when he became master of the world he made it, and the herald proclaimed that whosoever should not come forward and bow down should be cast into the fiery furnace. By doing this they would shew their allegiance to him; before they were under his sovereignty he could not have done it. He had already another deity whom he served (ver. 14). His will was accomplished as soon as it was seen that all mankind-except the Jews mentioned in the Scripture-bowed down to it. He records its *height* and its size; the latter containing its length and breadth. He set it up in the plain of Dūra because it could contain a great crowd of men standing. He made its *height sixty cubits*, that they might see it from a distance and bow down to it from every quarter. He did not set it up before collecting the people : rather, he made it first, then sent and brought the people from all the cities of the world, and when they were come to Babylon set it up and ordered them to bow down to it. He brought the nobles, not the common people, which would have been impossible; the world would have been desolated and the place could not have contained them either. Those who came must have left substitutes to keep their places till they returned. He tells us that when they were summoned *they came* and did not disobey; which fact, by itself, shewed their allegiance to him. And when they were gathered in Babylon, he made a banquet in honour of the image; and the people gathered and bowed down, and after that went to eat and drink; they did not eat before they had bowed. Probably he had slaughtered victims and made them ready for them. Then, after they had gathered together, he set up musicians with their instruments, and when they were standing in front of the image, he bade the heralds go about among the people and say : 'Ye tribes of men, take heed, and fail not to bow down to the image; whensoever ye hear the sound of the musical instruments, let every one fall on his face bowing to the image, and whosoever shall not bow down, that moment shall he be cast into the fiery furnace.' This shews that he must have built a great furnace in order that if any man disobeyed he might be thrown into the fire. Most probably he had sent some persons before him to go about among the people who had come from the countries, to see whether any one disobeyed or not. Then the writer informs us that all who were present bowed down after they had heard the sound of the musical instruments, except the three mentioned above. We are left with one of two alternatives. Either he desired the people to abandon their religions and serve a god other than their own; or he desired their allegiance only. As it is not probable that he desired them to give up their gods, since the religions remained intact, each nation serving its god, we must suppose that he desired of them allegiance and nothing more. What we must remember about all the Jews who were in Babylon is that the king did not require this of the common people, but only of the dignitaries and nobles: not of the others. Had not Hananiah, Mishael, and Azaria been dignitaries-as was mentioned before-he would not have made them appear in the throng, nor have required them to bow down. As for the case of Daniel, he was not required to bow down to the image because his station was too high, as he

occupied the place of a god with the king (ii. 46). Those who accused them were minions of the king, whom he had ordered to take note of the people.

12. They serve not thy god: i.e. the god whom he served before he set up the image.

We learn that when he was told that they *bowed not down to the image*, he was filled with wrath and his colour changed. Either this was because \* \* \* or because opposition had come from *them*; [and he feared] that, when this was known to others, his authority would be weakened; and had it not been for that, he would not have thought it a grave matter. The latter is more probable to my mind. He did not know what to do, and perhaps did not finish the dedication of the image.

He ordered them to be brought before him and began to upbraid them; perhaps, he thought, they would make an excuse of some kind, so that their joy need not be troubled [i. e. so that they need not be punished].

15. Now are ye ready? i.e. 'did ye just now hear the proclamation, or has the herald not yet come forward with it?' Perhaps he said this in order that they might make some excuse, that the people might know that they did not slight him; though the time for bowing had already passed; for he only desired the people to bow down at the time when they heard the sound of the musical instruments. But the answer they returned was not an excuse; on the contrary, they spoke plainly to him, so that it became necessary, in his view, for him to do what he did.

16. We do not need: i.e. 'it is not necessary for us to make any excuse, as perhaps thou wouldst suggest; and as for thy saying "What god is he," thou art to know that our God is able to deliver us from the fiery furnace wherewith thou threatenest us in many ways, and if thou command us to be slain by some other means, He is able to deliver us from that too.'

18. And if not: this does not mean 'if He is not able,' which would be in contradiction to their assertion, ver. 17. It means, 'if He should not deliver us; for He will not leave us in thy hand out of inability. Nor do we serve Him in order that He may deliver us from punishment in this world, but only that we may be delivered from punishment in the next world, and receive our eternal reward; so thou mayest know that what was told thee of us is true; we have not served thy god, nor thy image, nor shall we serve them in time to come either.' And this they said in the presence of the crowds that had bowed down to the image.

From this verse we learn that it is unlawful to bow down to an image, even though a man does not believe in its sanctity. The foundation of this is in the law (Ex. xx. 5). We also learn that there is another world of rewards. For, if there were no other world after this, in what did they trust, that they did not bow down to the image? And for what did they hope, that they gave their bodies to be burnt? Or why did,Daniel let himself be thrown into the lions' den? The words **if not** shew that in their opinion it was possible that God might let His servants be tormented and slain by the hand of unbelievers, to reward them for it in the next world. They knew all this, and yet did not commit the crime.

[II. 3.]

He ordered them to throw in seven times as much wood as was ordinarily thrown in, to terrify them, that they might repent and humble themselves; but they did not care for his words or think about them. Then we are told that he commanded them to be bound in their clothes; and the king's order was obeyed.

פטישיהון, their vests.

כרבלתהון, their belts.

, either their turbans, or their bonnets, as they were dressed like governors.

They were *thrown* with engines, because the furnace was high, and raised above the level of the ground, and they were thrown over the top of it. They were not introduced by the door of the furnace, because the king wished to make the scene as terrible as possible, and in order that the crowds of bystanders might look on at a distance, on some high ground. Possibly he flung in each one separately, one after the other; he threw in, let us suppose, Hananiah first, that the two might take fright; but they did not care; so he threw in the second, and the last did not care.

22. The writer now tells us how those who threw them in were slain by the heat of the sparks of fire. This was because the fuel flew up when they fell in; a fierce flame came out of it; and when the heat caught them, they perished. Nebuchadnezzar was standing on the high place when they flung them out of the engine, looking on the furnace; there can have been no smoke ascending, which would have hidden the furnace from view; and he beheld them, and lo, they were going to and fro in the flame. And he was terrified and amazed thereby (ver. 24), and spoke to his courtiers as recorded. Either these were present with him, but did not see what he saw, through God hiding it from them (as happened to Daniel when he saw the angel whom no one else saw, as we shall explain infra), so that they saw neither the angel nor the three. Or it may be that his courtiers saw the three, but did not see the angel.

24. Were not three men? He tells them that he sees something they do not. Perhaps he asked first for information from them, to know whether they saw it or not; and then he said 'Did not we throw in three men and no more?' And they said 'Aye.' Then he said, 'Lo, I see four persons, only the fourth is like the angels.' The other three were, of course, Shadrach, etc. Then, when he saw them going to and fro in the furnace, not going out of the furnace, he said in himself, 'These men will not go out, however long they stay; it is as if they were in a garden, taking their pleasure.' So he approached the door of the furnace to ask them to go out from the furnace, since there was no way out save by the door; apparently they wished to shew that the person who should take them out must be himself, and that they would not go out save by his command. So he approached the furnace and said to them, 'Come out, come;' the angel must have been with them till they left the furnace, because so long as he was with them no mischief from the fire could come to them. When they went out, they were not naked, but covered with their clothes; in

#### III. 24.]

their tunics only, out of all their clothes, since only these are mentioned. And the Creator and Worker of miracles caused these tunics to remain, to cover them, and that all might see the marvel that some of their clothes should be burnt, while others remained unburnt. We are told above that the fire did not attack any part of their bodies, so that even in the nails of the feet and the hands, in which no great harm would be done, they were not injured by it. Their hair was not singed : as hair naturally is by a little fire, when it comes near it. Nor had the smell of fire passed on them : it could not be smelt in their bodies or in their tunics; this is not astonishing, as a work of the Almighty Creator; He put a screen between the fire and them, by one of those mercies of which He is capable, but not between the fire and their garments; blessed be He, Worker of miracles impossible to His creatures (cp. Ps. cxxxvi. 4). This overthrows the doctrine of those who would do away with miracles, and reject this narrative. Now God Almighty displayed this mighty miracle in the time of Nebuchadnezzar, as He displayed His miracles in Egypt, annulling thereby the systems of the Magicians till they confessed and said, 'This is the finger of God' (Ex. vii. 15). And so, when Nebuchadnezzar and the rest of his princes had witnessed this, they believed in the work of the Creator, and thereafter he blessed the Creator, saying: Blessed is their God, etc. An hour before his language to them had been: And who is the God who shall save you from my hand?

Who sent His angel: he had witnessed the angel going with them; God Almighty had sent the angel to make him certain that this was His work, and none other's.

And saved His servants: observing that they were saved through relying on Him, not caring for his threats, and changing the king's word.

But gave up their bodies: i.e. they gave over their bodies to the fire, and all that they might serve no other god.

And a decree is set forth by me: he ordered that a stop should be put to the societies of religious speculation, wherein the doctrines of the Unitarians were reproduted. That whoever speaketh error against their God shall be hewn, i.e. his body cut in pieces, and his property be confiscate to the sultan.

For there is no other god : he decides that among all the gods there is none able to deliver his servants from afflictions and punishments like Him.

After this he tells us what the king did with them afterwards. **He promoted**, i.e. he increased their rank and dignity.

People may ask about the previous assertion of Nebuchadnezzar at the time in which Daniel interpreted his dream to him, 'Of a truth your God, etc.,' and they may say, 'Does not this language shew that he believed in God Almighty and His miracles ? How then can he have dealt so with them or said, "And who is the God who shall save you from my hand?"' The answer is that it was not more extraordinary than that our ancestors should have witnessed God's wonders and His talking with them on Mount Sinai, and after a few days should have served the calf, explaining away in some manner what they had witnessed. How much more natural that such should be the conduct of Nebuchadnezzar the idolator! At the time, probably, he believed; afterwards he apostatised by the aid of some of these false explanations. Doubtless God punished him for his apostasy, and for admitting doubts into his mind.

(Fourth Chapter.)

31. These are the letters written by king Nebuchadnezzar to all the people of the world, after the completion of the seven years which passed over him when he was among the wild beasts. When his reason had returned to him and he was once more king, he wrote the letters, in which he narrates the story; beginning with **Signs and wonders** and ending with **and those that walk in pride**.

32. Signs and wonders : alluding to what had happened to him during the seven years, which we shall recount in its place. It was pleasing before me: meaning that he felt bound to tell them to the world, and not to refrain from publishing and proclaiming them, and thanking God for them.

33. His signs: i.e. both the wonderful works recorded above, and those which God is constantly performing. Shewing that he believed in them, and did not reject them as the philosophers do.

His kingdom is an everlasting kingdom : meaning (I) that it endures infinitely; (2) that He does what He thinks fit in His world, and that His dominion is over all while the times and periods change (cp. Ps. cxlv. 13).

#### IV.

I. He tells us that he saw the dream at the time when he was at peace, and no necessity for expeditions occurred: the world being completely at his feet, without enemies or rivals; his affairs and business being all in due order.

Green in my palace refers to his bodily health and personal appearance when his affairs were settled, as opposed to the condition in which he was during the periods when he was engaged in wars.

2. He tells us that he saw a dream which made an impression on him, and which he did not forget as he had forgotten the first dream: and when he woke, lo, he was in terror. Or, the first part may be a description of his condition during the time in which he was seeing the dream and hearing the voice of the angels, Cut down the oak; and the words and thoughts on my bed troubled me, an account of his condition after waking, meaning that he was pondering on what he had seen, and troubled and amazed, not knowing the interpretation.

3, 4. He did not, we see, send for Daniel to appear before him, and ask him to interpret the dream, notwithstanding that Daniel was present in Babylon. He sent first to the wise men of Babylon for the following reason: when he demanded of them the first dream, they said repeatedly, 'Tell us the dream and we undertake to interpret it.' So when he saw this dream, knowing that the interpretation of it was difficult, he determined to tell it to the different orders of the wise men of Babylon, in order that, when they were found unable to interpret it, their inferiority might be . clearly proved to themselves and to mankind in general ; and that he might afterwards send for Daniel, who would tell him the dream before them, and explain it step by step; so that his superiority would come out as clearly as that of Joseph, when the wise men of Egypt were unable to interpret the dream of Pharaoh, and they all acknowledged his wisdom (Gen. xli. 38).

5, 6. He had called him Belteshazzar, the name of his god, because of the spirit of the holy gods which was to be found in him; the name was a distinction.

According to the name of my god: some have supposed that in spite of all the events which had happened to him, he continued to worship idols, owing to some delusion or other, or else for political purposes; as, if he proclaimed to the world that he adopted the religion of the Jews, their laws would be incumbent on him, and he would fall. He was therefore unwilling to withdraw himself from his god, so that he magnified the God of heaven, but did not give up his own religion. Or it may refer to that which he had been accustomed to serve before he believed in God Almighty.

Whom I know, from what had occurred in the first dream, when the secret had been revealed to him.

7 sqq. After being told the dream, and how 'none but thee of the wise men of Babylon can interpret it, but thou canst because of the divine wisdom that is in thee, so tell the interpretation thereof,' Daniel pondered and did not commence interpreting till the king spoke to him. This was not bewilderment on Daniel's part concerning the interpretation, owing to the matter being concealed from him ; he was rather pondering how to approach the king, it being improper to approach him directly with the interpretation, owing to its content, viz., misfortunes to happen to the king; he also saw that it would not be well when the king asked him for the interpretation that he should fail to give it. He thought it therefore the safest course to ponder till the king spoke and asked him. The severe effort of thinking had made his colour change; when the king saw him thus he said, **Let not the dream or its interpretation trouble thee**, thinking that he would require to ponder deeply over it. Daniel answered that he had not held back the interpretation because it had troubled him, but only on the king's behalf; otherwise he might have hastened to interpret it at once.

19. The dream be to them that hate thee: an expression of civility and courtesy, it being improper to commence otherwise. It has been thought that Daniel may have meant the *enemies* of God Almighty, and *those that hate* Him, Nebuchadnezzar being one of them. Then he proceeded to divide the dream into three parts, and to interpret each part separately.

20. 'The greatness, might and height of the tree that thou sawest, with food therein for all animals, and dwelling for them beneath it and in it,' represents the height of the kingdom and its extension to the end of the world. One thing is left unexplained, sc. v. 21: Whose leaves were fair and the fruit thereof much; the first refers to the beauty of his armies and his children, and the second to the quantity of goods that he had collected from the countries. In it was meat for all, refers

to his stores. The beasts of the field had shadow under it : i.e. the nomads. The fowls symbolize all those who had come to him from all countries, and attached themselves to his dominion and housed themselves under his protection. And all flesh was fed of it most probably refers to the profit enjoyed by mankind after his dominion had been established. Then he expounds the second part, the voice of the angels which he had heard (ver. 14). Observe that of these two angels one was in the height, the one that said Hew down the tree, who is called a watcher, and was higher in rank than the holy one, who asked the 'watcher' to let the roots of the tree remain in their place (ver. 15). The sentence is by the decree of the watchers, refers to Hew down the tree, etc.; the demand is by the word of the holy one, to the demand that the stump of his roots should be left. The names are used first in the singular (ver. 13), afterwards in the plural (ver. 17); this shews that they were a multitude; and that a number of watchers commanded, and a number of holy ones asked on behalf of the tree : God shewed him this that he might know that both matters were by command of the Almighty Creator; both Nebuchadnezzar's personal calamity, and the preservation of the kingdom for him till he returned from the wilderness.

Hew down the oak means removing him from mankind: out off its branches refers to the cutting off of his armies. Even with a band of iron and brass refers to his being among the animals during that period, like a man bound, unable to move hither or thither, and remaining with the wild beasts. In the tender grass of the field means that he would live in a place which produced grass for him to feed upon, and that he would be a graminivorous not a carnivorous animal.

With the dew of heaven refers to his being day and night under heaven, having no shelter to take refuge in from the dew.

Let his heart be changed refers to the cessation of his reason, and his becoming deprived of the power of discrimination which he had.

Three things, it is to be observed, are literal: (1) grass like an ox, etc.; (2) let it be wet with the dew of heaven; (3) let his heart be changed; the rest are all symbolical.

And let seven times pass over him : some persons have thought these 'times' mean 'seasons,' making a total of less than two years; others, that they were 'years,' which is more probable; the period apparently was extended, and the Creator humiliated him. Then the angel states that all this had come upon him that he might know that the kingdom is God's, and that He gives it to whom He will, though he be the lowest of the people (ver. 17). This shews that his heart was swollen, and that he might realize that God Almighty is Monarch in His world, and does therein what He will, as is explained in the following chapter. Then he proceeds to the third portion, and whereas they commanded, whereas thou heardest it said 'leave the stump of the roots of the tree,' the meaning thereof is that the kingdom remaineth for thee, and shall not be taken away from thee. Then after he had interpreted the dream he proceeded to give him counsel, which he had only to follow to avert the threat.

24. This points to his having tyrannized over the people (cp. Ezek. vii. 11; Jer. xxi.35); he may have made heavy demands from them or enacted cruel laws. The words **by shewing mercy to the poor** refer to hard-heartedness on his part towards *the weak*: by whom some have thought that the *weak* Israelite nation is intended, since apparently he was more furious against them than any others. Now these are two great offences committed by unbelievers for which God punishes in this world; thus he destroyed the generation of the Flood on their account (Gen. vi.13), and so too Sodom and Gomorrah, and so too the people of Nineveh till they repented (Jonah iii. 8).

So there shall be a lengthening of thy tranquillity: i.e. God will divert it from thee for a time, as he diverted the disaster in the time of Hezekiah. God would bring it upon him owing to his oppression and tyranny: but if he mended his ways, God would divert it from him: it will be according to the sentence of the watchers, if thou remainest in all thy sins.

25. This verse is not part of Daniel's address to the king, but an observation of the writer, informing us that Nebuchadnezzar did not accept Daniel's counsel, and therefore that which the dream symbolized overtook him.

26, 27. This saying only was not the cause of what happened to him, but his continuance in his guilt and transgression. God gave him a year's grace from the time that he saw the dream: but as he did not repent, and this saying was added thereunto, God delayed his punishment no longer. It happened that he had gone up to the roof of the palace and looked down over the city, and observed the beauty of its buildings, till he said **Is not this great Babylon**? which shews that he had rebuilt it after his own fancy to make it his capital; and all his stores were therein, whence the words for the might of my power, etc.

28, 29. The voice which he heard was from heaven; possibly no one heard it save he; or possibly others did hear it, the voice being loud that mankind in general might know this.

30. Doubtless as soon as he heard this voice which descended from the heavens reach him, his reason stopped, and he fell down from his palace-roof, and went blindly forward, and was guided by the Creator into the wilderness; he was not stopped, especially as his story was known, and Daniel had told them about it, so that they did not attend to him.

Till his hair was grown points to the length of his sojourn, which was seven years.

31, 32. At the end of the seven times his reason returned to him, and he found himself among the wild beasts in the wilderness, and perceived the state of his body, the mass of his hair and the length of his nails, and realized that there had come upon him all that had been told him. After that he raised his eyes to heaven and spoke as above.

His kingdom is an everlasting kingdom, inasmuch as the kingdom of men and their dominion ceases and terminates.

And all the inhabitants of the earth : the great and the little alike are counted

as nothing; since they come to an end and die: and in this sense the verse will refer to ordinary people, and their general condition. The prophets and saints however are the pillars of the world. If Nebuchadnezzar refers to death and the termination of man's career, then it is a general sentiment; but if it refers to rank and power, then the prophets and saints are not included.

And He doeth according to His will in the army of heaven: i.e. either the angels; or the stars, which eclipse, blacken, and fall.

And among the inhabitants of the earth : here too he may refer to mankind, whom God slayeth and maketh alive, enricheth and maketh poor—or it may include all the animals.

And none : including the host of heaven and the inhabitants of the earth.

Can strike upon His hand : i. e. upon God's hand; or perhaps on his own hand, to warn Him off. The first is more probable. None among the host of heaven and the inhabitants of the earth can stay Him from His will, or express displeasure at His work, saying to Him, 'What is the work that Thou hast done? It is not fair' (cp. Eccles. viii. 4). He notices this because it corresponds with his own case; since he had been unable to impede God's dealings with himself, or be displeased thereat, for He had been just in His work; Daniel had warned him, but he had not taken his advice; and so earned all that happened to him.

33. He said above (ver. 31) mine understanding returned unto me in order to annex to it and I blessed the Most High; here he repeats it to tell us how he returned and was established in his sovereignty and his glory. Daniel had said to him thy kingdom shall be sure unto thee, assuring him that he would certainly return to his throne.

My counsellors and my lords sought unto me: Daniel had reckoned up the times, and when they were full, he commanded the army and the nobles to go out after him, and to disperse in different regions to seek him, till they found him seeking the inhabited world, and took him and brought him back.

And excellent greatness: he was not humiliated in their eyes when the disaster had fallen upon him, but on the contrary, they gave him increased might and majesty. This was because he dealt justly with the people, and gave up oppression, wrong, and tyranny. Fear of him was in consequence put into the hearts of men, and he increased in power and glory. The Scripture does not tell us how the world fared during these seven times without a king to govern. Some say Daniel governed the kingdom; others that the king's son Evil sat on the throne till the return of the father.

37. Just as if he had been reading out to them this section from the beginning till this place, in copies transmitted to them, he finishes with the words 'I bless and exalt the blessed Creator for all His works.'

This is the end of the history of Nebuchadnezzar. Then he proceeds to tell us the history of Belshazzar, his grandson; the history of his son Evil Merodach is omitted, because no act was done by him like those done by his father and his son Belshazzar.

Probably he was the best of them.

I. Belshazzar reigned three years at the least; and he made this feast quite at the end of the time (ver. 3, inf.). The book does not explain the reason for which the feast was made. Possibly he had counted the seventy years which God had appointed them; and when he saw that the seventy years were completed, and the kingdom remained unchanged, he made the feast out of joy thereat, thinking that all that had been said had fallen to the ground : and this was why he ventured to take the vessels of the house of God which Nebuchadnezzar his father had put away, and abstained from employing; when Belshazzar saw the seventy years completed and the kingdom remaining, he said, 'These vessels are mine and there is no return :' so he began to praise his gods, in whom he now believed, wherein he was too hasty; and, indeed, this was one of the causes of his ruin. He did not invite any besides the nobles, their attendants and followers; who, he tells us, were a thousand souls. And drank wine before the thousand : they were in his hall, and he drank in their presence.

2. While he tasted the wine : some make this mean that his intoxication excited him to this, whereas, had he been sober he would not have done so, but would have refrained from bringing them out and drinking out of them; others, that while the wine was pleasant to him, he wished to drink out of the vessels of the house of God, these being vessels fit to drink out of, such as 'cups' and 'bowls,' etc.

Vessels of gold and silver in ver. 2; in ver. 3 the silver is omitted: either for brevity; there being no doubt, if the gold were brought, that the silver would be brought too; or he may have ordered them to be brought, and afterwards preferred the gold exclusively. Then they praised the god[s] of the images; and did not praise the blessed Creator, despising Him in their hearts, and thinking that they were masters of the vessels of the house of God; and just then came the term which God had fixed.

5. The fingers of a hand : this shews that he saw a hand appear, but did not see the arm, or the person; so, too, Ezekiel (viii. 3) saw a hand only; and likewise Daniel on a later occasion (x. 7).

On the plaister of the wall of the palace: referring to the white plaister; the writing was black, so that it shewed : and the king saw it alone of those who were in the hall, just as Nebuchadnezzar only saw Hananiah, Mishael, Azariah, and the angel.

6. When he saw this miracle, fear and tremor came upon him, and owing to the greatness of his terror the vertebrae of his spine were loosened, and his knees struck against each other.

7. He immediately summoned these to tell him the writing and its interpretation; promising the person who should read it, and shew him the interpretation, that he e

[II. 3.]

would clothe him in royal garments, and put a gold chain about his neck, while a herald cried before him that he was lord over a third part of the kingdom. This is like what Pharaoh did to Joseph, only he entrusted his affairs to Joseph without making him a partner in the kingdom, whereas Belshazzar meant that of all the taxes that came to him Daniel should have a third part, and a third in every benefit which the king enjoyed. His grandfather Nebuchadnezzar had made no such offer to the person who should tell him his dream and its interpretation, but had merely offered presents, rewards, and dignities, inferior to the sovereignty. This was because this matter made more impression on Belshazzar than the other had made, and because of the fright, fear, and impatience that had seized him.

8. The writing was not unlike any existing writing; on the contrary, it was an existing character, whether Hebrew or some other. The answer (to the problem) is that the letters were not *arranged* in order, but inverted, the letters of  $\mathfrak{NUD}$  being arranged  $\mathfrak{NUN}$ : and similarly all the letters of the four words were transposed. Hence they did not understand them : and, when they read them, they got no intelligible word, much less its interpretation. And his heart was nigh breaking thereat, so that when Daniel, after the others had failed, read it and interpreted it, he was able to address him as he did in presence of the throng, and explain to him his sin and the wickedness of his conduct, as described at the outset of the chapter.

9. He had hoped that his wise men would understand it, and tell him its interpretation: so when they did not understand it, his horror increased and his colour changed. It is not improbable that he saw the hand while the others did not see it, and that on account of this they were astonished and confounded when he said, 'Ye peoples, lo, I see a great hand which has written this, and lo, terror confounds me!'

10. This queen was his grandmother, wife of Nebuchadnezzar, and was acquainted with these matters from their beginning.

By reason of the affairs of the king: this refers to the terror and fright that had seized the king, and the change of the expression of his face, and the bewilderment of his nobles, and [the fears] that had fallen on them on the king's account, whence their joy had been changed into this plight. Her heart pained her on his account, since he was her son's son, now that this trouble had fallen upon him, and she feared that he might die of the fright which had beset his heart; at any rate that he would not rest till there came the person who had power to read to him the writing and understand its interpretation.

11. She informs him that there is present in the city Daniel, who will read the writing, and interpret it to him; that he might cease from [the terror] that had fallen upon him. Then she began to recount to him some details of Daniel's wisdom, and how he was above all his father's wise men, having been the most eminent of them, that he might be convinced in his mind that Daniel would understand that, and a more difficult thing too. The most probable account of this matter is that Daniel had never come before him, and had never known him at all, having been absent from Babylon during this year (see on viii. I); after which he returned, very probably

27

for this very purpose, providentially. Next she described Daniel to him that he might know him and his skill.

In verse II she ascribed to him four characteristics: (1) spirit of the gods; (2) light; (3) understanding; (4) wisdom. In the next verse she repeats some of them in the same words, and others with a change of expression. Probably an excellent spirit means the same as spirit of the holy gods; knowledge is the explanation of wisdom like the wisdom of the gods; interpreting of dreams the specification of light; this word Third the mean 'that which is correct' according to the Hebrew, or 'light' according to the Aramaic (cp. ii. 22); meaning that he can shew up hidden things, which are as it were in dark places, so that they can be seen and understood.

An excellent spirit: referring to his inspiration, the like of which was not to be found among the wise men of Babylon.

Knowledge: the philosophical sciences, as in i. 4.

Understanding : reasoning power.

Interpreting of dreams: referring to difficult dreams, as happened to him when he explained the tree (chap. iv).

Shewing of dark sentences: this is not illustrated in the book; 'dark sentences' are, in the language of the philosophers, striking sayings constructed in language made up of hints, like Samson's riddle.

12. Dissolving of knots: a form of expression which is thought to be simple, but which the wise man can analyse into its parts. She added that his grandfather had set him above all his wise men because these qualities were united in him; and that he also called him by the name of his god on that account.

13. The queen had not told him that Daniel was of the Jews. Possibly he asked those present about him, and they told him so. This remark of Belshazzar was not meant contemptuously at such a time : he must have said it to him because the Jews were famous for prophecy and the divine sciences.

16. He said in the first verse (14) 'that a spirit of the gods and light and prudence;' in the second (this verse) he adds 'solutions' also, according to what the queen had stated.

17. He would not accept any of the things he mentioned for several reasons. First, because he did not want his favours, which were not proportionate, but dictated by ignorance and insolence. Secondly, because they were honours which would be annulled at once. Thirdly, that it might not be said that he had interpreted it for the sake of what he was going to get. He said, 'I will not take from thee, so, if thou wilt give, give some one else, whom thou mayest choose. I will read the writing and tell thee the interpretation thereof: that only is thy desire and thy request.'

18-22. He prefixes this introduction to shew him that he was not greater than his grandfather, who had reached in sovereignty and power and terror and majesty a height which his grandson had not reached: yet, when he grew proud, and put on the garb of tyranny, the Creator humbled him to a degree beyond which there

٠

was no further degradation; and that God raises the humble, and humbles the proud, and slays mighty kings, and does whatever else He will, none being able to oppose Him, or thwart His will.

22. Though thou knewest all this: shewing that Belshazzar knew all that had happened to his grandfather, so that he should have taken warning thereby. He then tells him that his seizure of the vessels of God's house was presumption towards Him and contempt of Him in his soul. Then Daniel looked towards the hall and the people therein, and saw the vessels of the house of God, and how they had been used for drinking; and told him how they had been praising their gods, and had not praised God Almighty as was His due, but had praised instead the idols which can do nothing, being mere images and semblances. Then after shewing him the inferiority of his gods, and his folly and audacity, he said to him, 'On account of this the author of this writing was sent.'

24-27. He tells him that on account of his action, as described, the angel had been sent and had written these four words. He then combined the fifteen letters into words, saying number twice; the first referring to the number of seventy years which God had appointed for Nebuchadnezzar, his son, and his son's son (Jer. xxvii. 7), the second to the reign of Belshazzar. He had numbered to them three kings and seventy years; when these were completed, they had nothing more left. Tekel he interprets thou art weighed; implying that one who is wanting cannot be taken, but only one who is full weight; i.e. whose intelligence, wisdom, piety, etc. are so; now in his father and grandfather there had been a certain number of laudable characteristics, but in him there were none, all his qualities being wanting. Pharsin he interprets fragments, comparing him to a thing that is broken, wherein nothing serviceable is left; referring to the destruction of all his supporters in the kingdom, and his own murder. This is why Pharsin is in the plural; signifying his own destruction, i.e. death, and afterwards the destruction after him of all the supporters of the Chaldean rule. Then he informed him that that rule would be transferred to the Medes and Persians.

•29. The king's promise had necessarily to be fulfilled, and Daniel could not resist, though he knew that this sovereignty was transitory.

30. Darius knew that a word spoken by Daniel would be fulfilled, and that the kingdom was destined for the Medes and Persians. It may be that Daniel had told him that he and no other would be king, whence he was encouraged to kill Belshazzar. Or he may have been killed by some of his servants, since the Scripture does not record who the murderer was.

31. Received the kingdom: i.e. received it from the Chaldees; cp. *inf.* ix. I. We are not told how he was established in the sovereignty, nor how he became seated in Babylon on the royal throne; but the writer tells us that Darius was born in the year in which Nebuchadnezzar took captive Jehoiakin king of Judah, to shew that in the very year in which he did so much in Jerusalem, and won so great a victory, God raised up one against him, who should take his kingdom from him. For this reason we are given the number of his years at the time of his receiving the kingdom from the Chaldees. Since there was no purpose in telling us the age of any other of the kings of the Gentiles or of the Israelites [?] at the time of their coming to the throne, it is nowhere else given.

### VI.

I-3. Darius was certain that the kingdom was established in his hands, and that he had not to march out to fight opponents. He appointed therefore these hundred and twenty governors, to each of whom belonged a particular province, wherein he left a viceroy, while he himself remained with the king in the capital. And he appointed three presidents, to whose word and command they were to refer; and he appointed the hundred and twenty that they might govern the kingdom, and the king might not have to be fatigued with all the business. This is the same sort of plan as Pharach adopted, when he appointed Joseph to govern the kingdom, giving himself up to amusement, and retaining merely the title.

3. With Normal Daniel, who was one of the three, over both the governors and the presidents, so that none of them could do anything save by his consent or command. He did this, because an excellent spirit was in him. He was never found incompetent, nor his orders and counsels false. So the king was, observe, planning to remove the others, and establish Daniel by himself; i.e. it was not practicable for him to establish Daniel at once; such a matter, he knew, required gentle strategy. So he went to the chief nobles of the empire, and did not remove them from their high station till his sovereignty was established. When it was established he began to plot and to plan to remove them little by little; and when they perceived this they began to plot to remove him from the kingdom altogether.

4. The presidents and governors agreed together by reason of the envy of him which had penetrated their hearts. The king, they said, has only exalted him above us owing to the excellence of his counsel; so we must plan some device to convince the king of some error or shortcoming on his part, that he may remove him from the sovereignty altogether. They sought, he says, for an error, but could not find one.

Error or mischief: 'error' means oppression of the subjects. 'Mischief,' wrong done in reference to the king, or wasting the revenue.

5. Despairing of finding a means of attack on the side of the king, they thought they would attain their will in respect of him in the matter of the worship of his LORD. Their object and intention therein was not to endeavour to shew that he neglected any of his religious duties, but of another sort.

7-9. Have consulted together: indicating that they had assembled and consulted about a measure which could establish the king in his sovereignty, so that the people would obey him; and that it was necessary that this should be done, and if the king failed to do it, his kingdom would become insecure. They bound

themselves to this, in order that Daniel might not be able to serve God, which was their real object, which object the king did not know: which was part of their treachery against him; for had the king known, he would not have agreed to their counsel nor accepted it, nor set his signature. Then they said to him, 'Set thy signature that it may be read to the people in the streets and in the assemblies, that none of them may oppose it.' They included in their phrase that every man the followers of every religion, not confining the law to religions other than their own ;-a stroke of policy, to make it apply to Daniel. They appointed it for the space of thirty days, to make it last long; that being with them the utmost space for which they could remain without worship of their deity. Had that not been allowed by their religion, he would not have enacted it. They also forbade people to make any request of each other, as they had forbidden them to make any of God; but their object was only the latter. This they did that none besides themselves might know their object. Then they excepted the king for two reasons. First, because it was absolutely necessary; since otherwise the nation would have perished from mutual outrages and difficulties that would arise. Secondly, they exalted the king above all gods to magnify his estate. All this was to shew him that by this statute his kingdom would be confirmed and set in order. When the king saw that they were agreed about it, it was clear to him that, unless he did that on which they were agreed, his power would be shaken. So he did it. He did not take Daniel's opinion beforehand, because they had told him that it was a part of the administration wherein Daniel had absolutely no concern.

11. Daniel may have known what was in their minds, and their purpose, i.e. that he and no other was their mark; and he knew too what the king had done. But he did not tell the king, committing the business to the Creator of all. He mentions the **windows**, because they looked in at him through them, and surprised him, and behold he was praying.

**Towards Jerusalem**: this does not mean that the windows were opened towards Jerusalem, but rather that he stood facing Jerusalem, the Qiblah.

As he did aforetime: shewing that it was not a thing which he commenced then; it implies that he had habitually done so, and that it is an obligatory duty which cannot be neglected. The three times probably mean evening, morning, and midday. From the words he kneeled upon his knees we learn that that is one condition of prayer (cp. Ps. xcv. 6).

12. Doubtless he had perceived that they had come to see him; he did not, however, interrupt his prayer, but continued till the end, so that when they came down upon him he was still praying. These men were the governors and presidents.

13 (12). His answer, the thing is true, means 'it is so,' and none may transgress it; whoever transgresses shall be cast into the den of lions. When they heard this saying of the king, and had reminded him of his decree, they proceeded.

14 (13). Of the children of the captivity : contemptuous, indicating that he was of the vilest of the people : 'yet thou hast raised him above them all, and he has

opposed thy edict, and loosed that wherewith thou hast bound the nation.' And they desired the king after this speech to order that he be thrown into the den of lions.

15. When he heard them say that the violator of the decree was Daniel, he perceived that they had laid the plot against him: so he began to make excuses for Daniel; such as that he did not count as one of the multitude to whom the prohibition applied: 'since he is the ruler of the kingdom, and the persons intended were others.' This and similar things he kept saying to them till sunset, opposing their proposition and excusing Daniel. Some have supposed that he said to them, 'Daniel cannot have known what was written;' had he heard of it, he would not have disobeyed our decree.' But when the sun set, Daniel rose and prayed, so that the king had no longer any excuse for him.

16. In other words: 'If Daniel be not cast into the lions' den, the rule of the Medes and Persians will have been broken; now if it can be broken in Daniel's case, it can be broken in other cases; and this is a principle which will extend itself; and ruin will be the result.' Their meaning was, that if the king altered their laws they would revolt from him, seeing that it was quite impossible that one who altered their laws should be king over them.

17. Darius' language is very different from that of Nebuchadnezzar (sup. iii. 15). Darius believed in God's power to deliver in some miraculous manner, whereas Nebuchadnezzar believed in no such power. Those who threw the victims in that case into the furnace were killed by the sparks of fire, because they were close by it. Those who threw Daniel into the den of lions did not suffer in the same way, the lions being far away from them. Darius said to Daniel at the moment of his being thrown in, 'Doubtless the God whom thou servest continually will save thee from the lions, since He is able to do this; and those who have plotted against thee will not see their will accomplished upon thee.'

18. Probably the den had a door, whereby the lions were introduced; and also a mouth, by which their food was thrown to them to eat, when there was no man thrown. And it was these people's duty when any man had merited death to throw him to the lions to eat. It was Nebuchadnezzar's way to kill by fire, and of the rest to kill by the sword.

That there might be no change of purpose: he means lest, when they saw that the lions did not harm him, they might themselves throw stones upon him and kill him; since they now dealt openly with him. And the king did this because he knew that God Almighty would deliver him; otherwise he would not have sealed the stone which was at the top of the pit.

19. חוט is the Chaldee for the Heb. גלי אש. His heart was on fire, he means, concerning Daniel, so that he refused music and pleasure. And through his spirit being occupied with him, he thought much concerning him, and his sleep fled, so that he got no rest till dawn.

20 sqq. He arose at dawn, his spirit being occupied with him; then he called

to him that he might let his voice be heard, and delight his heart with [an assurance of] his safety.

My God hath sent His angel: to be taken literally. God Almighty sent His angel to deliver him, as He sent His angel to Hananiah, Mishael, and Azariah. Although the lions were hungry, He allowed them no means of harming him.

For as much as before Him innocency: referring to his righteous conduct in matters between himself and God generally, and also to what was said above, ver. 4.

And also before thee, O king, I have done no hurt: indicating that he had done nothing whereby he had earned this treatment.

24. They let down ropes, as was done in the case of Jeremiah.

25. These men were the hundred and twenty-two who had plotted against him; and every one who had displayed any hatred towards Daniel they included with them: also their sons and wives; because it was the rule by the Persian law to include the women and children with the men; or perhaps their wives and their grownup sons had displayed some joy at Daniel's misfortune and hatred towards him, and so had earned their fate in the king's mind. Probably they threw them down in parties according to the number of the lions, each lion getting one; and when they saw that he had devoured him, they produced another till they had devoured them all. Then Daniel returned to the administration of the kingdom by himself, as the king had originally intended (ver. 3). Doubtless the king's written statute must have held good till the end of the thirty days, except [for] Daniel and those who, like him, were worshippers of God Almighty.

26 sqq. Darius acted as Nebuchadnezzar had done, when he returned from the wilderness to his throne, in circulating letters, recounting what had happened to him. He felt bound to magnify the blessed Creator and publish His miracles; and to command mankind to fear Him; He being the eternal God, Whose kingdom and prevailing sovereignty never cease; and the Saviour and Deliverer of whom He will.

Doing signs and wonders in heaven and earth: signs in the heavenly hosts, such as eclipses, etc.; and in earth, such as took place in the history of Daniel and his companions. Darius himself had witnessed this, and knew it. Then he informed them how Daniel had been cast into the lions' den, and had not been hurt; doubtless people already knew what had been done by the hundred and twenty men till they were thrown to the lions and removed from office and others appointed in their stead.

29. He was in power and office. (Cp. i. ad fin.)

So far the history of what happened to Nebuchadnezzar, Belshazzar, and Darius. The history of Cyrus and the Persian kings who succeeded him is told in the book of Ezra.

### VII.

1. He was already acquainted with the facts about the *four kingdoms* contained in Nebuchadnezzar's dream, as explained by him; after this, however, he received fuller accounts of the same; part of which is contained in the now following dream, parts in chaps. viii, ix, x; in all five chapters. Now the dream which Nebuchadnezzar saw, and this dream which Daniel saw mention all four kingdoms. The Vision, on the contrary, does not mention the first, but only three. The fourth chapter (chap. ix) contains a summary history of the Second Temple, and also a notice of what Rome, the fourth kingdom, did to Jerusalem. The fifth chapter describes the fortunes of the kings of Greece, Rome, and Arabia, etc., as we shall explain by God's help. These four chapters, composed by the blessed Daniel, may be thus divided: the first consists of what he saw in the *dream;* the second of what he saw in the *vision;* the third and fourth of what he saw when *awake;* indicating the high stage he had reached in prophecy. God Almighty revealed this to Daniel of all mankind, owing to his anguish at our sufferings, and the interest he felt in what was going to happen to us, and his *desire* to know how long the time would be; for which reason he is called the *man of desires*.

Then he wrote the dream: because he desired that it should have a place in the collection of documents written by the blessed prophets.

And told the sum of the matters : meaning either that he wrote down the important points of the dream; or else referring to the heading words in the chapter, **Daniel answered and said**, as they are written; and meaning that the events took place just as they are recorded in this book; that it might not be supposed that only part was written, the dream being epitomized; since the prophets do sometimes write part [of a history] and omit part; as in the Books of Kings.

2, 3. He saw four winds stirring the great sea, i.e. the ocean. And after it had been stirred, there rose from it these four animals. Apparently he must have fancied in the dream that he was standing on the sea-shore till the animals rose. Then he begins to describe them one by one.

4-8. We must explain why these kingdoms are compared to animals, so that sometimes they are compared to *horses* (Zech. vi. I), which are domestic animals; and similarly *infra* the king of Persia is compared to a *ram*, and the king of Greece to a *goat*. In my opinion he (Zechariah) compared the four kingdoms to horses, because they are used in war; since, therefore, each of these kingdoms was at war with some other, he compared them to horses. Nebuchadnezzar he compares at one time to an eagle, at another to a lion; to an eagle as being the strongest bird of prey, and to a lion as being the strongest beast of prey; similarly none of the four kingdoms was more powerful or braver than he. For a similar reason he compared him (chap. ii) to gold, which is more valuable than silver. The eagle again suggests the idea of flight and elevation; both of which apply to Nebuchadnezzar (Jer. iv. 13 and Is. v. 27). The lion too has extraordinary strength, and never turns his back (Prov. xxx. 30). In this verse he is compared to the two together. The *eagle's wings* are his mighty armies.

I was gazing : i.e. at the animal that I saw with this terrible form, till I beheld,

[II. 3.]

f

VII. 4.]

and lo, its wings were plucked off, so that it could not fly; typifying that his journeyings and invasions were interrupted.

It was lifted up from the earth typifies what befell him during the seven years (iv. 30).

And it was made to stand on two feet as a man, and a man's heart was given unto it: a description of his condition when his reason returned to him, and he confessed the Unity of God, and renounced tyranny and transgression, and returned to his kingdom, and was increased in dignity above what he had possessed before (iv. ad fin.). He describes Nebuchadnezzar only, not noticing the estate of his children, because they had no estate worth noticing, i.e. they achieved no acts of heroism or conquests; but only retained the estate left them by Nebuchadnezzar.

Next, he describes the second animal, as *like to a bear*: referring to its stupidity; because they were believers in dualism and idolaters.

And it was raised up on one side: some take this literally, as meaning that as soon as it rose, it was in part overthrown; referring to its dealings with Israel, i.e. those of Darius with Daniel, of Cyrus, Darius the Persian, and Artaxerxes with Israel, and of Ahasuerus after the history of Haman.

And three ribs were in its mouth: i.e. they governed three quarters of the globe (cp. viii. 4).

And they said thus unto it, Arise, devour much flesh: the words of Haman (Esth. iii. 9). He does not say that it *ate*, because this purpose was not accomplished upon Israel, but was turned against their enemies. He describes, as we observed before, the conduct of the kings of Persia, but of none of the Chaldean kings save Nebuchadnezzar. Then he speaks of the third animal, which he compares to a *leopard*; the leopard being smaller than the bear; similarly in the last chapter he compares the kings of Persia to a *ram*, but those of Greece to a *goat*, which is smaller than a ram. Besides, the leopard haunts the doors of cities (Jer. v. 6); *the leopard* is the kings of Greece collectively.

Four wings of a fowl: these are his (Cerasphorus') four disciples: see on xi. 4.

And dominion was given to it: the well-known story of Alexander.

7. (After this.) Now he speaks of the *fourth animal*, which he does not compare, like the rest, to a known animal; because it had not any single religion or doctrine, nor did Daniel recognise in it any animal form to which he could liken it; he can only tell of the horror, terror, and fear which it inspired. This is a description of the kingdom of Rome; cp. on ii. 40.

And it had great iron teeth: i.e. TITUS THE SINNER, and the others like him, who invaded cities and shed blood; as a wild beast tears with its teeth and tusks. The metaphor is followed up in it devoured (i.e. massacred), and brake in pieces (i.e. oppressed).

It was diverse : referring to the variety of its customs, and the great harm it did.

And it had ten horns: i.e. ten thrones; see below on ver. 24.

8. I considered the horns: owing to their size. He was gazing intently on their size.

He looked, and lo, after this, this little horn had risen up amid the ten horns; and when the little horn had come between them, three horns were thrown down before it, and there were left seven, with this little horn among them. Then he perceived that this little horn had eyes like a man's eyes: and a mouth which spoke proud words. He does not tell us what the words were; see below on ver. 25.

9, 10. These *thrones* [which were cast down] are the kings mentioned above. The Ancient of days is an angel whose task it shall be to judge the nations on the day of Judgment (cp. Ps. l. 3). A throne of fire, he tells us, was set up for him, and the wheels of his throne were flaming fire; the bodies of the supernal angels are of fire, and their thrones are of fire likewise. Then he shewed him a river of fire issuing out from before the angel, wherewith he punished transgressors.

Thousand thousands ministered unto him : because he was the greatest of the angels, like the great Sultan, before whom stand a multitude of ministers. Then he tells us why he sat upon the throne with these ministers standing before him : the judgment was set and the books were opened : i.e. the *judgment* of the world for their denial of Him (Deut. xxxii. 37). The books were opened : for some of their sins were of long standing, and their works were noted (*ibid.* 32). The expression refers to the ordinary custom of noting down a fact which may be of use after some time, that one may not forget it. He is using the language of the world. Compare for the same, in reference to the deeds of the wicked, Is. lxv. 6; and in reference to the conduct of the godly, Mal. iii. 16 and Ps. lxix. 29. Reference is elsewhere made to God's judgment of the Gentiles for the wrong they have done Israel (Joel iii. 2). He thought it appropriate to mention the day of Judgment after the termination of the four kingdoms, to shew that at the close of their sovereignty they must expect judgment, punishment, and condemnation, and that their works are taken count of against them.

11. He returns to the history of the fourth animal: the cause of the destruction of this great creature, he tells us, was the proud language used by the horn; and though God Almighty gave it a long respite, yet every respite must end, and the time will at last have come.

(i) The beast was slain, and (ii) his body destroyed, and (iii) he was given to the burning of fire. Was slain refers to the slaughter of their kings and the destruction of their armies. And his body was destroyed most probably refers to the abolition of their worship and religions; so that there will not be left to them a Church or place of Direction (Qiblak): or it may mean the extinction of *Esau* from this world. And was given refers to punishment in the next world, i. e. Gehenna, which means 'the place of condemnation.'

12. After narrating the destruction of the last animal, he records the cessation of the three kingdoms previously mentioned. This corresponds to ii. 34, 5, *ubi vide*.

Yet their lives were prolonged : i. e. their religion and remnants of themselves exist in spite of the dominance of other persons and other systems.

Until a season and a time: i.e. till the conclusion of the fourth kingdom; by a time is meant the dominion of Israel. So the remnants of the dominions and their cults will only pass away at the appearance of the blessed Messiah.

13. The Messiah is likened to a man in contrast to the four kingdoms, which were likened to beasts. For two reasons. One is, because he is *wise* and knows his Lord. A second, because he is lord of all.

With the clouds of heaven: because God Almighty [shall] send him, and men shall witness him as they witness the clouds. Then we are told how he came to the angel who sat judging the people, and how the angel let him come before him and close to him, and then how God gave the kingdom to him.

14. Three words are used of him : dominion, glory, kingdom : the first means the subjection of enemies and rebels; the second, their coming to bow down to him at every feast of Tabernacles, with splendid presents; the third, his sitting on the royal throne, and receiving the tribute, and writing mandates and signing with his name and seal. And then he adds that his sovereignty will never end as that of the other kingdoms ended, nor his rule perish as theirs perished.

15. This describes his condition when he woke, and felt as Nebuchadnezzar and others had felt when they did not know how to interpret their dreams. A marvel that Daniel the 'interpreter of dreams' should not understand this! So he slept again, and saw angels, and asked them concerning its interpretation. Or it may be supposed that it seemed to him in the dream as if his *spirit was troubled*, and as if he was confused by what he saw, and went to the angel who stood in front of the great angel that sat upon the throne, to ask him of the interpretation of the dream.

In the midst of the sheath: i.e. of the heart, which is like the *sheath* to a sword (cp. 1 Chron. xxi. 27).

16. He told me probably refers to what he said on the subject of the four kingdoms; the interpretation of the speeches to the end of ver. 8 (cp. ver. 25). Or the first may refer to ver. 17, and the second to ver. 19.

17, 18. A general statement, without special explanation of the four animals; corresponding to the method of both Joseph and Daniel in the interpretation of dreams; which is to give a general idea, resolving the knotty and difficult point. The *four animals* are interpreted as *four kingdoms*, and the *sea* as the *earth*: the four winds are not explained. They must be motions from God, whereat the four empires arose.

Shall receive the kingdom explains ver. 13. Daniel had no need to ask about the first three animals, but only about the fourth.

19-22. He asked him concerning four things: (i) the signification of the fourth animal, its strength, its teeth, nails and devouring; (ii) the nature of the ten horns; (iii) the nature of the little horn and its eyes, and how it outgrew the ten horns; (iv) the conduct of this horn in its wars, that he saw, with the saints, and its pre-

vailing against them. Of none of these things had he any satisfactory understanding. In Daniel's question to the angel there are certain things additional to what was mentioned in the vision—four: (i) nails of brass; (ii) a compounded horn; (iii) whose look was more stout than his fellows; (iv) made war with the saints. And there are four verses about which he did not ask (9, IO, II, I2), because he already understood their meaning. When he had asked about these riddles, the angel answered.

23, 24. Observe that he says of the fourth diversified; all four were already said to be *diverse the one from the other*, in their forms, as individually described; and this fourth is made different from the others in respect of certain characteristics recorded in ver. 7.

Shall devour the whole earth: i.e. after devastating Jerusalem and taking the people captive, they increased their dominion above all mankind. And in the ten horns are ten kings: i.e. ten thrones, belonging to Rome, on each of which a governor sat.

And another shall arise after them: i.e. some years after the appearance of the ten horns. It rose up, he tells us, between the ten horns; i.e. in the midst of their dominion; and took out of their territory *three* thrones; according to some, ALEXANDRIA, JERUSALEM, and ACCO.

And he shall be diverse from the former: in his own opinion; for he ascended into heaven and seated himself on His right hand, and did other things that we cannot repeat, but which are well known to all, and which we need not explain; of him it was said, 'they have set their mouth in heaven' (Ps. lxxiii, o); and this is the explanation of a mouth speaking great things. Then he explains the meaning of and made war with the saints and prevailed against them, sc. he shall wear out the saints of the Most High : referring to the lowering of their rank, their humiliation and degradation in all departments in matters spiritual and temporal, beyond what preceded; their having to wear the yellow badge, and being unable to speak when reviled, or to walk on [a Moslem's] right, or to present themselves to buy goods however dear the price they offer for them, etc. etc. Then the angel added a fact about which he had not asked: and he shall hope to change: notice that he says and he shall hope; he does not say that he shall change these for them, only that he shall hope to do so, which hope shall not be accomplished, because God Almighty shall give him power to humble and oppress them in worldly matters, but shall not give him power to annul their religion.

25. Times and the law: i. e. the holy-days, sabbaths, and feasts; he says to change, not 'to abolish,' because he will not altogether abolish them, but only hope to *change* them, obliging them to do work which is unlawful for them on the sabbaths and feast-days. The law may be the Qiblah, and certain forms of religious observances (compare Esth. iii. 8, where the king's 'laws' refer to the order to kneel down and make obeisance before Haman): or the *days of Purim* and similar Israelitic institutions; it is not fully explained. The prophecy and he shall wear

out the saints of the Most High is now *in course of fulfilment* upon Israel; of the other, and he shall hope, probably part was fulfilled at his (Muhammad's) first appearance, but the greater part will be fulfilled in the 'time of tribulation,' as, by God's help, we shall explain in the last chapter.

And they shall be given into his hand until a time, times and half a time: until may either mean *till he have completed a time*, times and half a time, that being the length of his reign, from beginning to end; or it may mean that the tribulation mentioned in ver. 25 b shall proceed from him over Israel for that period. Observe that he says a time, i.e. one time; and *times* in the plural, which need not refer exclusively to two, but to three or any larger number. Similarly in *half a time*, the word is like the Hebrew 'NT, which does not signify 'a half' exactly, but a *portion* of the thing called 'NV, etc.; as in Is. xliv. 16, where '*half thereof* (he burns in the fire)' [is shewn] by what follows [to mean not exactly a half]. So *inf*. xii. 7 : 'a season, seasons and a half,' which is the same period as this, not another. We shall on that passage, God willing, explain it, recording the opinions of the learned, and stating what we ourselves esteem most probable.

26. The judgment shall sit refers probably to ver. 10 c, and tells us that at the end of a time, times, etc., no sovereignty shall remain with any save God's angel, who shall judge the nations for their doings; v. supra.

And they shall take away his dominion: i.e. of the kingdom whose treatment of Israel has been mentioned in ver. 25.

They shall take away: i.e. either *Israel* shall take away, according to the original idea given in ii. 34; or the *Carmathians*, i.e. the 'Arms' (xi. 31), shall take away, as we shall explain in the last chapter.

Unto the end : shewing that it will not, like Israel, have a return.

27. Of the kingdoms: even if there be other kingdoms in the world besides Rome and Arabia. All of them shall obey the *kingdom of God*, i.e. of His people, and of His Messiah. Their kingdom, too, shall not pass away: cp. Is. ix. 6; Ps. lxxii. 17. The prophets dilate on this in numerous places.

The saints of the Most High (plur.) in this chapter: either the saints are Israel, and the Most High the Creator (cp. אלהא עלאה, iii. 26, etc.); and Israel being Holy to the LORD, they can be called [by a double plural] saints of the Most High: or the Most High may be Israel, since God has made them supreme; cp. Deut. xxvi. 19.

28. Hitherto is the end: i.e. this was the last word spoken to me. After this I began to ponder on what I had seen.

And I kept the word in my heart: i.e. the interpretation, that he might ask more about it. He wrote down the dream at once (sup, ver. I), but not the interpretation. This is what happened to him in the first year of Belshazzar. Now he tells us what happened in the third year.

#### VIII.

1. The reason why he wrote the Dream in Aramaic, but the Vision in Hebrew has been supposed to be that he saw the dream when in Babylon, and the vision in Shushan the Capital. He was not with the king; see chap. v, which shews that Daniel was absent from Babylon and at Shushan Habbirah. He does not tell us the reason of his absence; it has been suggested that when he saw the dream he left the city till the seventy years of Babylon should have been accomplished, and returned on Darius' account. He must have seen the vision at the beginning or in the middle of the year.

After that which appeared unto me at the first: i.e. after the dream. As this, however, is shewn already by  $\S a$ , the words indicate that after this there were no more 'dreams' or 'visions' concerning the kingdoms.

2. He saw things like those he might see when asleep, but was awake, and in actual presence of certain objects which he could see, although they were not really to be seen. He says: 'I saw this vision when I was in Shushan Habbirah, and I saw myself in the vision standing on the river Ulai;' just as Ezekiel when in Babylon saw himself in Jerusalem.

אובל *river;* cp. אובל, Jer. xvii. 5. In the last chapter he is on the river Tigris.

3-14. We must give the chapter first its literal interpretation, to be followed by the interpretation of the angel, and then combine the two together, as we did with the Dream. He saw then in the Vision, as it were, a mighty ram standing on the bank of the river, on which there rose first one horn, then another afterwards; and the second horn was greater than the first. Then he beheld, as it were, wild beasts that fell on it from three quarters,-the river being to its east,-and lo, it butted every animal that confronted it; and met none, but it did with it what it chose. Probably he saw the animals at first powerful and ferocious, and afterwards found that they had all perished; and that none stood up before him, and he remained alone, when this he-goat approached him from the western quarter with speed, not approaching the ground, moving, as it were, in mid-air. Others suppose that none of the beasts approached the ground for fear of this he-goat. And he perceived that it had a horn of a mighty aspect between its eyes; and that it made for the ram; and when it saw that the ram neither feared it nor moved from its place, then the he-goat came upon it speedily, when it was standing by itself on the bank of the river, and came close unto it, to see whether it would run away, or butt with its horns. And lo, the ram was left quite alone. Then we are told that the he-goat was moved with choler against it, which means that he grew angry when he saw how the wild beasts and other animals had fled from before him and hidden themselves, but the ram remained in its place and did not flee, and so he made for the ram and slew it. Apparently the he-goat harmed no other of the beasts, because they did not stand before him; but when he saw the ram stand, he fought with him, and butted his horns with his great horn; and there was not in the ram force enough to meet him, so he threw him on the ground and trampled on him. Then he perceived that the passers-by beheld what the he-goat had done, but did not rescue it; neither had it in itself force to rescue itself, nor could it

find any one to rescue it: so he *slew* it. Then he tells us what happened to the he-goat: he magnified himself exceedingly and rose up: and after he had magnified himself, he perceived that the great horn was broken without any beast or man breaking it: just as he had broken the horn of the ram. Then he saw how, after it was broken, there rose up four horns in its stead: which four were not attached the one to the other, but in separate quarters; one being on the left, another on the right, another between the eye-brows over the top of the nose, and another at the top of the forehead, to the four winds of heaven. Then he saw how there issued one horn from the midst of one of the four, i.e. the one that proceeded from his right temple: out of one of them came forth a horn.

From a little one: i.e. the one of the four horns whence it issued was the least of the four, and he beheld as if this horn that had issued was magnified and increased above the height of the four horns, and he beheld it inclining in the direction now of the south, now of the west, now of the land of Israel. Then it seemed to him as though it had risen to the host of heaven, and thrown some of them down. The host of heaven very likely refers to the signs of the Zodiac; and some of the stars to some of the seven planets, *Saturn*, etc. Then it seemed to him as though it trampled the stars on the ground; and then as though the horn went unto the Captain of the host and the mightiest of it; but he does not say that the horn did anything with the Captain of the host more than that it magnified itself.

And the continual was taken away from him: as though the Captain of the host had a place in the earth which he frequented; and he was now excluded therefrom, and the pillar thereof cast on the ground and destroyed. And it seemed to him as though part of the host that had not been trampled down by the horn were seized, together with the place which he had used to frequent, by the horn; and he calls the horn sin, because he saw in the vision how the horn had withdrawn from the place and exalted itself. And it seemed to him as though it came to certain persons who spoke the truth, and threw them on the ground and thrust them through : and that it stood firm, and none came to break it. And when he had seen these things, he saw two angels standing opposite him, and heard one ask the other How long? This he did not ask to find out himself, but only that Daniel might hear; as we learn from his saying afterwards, And he said unto me, not 'unto him;' as though the angel knew that he desired to understand this, just as he had desired to understand the meaning of the dream; only he had been able to accost those angels (vii. 16), but had not courage to ask these angels. So the one asked the other of that about which Daniel needed to ask. Now he did not ask concerning the whole Vision, but selected such future events as Israel needed to know; i.e. the end of the four kingdoms.

Then I heard a holy one speaking: i.e. the one who asks How long? To Palmoni who spoke: Palmoni is the answerer: the name of the asker is not given, like the names of many of the angels. The asker says: How long? i.e. how long shall this person last who shall do the things mentioned in the verse, which are *three*? (i) giving; (ii) the sanctuary; (iii) the host. The answer in ver. 14 shall be explained below.

15-18. He saw three angels, and heard their talk; and he heard the voice of one whom he did not see. He mentions the names of two, sc. Palmoni and Gabriel, but omits to mention those of the other two. This shews that Daniel did not hear from the first two more than the question, owing to their great awfulness. Gabriel, however, was near in form to a man, so that he could associate with him. And he tells us that Gabriel did not begin of his own accord, but only when he heard another commanding him to tell Daniel; after which he came to Daniel and told him. This indicates that the angels all knew; but it is possible that the angel whose voice he heard was more terrible than the two preceding (the *asker* and the *answerer*). When Gabriel approached him, he **swooned** from fear of them, and then fell fainting on his face.

Understand, O son of man: for the Vision belongeth to the time of the end: i.e. thou needest to know this, because there is told in it what will be at the end of the Captivity.

18. And he set me upright: i.e. encouraged me and raised me up.

19. He now proceeds to summarize the contents of the dream.

20. This is said generally, and we must further interpret, as we have done in other cases. He said in the Vision that the one horn was less than the other, i.e. the horn which came up first; which symbolizes the fact that Media was less in military power [and everything else]; their sole king being Darius the Mede, who reigned one year; whereas from Persia five kings arose, who reigned fifty-five years. And by the words **I** saw the ram butting (ver. 4) is meant that he had armies which marched to the three quarters. This took place in the time of Cyrus, as is explained in Is. xlv. I. With 4b compare *ibid.* 2.

21. We must again return to the contents of the dream which Gabriel did not explain. There came from the west: supposed to be *Alexander*, who came from *Alexandria*. And none touched the ground : i.e. none confronted him from the time that he left Alexandria till he came to Babylon. He explains that the notable horn between his eyes is Alexander, the first king; and he goes on to describe what the he-goat did; he smote the ram and broke his two horns: i.e. he fought the two armies, sc. the force of Persia and Media; and he cast him down to the ground: referring to his conquering their territory, city by city, and slaying those of them who withstood him: probably he killed Artaxerxes the Persian, and when the news got into the provinces, none of them opposed Alexander any more.

And there was none that could deliver: i.e. none fought for them any more. 22, 23. He said 'above (ver. 8), and when he was strong, the great horn was broken : i.e. when Alexander had accomplished his purpose he became tyrannical, and thereafter was broken : i.e. died. Four notable he interprets four kingdoms :

g

[II. 3.]

i. e. four disciples who came after him, each of whom took possession of a quarter of the globe without any war breaking out among them at the beginning of their history.

Shall stand up out of the nation: shewing that these four are all Greeks. Not with his strength: neither individually nor collectively shall they have the strength of the first king. Supra, ver. 9, he said, and out of one of them: this is interpreted here, and in the latter time of their kingdom: the full interpretation is not given till the great last chapter; only the one of them is the king of the south, because the king of Arabia sprang up between them, as was shewn in the Dream (vii. 8). To this matter we shall come back, when we shall explain what the four kingdoms are. *Ibid.*, ver. 9, from a little: indicating that the king of the south, at the time, was the least of the four disciples mentioned above. And it waxed exceeding great towards the south, etc.: i.e. none of the four got so far in any direction of the world as this horn did. Towards the south: i.e. according to some, Amşār; to others, Italy; to others, Hijāz. Towards the east: i. e. eastern countries and Khorasān generally. And towards the pleasant land.

Here he adds, a king of fierce countenance, and understanding dark sentences: referring to his boasting against God, and lying concerning Him. Understanding dark sentences: referring to his stealing from the books of the Jews, and contradicting their assertions, and professing to be a prophet and to have received communications from Gabriel.

24 b interprets 10 b. Mighty ones: i.e. *imperial personages*, Romans, and others with whom he fought and whose towns he took. The people of the saints: Israel. He does not say *all* the mighty ones and *all* the saints, because he was not monarch of the entire world.

And it cast down truth to the ground, of ver. 12, is explained and he shall corrupt wonderfully : meaning that he railed against the law of God and the words of his Prophets, and took out of them what he pleased, of which he made up a book called Qoran, and declared the rest invalid.

Ver. 11 b is not explained here being perspicuous; the fact will be mentioned in the great last chapter.

Ver. II a. The prince of the host is interpreted here the prince of princes: this *prince of princes* may be the *king of Rome*: as he took three thrones of theirs, as was mentioned in chap. vii. Others think it refers to their viceroys in Babylon, in which case this will be the doing of the CONSPIRATOR who shall arise against them (inf. xi. 3I): we shall leave the explanation for the 4th chapter, and elucidate it there.

It did its pleasure and prospered, of ver. 12, is explained in ver. 24. The subject recurs in the long chapter, v. ad. xi. 3, where we shall explain the terms the continual and the place of his sanctuary, sin, etc.

We are told here besides that he shall be broken without a hand: signifying that his power shall wane little by little, till he perish and pass away.

VIII. 27.]

25. Having explained the chapter briefly, we shall now return and mention certain things which will not recur. In the first two chapters (i.e. ii and vii) he speaks of four kingdoms, and the reign of the Messiah: in this chapter he mentions neither this, nor that of the Chaldees, but only the three monarchies, which are the three beasts. To the description of the kingdom of Persia three details are added: (a) it is a divided kingdom, between Persia and Media: (b) no beasts can stand before it: v. ad loc.; (c) it will be slain by the he-goat, etc. These three things are to be connected with three things mentioned in chap. vii: (a) it was raised up on one side;  $(\delta)$  three ribs were in its mouth; (c) thus they said unto it, Arise, and eat much flesh. There he describes how the three quarters got into its hands, and how people said to it, Arise, etc. By combining the two chapters we obtain a full account of the history of the Persian kingdom. Now let us mark what is said of the king of Greece. There he mentioned his *expeditions* (ver. 6; it had on the back of it four wings of a fowl) and its having four heads, corresponding to ver. 8 b here, there came up four notable horns : only here we get additional light in the words (ver. 5) and the goat had a notable horn; since there he did not divide the kingdom so as to make part of it [the reign of] the first king, and part [that of] the four disciples.

The words when the transgressors are come to the full shew that they will *transgress*, whether it be in matters of religion or in political matters: probably in the former.

He further adds to our knowledge of the little horn by calling him king (ver. 23). Ver. 24 is an addition to vii. 25. As there was no further explanation required of what had been said of the *day of Judgment* and the *reign of the Messiah* he leaves them out.

26. The evening and the morning: i.e. what thou heardest Palmoni say is to be taken literally, and is no allegory like the Ram and the Goat, which are allegorical, and have to be interpreted, not meaning a Ram etc. in reality. No, these evenings and mornings are real evenings and mornings: you are not to suppose that the evening signifies a declining kingdom, and the morning a rising kingdom.

Two thousand three hundred: the sum made up by evenings and mornings aggregated: making 1150 whole days; notice that he does not say '2300 evenings and 2300 mornings,' as elsewhere 'forty days and forty nights.'

But shut thou up the vision : i.e. there is no doubt about it. Some think it means *seal* this chapter, with its present contents. For it shall be for many days : i.e. this is a thing which shall come to pass after many long years.

27. Having heard in this vision that 'Truth would be cast to the ground,' etc., he was vexed and distressed. Days: i.e. a year; till the death of Belshazzar.

Then I rose up and did the king's business: i.e. the office given him in the time of Darius; it was not his own choice. The king forced it on him.

And I was deserted : i. e. he kept aloof from society, cp. Ezek. iii. 15.

But there was none to make it understood: i.e. God Almighty did not reveal to him any of the things in his mind till the first year of Darius. Two years must have passed between the *Dream* and the *Vision*; the former being in the first year of Belshazzar, the latter in the third year. Then passed the third year of Belshazzar. So the narrative recorded in the next chapter must have been at the end of the year.

# IX.

I. Probably after he had been cast into the den of lions. Darius' father's name is mentioned, because he was a noteworthy person; though not the Ahasuerus of Mordecai and Esther; the latter being a Persian and the present one of the Medes.

Which was made king: to shew that the same person is meant as in chap. v. *ult*.

2. Owing to the length of the sentence in the first year is repeated.

Of his reign: interpretation of in the first year of Darius.

I considered in the books: i.e. the books of Jeremiah. Jeremiah mentions it in a number of places (e.g. xxv. 11, xxix. 10).

For the accomplishing of the desolations of Jerusalem: it had only been waste from the nineteenth year of king Nebuchadnezzar: and at this period had been waste fifty-two years: he can therefore only have meant seventy years of the rule of Babylon: the words for the accomplishing must therefore mean after the seventy years of Babylon had been completed.

3. When Daniel perceived that the reign of Babylon was already over, and that of Darius had begun, and Jeremiah's prophecy (xxix. 10) was not fulfilled, he was compelled to pray and ask God concerning that.

To seek prayer: i.e. to seek with prayer: by way of variation from with fasting, etc. He tells us that he prayed fasting with sackcloth on his body, wallowing in ashes and prostrating himself upon them.

4. Observe here **prayer and confession** in contrast with *prayer and supplications* of ver. 3. The **prayer** contains four subjects: (a) Glorification of God: ver. 4b. (b) Enumeration of sins and offences: vers. 5-11a. (c) Enumeration of Israel's sufferings in consequence of their sins: vers. 11 b-14. (d) Petition that God would return from his wrath in respect of the city and the nation: and that he would forgive their sins. The word *prayer* is made to include all *four* subjects (ver. 21), or *three* only, but differently, in ver. 2 referring to the three first, in ver. 4 excluding the confession of sin, and including the remaining three. He prefaces the prayer with a record of the work of God, as is the custom with those who ask God for anything they desire: cp. Deut. iii. 24.

In this preface three qualities are mentioned: (a) great: i.e. the Doer of surprising things, which none save He can do; (b) dreadful: meaning that He is feared when He takes vengeance upon His enemies, so that they tremble then; (c) which keepeth covenant and mercy: signifying that He had fulfilled the covenant, i.e. the promises He had made to the patriarchs; and the **mercy**, i.e. the promises given on Mount Sinai, and the covenant of the plains of Moab; called **mercy** because it was an *extension* of the former. The **great and terrible** will then refer to the miracles wrought by Him in Egypt, the Wilderness, and in the Land itself, whereby He fulfilled all His promises to the patriarchs.

5. We have sinned : Ps. cvi. 36, etc.; with reference to the seven nations.

And have dealt perversely: with reference to *abominations*, unlawful marriages, etc.

And have done wickedly: with reference to *injuries*, such as theft, oppression, etc.

And have rebelled: with reference to the slaying, beating, and imprisoning of the prophets.

And turned aside from thy precepts: i.e. rules concerning sabbath, feastdays, etc.

And judgments: referring to iniquitous verdicts.

6. We have not received their address to us : 'Return from your evil ways!' And to all the people of the land (after our fathers) : either our fathers are the elders and the persons of authority, and the people of the land the subjects; or the latter may be the Gentiles.

In ver. 5 he mentioned their neglect of God's commandments in each particular; here he observes that they would not receive his admonitions or reprehensions.

7. O Lord, righteousness belongeth unto Thee: i.e. Thy cause against us is clear, if Thou hast not dealt kindly with us; and ours is the shame, seeing that we have neglected Thy worship and served what has no right to service (cf. Jer. ii. 26). They were ashamed before the nations of the world, when they witnessed the foulness of their deeds (Jer. vi. 15).

To the men of Judah and to the inhabitants of Jerusalem: in this verse the whole nation is spoken of collectively: so he mentions first the kingdom of Judah (the more honourable), and then the kingdom of Israel: according to the custom of the Bible in several books, which is to name Judah before Israel: perhaps, however, it is put first here because the shame of Judah is greater than that of Israel (Ezek. xvi. 51).

That are near and that are far off: i. e. from the land (cp. Deut. xiii. 7). Or, those carried away captive a short time ago, and those carried away captive a long time ago, sc. the ten tribes.

Because of their trespass which they have trespassed against Thee: 'they have transgressed Thy covenants,' because they swore to God and made a covenant with Him, and then broke it (Jer. v. 11, xi. 10).

8. To us belongeth confusion of face is repeated. The first perhaps refers to the multitude, the second to the court; compare the rest of the verse. Our fathers will then refer to the Judges and Elders (Ezek. viii. II). Or it may be repeated merely in order to contrast their doings with those of God.

9. Confusion, he says, is upon us, for two reasons: (I) owing to the magnitude of our sins and breach of the covenant; (2) because, in spite of the heinousness of our doings, God has spared us and had mercy on us, and forgiven us (cp. Ezek. xvi. 61, 62).

Mercies and forgivenesses: mercies meaning that He spared them in the time of His wrath (2 Kings xiii. 23); and forgivenesses at the time of their contrition (Neh. ix. 17). These were their relations with Him while they were in the Land; and as for the whole time of the Captivity, His mercies still rested upon them (Ps. cvi. 46; Lam. iii. 22).

Though we have rebelled against Him: i.e. in spite of all our offences, yet His mercy is upon us.

10. In ver. 6 he said neither have we hearkened, which he repeats here to finish the sentence; i.e. after saying O Lord, to us belongeth confusion of face, and after that to the Lord our God belong mercies and forgivenesses, he goes on to say although we have rebelled against Him (meaning, as stated, that they had broken His covenant), and annexes to this the further statement neither have we hearkened to the voice of the Lord our God; meaning 'the prophets came to us bidding us return to Thy law, but we did not receive their counsel, so that the sin became double; since *first*, we violated the covenant, and *secondly*, we disobeyed Thy prophets, this is the reason of the repetition.

By the hand of His servants the prophets: including all prophets sent us by God, those whose prophecies are recorded in writing, and all others; shewing that the prophets urged us to walk in the laws of God.

In His laws (plur.), as being a number of special laws; compare the phrase 'This is the law for the burnt-offering and meat-offering' of the sacrifices, etc.

11. All Israel: not all individual members of the nation, since there were among them prophets and saints; but all the tribes of Israel, since no one tribe was free from sin, such as idolatry, etc. As for the history of the Calf, we know indeed that the tribe of Levi, without exception, refused to worship the Calf (Ex. xxxii. 26, where Who? means Who of all the tribes of Israel does not worship the Calf, but the Lord only? and then joined themselves unto him the whole tribe of Levi), whence they earned their high dignity (*ibid.* 29). Otherwise there was not one of the tribes that did not worship idols, and commit deadly sins; for it was done by their chiefs [and also by the common people] (Ezek. xxii. 26; Jer. ii. 8, 26). Hence he says all Israel have transgressed Thy laws, meaning they have neglected their contents, and 'thrown them behind their backs' (Nch. ix. 26; meaning 'have transgressed Thy word by Thy prophets'); repeated to make it clear that it was because they neglected the law and did not receive His word by His prophets that the curse recorded in His Book fell on them. The eurse is that of Deut. xxvii. 15; the oath the Chapter of the Covenant. All of it, he says, has lighted on Israel.

12. And He hath confirmed His words: i. e. the evils recorded as threatened by the prophets.

Against our judges that judged us: the kings and judges who were unrighteous, and ruined the nation; whence destruction alighted on all.

For under the whole heaven hath not been done, etc.: i. e. their eating the flesh of parents and children, etc.

13. All that the prophets told, he says, is written in the law of Moses, the servant of God; God hath covenanted with our forefathers on these terms; so He did them no wrong, but on the contrary spared them, though their sins would have deserved something far heavier (cp. Ezra ix. 13). In spite, however, of their being visited by the affliction, owing to the magnitude of their sins, they had not returned to God and besought Him to turn from His wrath (Ezek. xxii. 30).

And have discernment in Thy truth: i.e. consider the covenant that Thou hadst made with us, so that we might have abstained from such transgressions, thinking of the covenants and agreements whereby we were bound.

14. Therefore hath the Lord watched over the evil: i.e. since they did not repent, He did not forgive or excuse them.

For the Lord our God is righteous in all His works: i. e. He was just in all that He brought upon them, though He did not do in any other nation of the world the like of what He had done in Jerusalem.

And we have not obeyed His voice: i. e. the exiles. In spite of every disaster that lighted on us, and our falling into captivity, nevertheless they did not receive God's admonition, or turn from their transgressions.

15. So far for the enumeration of their sins and the recounting of the disasters and tribulations that had fallen on the nation. At the end of this he says : 'And now, O Lord, Who broughtest Thy people out of Egypt by ten plagues, and hast manifested their might and their superiority above the nations of the world, Thou hast no nation save them, and we have repaid Thee by evil.'

16. Lord, according to all Thy mercies: i.e. deal with us according to Thy ancient custom, whereby Thou usedst to turn from Thy wrath and have mercy upon us; the seventy years are accomplished, and the land has received her due for our neglect of sabbatical years and jubilees.

Let Thine anger and Thy fury be turned away: referring to the restoration of Israel thither, that the land might be inhabited.

Thine anger: the desolation of the Holy City; Thy wrath : the burning of the Temple.

Connect for our sins with Jerusalem, and for the sins of our fathers with Thy people. Both became a reproach; Jerusalem, as being burnt and lying desolate; Israel, through the disasters that had fallen on them, the Captivity, and their expulsion from their City. The City and the Nation are mentioned, because he desired of Almighty God that the City should be inhabited, and that Israel might return thither out of Captivity.

17. The prayer of Thy servant: referring to the three portions enumerated above, *ad* ver. 4; and his supplications, ver. 16 to end.

And cause Thy face to shine: of which the building of the city and its habitation will be the result.

For the Lord's sake: for Thy Name's sake, which is upon it, since Thou hast called it **My House**. In the previous verse he spoke of the City and Nation, here of the Temple. He speaks of the City and Nation together, but of the Temple separately, because the City was inhabited by Israel, but the Temple was more important than the City.

18. He returns to the City, mentioning the holy cities, which were round about Jerusalem. 'O Lord,' he says, 'hear my petition, and see what has overtaken Thy holy cities, which have become waste and burnt with fire. Repeople them with their inhabitants.'

Not for our own righteousness: indicating that others were praying besides Daniel. 'It is not by our merits or good deeds that we supplicate Thee; for we have transgressed, and multiplied our sins. No, our confidence is in Thy great mercy; do Thou have mercy on us and our cities.'

19. This ends the prayer. **Hear**: i.e. hear our complaint concerning our condition and what has befallen us, and **forgive** our sins. **Hearken**: i.e. listen to our supplication; and do sc. something for Thy people, Thy city, and Thy temple.

For Thine own sake: i.e. because Thy Name is called upon Thy city (cp. Jer. xxv. 29); and Thy Name, too, is 'God of Israel.' So do for the sake of Thy Name, and magnify not our sins and transgressions.

20. Speaking: ver. 4. Praying: referring to the lamentations. Confessing: the seventeen phrases commencing with ver. 5 and ending with 16 a.

My sin and the sin of my people: hitherto he associated himself with the nation; here he mentions his sin separately. According to some, until Daniel grew up he had been trained in his parents' training, and only when he could think for himself had thrown it off. According to others, he says my sin, because no son of Adam is free from sin, which some commit intentionally and others unintentionally (hence Eccles. vii. 20). Others still suppose he says this because it was impossible for him to express displeasure at evil-doers, owing to the wicked having the upper hand.

21. Speaking in prayer includes the whole prayer from ver. 4 to the end.

Whom I had seen in the vision at the beginning: viii. 16, where another angel sent him to Daniel, and Daniel had become familiar with him. Gabriel is one of the special angels who stand before the Glory, having six wings wherewith they fly  $\cdot$  (Is. vi. 2).

Wearily: i.e. quickly.

Touched me about the time of the evening oblation: at eventide; some say *before* the regular prayer, others *after* it. Most probably the latter view is right, viz. he first offered up the regular prayer, and followed it with the foregoing petition.

The evening oblation : i.e. the evening *burnt-offering*; the word מנחה means simply 'offering' (Gen. iv. 4; Ps. cxli. 2).

22. And he instructed me and talked with me : v. infra.

I am now come forth: from before the Glory; and have been sent to instruct thee in what thou needest to know, and thou shall instruct Israel.

23. At the beginning: 'from the moment when thou didst begin to say "O LORD" (ver. 16), the answer came, and I have come to instruct thee in what I have been commanded to instruct thee.' Observe that he does not say 'at the beginning of thy prayer;' apparently, while Daniel was recounting their sins, and what had befallen Israel, lo, He was listening: but when he began to say, 'LORD, according to all Thy righteousness,' the answer came, and Gabriel came to him. This is the treatment of those who are perfect with their Creator: 'before they cry He answers' (Is. lxii. 24). To those who are not perfect in His eyes He delays the answer ten days; as was the case with Johanan the son of Kareah (Jer. xlii. 8, where the answer was not delayed on Jeremiah's account, but only on account of the people).

For thou art a man of desires: 'since thou *desirest* to know the fate of the Temple and of the Nation.'

Consider the matter, and understand the vision: i.e. all the previous words that he had heard from the angels in the Dream and the Vision. Some of these he explains in this chapter; v. infra. The words may be taken either as infinitives or as imperatives without difference to the meaning.

24. He tells him what is going to happen during the four kingdoms. Of these seventy weeks, seven passed in the kingdom of the Chaldees (47 years); 57 years the Persians reigned, 180 the Greeks, 206 the Romans; these are the special periods of the seventy weeks. These include the reigns of all four beasts; only the angel does not describe at length what happened to any of them save the history of the Second Temple during the time of Rome. These seventy weeks are weeks of sabbatical years, making 490 years; below they are divided into periods.

Are decreed upon thy people: decreed by God, like the 400 years decreed to Abraham, or the 70 years decreed to Babylon.

Upon thy people and upon thy holy place: in so far as there befell the people during this period different sorts of fortune, some commendable and others to be deprecated; six things are mentioned in this verse, three commendable, to finish transgression, to make an end of sins, to make reconciliation for iniquity; and three are mentioned of a different aspect, to bring in everlasting righteousness, and to seal up vision and prophecy, and to anoint the most holy: of these six some are to take place at the beginning of the series, others at the end of 300 years. To bring everlasting righteousness and to anoint the most holy refers to the first beginning of the building of the Temple; to seal up vision and prophecy took place during the reign of *the Greeks*; to finish transgression etc. was done in the middle of the 70 years of Babylon.

**Transgression** refers to the 'worship of other gods' and similar 'abominations;' sins, to the misplacing of the sabbaths and the other feasts; iniquity includes the other sins committed by the people amongst themselves, i. e. offences against life and property or possessions. Others interpret differently; referring to make reconcilia-

h

[II. 3.]

49

tion for iniquity to offerings: meaning that while they were in Babylon to the conclusion of the Babylonian empire God obtained from them satisfaction for the debt they had incurred by their sins: referring to 2 Chron. xxxvi. 21.

Similarly, to bring in everlasting righteousness is supposed by some to refer to the High Priests, and to anoint the most holy to the sanctuaries and the priests. Others again make everlasting righteousness the offerings, and the most holy the High Priest, referring to 2 Chron. xxxiii. 13. Either way it must plainly take place at the building of the Temple. There remains to seal up vision and prophecy: this must mean the cutting off of vision and prophets from Israel. Vision refers to prophecies relating to future time, such as those of Haggai or Zechariah of the future; and the prophet (i. e. prophecy) is what is told relating to the present. According to some authorities the Holy Spirit was cut off from the time of Solomon; the *Singers* remaining, who recited the Psalms (see 2 Chron. xxix. 20). Or again he may mean by to seal up vision and prophecy that the Books of the Prophets were sealed and collected, twenty-four books, and fixed by *Massorahs*, and other institutions necessary for this purpose. He puts to seal vision and prophecy between to bring everlasting righteousness and to anoint the most holy because prophecy went on between the offering of the oblations and the anointing of the most holy.

25. From the going forth of the commandment: supposed to refer to Jer. xxix. 10, or to its going forth from God; to return: i.e. the captives with the sacred vessels; unto the anointed one, the Khalif: i.e. the High Priest, who is anointed with the 'oil of anointing,' and is the prince of the Lord's house. Others make the anointed the High Priest, and the prince Zerubbabel son of Shealtiel. He tells him then that from the time of the destruction of the Holy Place and the captivity of the nation to the building of the Second Temple, is seven weeks, i.e. forty-nine years. Now the people did not cease dwelling in the city till the twenty-third year of Nebuchadnezzar; they are called (Ezek. xxxiii. 24) 'inhabitants of waste places,' and were taken captive by Nebuzaradan (Jer. Iii. 30). Now if twenty-three years be taken away from the sum total of the seventy years of Babylon, there remain forty-seven years plus one year for Darius and one year for Cyrus. This makes a total of forty-nine years; to which the seven weeks refer.

And threescore and two weeks it shall be built again : this is the duration of the Second Temple till the coming of TITUS THE SINNER, king of Rome; 434 years. During this period, he tells him, Jerusalem will again be inhabited.

Market-place : i. e. the fora of the judges.

Decision : i. e. the performance of legal sentences of death, etc.

The dough of the times<sup>1</sup>: referring, it is said, to the offering of the High Priest (Lev. vi. 13). Of the times: inasmuch as half was offered in the morning, and half in the evening.

The offering of the High Priest is mentioned separately, because so long as it was offered the altar continued in service.

26. And after the threescore and two weeks: at the close of these sixty-two

<sup>1</sup> Mistranslation for 'even in troublous times.'

51

weeks this Anointed, spoken of in ver. 25, shall be cut off; referring to the cessation of priests from the altar.

And shall have none: i.e. no son or successor in his place; or, the whole time of the Captivity they shall have no royalty.

The city and the sanctuary : Jerusalem and the Temple of the Lord.

Shall destroy : shall devastate and burn (Ps. cxxxvii. 7).

X. 1.]

The people of the prince that shall come : the army of Rome with Titus.

And his end shall be with a flood: i.e. such as are left of Israel after the massacre shall be *swept away*, i.e. carried away captive. This is the description of what befell the sanctuary, Jerusalem, and the nation.

Until the end of war: i.e. till the end of wars, sc. *the wars of Gog*, Jerusalem and the cities of Judah shall lie waste ; as has been witnessed up to our day.

27. One week is left out of the seventy ; he describes their condition therein. The enemy, he says, made a covenant with them for seven years, that he would not carry them away captive or harm them ; when half the week had passed he betrayed them, and broke the covenant. Some suppose that what induced him to do this was that he saw that the people withdrew from the city in detachments, seeing that they must certainly otherwise be taken captive or fall before the enemy ; and they said, 'Let us withdraw of our own accord : it is better.' Some say that the Israelites slew certain Gentiles that were in the city, who were Roman nobles ; when they had done this the Romans broke faith with them, took the city, burnt the Temple, and put a stop to the offerings (he shall cause the sacrifice and the oblation to cease). The histories further tell us that he set up in God's house an idol, and offered up swine on God's altar.

The wing of abominations: the army of the Romans, who are called 'abominations;' they are the devastators of the sanctuary (one that maketh desolate).

Even unto the consummation and the determination : i.e. till God work a *consummation* and a *determination* by causing the nations to cease, and especially Edom. The first referring to the city [of Rome]; the second to the kingdom.

Shall be poured out upon the wasted: i.e. the wrath of God upon this city, which shall be waste till Israel come and inhabit it. God shewed this to Daniel because he desired to know what would become of the people and the Holy Place in the time of the three kingdoms; for he knew that the Holy Place must one day be inhabited, and the captives must return; but they might have continued in the condition in which they were during the time of the Persian and of the Greek empires. God shewed him that the city must again be wasted, and the people taken captive, that he might know it, and Israel might know it. Thereat his heart was pained, and he sickened.

# х.

I. In the third year of Cyrus, he tells us, an angel appeared to him, who told him all that God would reveal to him. This is *the fourth section*. The same thing happened twice in the reign of Belshazzar, and once in the reign of Darius. This is the fourth time. Apparently till the first year of the reign of Cyrus he was engaged in the Sultan's business; see on chap. i. ult; and then withdrew from it, having got leave, especially after the proclamation (Ezra i. 3). Then again he had become old, and his heart was affected by what he had been told of the future capture of the city and the return of the nation into captivity, as was explained before. Then he began to lament and fast, in order to ask God of that which was in his mind; he sought help for his petition in lamentation as before, chap. ix.

A thing was revealed: i.e. a matter which was difficult, and of which the interpretation was concealed from him, became clear after being obscure.

And the thing was true: i.e. *literally* true, not like the Dream or the Vision, see on ix. 26. Notice that this word *true* occurs four times, with the same meaning; ix. 26 is the first, the present passage the second; x. 21 and xi. 2.

Whose name was called Belteshazzar: not 'whose name was B.' Some think the name still remained upon him, and that he did not discard it. Others infer that he was called by that name till the fall of the Chaldean empire, and that the appellation ceased with that; which is probable.

And a great host: i.e. the prophecy of a great host, whether *Edom* or *Ishmael* (see on xi. 3).

And he understood the thing, etc.: i.e. the explanation of the communication made to him in the last chapter; and that of the *Vision* which he had seen, i.e. chap. viii. See on the following verses.

2, 3. In those days: in the third year of Cyrus; the same *days* in which he lamented. The phrase three weeks of days indicates the difference between these weeks and the seventy weeks; which were of *years*.

**I was mourning**: he mentions certain things which he practised during those weeks; [in reference to] i. food; ii. drink; iii. scent. Of food he mentions bread and meat; of drink wine; and the bread he specifics as pleasant, since doubtless he must have eaten some bread; he explains that he did not eat fine wheaten bread, especially. But of meat and wine he says it came not into my mouth, since he neither ate the one nor drank the other at all. Probably he ate bread made of barley or coarse wheat with a relish of vegetables and grain; and perhaps fruit. Next he speaks of oil and scent, neither did I anoint myself at all. We know, too, that he must certainly have changed his costume and put on rough clothing and have shunned all amusement. All this is after the ordinary fashion of mourners. It remains to speak of the fasting. Some say that he fasted [in order to gain knowledge], as the angel says, infra ver. 10: supposing that fasting is one form of mourning, which is not improbable; so that he bound himself to continue mourning till God should reveal to him what He would of the affairs of the nation; similarly to the mourning which David enforced on himself till God revealed to him His will; Ps. cxxxii. 3. The saints of God could do this, knowing that God would answer their request favourably; the people of the Captivity cannot venture so far, but can only stand up and ask God concerning X. 6.]

such things as persons like them can ask. We must explain the nature of the meat which Daniel abstained from eating. Let us state that it refers to meat which was *lawful to eat*, since he only abstained during these days from the four things to which in previous times he had been accustomed, and to which he returned after the revelation of what God pleased to reveal to him. As to food which had always been unlawful for him to eat, that cannot be included in the terms of the verse; nor can the word *meat* refer to the flesh of forbidden beasts, birds, and fishes. Nor again to the flesh of oxen and sheep, which is only made lawful after the performance of the conditions contained in the laws, as we have explained in the Commentary on the Pentateuch and the Book of Commandments which we have compiled. If any one ignorant of Hebrew ask, 'What flesh is that ?' we answer, the meat of fowls, land animals, and fishes. If he ask again, 'How can you shew that בשר in Hebrew means "fish"?' We answer, כשר is a name for both fowl and fish, nor is there any distinction between fish and other animals. However, we can prove it by a text: Num. xi. 21, 'Thou hast said, I will give them flesh;' 22, 'Shall flocks and herds be slain for them? or shall all the fish of the sea be gathered together for them?' This shews that 'fish' are 'flesh' (רשר), no less than oxen and sheep. Then fowl are called so in the same chapter; ver. 33, 'While the flesh (i. e. the quails) was yet between their teeth.' Similarly fowls are coupled with beasts in Lev. xvii. 13, 14; and the same is indicated in the history of Noah. It is clear then that contact is a name for every animal beyond question. Then those who allow meat during the Captivity cannot adduce this verse as evidence, especially as the altar of God was being employed, and sacrifices continually offered on it; for it had now been built a whole year.

4. This verse indicates that it was after the conclusion of the three weeks. So we learn that he began to lament on the third of the month. He tells us that he was walking on the bank of the Tigris, when this angel appeared to him. Observe that in the Vision he was not in reality on the bank of the river Ulai; he only saw this in a Vision, whereas this was seen by him waking, when he was standing in reality on the river's bank. He does not say at what point on the bank he was—Mosul, Babylon, or elsewhere. The source of the Tigris is above Mosul, and it flows into the Marshes.

5. Uphaz is the name of a place (Jer. x. 9).

6. This angel is not Gabriel, as some have thought, since he was already familiar with Gabriel; nor was his form so mighty and terrible; on the contrary, when he saw him at the end of his prayer he was not affected in this way at all, as we shall explain. Nor does he describe any of the angels whom he mentions as he describes this angel, owing to his fear and terror of him. We shall state what is necessary on this subject on ver. 13.

Then he describes the colour of his body: from his neck to his knees it resembled the colour of the blue stone; and his face, he says, was like the flashing lightning; and its colour red like the lightning. And his eyes, he said, were like torches of fire which sparkle to a distance. And his arms and legs, he tells us, were like the colour of burnished brass, i. e. yellow. And his voice was heard at a distance like the **noise of**  an army. All these things would frighten the spectator. And his garments were those of authority, girt up after the fashion of the warrior whose garments are tied in the middle. He had come to him from battle: v. infra.

7. Observe that he did not see the angel on the bank, but only in the air, above the river, raised above its surface, cp. xii. 6; and he tells us that he saw him in this terrible, frightening form.

For the men that were with us: indicating that there were people with him, and that he saw, but no one else. Now the words I alone saw the Vision already tell us that he alone saw it: what then is the purpose of the clause For the men that were with me...? Answer: to indicate that these people, although they did not see, yet felt something, and that there fell on them a quaking; which possibly fell on them from the sound of his voice, so that they heard the sound, but did not see the figure. They saw not the Vision; not, 'they did not hear.' On the contrary, when they did hear his voice, there fell on them a trembling, and they fled scared. Probably these were people who had gone out with him for some purpose not mentioned by the Scripture. Similarly when our forefathers heard the voice of God there fell on them fear and trembling, and they fled afar off (Ex. xx. 18).

8. In the previous verse he said, 'And I Daniel alone saw the Vision;' in the present, So I was left alone; and there was none with me to keep me company.

There remained no strength in me: to stand.

And I retained no strength: to move.

My comeliness was turned in me into corruption: i.e. his face became yellow, as happens to people at the time of death.

9. I was in a deep sleep : he had swooned for a little.

10. A hand: i.e. the angel's hand, whose hand he saw, but not the angel moving it, so that he rose up from being on his face, and was on all fours; not having strength to sit down or to stand.

11. He commanded him to do two things: first, to attend to what he should say to him, telling him that God had sent him; secondly, to stand on his feet, that he might hear his voice. And he tells us that he did stand, yet not firmly, but was trembling.

12. Fear not : fear not that thy station in God's eyes may have been lowered, seeing that formerly in thy prayer the answer came to thee whilst thou wast praying, and this time three weeks are passed and no answer to thee. No. On the first day that thou didst commence to lament, thy words were heard, only I had an occupation that prevented me from coming to thee.

Thy words were heard indicates that he was also asking God to instruct him in that wherein he desired to be instructed; and he adds that he is now come to tell him what God thought meet to tell him.

13-15. What prevented him from coming on the first day, he says, was his fighting with the Prince of Persia. The idea is that he fought with him till Cyrus died : when

Cyrus died he left him and came to Daniel. We shall supplement this so far as is necessary at xi. I. As soon, he adds, as I had finished fighting with the Prince of Persia I came to tell thee what shall happen to thy people at the latter time; i.e. the time of the end of the four kingdoms.

For the Vision is yet for many days: i.e. the vision which thou sawest before relates to the latter time, i.e. to the end of the four kingdoms.

When the angel had proceeded thus far, his terror overpowered him, and he had no strength to stand, but fell on his face.

And I was dumb: there was no strength left in him to speak to him concerning his utterance; he became dumb and could not talk at all.

16, 17. He saw an angel, resembling a man, talking with him; perhaps the angel's hand approached his mouth; cp. Is. vi. 6; Jer. i. 9. When the angel had approached him, his mouth was opened and he spoke.

**Unto him that stood before me**: the great angel who had addressed him. He said this by way of excuse: 'had it not been for the fright that came over me, and my strength failing, I had stood up as thou badest me.'

My sorrows are turned upon me: cp. 1 Sam. iii. 19.

For how can, etc.? i. e. I have no power to stand up to speak with such as my lord. My rank is not so high.

**Straightway:** since I met with thee, no strength nor motion has been left in me. Perhaps **breath** here means *reason*; so Job xxvi. 4; xxxii. 8.

18. When the hand touched him he spoke; but there was no strength in him to stand: so the angel repeated what he had done, and approached him; and thereupon he found strength to stand. The great angel was above the waters of the river: Daniel at first saw his hand, but nothing more. Afterwards he saw himself; and the angel talked with him familiarly, and now touched his lips, and now approached him; possibly took his hand and drew him up: strengthened him.

19. Fear not : spoken by the great angel ; meaning 'fear not for thyself ; rise up at once, and be comforted, and strengthen thy heart ; and hear what I shall tell thee.' And when he had heard his voice, his heart was strengthened, he having doubtless beforehand stood upon his feet.

20. Knowest thou? referring to his previous words (ver. 12). 'I have told thee already,' he says, 'why I am come ; and I must immediately return to fight with the Prince of Persia concerning the four kings which are left to Persia.' This is explained in what follows.

And when I go forth: i.e. I shall go forth from fighting with the Prince of Persia, and afterwards the Prince of Greece shall come. He does not tell what shall come after Greece.

21. That which is inscribed in the writing of truth: i.e. that which he had heard in the Dream which he wrote down (vii. 1). 'This,' he says, 'which is inscribed in the writing of truth has an inner meaning, which I will evolve for thee without further allegory.'

X. 21.]

[XI..1

There is none that strengtheneth himself with me: there is none that helpeth me to destroy these kingdoms save Michael only.

Your prince: indicating that Michael is Prince of Israel, and that the angel conversing with him was demolishing the kingdoms with Michael.

Against these: either, the kings of Persia, who have just been mentioned; or, the four kingdoms. These two angels were helping each other to put an end to all these kingdoms. The great angel does not state that he is prince of any one of the dominions. Perhaps Michael fought with the enemies of Israel only; and this one with the ruler of every nation, whom he deposed, when the period of its sway was over.

XI.

1. Just as he had helped Michael to slay Cyrus, so he had helped him to slay Darius, or had killed him.

Here we must pause a moment and briefly state some necessary ideas on the subject of angels. We are not justified in setting aside the literal meaning of the Word of God or of His prophets, save where that literal meaning is hindered or precluded as being contradicted by the reason or by a clear text. In such a case it is understood that the first text requires an explanation reconciling it with the reason or with the other text; the words having been used in some metaphorical or improper sense, as we have observed in a number of places in the Law and the Blessed Prophets. Ideas repudiated by the reason, are such as 'God descended,' 'God ascended,' etc.; precluded by the reason, because, if we take the verse literally, it follows from it that God must be a material substance, capable of inhabiting places and being in one place more than in another, moving and resting, all qualities of created and finite beings, and He must possess these attributes. Such texts must therefore be capable of being explained away, and the term indirectly interpreted may be either the noun or the verb. The first is done in cases like 'and God descended,' 'and God ascended,' where we affirm the action of the person of whom 'ascending' and 'descending' are attributes; only the person intended is the Angel of God, or the Glory of God or the Apostle of God, with the ellipse of a word. The second is done in cases like 'God was glad,' or 'God was sorry,' or 'God was jealous;' all of which are accidents not to be predicated of the Immortal Creator. This phrase must contain a sense to be evolved in whatever way the words will allow. The language has employed in such cases metaphors and inaccurate expressions, because the application of the reason can point them out. Where one text is precluded by another, the one which admits of two or more interpretations must be explained away. Now no clear text of Scripture denies the possibility of God's having created angels; nor does the reason reject it. Nor can their existence be rejected, whether we hold that they are accidents, or whether we hold that they are created and destroyed. For we find in the Scriptures many places in which angels are mentioned, and in two different ways. Sometimes they appear sensibly

and are witnessed by persons waking, like any other visible object; sometimes in dreams, and there too like other objects: instances of the first case occurred to Jacob, Moses, Balaam, Joshua, Gideon, Manoah, David, Nebuchadnezzar, Daniel; of the second to Abimelech (as some think), Jacob, and Balaam. Their voices too have been heard without their being seen, as by Hagar, Abraham, Samuel, David. These all occur in our Chronicles, and there is no ground for rejecting these texts. It is known that nothing but *body* can be perceived by the sense of the eye : and that an accident cannot exist by itself. An angel therefore must be a body. Now a body cannot bring itself into existence, but must have a Creator to create it; and it is a thing which admits of persistence. An angel therefore being created must be capable of persistence; and what is there to necessitate his annihilation? If any one hold that an angel is only created for the moment, for the sake of a message or something similar, and that, when that is finished, there is no reason why he should endure,what, we ask, indicates that he is created at the moment,--or created merely for the message or purpose which renders him for the moment necessary? If you say: 'Then what has the angel to do besides delivering messages and similar tasks?' We answer: To praise and glorify his Creator. Is not the prophet too chosen to deliver a message? but nevertheless he is not created merely to speak. We find, too, in our accounts that angels do endure. Thus the Glory abode with the children of Israel nine hundred years; and Daniel says of Gabriel, and the man Gabriel, whom I had seen in the Vision at the beginning, and there had elapsed between the two occasions a year. Nor can we suppose the second Gabriel was merely like the first, who had been created a year before and then destroyed; for that would not entitle the second to be [called] the same as the first. Again, there are the words of this angel who is speaking to Daniel, who says: 'I have been some time in war, and am going to fight those who remain:' see also xii. I. These verses point to their persistence: and after this discussion there may be a stop put to the assertions of those who maintain that they are created for a moment and annihilated. As for their orders, doubtless some are higher than others; see our Commentary on Ezekiel, chap. i, and Ps. cvi. I. Observe, too, that in this chapter he says of one like the similitude of a man, and tells us that he came near him, and was not afraid, whereas he was terrified and alarmed by the great angel; such things are common in our books; and their powers are limited according as the Creator has given them. Observe that when Jacob wrestled with the angel, the angel was at the time unable to get rid of him (Gen. xxxii. 26). Though their forms be terrible, yet God has given the children of men power to behold them, save the great and mighty Glory which the blessed Apostle asked God to shew him, when He said 'thou canst not,' etc. (Ex. xxxiii. 20). This is a concise account of this matter; we should gladly elucidate what we have said on this subject in other places; it would not, however, be proper to introduce that subject in this place.

I stood up to confirm : the province is Michael's, wherein this angel helped him.

i

57

2. After Cyrus came four kings : sc. Ahasuerus (Mordecai's patron), Artaxerxes the Less, Darius the Persian; these are the *three*.

And the fourth : i. e. Artaxerxes, patron of Ezra and Nehemiah.

**Shall be far richer :** he already told us that Cyrus got the treasures of the kings, and was exceedingly rich (Is. xlv. 3); and the same wealth is asserted of Artaxerxes in Esth. i. 4. In this verse he tells us that Artaxerxes was richer than all the Persian kings, and that he abode in his kingdom longer than the others, seeing that he reigned thirty-three years. Then he tells him that when he reaches the height of his wealth, his kingdom will terminate, and all will accrue to the king of Javan: he shall stir up all. This was not told in the *Dream*, nor in the *Vision*, but only here.

3. And there shall stand up: i.e. shall be established on the throne.

**A mighty king:** the one called in the dream 'a notable horn between his eyes:' i.e. Alexander; called *mighty* because he took great cities; his history is well known.

That shall rule: the Persians ruled three quarters, see on chap. viii. 4 etc., but Alexander all four (ii. 39).

And shall do according to his will: cp. ver. 19, of Nebuchadnezzar.

4. His kingdom shall be broken: the government was disturbed on Alexander's death. And shall be divided: with reference to the dispute between his generals, and the compromise by which each of the princes was to take one quarter of the globe; the reason of this being his having left no son (and not for his posterity).

Neither like unto his government: in spite of these four holding the four quarters of the globe, they had no royal control or might like Alexander's.

For his kingdom shall be broken: the kingdom of the Greeks, to which belonged the four quarters of the globe, shall be shattered, dynasty after dynasty springing up on the death of these four, until 180 years were completed, according to the historical records.

And to others besides these: meaning that there arose after these a dynasty which discarded the traditions of its predecessors. These have been already mentioned in the words 'when sin is completed.' They were *sinners*, i.e. apostates, in respect of the traditions, [and usurpers] in respect of the government.

5. Observe that the kingdom was divided between four, each one taking a quarter, like those who were mentioned above. This is seen from the expressions king of the north, king of the south (which we shall clearly explain lower down); although of the four none are mentioned save the king of the north and the king of the south. Probably therefore the kings of the *west* and of the east remained quietly in their respective quarters, not seeking to acquire any other, and there was no war between them; whence the Scripture does not mention them; whereas it mentions the kings of the south and of the north, because they were engaged in eventful wars. Or possibly the kings of the west and east were in dependence respectively on the other two kings.

59

And of his princes: said to be one of the *princes* of the king who preceded him; the *king of the south* who preceded him being a Greek, and this one of the (latter's) princes. Otherwise, one of the princes of the *king of the north*, who rebelled and strengthened himself against the king of the north, which is likely, and is confirmed by the following verse.

He shall be strong above him: the king of the south above the king of the north.

A great dominion: his realm shall be greater and wider than that of any other sovereign; he being, in fact, the king of *Rome* (who is the king of the south), and this the first king who arose over them.

6. At the end of years: he does not say how many; certain years during which there was an understanding between the two; till the king of the north rebelled against the king of the south, on account of which the king of the south sent armies to the king of the north. It is like what happened to Sodom with Kedorlaomer, when they obeyed him for twelve years, then rebelled, and were assailed by him.

Shall join themselves together: for battle; cp. Gen. xiv. 3.

And the daughter of the king of the south: i.e. the whole of his host; compare the phrases 'Daughter of Egypt,' Daughter of Tyre,' etc.

To make an agreement: i.e. to desire him to deal peacefully with him again and continue in his previous allegiance; like what Sennacherib, king of Asshur, demanded of Hezekiah. Possibly he desired him to confess the former's faith, the king of the north being an idolater; to which the king of the north would not agree, but came out to fight the army of the king of the south; when the army of the king of the south could not stand before the king of the north (but she shall not retain the strength of her arm).

The arm is the *armies* of the king of the south, which shall flee before the king of the north, and afterwards capitulate (but she shall be given up, etc.).

She shall be given up refers to the army.

They that brought her to the captains of the host.

He that begat her to the general of the army appointed by the king of the south to lead the army, who went with it; the king himself not going with it, on account of one of two possible circumstances; either he despised the king of the north, and was assured in his mind that his army would rout the king of the north; or, perhaps, he was afraid lest, if he departed out of his realm, his affairs might become disturbed; whence he did not stir from his place.

And he that strengthened her in the times: referring to certain persons who were amongst his army by way of giving aid, but not actually belonging to his army, since he merely desired their assistance for money to be paid them; when they were required they went with his army, and afterwards returned to their place. Hence the phrase.

7, 8. The king of the south had no power to face the king of the north, but died defeated. After his death there arose there another king in his stead.

Out of a shoot of her roots: not his son therefore, yet one of the royal seed, and related to him; a man of valour who took the command of the army and went with it, fearing lest there might overtake his army what overtook the former.

And he shall come unto the army : i.e. the army which had capitulated to the king of the north ; and when they see him arrived, they shall return to him, and thereupon he shall strengthen himself and shall come to the fortified cities of the king of the north, especially the capital city.

And shall deal with them : i. e. do battle with them, and prevail against them, and kill certain of them, i. e. of the soldiers.

Next he tells us how he shall take their idols, out of spite against them; it is like what the king of Asshur did with the calves of Israel (Hos. x. 6).

With their princes: the king's lords and lieutenants.

The king did not fall into his hands, either, as some think, because he fled, or because he sent messengers, and agreed to give him what the previous king desired, as we explained in ver. 6 b. This is most probable to my mind. Now the king of the south did not accept these terms from the king of the north till after he had taken their idols with the whole of their treasures, that there might be no power left them, and the king of the north might be left very weak, and thereupon be compelled to absolute obedience to the king of the south.

9. The king of the north shall come under the sway of the king of the south, and after that the king of the south shall return to his land.

And he shall continue some years: i. e. after the death of the king of the north (cp. Gen. xxi. 21); signifying that he shall remain alive. The first king of the south then will die while the king of the north is alive; then that king of the north will die during the lifetime of the second king of the south; dying humbled and paying submission to the king of the south.

10-12. We know that the *first king of the south* began by being mighty, and was afterwards stricken: and that the king of the north was weak at first, and then prevailed against the king of the south, and afterwards is to be oppressed once more beneath the hand of the king of the south, and to die in that condition, his first state being weak, and his last state weak. Now he tells us that after his death his sons shall arise and take possession of the kingdom; he does not tell us their number; however they are governors, each having an army under him, one of them being chief in power with the others beneath him. And they said : 'Let us do as the second king of the south did, and let us take vengeance from him for our father;' and they all agreed thereto.

And they shall contend: he does not say for what: I imagine that they sent him messengers demanding that he should yield up the cities which he took from their father, or restore some of the tribute which he imposed upon him; to this he did not consent: whereupon they collected an army and began to occupy city after city of the dominions of the king of the south, the king of the south not moving from his place for fear of them. First he says and his sons shall contend, to signify that they sent messengers to the king of the south; afterwards and he shall come on and overflow, referring to the one of them who was most illustrious.

And he shall return and contend: i.e. first he took certain cities of the king of the south, which came into his power; but he did not venture to come to the capital of the king of the south; yet when he saw that the king of the south did not stir from his place, he did venture, and assailed him in his capital; even to his fortress.

Thereupon the king of the south was compelled to come out against him.

And shall fight with him, even with the king of the north : probably he directed his energies first against the armies, then against the king himself; when the latter saw himself assailed he set up in his face a mighty army, to repel the king of the south or, if possible, to defeat him. Thereupon the king of the south becomes master of the mighty army gathered by the king of the north, and his heart is lifted up, and the king of the north flees by himself and returns to his city.

And he shall cast down tens of thousands: i.e. he took captive as many as he wished of the army of the king of the north, and slew a multitude of the soldiers and of others.

And there shall not prevail: i.e. no one shall be able to stand before him; all shall flee before him. During a long period he shall be like this ;—I am inclined to think the KING of the SOUTH is meant, who burnt the Temple and carried our people captive; from which time the Romans have been strong and their empire has prevailed, and has become a 'mighty terrible monster.' You must know that these wars covered many years, about two hundred; the pronouns therefore refer not to individuals, but to the empire.

13. Probably this king of the north is not the same as the one who fled. He is to gather armies more numerous than the former, which were taken by the king of the south.

And at the end of the times, years (instead of 'at the end of years') refers to the prophecy of the seventy weeks. Or, it may mean after *the end of years* during which there was an agreement between them, made after the rout, and they obeyed the king of the south because of his power; after the end of this period the king of the north shall collect these armies and assail the king of the south, v. infra.

14. In ver. 13 he said at the end of the times, years : now he goes back and tells us how in those times the power of the king of the south shall be great, and he shall collect mighty armies, whereas the king of the north shall be low.

The children of the breakers of thy people refers, it is said, to the followers of JESUS, said by the Christians to be the Messiah; those followers who made the Gospel: their names are well known:

i. Matthew the publican.

ii. Mark the fisherman.

iii. Luke the physician, disciple of Paulus Abu-Shaoul.

iv. John, kinsman of Jesus, entrusted by him with certain powers.

These are called children of the breakers of thy people because they made a breach in the religion; and doubtless multitudes of Israelites became Christians with them.

Shall lift themselves up: in that they got a great and mighty station, and a mighty name.

To establish: i.e. their purpose was to *establish the vision* in Jesus' favour, as is known from their profession in their gospels and records.

But they shall fall: if this refers to the followers of Jesus, it will mean 'they shall leave the religion of Israel;' if to the nation, then it means that Israel after this shall fall, being punished for the murder of God. How many Israelites will have been slain from that time till God deliver His people! That then will be the meaning of they shall fall: signifying that the ruin of Israel was by them and through them. First we were ruined by our kings and false prophets, who were the cause of the cessation of our empire and of our captivity; then these Christians have been the cause of our ruin and destruction during the Captivity; and some went astray at the beginning of the empire of the Little Horn, and also ruined us.

15. After the digression in which he introduces the history of Jesus and his followers, and what is to come upon us through them, he goes back and finishes what becomes of the king of the north after he has collected the armies. The words so the king of the north shall come are to be connected with and he shall come on in ver. 13b. The king of the north is to come to the land of Rome and besiege the capital city and take it (and take a well-fenced city); i.e. Constantinople.

And the arms of the south: i.e. 'the many who shall stand up' (ver. 14), great armies collected by the king of the south to help him.

**His chosen people**: hosts wherein he placed especial confidence. These, too, cannot stand before the king of the north, who slays multitudes of the hosts of the king of the south, while many more desert to him and help him; *v. infra.* 

16. He that cometh unto him: the deserters from the king of the south; mighty men of valour, who will do the will of the king of the north, and open gates for him. He will make them governors in the territory of Rome, whereafter none of the countries of the king of the south shall stand before him. At that time the Romans will have spread over the land of Israel, and be in possession of it, especially of the holy city, having great hosts in it; and the king of the north shall assail them with his armies, and shall remain in the land of Israel a long time, and shall slay a multitude of Romans (and shall destroy with his hand).

17. The king of the north shall attack the fortresses of the king of the south with his armed men.

And upright ones with him: (according to some) certain Israelitish *Scribes* etc. who shall be with him, and inform him of what is written concerning his invasion, whose words he shall believe and do thereafter.

The daughter of the women: the holy city, it is said; signifying that he is to ravage certain places consecrated to the Roman worship, and their royal palace; maybe God will give him power over the king of the south, and let him deal thus with him, in return for what the king of the south did in the Second Temple, and with Israel; so that this will be some consolation to His people.

Then he tells us that the king of the north will not stay in Syria, nor shall the country remain under his authority; he shall turn away thence to another place, and the Romans shall be established there as before.

18. He shall invade the islands belonging to the king of the south: referring perhaps to the 'frontier-land,' sc. Tarsus, Cyprus, etc., which he shall conquer, slaying and plundering, not intending to remain in the territory of the south, but only to take reprisals for what the king of the south did to him. The king of the south had put to shame the king of the north by what he had done to him when he had assailed him *in his fortress*: so when the king of the north does all this to the king of the south, the *reproach offered* by the latter will be taken away. A captain, sc. the king of the north, shall cause the reproach offered by him to cease.

Yea, moreover, he shall cause his reproach to turn upon him: i.e. not only does he cause the reproach offered by him to cease, but in his turn he brings reproach upon the king of the south. The king of the south, who burnt the holy city, had not assailed the king of the north; only after he had been assailed by the latter did he do as described to the latter's army. This king, on the other hand, invades his capital, kills his soldiers, takes many cities, and massacres their inhabitants; thus doing more than the king of the south had done to him. Hence he says yea, moreover, etc.

The above has been an account of the relations between the king of the north and the king of the south, including three events:

i. and ii. The armies of the king of the south assail the king of the north.

iii. The king of the north assails the king of the south.

The first and second of these campaigns were won by the king of the south against the king of the north; in the third the reverse took place. The king of the south conquered twice, the king of the north once. These three events took place during a long period, more than three hundred years, as we have explained above. The seat of the king of the north was in the province of Baghdad. This is the last war between the two kings.

19. After doing all this he shall return to Baghdad, his royal seat: and afterwards shall stumble in the place of his throne; maybe some of his servants shall slay him, and the matter be concealed and not known about (and shall not be found).

20. In his place: i.e. the second shall sit in the place of the first; had he not stated this, it might have been in another place. There shall sit then in his place another without vigour or victory or war. Two facts are told us about him:

i. Causing the exactor to pass.

ii. Glory of the kingdom.

With regard to the first, some scholars have asserted that he abolished the taxes, and that during his time there was no trouble, vexation or affliction imposed by him on the people. Other scholars assert that it is of him that it is recorded that he obliged the people to lock their doors at midday, and to occupy themselves with eating and drinking; the weak among them having supplies from the royal table; so that the time passed in eating, drinking, amusement, enjoyment, and the wearing of new and fine apparel. Whence the words **the glory of the kingdom**. He tells us however that his time will not be long (within few days); he shall perish without encounter or war. Those who know this history tell us that the Arabs seized the place while the people were engaged in eating and drinking. They seized the king and slew him. He was last of the Magus who reigned in Baghdad; from whom it was taken by the Arab kings, who still hold it.

21. A contemptible person: every king of these dynasties hitherto had possessed some spirit and generosity save this one, who had no sort of it. His story is well known, so we need not dilate on it.

He shall come with security: i.e. he shall enter city after city without war or siege, which his predecessors had used.

And shall obtain the kingdom by flatteries : i.e. his professed 'visions,' and the rest of what was described in chap. vii, 'the mouth that speaketh great things,' etc.; and in chap. x, 'understanding dark sayings.'

22. And the arms of a flood : great armies of the king of the north, and the armies of Rome also. They shall flee before him and be dispersed.

And with the prince of the covenant : said to be the ruler of Rome, compare ix. 26; called of the covenant because he had made a covenant with Israel, *ibid.* 27. Others make it refer to the *kings of Israel*, beneath whom the sons of David were afflicted.

23. And after the league: said to refer to a follower of the 'Man of Wind' (Muhammad), Omar one of the 'ten.' He is to deal deceitfully with Israel, and others; their story is well known. He shall come up and become strong with a few helpers.

24. With security in verse 21 referred to the 'Man of Wind;' here it refers to Omar.

The fattest places of the province: the great cities wherein dwell the rich.

He shall do, etc.: in the way of conquest and massacre. His predecessors, he says, reached no such eminence as he.

He shall scatter among them prey, etc.: he himself was satisfied with meagre food, coarse raiment, and humble equipage. Whenever he took a city and plundered it, he relinquished the whole of the plunder to the soldiery, and took none of it for himself.

**Prey** may refer to men, whom he used to take captive; or to precious objects and instruments.

Spoil: garments.

Substance: beasts of burden, cattle and sheep.

Against the strongholds: certain fortresses in the province of 'Irāq, which belonged to the king of the north, which he took by plots and strategy.

Even for a time: till the end of his *progress*; when the time of his retrogression comes, his position will be reversed.

25. And he shall stir up his power: this means that the king of the south had made no preparations, while he had with him only the handful of men who were with him at the beginning of his career (with a few men, ver. 23); but it came to pass that fresh people became Moslems continually, so that his army grew great.

This battle was fought between Omar ibn El-Khattāb and the Romans in Syria. Omar, the historians say, entered Jerusalem, and the king of Rome made ready to fight with him, and they arrayed battle in the plain of 'Amwās, near Jerusalem. Omar is said to have had a **mighty army**, and for this reason the king of the south met him also with a mighty army, but the Roman army was greater than the Moslem, as is implied by the additional words in the text.

And he shall not stand: sc. the army of the king of the south. Indeed it took to flight as soon as they joined battle.

For he shall forecast: his army shall. When they saw the Moslem general approach they abandoned the king of the south; even his chosen youths who were fed from his table destroyed him: for they were not true to him in the war.

Thereupon the Moslems became masters of the Romans, and slew a vast number of them (many shall fall down slain); and the Moslems took the land of Israel from the Romans, and hold it to this day.

27. He said above they set not upon him (ver. 21); and indeed so long as he had not taken the holy city from the Romans he does not call him their king. Now they have taken it, he calls him so.

Both these kings: i.e. of Arabia and Rome.

Their hearts shall be to do mischief: i.e. they shall do some harm to Israel, each of them, in some fashion; as it is well known that the Moslems and Christians do.

Against one table : to be referred, it is said, to Israel; called one table because Edom and Ishmael eat each other's food. Compare ii. 43 with comm. There he spoke of their mixing in marriage; no less do they mix in the matter of food; Isaiah speaks of both, chap. lxvi. 17, where *they that sanctify themselves* are the uncircumeised, who profess *sanctity* and speak of *Saint* So-and-so, and how the time of sanctification is come, and have *offerings*, and profess that they have holy priests, and baptismal water, and consequently do not wash off pollution. As for the Moslems they do not hold that view, but do wash after pollution, and consequently are called by the prophet *them that purify themselves*. Consequently the uncircumcised use the word *sanctity*, and the others the word *purity*. To the gardens refers to the fact that both profess that the 'Garden' (i. e. Paradise) is for them, as is stated in their books and commonly declared by them. Behind one in the midst refers to the fact that they all agree that the

65

[II. 3.]

Law is superseded, and that another system has been delivered since, that system being a religion not to be superseded by another. So when Islām started, they said of the Law just what the Christians had said; further asserting that the Book of their founder had superseded the religion of the Christians with another. Then he informs us that the professors of sanctity eat *swine's flash*, while the professors of purity eat *abominations and the mouse*. For although Islām forbids swine's flesh, still otherwise they do not abstain from eating the food of the uncircumcised, so that they may be said to eat at one table, whereas Israel form one table, since they eat neither swine's flesh nor abominations nor the mouse. From this point of view therefore the words at one table refer to Israel. If we can make *at one table* signify two things, one will be that they *sit* at *one table*, the other that they *lie* against God and His people.

It shall not prosper: i.e. Israel; their affairs shall not prosper, and they shall be afflicted and abandoned.

The end remains th unto the time: i.e. until the end of the four kingdoms be accomplished; when Edom and Ishmael shall fail and turn back, and Israel prosper. The verse covers the long period from the rise of Islām to the end of the Captivity.

28. The speaker returns to complete what preceded. (In the preceding verse the ruin and death which were to fall on the king of the south were mentioned.) He informs us how the ruler of Islām will return to the place where his station was; this is said to have been Damascus, whither therefore he returned, with *great riches* plundered from the army of the king of the south.

And his heart shall be to hurt Israel; cp. ver. 27 a. The person alluded to is said to have been a bitter enemy of Israel (Omar ibn El-Khațtāb).

And he shall do his pleasure in Israel by decrees which he proclaimed against them. These are the Jews established in the holy city. After this he shall return to his own city.

This was the battle which resulted unfavourably to the king of Rome at the holy city.

29. With this verse ends the account of what happened at the rise of the power of Ishmael. From this verse commences the notice of what is to happen at the close of their power. In the previous verse he said the end remaineth unto the time, signifying that when that time appointed came, and he arrived at the end of his career, he should return, and come into the south, i.e. enter into the Roman territory. This began some years ago in the western direction, when the king of the west, who is now the king of Egypt, sent armies into the Roman territory.

But it shall not be as the former refers to what happened at the rise of his dynasty: (1) his overthrowing three thrones (chap. vii. 5); (2) supra 25.

Or as the latter refers to what shall be explained on ver. 40. The first battles were all advantageous to Ishmael and against the king of the south. The last shall be all advantageous to the king of the south and against Ishmael. This intermediate battle shall be unlike either, and of an intermediate kind.

30. There shall enter into it inhabitants of the desert and Cyprians refers perhaps to their entering into his religion; or possibly under his rule.

And shall be broken: to be construed, not with *him*, but with the *people and* countries; every one of them shall be overthrown before him.

And shall have indignation against the holy covenant: the king referred to began by assailing Israel with injurics; then he left them; at the end he shall return to them. This is an event in the future. It has not yet come to pass.

He shall even return and have regard unto them that forsake refers to certain Israelites who abandoned the religion of Israel and entered into his religion, to whom he will shew favour. Evidently he will require them to abandon their religion: some will remain true to the religion of Israel, against whom he will be indignant. Others will abandon it, and enter his religion, to whom he will shew favour. We shall explain this at the end of the chapter.

31. He tells us first that he will fight with the king of the south (ver. 29); then the condition of Israel during his time; then he goes back to tell us what he will do with his people.

Arms: certain hosts which shall penetrate into their holy place, and do the following things:

i. They shall profane the sanctuary, even the fortress: i.e. the place mentioned in chap. viii. 11.

The term there used was 'cast down;' here, profane. The first signifies that he shall lay it waste, and raze it to the ground; the second, that their dead bodies shall be thrown into it, so that it shall become like a dung-pit or dirt-heap.

ii. They shall remove the continual: i.e. they shall put a stop to the Hagg' (pilgrimage); men shall not go on pilgrimages thither thereafter, nor pray as was their wont, nor celebrate the tenth day according to their custom; it is called *continual* because the institution was perpetual; they never relaxed the Hagg'. Compare viii. II, except that here is added—

iii. And they shall make the abomination desolate : most probably referring to the images in that house (cp. 2 Kings xi. 8, and Deut. xxix. 17). These images were very ancient ; he had not been able to remove them originally, so he removed them now. Reference is made to the same subject in Ps. lxxiii. 20. Observe that in the 'Vision' he mentioned several things collectively which here he separates. If the words they shall make the abomination desolate refer to the image itself, it must mean that it will be left fallen, after having been erect and protected ; but if we refer them to its *place*, then the meaning will be that *place* will be left *desolate*, waste, unapproached; and this is alluded to by the prophet Isaiah in his prayer (xxv. 2), where the *palace* is the house, said to belong to *strangers* because there are in it these images, *never to be built for ever* because it is waste, and never to be rebuilt ; if, thirdly, we refer it to its worshippers, it will mean that they will grieve at the ruin that has overtaken their sanctuary, even as Israel has grieved ever since ruin overtook *them*, and *their* sanctuary was laid waste. 32. A further explanation of the words he shall have regard unto them that forsake, etc.

He shall deceive them by soft, flattering words; i.e. some shall go out from our people for certain worldly reasons, and shall take verses of the Scripture spoken concerning the Messiah which they shall divert to the temporal ruler, and shall interpret of him, explaining away the words *sabbath* and *feast*, ruining themselves and departing from religion. They are said to do wickedly against the covenant because they do wrong, and shake off the yoke of the law and the covenants of Israel.

But the people that know his God shall be strong refers to certain Israelites who shall understand the system of the temporal lord, and that he has a secret which many Israelites did not understand, and so perished. But some—scholars—shall investigate his religion, and see that it is false, and cling to the law, and act according to it, and not depart from the religion of Israel as others departed. The fulfilment of this began in the West many years ago, when many Israelites gave up their religion and adopted his; as is well known. Those who do not give up the faith are called the people that know his God.

33. The wise are the same as the last.

Shall instruct many: i.e. they shall cause many Israelites to understand his system, and strengthen their hands in the religion of God, and shall not abandon the faith. Now when he sees that they do not enter into his religion, his wrath will become fierce against them, as was Nebuchadnezzar's against Hananiah, Mishael, and Azariah, so that he threw them into a fiery furnace. So will this prince deal with Israel; some he will kill with the *sword*, others by *fire*; some he will afflict by *captivity* or by *plundering* their slaves and property.

Days: the period of a year perhaps. Note the order:

- I. He shall have indignation;
- 2. Arms shall stand;
- 3. Such as do wickedly against the covenant.

This shews that a *tribulation* shall come upon Israel before the devastation of the house: which the present verse explains.

They shall fall: the persons who follow the *wise*. The *wise* being spoken of in the following verse.

34. After saying that they should fall, he tells us that when they shall fall they shall be holpen; not specifying *how*. Some have thought that God Almighty will raise up for them a Saviour like Esther the Queen. Others suppose they will be helped by God's destroying the official commissioned with their hurt.

But many shall join themselves unto them refers perhaps to the deserters; this particular word being used of those who enter a religion; cp. Is. lvi. 6. In spite then of God's helping those who fall 'by the sword and the flame,' many will adopt this man's religion, owing to the flattery which he will employ with them. With these flatteries compare *supra* 21. This prince then, too, has *flatteries* whereby he draws men into his faith.

35. He tells us first what will happen to the followers of the teachers, how they shall fall, but how God will help them and deal mercifully with them; then what he will do with the wise themselves. They too, he says, will fall.

The terms to refine and to purify etc. are used of the teachers, but not of their followers, because the followers merely *follow* their predecessors, and when they see the teachers fall, their hands will be weakened. If the *falling* of the teachers be by sword and flame, they will say 'if God has delivered over our teachers, what can we expect?' Their hands will therefore be weakened, for they will say 'if our religion were true, God would not have delivered up our teachers, even as He did not deliver up Hananiah, Mishael, and Azariah.' If however *they shall fall* refer to their *leaving the faith*, like *supra* 14, of the disciples of Jesus, this will be worse than their death, for they will say 'had our religion been true, our teachers would not have departed from it, but would have remained in it, even as Hananiah, Mishael, and Azariah abode.' Therein shall be the test: since he that will stand, shall stand, and not be affected by what happens to the teachers; whereas he whose faith is not good will depart from the religion. Hence he says to refine and purify, which words we shall explain on xii. Io. Then he states that this will happen to them and to the teachers when some time still remains before the end.

36-39. Shall do according to his will: possibly he refers to the empire generally, from the establishment of the state of Ishmael to the end of their history, in his account of the ten things beginning with shall do and ending with divide for a price. Or he may refer to the chief of these 'arms' who shall waste the sanctuary, and stop the *Hagg*. Both views are possible. Now we have already heard what he will do with Edom, Israel, and the sanctuary; so he now goes back to tell us the general principles of his conduct.

(1) He shall do according to his will: compare what we said about the 'ram' and the 'he-goat;' it means that his commands are carried out, that he does what he pleases, that no one opposes his will, or makes head against him, owing to the might of his state; and that he attains what he desires.

(2) And he shall exalt himself and magnify himself above every god: observe that in this chapter six *gods* are mentioned:

a. He shall magnify himself above every GOD.

b. Shall speak marvellous things against the GOD OF GODS.

c. Neither shall he regard the GOD of his fathers.

d. Nor regard any GOD.

e. He shall honour the GOD of fortresses.

f. A GOD whom his fathers knew not.

None of these except b refers to the Creator (cp. Deut. x. 17). The rest refer to deities other than Him. Of three of these it is said that he will not regard them, but magnify himself against them; but two of them will be honoured by him (e and f). We are not told whether he will or will not serve the Creator, but merely that he shall speak marvellous things, cp. vii. 25. Why does he say of the god of fortresses that he

will *honour* him, not *serve* him, and of all besides the Creator and e and f that he will not *regard* them? Most probably it means that he will profess to serve the Almighty Creator, but will say of him what is impossible. If it refer to the *kingdom* (i.e. the Caliphate) since its rise, the fact is shewn in their language and the popular belief; but if it refer to *this last*, then it is again a statement about the system which he will promulgate. Of the other deities he says he shall magnify himself above all; which does not mean that he shall *magnify himself* against the idols themselves, but against their worshippers; for he will revile their creeds.

Neither shall he regard the god of his fathers refers to the creeds of his fathers who served idols, if Pāsūl (Muḥammad) be meant; if *the last* be signified, it will mean that he will annul their present system, and in consequence ravage the house.

Nor the desire of women: Jerusalem, which the peoples and nations used to glorify. He arranged that it should no longer be the Qiblah, turning his back to it, and his face to the place whither they went on pilgrimage. If it refer to the last king, it will refer to the house whither the pilgrims went, which he will destroy. Very likely, however, the words the desire of women refer to a male image kept in their Qiblah; hence the words come between the god of his fathers and any god, indicating that it refers to a special idol.

**Regard** signifies *turn to*; observe this, because the word occurs three times in this passage (once in ver. 30, twice in this verse), and the meaning in all three is the same.

The god of fortresses: either the name of a particular idol,  $Al\bar{a}t$  or  $El-Uzz\bar{a}$  as some have thought—both are familiar—or some other; or the word  $M\bar{a}'uzzim$  may refer to a particular people of that name, mentioned again in ver. 39. They then will have a god and a religion which he will think fit to reverence and not to overthrow. This god he will honour merely; the other he will honour with gold and silver, etc.

And with pleasant things : i.e. handsome vessels (Ezra viii. 27).

And he shall deal with etc. may mean one of two things: (1) he shall war with them because they will not obey him; and those that submit to him and adopt his tenets will receive from him honour and gifts and promotion (whosoever acknowledgeth him, etc.); or (2) the last clause explains how he shall deal with them, viz. whosoever acknowledgeth he will increase with glory. Apparently, then, these  $M\bar{a}'uzzim$  have two creeds or two idols; one of which he shall uphold (ver. 38 a), but not the other (with a strange god). There will be a variety then in their creeds; and this king will approve of one idol to be worshipped, but not the other. We are told of three things that he will do with those who agree to his tenets :

a. He will increase their glory: referring to the wealth and office that he will bring them.

b. He shall cause them to rule over many.

c. He will give them lands; he shall divide land for a price, i.e. lands of high value; or it may mean that he will make this serve for a price, the price for discarding their faith and adopting his. And it is this which will ruin them 'that COMMENTARY ON DANIEL.

forsake the holy covenant;' when they see that all who adopt his faith are elevated to these stations, whereas those who will not assent to his tenets are slain or burnt. They will therefore abandon their religion; and thereby great multitudes of our people have been ruined, from the foundation of this empire till now; many, too, in the West have apostatised. As for Israel, when God shewed His wonders in Egypt and Sinai, the people ('the mixed multitude') believed in *their* religion for fear of the sword, but not in hope of promotion; and what God has enjoined on us in our Law is that if any one become a proselyte we are to feed him with our food as we feed the orphans or widows (Deut. xxiv. 19), but by no means to confer upon him eminent rank.

And he shall prosper (ver. 36) shews that he will succeed in all his doings, until the wrath of God against his people be ended; and after the reign of this dynasty there shall be no other; it is the last of the dynasties which shall oppress Israel.

40. And at the time of the end: this expression includes two things: (1) the end of the success of this dynasty; (2) the end of the indignation against Israel.

In the end then the tables will be turned; at the first appearance of the 'Little Horn' it warred with the king of the south and took from him three thrones, as we explained at vii. 24, viz. Syria and the capitals, and then took from the king of the north 'Irāq and Khorasān; and went on conquering and taking city after city (cp. ver. 24) up to the Caspian Gates. But when his success shall have come to an end, these two kings—of the north and of the south—shall turn against him (here a and b). Some portion of the operations of the king of the south has been realised in our time: I refer to certain battles wherein he has taken from the Moslems Antioch, Tarsus, 'Ayn Zarbah and that region; but more events are still to come. The king of the north however has not as yet done anything. He says of the king of the south that he shall *push at him*, because he is near him, and shall come from near Syria; of the king of the north that he shall *whirl against him*, because he shall come from near the Caspian Gates.

We promised that when we came to this verse we would explain the import of the phrases 'king of the north,' 'king of the south.' Many scholars suppose the king of the north to refer to the *king of Arabia*, because the latter took from the king of the north Baghdad, which had been the royal city of the Māgūs. We shall shew how this difficulty can be solved.

You must know that the four kingdoms mentioned in the dreams of Nebuchadnezzar and Daniel are divided as follows. The first is a *world-empire*; now the rulers of the whole world are not named after any particular quarter, but after their chief city, e.g. 'king of Babylon;' not 'king of the east, west,' etc.; no such phrase can be found used of the king of the Chaldees, nor of the kings of the Medes and Persians, nor of Alexander, the first king of the Greeks. Only after his death, when his kingdom was divided among his four scholars (xi. 4), does he begin to speak of a 'king of the north' or 'of the south.' Now if the empire of Islām were in any one of the quarters—north or south—he might very well use of it the terms 'king of the north' or 'of the south.' As however that empire has seized countries in all four quarters, it cannot be named after any one of them. This principle is obviously correct. The king of Islām then can be neither. Hence he says the king of the south shall *push* at him, sc. at the king mentioned in ver. 36. If the king of the south *pushes at him*, he cannot be the king of the south. Similarly he says with reference to him that the king of the north shall whirl against him, i.e. come against him like a whirlwind; it is clear then that the king of Islām cannot be king of the north.

With chariots and with horsemen and with many ships: he does not specify which of the two shall come with them; probably the king of the north will come to him with chariots and horsemen, while the king of the south does so on the sea with ships; cp. Num. xxiv. 24.

Observe he shall come, not they; which would have referred to both kings together, so that we should have supposed the two would assist each other against him. Now we should not know which will come from the words of Daniel; but this has been explained by another prophet, Joel son of Pethuel. He has written three chapters (commencing respectively at i. 2, ii. I, and iii. 9); the first of which refers to Nebuchadnezzar, the second to the king of the north mentioned here (ii. 20 I will remove far off from you the northern; we shall presently explain how this shall be), the third to Gog.

The Islāmitic prince established at Baghdad-not the Abbaside-is from the north; now they were originally unbelievers, but will be associated with the Abbaside Caliph; and the chief of these arms will certainly take that city, sc. Baghdad, and they will be repulsed before him, and perhaps he will kill some of them; after which they shall rise up against those before whom they were repulsed, and make for Babylon, as the prophets foretold. See Isaiah xiii. I, Jeremiah li. They say of them they shall not regard silver or gold, inasmuch as they will only desire to take vengeance for their sufferings at the hands of those who took their city, and shall gather together and come against them. They are referred to here in the words and the king of the north shall sweep against him; and the words he shall enter into the countries, and shall overflow and pass through indicate that he shall enter the realm of the king who took Baghdad from the hands of the Abbasides, and shall conquer the land of Babylon with the sword ; at his arrival a number of Israelites shall go out, directing their steps to the land of Israel; cp. Jer. l. 5. Then the king of the north shall direct his steps towards the territory of this king, and shall go out from Babylon to Syria, conquering every city he passes with the sword, it not being his primary intention to have a royal throne established for him, but only to destroy the cities that are under the sway of the lord of Islām. He will kill all whom he meets (he shall stretch forth his hand also upon the countries); and he is to come to the land of Israel (he shall enter also into the glorious land).

Shall be overthrown: i.e. most of the cities and villages in the land of Israel, and all the sea-coast.

But these shall be delivered out of his hand: Edom, i.e. Djebel-eshsharā, Moab, and a portion of the children of Ammon. We are not told the reason of this; he cannot pass them over through weakness, since these countries are not more powerful than Babylon and Egypt; rather he does not trouble himself about them, seeing that they have no state nor royalty nor wealth; he will not therefore regard them; many Israelites however will pass over thither (cp. Is. xvi. 4); and some have thought that they will pass over thither before this king; the Scripture moreover (Joel *l. c.*) shews that Israel will be in Zion at the time. Next he will pass over into the **land of Egypt**, that too being Islamitic territory; and this is the only country which is said to be **plundered**, owing to the treasures and riches which it contains (ver. 43).

The Libyans and Ethiopians shall be at his steps: he will be *followed* at the time by certain Ethiopians and Libyans; or, perhaps, on his sojourn in Egypt he shall *destroy* the Ethiopians and Libyans, who are in Egyptian territory.

44. But tidings shall trouble him : when he comes to the western frontier of the province of Egypt, there shall reach him *tidings* from the east and the north, sc. of the entrance of Israel from the wilderness into Palestine, as we shall explain at length afterwards; and when they enter it from the wilderness they will conquer it with the sword, and their enemies shall be repulsed before them. When this reaches the king of the north, who will at the time be at the extremity of Egypt, he will return to Syria to destroy and utterly make away with many, i.e. Israel, who entered in large numbers. But when the news of his return reaches Israel, they will gather together on Mount Zion, and do what Joel says (chap. ii. I and foll.). This they will do at the time when he plants the tents of his palace; it is thought that he will pitch his tents at 'Amwās; now between that place and Jerusalem are four parasangs; or else that he will encamp in the wilderness of Tekoa, which also is a vast plain. And when he spreads out his tents there, intending to come to them the next morning in Jerusalem, God will send His angel Michael, who shall destroy his entire army; they shall all die, and remain cast about and putrefying on the face of the plain till they decompose and stink (v. Joel *l. c.*). Thence we know that this section deals with the king of the north, and relates what will happen to Israel at his coming.

## XII.

1. And at that time refers to xi. 40; and signifies the times specified in vii. 25.

Shall stand (instead of 'shall come' or some similar word) shews that the *standing* shall last three years and a half; and he *shall stand* for two purposes: (1) to put an end to the monarchies (v. x. 21); (2) to deliver Israel from certain calamities that are to befall them. Before Michael was called 'your prince;' here the great prince, shewing that he is a mighty angel.

And there shall be a time of trouble, such as never was since shews that there can have been nothing *like it* since the confusion of tongues; not that there has been nothing of the same *kind*; since there never have been wanting famine, sword, plague, sickness, poverty, and the other things found in the world, nor religious per-

1

[II. 3.]

secution either (we have seen Nebuchadnezzar require Hananiah etc. to worship the image he had made); it can only refer to a state like that which Oded the prophet described to king Asa, when 'there was no peace to him that went out,' etc. (2 Chr. xv. 8; cp. Zech. viii. 10). The chief source of these afflictions is that the 'Arms' will seek to take the kingdom of the Abbasides, coming from Babylon, as the learned tell us; and also that they will prevent the pilgrims from praying in Mecca, where they used to pray, and will destroy the remembrance of the Man of Wind; then the sword will come between them, and the 'Arms' will prevail against them, and will make mighty havoc among them ; some of them will flee into the 'forest in Arabia' (Is. xxi. 13), hungry and thirsty; 'for they fled away from the swords.' The reason of their turning into that region is that they know it is impossible for them to return to their own cities because the Conspirator has already taken possession of them ; they will take counsel therefore to flee to their kinsmen, who assent to their opinions, and to stay with them; these will come to meet them with food and water, that their souls may live. From that time civil war shall commence in Ishmael. The Conspirators however shall not get the empire, because their chief will require men to abandon their religion, a religion about four hundred years old, and indeed without any miracle, save the sword; the sword therefore shall fall among them, and at that time the sultan's courts shall cease, there shall be no longer a royal throne, nor business on the roads, nor police and guardians in the cities, no shops open, no merchants travelling, no rain falling from the sky, no husbandman or vine-dresser, no man with any possible means of subsistence. Then shall be the great famine and the great plague, with the sword ; and then shall be accomplished the 'destruction and that decreed;' only a few men will be left, the cities shall be wasted and the roads desolate, the nation occupied with each other; then shall Israel flee out from among them to the 'wilderness of the nations.' To this condition do the words of the text allude. The king of the north shall come to Babylon, and the Israelites come out from Babylon into their own land before the great confusion. At that time there shall be an arousing in the land of Israel (?) before they depart (cp. Jer. li. 55).

Thy people shall escape: since the destruction will alight upon the Gentiles, as was said before; but from the addition every one that shall be found written in the book we see that not every Jew shall escape, but those that are written, and those only; not the wicked among Israel who did not 'repent at that time' (2 Chr. ii. 16 and Deut. iv. 30); those who repent shall survive; but those who do not repent shall perish by the sword by the hand of the enemy, or by the plague of God (Amos ix. 10).

Observe that Is. lxv. 10 uses the same phrase (*written*) of the works of the wicked, that is used of those of the righteous by Malachi iii. 16. Plainly the phrase here cannot refer to both good and bad, but must be interpreted as above. This is explained by Isaiah iv. 3, 'Every one that is written unto life in Jerusalem;' shewing that only those of them shall escape who are *written unto life;* adding afterwards, *when God shall have washed* away the filth of the daughters of Zion, indicating that

the persons *written unto life* are those that are washed clean of filth and blood. [Of the others], those that are among the Gentiles shall fall by the sword; those that do not perish by their hand, but go out with the people to the 'wilderness of the peoples,' shall be slain by God Almighty (Ezek. xx. 38). I cannot possibly give a full account of what will happen at that time, since that would require a book for itself; I have suggested in every book of the three portions of Scripture that I have explained as much as each passage allowed.

2. At that time many of the dead shall rise. **Many**, as in Est. viii. 17; not *all* the dead shall rise, but only *some*; we have explained this on Ezek. xxxvii. at length, and have said a little about it on Job xiv. 12; here let us add a little more. Let us observe, first, that he promises **the deliverance of the nation** (ver. I); and then the resurrection of the dead; indicating that the living and the dead both shall see the salvation. Now just as he divided the *living* into two portions, one to survive and one to perish, so he divides those that are to rise from the dead into two portions, one to **everlasting life**, and the other to **contempt**. Ezekiel has shewn that those who are to rise are people of the Captivity (xxxvii. II), 'Behold, they say, Our bones are dried up, and our hope is lost,' which is not the condition of those who died under the monarchy. Similarly, Isaiah says (xxvi. 19), 'Thy dead shall live, awake and sing, ye that dwell in the dust,' which is to be compared with the phrase here, **them that sleep in dust of the ground**; only there the prophet confined himself to the mention of the saints of the nation, whereas here he speaks of both classes together.

Shame and everlasting contempt: see Isaiah *ad fin*.: 'They shall look on the carcases of the men who sinned against the LORD;' a description of those who died during the Captivity, having offended God by capital transgressions.

To shame and eternal contempt: shame, because they used to cast reproaches on the best of the nation, who sighed, and were troubled and vexed at what had befallen the nation and the house of God (cp. Ps. lxix. throughout), and would eat and drink and let their time pass in amusement and enjoyment, which God has forbidden us (Hos. ix. I); nor was it sufficient for them that they did not do what God enjoined, but they must abhor those who obeyed Him, and reproach them for practising the Law, mourning and fasting; hence, at the end of the Psalm quoted (ver. 22), he curses them ('Let their table before them become a snare,'etc.). Now when the Mount of Olives splits, and a vast gorge is formed between the halves, this gorge will become the place of punishment of these wicked ones; and whenever there is a sabbath-day or a new moon, Israel will go out on the first day of the week or on the second day of the month to these prisoners, and see what has befallen them; cp. Is. lxv. 15. These evil-doers used to reproach the saints wrongfully; they shall *reproach* the evil-doers justly.

**Contempt**: when they hear their bitter cry, because of the pain of the fire and the bite of the serpents, for *their worm shall never die;* and **eternal**, because there is no end to it. Wherever the word *eternal* occurs there is no proof, intellectual or traditional, that there is an end; on the contrary, reason makes it necessary that the

punishment of the wicked shall be everlasting, without term. We must now observe that whenever the text has an intelligible expression with a possible literal meaning, it is not allowable to explain it away by abandoning that literal sense; it is necessary therefore that the words those that sleep in the dust of the earth must be taken literally, and must not be referred to the people of the Captivity, who, during that captivity, might be compared to the dead; especially as there is nothing in this chapter but what is to be taken literally. We are familiar with the fact that when there was the Vision, which Daniel saw, Gabriel interpreted it to him because it had an allegorical meaning; but when he came to the words 'two thousand three hundred,' etc., he said 'the vision is true,' meaning what we have there stated; similarly, at the beginning of this section, he said, 'I will tell thee the truth ;' consequently the whole of this section is to be taken literally, so that this verse must be taken literally; nor is this refuted either by reason or tradition, as we have It stands besides in our records that God raised to life the child of shewn. the Shunammite, and likewise the dead man who touched the bones of Elisha; since, therefore, such a thing has happened and is no impossibility, that resurrection of the dead of Israel, which God has promised, shall be accomplished too. And since he says these to shame and eternal contempt, the state of the rewarded and of the punished alike shall be everlasting. God will raise the dead of the Captivity at the time of the Deliverance; the dead of the monarchy, on the other hand, when all the dead rise, to be rewarded or punished, which shall be at the creation of the new heavens and the new earth. Doubtless some great change will take place in this heaven and earth (see Is. xl. 26). Job refers to the same (xiv. 12): 'Till there be no more heaven they shall not wake.' It is well known among all mankind that the resurrection of the dead will take place when this takes place in the heaven and the earth (Job 1. c.); the resurrection of the dead of Israel, however, shall take place before that. This is a mere fragment that we have given here; it was impossible for us to pass the passage without saying something about it.

3. He divides the living and the dead each into two companies, as we saw above. After that he says **the wise**, separating them from the multitude, to shew that their rank is higher than that of the rest of the nation. This all refers to those who will rise from the grave. The brightness of their faces, he says, will be like the colour of the firmament—marvellously bright, like the face of Moses. It is a light wherewith God will cover them, to shew their nobility, while at the same time they take pleasure in it.

They that turn the many to righteousness: those that turned mankind from error to religion. The many: so of the priests (Mal. ii. 6), 'And turned away many from iniquity.' They directed men to religion by teaching them the Commandments of Jehovah; and at the same time turned them from transgression by busying themselves with the Law of Jehovah, and praying God to direct them to the knowledge of His statutes. They are those whose way is perfect: their prayer is recorded and their words expressed in the twenty-two eight-lined stanzas; they are those who say to him that seeks instruction, Ho, every one that thirsteth, come ye to the waters. In Isaiah lii. we are told that by his knowledge shall my righteous servant justify many; in that chapter the groaning of the wise, and his griefs, and his great knowledge and piety are recorded. These then are referred to in the words the wise shall shine as the brightness of the firmament, etc.

Like the stars conveys two ideas: (1) light; (2) perpetuity and eternity; it shall not be cut off for ever. This shall God do with them after he has shewn them the *salvation of Israel*, and the rebuilding of Jerusalem. They shall abide a while till they have seen the sight thereof, and then God will remove them to the place of reward. Maybe they will be with the angels above (cp. Zech. iii. 7), in return for their teaching Israel the Law, and turning them from their sins, and lamenting during the Captivity, and forcing themselves to grieve. Others than they engaged Israel in the study of traditions, and took their goods, and fattened their bodies with food and drink, and died merry, not doing their duty, but causing men to sin; teaching them what would make God angry with them : unquestionably therefore their punishment will be far severer than that of their followers.

4. Hitherto the angel has been explaining what is to happen from the time at which he is speaking till the end of the world, as he said at the beginning of his discourse, I have come to tell thee what shall be till the end of time.

And thou Daniel close these words: i.e. leave them as they are. Do not ask for more to be revealed than has been told thee.

And seal the book: 'seal this book of thine at what has been told thee, and expect no more.' Nothing else could be revealed to him about the matter. Therefore he said this, shewing him that there was nothing left to be told him.

To the time of the end: shewing that it should not be revealed to any one till the end of the Captivity; any one who professes to know the end of the Captivity is a deceiver.

Many shall run to and fro: i.e. the wise and the seekers of knowledge. This running to and fro may be of two kinds: (1) They shall run over the countries in search of knowledge, because scholars will be found in every region; the seekers of knowledge, therefore, will go to and fro to learn from them; this is expressed by Amos (viii. 12). This shall be at the beginning of their career; when they seek so ardently, God will make revelations to them. (2) They shall run to and fro in God's Word like those who seek treasures, and thereafter knowledge shall increase; knowledge of two things: (a) the commandments; (b) the end. God will not reveal the end until they know the commandments. They are the men that fear the LORD, who are in possession of His secrets, which cannot be had save by study and search and inquiry into the Word of God: compare the prayers teach me, O LORD, the way of Thy statutes; open my eyes. These and similar expressions shew the vanity of the profession of the traditionalists like El-Fayyūmī, who have destroyed Israel by their writings; who maintain that the Commandments of God cannot be known by study. because it leads to contradictions; so that we must follow the tradition of the successors of the prophets, viz. the authors of the Mishnah and Talmud, all whose

sayings are from God. So he has led men astray by his lying books, and vouches for the veracity of any one who lies against God. He shall be punished therefore more severely than they, and God shall take vengeance for his people from him and them that are like him.

5. After Daniel had heard all that was said to him, without any other angel being with the one who had been addressing him,—when the angel had finished his speech, he saw two other angels, one with him in the region where he was standing, and the other on the other side.

Other two: this may indicate one of three things:

(1) That he knew that they were not the same angels whom he had seen in the 'Vision' (viii. 13), when one asked the other concerning that of which Daniel was thinking, and that other answered him; as one of the angels here, too, asks the other *how long* etc., we might have thought they were the same; the word **other** is therefore inserted to shew that this is not so.

(2) The word *other* may be intended to shew us that the author does not refer to the two angels already mentioned in this chapter (xi. 16, 18), but to two others; in which case he will at this time have seen *five* angels; two mentioned above and three here.

(3) The word *other* may be intended to prevent our thinking them the great angel with another; by its insertion we know that there were *three* angels.

6. And he said to the man: i.e. one of the angels (not the plur., in which case we might have thought that both had asked him). Which of the two we do not know; nor does he tell him the reason of his seeing the one who neither asked nor answered. Most likely the one who asked was standing on the other side; while the one who stood with him was intended to allay his fears, or to bring Daniel to hear the question and the answer. Hitherto we did not know that the great angel was standing; here he explains that he was standing in the air above the water, and not on the ground. He was not one of the angels who habitually descend from heaven to earth, having been sent by God for Daniel's sake only.

How long shall it be to the end of these wonders? The wonders are these *tribulations*, which shall come to pass at the last time. How long? what shall be their duration?

He answered just as Palmoni answered the first questioner (viii. 13). It was not the questioner's object to find out himself: for the angels know the mystery which is *closed up*; he only asks that Daniel may hear the answer. If any one ask why he did not give this reply without a question, we answer that possibly the angel *would* not have given it unless questioned, seeing that the matter is one of the great mysteries.

7. Notice, too, that he does not answer without an *oath*. The angel, he says, **swore an oath**, to shew that there can be no alteration; for it is a period of great length. This oath was not for *Daniel's* sake, but for Israel's, the Israel

that shall be in the time of tribulation. The force of this oath is marked by two things: (1) He raised *both* hands: now an oath with both hands raised is the most forcible kind; cp. Gen. xiv. 2, and 'I have raised my hand,' said by the Creator in a number of places. (2) He swears by the name of God; the most powerful oath, there is none more powerful (cp. Jer. xxiv. 26).

By him that liveth for ever: the Blessed Creator lives eternally. The Hebrew word  $\neg n$  means (1) *living*, e.g. Gen. vi. 19; (2) as a substantive, *life*, e.g. by the life of Pharaoh, *ibid*. xlii. 16. Here it must be interpreted as (1).

He swore that it shall be for a time, times, and a half; exactly the same as the period mentioned in vii. 25.

Here we will collect the passages wherein the *times* connected with the *end* are mentioned. They are eight in all.

(1) Is. xvi. 14. Within three years, as the years of an hireling, and the glory of Moab shall be brought into contempt.

(2) Is. xxi. 16. Within a year, according to the years of an hireling, and all the glory of Kedar shall fall.

(3) Dan. vii. 25. And they shall be given into his hand until a time, and times, and half a time.

(4) Dan. viii. 14. Unto two thousand and three hundred evenings and mornings.

(5) Dan. xi. 33. They shall fall by the sword and by flame, by captivity and by spoil, many days.

(6) The present passage.

(7) Infra 11.

XII. 7.]

(8) Infra 12.

Of (1) (three years) we know both the beginning and the end. It *begins* when 'Moab comes to his sanctuary to pray, and is not able' (ver. 12), i.e. when the pilgrims desire to pray according to their wont, but are prevented by the Arms, as we have explained above; it ends when 'the glory of Moab is brought into contempt' (ver. 14), i.e. when they become feeble and few in number, 'small and of no account' (*ibid.*), 'with no ruler' at their head (*ibid.*).

(2) Commences when 'those that would pray' flee into the forest in Arabia (Is. xxi. 13; *v. supra*), and ends when 'all the glory of Kedar shall fall;' when no 'glory' shall be left to Kedar, and their mighty men shall be few. This is one of the above three years; when *one* of those years is passed their glory shall fall; at the end of the *three* it shall be brought into contempt; i.e. no glory shall be left them at all.

(3) Means, as we have said, either that the time which he shall take about his work in Ishmael and Israel is a 'time, times, and half a time;' or that Israel shall be in the hands of this Conspirator till that period be left till the end; most probably, in my opinion, this person, who is said to be about to put a stop to the pilgrimage and to destroy the house, and to overthrow the religion of Israel, will continue to do so till that period commences, when he will cease and perish, 'be broken without hand;' so that it does not refer to the duration of his power. Rather, when his reign is over, that period will commence; and when that period commences, the *tribulations* will commence (v. supra); and when it ends, they will end. This may be seen from the expression here, it shall be for a time, times, and a half; and when they have made an end of breaking in pieces the power of the holy people, all these things shall be finished. It is clear, therefore, that the tribulations will begin when the times begin, and end when they end.

(4) The two thousand and three hundred have already been shewn to be 1350 days; the author says they end when holiness shall be justified; their beginning is not told us. Most probably the tribulations shall remain upon Israel from the time of the king who shall destroy Mecca and throw the religion of Israel down to the ground for two thousand and three hundred mornings and evenings: for one year out of this they shall fall by the sword, etc.; but at the end of the period holiness shall be justified, which is the opposite of truth being cast on the ground. This may mean either that Elias will appear, or that Israel shall enter their land from 'the wilderness of the Gentiles.' Probably, part of the 2300 falls in the time of the Arms, and part in the 'time and times;' since in them Israel shall depart into 'the wilderness of the Gentiles' (v. supra). It is clear, therefore, (I) that they shall fall by the sword before the times; (2) that part of the 2300 falls in the time of the Arms and part into the general sum of the times. Now we have shewn above that  $\gamma v$  means a single time, and that  $\gamma v v$  refers to periods more than one, not necessarily two. Most probably this period is the same as that mentioned in ver. 11, ubi vide.

Breaking in pieces the power of the holy people refers to the tribulations which fell on Israel during these years. Observe that there is a time when tribulation shall be on Israel only, and a time when tribulation shall be on the whole world. See Jer. xxx. 5, where we have heard a voice refers to the news which shall reach Israel, cp. Is. xxiv. 16; and fear and not peace refers to tribulations which shall be common to the whole world; cp. Is. l. c. 17, Jer. l. c. 6, 'Wherefore do I see every man with hands upon his loins,' followed by (ver. 7), 'it is even the time of Jacob's trouble.' Which last may indicate one of two things : either what will happen to Israel in the time of the Arms, mentioned above, which will be a *time of trouble*, or what will happen to them after they have entered their land from the 'wilderness of the Gentiles;' in which case it will refer to three events :

(a) What will come upon them from the 'northern,' see on xi. 44.

(b) The tribulation mentioned in Ps. lxxxiii, which refers to the 'tents of the Edomites and Ishmaelites.'

(c) Gog, the last tribulation that shall befall them.

The order of tribulations then will be—(1) in the time of the Arms; (2) from the northern king; (3) from the 'tents of Edom;' (4) Gog. During all these years the purification shall go on; cp. Zech. xiii. 9.

8. Daniel says, 'I heard the voice of the angel saying "for a time, times," etc., but I did not understand. He did not understand three things:

(a) He did not understand the length of a  $\exists v \in v$  on vii. 14):  $\forall v \in v$  all three mean the same: a  $\forall v \in v$  be the twinkling of an eye, an hour, or anything more, e.g. years. The words *for a time* therefore conveyed no indication of a *definite period*.

(b) He did not know when these *times* commenced.

(c) The word *times* conveyed no notion of the *number* of times.

And I said, O my lord: as much as to say 'I do not understand what thou sayest:—if thou canst tell me, what will be the end of these things?' The angel answered two things, (a) his question what shall be the end? (b) his saying I did not understand (though the angel did not hear this last).

9. Are shut up: cp. viii. 26, 'shut up the vision;' only that was said to Daniel, and would not prove that no one else understood them; whereas the words 'for they are shut up and sealed' indicate that they are hidden *from the children of men*.

Till the time of the end: till then they are closed; thereafter they shall be revealed.

He adds that at that time many shall purify themselves; indicating that the end shall not come till after the purification of the nation from the transgressors.

Here we must pause a moment. Let us observe that there are certain texts which contain signs, the occurrence of which is to indicate the expected deliverance. These signs are of two classes; one consisting of the action of the nation, the other of the action of God. The first consists in our returning to God, the second in many things which we shall recount. As for our returning to God, it is mentioned in the following passages: Deut. iv. 30, xxx, Hos. xiv. 2, Jer. iii. 14. Only they will not return to God till after great afflictions, as has been said before in this chapter, ver. 1. Cp. Is. lix. 20. Some of the Jews have been misled by Is. lix. 16, 'And he saw that there was no man,' fancying that Israel perhaps would not repent, and the deliverance come to them without repentance. This is an error; could the deliverance come without repentance, God would not have delayed it all this period. We can only say that the people of the Captivity at the end of this last dynasty are divided into two classes : a good class, who will seek knowledge and strive thereafter, and will multiply fasting and lamentation, and put on sackcloth, and grovel in ashes, humiliating themselves, and asking God to deliver His people; and a class sunk in transgression, submerged in the commission of capital offences, at the same time abhorring the pious sect, and accusing them and looking upon them as hypocrites, excommunicating them and driving them away, because they will not assent to their doctrine, nor adopt their faith. As for the first sect, they are those whose conduct is described in Is. lviii. 2, 'yet they seek me daily and delight to know my ways,' where the author complains of wrong being committed in dealings and judgments between

[ II. 3. ]

them and their poor, which they do not redress, and that they do not care sufficiently for the weak; see the chapter throughout. But to the great section, the mass of the nation, he says, 'Behold the LORD'S hand is not shortened that it cannot save: but your iniquities have separated between you and your God; for your hands are defiled with blood,' down to 'yea, truth is lacking' (ver. 15). It is to this verse that the words 'He saw that there was no man' refer. The words ' therefore his arm brought salvation unto him' are a prophecy of tribulations which shall befall these evil-doers till certain of them repent, and the rest perish; that the former words refer to the whole nation is in the highest degree improbable. To the first sect he says, 'Hear the word of the LORD, ye that tremble at His word;' where he tells them that their brethren hate them and revile them, saying at the same time, 'God is pleased with us, and for our sake the redemption will come;' in which they are deceived. This, then, is a partial account of what has been told us about their return to God, after which the redemption will come. A partial account, too, has been given on ver. 4. Let us now explain what will be the course of Israel's conversion to God, what will be done by their chiefs and what by the mass of them.

The chiefs will turn to the Law at the time when they have come into the most miserable state of poverty and straitened circumstances, and their enemies among the nation and the great sect are most numerous.

They and their followers are the *people whose way is perfect*. The great sect will wane, those who follow the sayings of their predecessors; one after another will confess, till the two thousand three hundred begin. At the time of the demolition of the thrones of the dynasties, when the people are merged in the tribulations, the doctrines of the chiefs of the Jews shall be exploded, as well as their authority; and the enemy, the temporal lord, shall seek them out. At that time it shall become clear to the multitude, who accept their authority, that the truth is with the sect, and that by it the redemption shall come. They will return to the Law and abandon the tradition of those who cling to the books of their ancestors; and then God shall no longer delay the redemption. This we have fully and satisfactorily explained in the Commentary on Canticles; it would be too long to repeat it here. This is what we are told about our action: what is told us of God's action may also be divided into two parts. One refers to our condition prior to the redemption at our repentance; this is recounted in Deut. xxxii, where it is said that 'the LORD shall judge His people,' and that God shall take vengeance for His people upon their enemies, and restore them to forgiveness when they are at the height of their trouble, and none of them has any power: 'when He seeth that their power is gone,' which refers (1) to the weakness of poverty; (2) to the fact that there are no royal ministers among them, as there were when they had judges, governors, etc., who attended to their affairs, so that they became poor after having been rich in respect of rulers, and rich in merchants, and resigned their possessions: v. Zech. viii. 10. This is the meaning of their power is gone; to which is added, 'and there is none shut up or left at large:' i.e. none

of them has power to bind or loose any more. The second refers to the condition of the Gentiles: *ibid.* 35, 'Vengeance is mine, and recompense;' indicating that so long as the affairs of the Gentiles are well regulated, we shall remain in our distress, and in the continuation of our Captivity; but when they begin to be reversed, their distress shall come, and they shall perish quickly, 'for the day of their calamity is at hand.'

There are three signs of salvation: when they appear, the wise shall feel confident of redemption. Hence he says **they are sealed and closed till the time of the end**: when the end approaches it shall be revealed. God in His mercy has seen fit to hide it from them; because, if they had known how long the Captivity was to last, multitudes of the people would have perished [apostatised]. He left them therefore in hope, expecting the deliverance: one after another will be converted, and God's anger will cease. And when the time comes, these signs will appear, and they shall know that the time is come at last; they will cling to their faith and not abandon it, save a few, as we said above.

10. Many shall purify themselves: the people are divided into three classes, excluding a fourth, as I shall now explain. He said above (xi. 35) to refine them and to purify; that is here repeated, to shew that it is to be at the time of the end. Purify literally means winnow or sift, e.g. grain from chaff, stones, earth; cf. Jer. iv. II; or as the money-changer separates the good Dirham from the bad, or clears the good from the bad mixed up with them. The meaning is : there are among the people some who are good and repentant, who are the wheat; and also wicked ones who eat unlawful food, and change sabbaths and festivals, commit abominations, and do not repent. God therefore will distinguish between them by destroying the bad, some of whom will perish by the sword, others by pestilence; v. supra, and compare Ezek. xx. 38, Amos ix. 10. As yet we have two classes, the perfectly righteous, and the completely wicked. Now he says and shall whiten themselves, with reference to a class who are intermediate in religion, who keep the commandments, but not perfectly, being like a garment which has got marks of foulness, which requires that those stains be got rid of. So it must be washed ; cp. Is. lxiv. 5. When the tribulations come near, they will discard the sins that are about them; cp. Jer. ii. 22. These are a stage below those of whom it is said they shall purify themselves, the latter being perfectly righteous, whereas these are intermediate. These are descriptions of the people who will come out of the great sect.

And be refined: a description of the great sect themselves, who are compared to silver or gold mixed with *dross*, i.e. the doctrines which they have inherited from their fathers, so that they assent to what their chiefs tell them, and confess it. They therefore shall undergo tribulations; God will *refine* them, so that they shall discard these doctrines and return to the Law of Jehovah. This describes their state shortly before the appearance of Elijah, as we have explained elsewhere (i.e. in the Psalms).

But the wicked shall do wickedly: i. e. those that do wickedly against

the covenant (xi. 32). They are the portion to whom I alluded on the words 'they shall purify themselves.' He means they shall transgress more and more; **and not understand**, i.e. pay no regard to that which is written in the Book of God, in which case they might have turned to God, or might never have abandoned His religion; they are the people who *allegorise the text*, as we said before.

But they that be wise shall understand : they shall turn to the Book of God and understand its contents, and know that what God said in His Book has come to pass. Understanding that, they will make Israel understand it, who will then cling to the Law and throw off the sins that are upon them; *they shall be strong and do exploits* (xi. 32).

II. The angel now explains to him what he did not understand in ver. 7 (v. supra); shewing him that **a time and times** refers to twelve hundred and ninety days; that **a time** is restricted to a year, and **times** to two years and no more; and that **a half** is something less than a year; further that this sum of four years all but a fraction commences from the time that the continual shall be removed. The continual has now been mentioned three times, of which the first is—

viii. 11. 'It took away from him the continual, and the place of his sanctuary was cast down.'

There he did not state who does this; later on he says that it is to be done by certain rulers, arms from him that shall stand up (xi. 31), where he adds that 'they shall profane the sanctuary and make the abomination desolate.' Which last he repeats here, to shew Daniel, and us too, that the *times* commence from the time of the removal of the *continual*; and that at the end of the twelve hundred and ninety days the tribulations shall be ended. This he explained to Daniel, and taught him what he did not know. Now we must give the reason why he says a time, times, and a half, with the word time once in the singular and once in the plural, instead of saying *three times*. We will answer this question as best we can. These times being years, as we have said, begin with the time of the removal of the continual; Isaiah's three years, as we said, are identical with the time and times; at the end of one year of these three, Isaiah tells us, 'the glory of Kedar will cease, and his warriors be few;' that year is therefore the *time*, which is distinguished here as the first year of the three, wherein 'the whole glory of Kedar shall perish;' the other two years (or times) will be of one tenor, viz. in them 'the glory of Moab' will be finally 'brought to contempt.' Isaiah does not speak of the half-year, because it is in the time after the fall of Ishmael: probably 'half' is an approximation merely, being really more than half, and lasting from the time of the conquest of Babylon by the king of the north till Israel enter Palestine from the 'wilderness of the peoples,' after which the king of the north shall perish. Next, it is clear that as the years of a hireling refers to lunar years; this will make the three years thirty-six months, or a thousand and sixty-five days, which will leave out of the twelve hundred and ninety days two hundred and twenty-five, which make half a time, as we have said, the word in the Hebrew language being sometimes used for an exact half, sometimes for slightly more or less, as

we shewed from Isaiah. Here it is rather more; and during this half-time there will be an excitement in the world caused by the king of the north, starting from the time when Ishmael is destroyed and left without a chief. He will go out from Babylon till he perishes in the land of Israel, as we have explained at xi. 44.

12. These days are not the same as those mentioned above, nor are we told when they are to commence, nor when they end. They do not come within the days of the kingdoms. The person who waits must already have got into the *time, times*, etc.; he will then count them, knowing that they are a short period, which will [soon] end, when he will be freed from the *tribulations*, and then he shall come to these thirteen hundred and thirty-five days. These persons are the good, *whose way is perfect*, and their followers. This has been noticed by Moses in Psalm xc. At the end of that psalm he says 'with long life will I satisfy him;' some people will doubtless die during the *time and times*; hence he says blessed is he that waiteth and reaches, since not every one that waits will reach. Most probably they begin from the destruction of the king of the north, when Israel will begin to prosper and their power to increase. In them will be the second gathering of Israel, prophesied by Jeremiah (xxxv. 9). In those days the Messiah will appear and Israel shall be secure.

At the end of those days Gog shall come, and God shall deal vengeance upon him; that will be on the last day of the thirteen hundred and thirty-five. After Gog shall be the reign of the Messiah over the people of the whole world. The thirteen hundred and thirty-five are separated from the latter, because in them there will be some troubles, though they will be after the consummation of the monarchies, and most of what we expect will come to pass in them.

13. He said above (ver. 9) go Daniel, without saying whither. Here he explains this: go, i.e. pass away, thou and Israel in thy sorrow to thy grave, as the rest have passed away till the time of the end.

And thou shalt rest: sc. in thy grave; cp. Is. lvii. 2. We do not know where that grave was; most probably in Babylon, as he did not go up to the Second Temple, as seems clear; since, in the third year of king Cyrus, he was in Babylon; whereas the people had gone up in Cyrus' first year.

Thou shalt stand: i.e. rise from the grave.

In thy lot: either (1) the place of the reward which he had earned; or (2) the land of Israel, wherein he had a *lot*; so that he is to live a long time at the time of the redemption, and rejoice in the sanctuary of the Almighty, and the reunion of the nation. After this God shall take him alive to the place of reward among the angels.—I prefer the second view.

Then he tells him *when* he shall rise to be rewarded; at the end of the days: i.e. most probably at the end of the thirteen hundred and thirty-five days God shall raise him up and bring him to his *lot*; and at that time, too, shall be that resurrection of their dead which God has promised: 'Behold, I will open your graves, and cause you to come up out of your graves, O my people' (Ezek. xxxvii. 12); and then, too, He will shew them what He has promised (cp. Ps. cvi. 4). Let us ask God Almighty to bring this near in our days and yours; not to deny us or you abundant knowledge of His Book, revelation of His secrets, and attachment to His faith; to sanctify His sanctuary, and shew us its restoration; for the sake of His great name, and His abundant mercies. Amen.

We have explained this chapter in accordance with what we have heard from the teachers of the Captivity, or read in their books, so far as those theories seemed probable. God will forgive and pardon any slips or errors, in His goodness and gentleness. We shall now follow this with a statement of the views of others about these times and the end, that any one who cares to know them may do so. The scholars who preceded Joseph ibn Bakhtawī explained the 2300, 1290, and 1335 as years; the Rabbanites, too, spoke of the end, and fancied that from the third year of Cyrus to the end would be 1335 years; the term is passed some years since, so that their opinion has been disproved, and that of their followers; similarly El-Fayyūmī explained it years, and has been proved false; he had however some marvellous inventions with reference to the time and times. He was answered by Salmon ben Ierucham ; whom we need not in our turn answer, since his term is past and the end not arrived. Certain of the Karaites, too, made the 2300 years date from the exodus from Egypt; that term too is past years ago, and their prophecy not come true. Salmon ben Jerucham, in his Commentary on Ps. lxxiv, 9, denied that it was possible to ascertain the end; but on Ps. cii. 14 he offered a date which is passed and falsified. He agreed with many others in interpreting the 2300 and 1290 as days, but differed about the interpretation of the time of the removal of the continual, which, he thought, meant the destruction of the Second Temple. Benjamin Nahawendī agreed with him in the latter point, but differed from him about the days being days and not years. Benjamin took a separate view in believing that they were years. Salmon ben Jerucham referred the 1290 to the three and a half spoken of in chap. x. 27 ('for the half of the week he shall cause the sacrifice and the oblation to cease').

Each of the commentators has taken a different line, and all have gone wrong in making the days years. Benjamin Nahawendī, indeed, made the 2300 date from the destruction of Shiloh, and *from the time of the removal of the continual* from the destruction of the Second Temple; this leaves still some 400 years; but this is a delusion.

All these theories are confuted by two facts :

(1) Their inventors profess to know the *end*, whereas the Scripture says that the matter is *closed and sealed*; any one therefore who professes to know it before *the time of the end* is professing what cannot be true.

(2) They make the days years. Now we know that where he speaks of *weeks of years* he expressly distinguishes them from *weeks of days*; consequently none of the three sums mentioned (2300, 1290, 1335) can be years. All must be days. The one commentator who made them days supposed the three periods to follow one upon the

other; i.e. he made the 2300 the first *time*, the 1290 the second, the 1335 the third. He fancied there was no statement of the number of days of the *half-time*; he suggested that it might be half the first *time*. Assuredly this is more probable than the views of the others.

We have now given the views that seem to us clear or probable. Let us now ask God to pardon any slips or errors; for what we have given is not any positive opinion, but merely a probability. The Almighty himself has said that *the words are shut up* and sealed till the time of the end. At that time it shall be revealed at the hand of the wise; the wise shall understand. God Almighty, in His mercy and lovingkindness, bring near their realisation. Amen.

•

## GLOSSARY.

الساعة MS. 2474, p. 46ª. الساعة MS. 2474, p. 46ª.

اللهم guod si MS. 2468, p. 106ª اللهم يقول القائل guod si MS. 2468, p. 106ª اللهم MS. 2467, p. 84ª يارض لا ياكلون MS. 2467, p. 84 اللهم MS. 2467, p. 84ª ومعنى اللهم يلحق عارض لا ياكلون MS. 2468, p. 5ª اللهم بئر

أَنْ MS. 2473, p. 85<sup>b</sup> التحجن ان تعجن (the classical language would here have used no particle). Ibid. 64<sup>a</sup> من اى موضع ان ندخل. Comm. on Is. ix. 4 كل شى May be kept (omitted by BARGES). MS. 2468, p. 188<sup>a</sup>.

Lat. antes (?). For והאיל I Kings vi. 31.

(ii) and (v) تاول *to equivocate* MS. 2500 (Comm. on Kings, p. 191<sup>b</sup>) تاول (ii) and (v) الرجل الذى تطلبون وتاول فى هذا القول. Used often in this book and elsewhere of 'explaining away' texts of scripture, miracles, etc.; see pp. 1.15, 1r. 15, 1r. 2, 1r. 6. Compare تاويلات p. fr. 11, 13.

سلام المس المس العندي (where a second section and the second section and the second section and the second second

فذكر fem. of اول FLEISCHER, *Kl. Schr.* i. 336; Comm. on Prov. (Paris), p. 4<sup>a</sup> أولغ اللفظتين الاولتين. Here, p. 181, n. 1.

(Syr. L?) Dan. iii. 15 ایسکم etc. Used apparently only in translations.

אטן אוטן אוא MS. 2468, p. 199<sup>b</sup> המגבעות . . . هى كلانس بادان ككلانس القضاة.

بعضها بيوت الصيف وهي الباد<sup>هن</sup>جات Comm. on Amos ii. 12 بادهنج.

الرجلين البتريّين دون د دان البتريّين دون د دان الرجلين البتريّين دون د دان الرجلين البتريّين دون د دان الرجلين المترقي contumacia (Vullers s. v.).

n

(iii) مباختة trying his fortune MS. 2500, p. 159<sup>a</sup>.

[II. 3.]

is the immediate actor, as opposed to المباطش is the immediate actor, as opposed to التولدات are actions accomplishing themselves when once started, e.g. if a man shoots an arrow and dies before it hits the mark. MS. 2467, p. 186<sup>a</sup>.

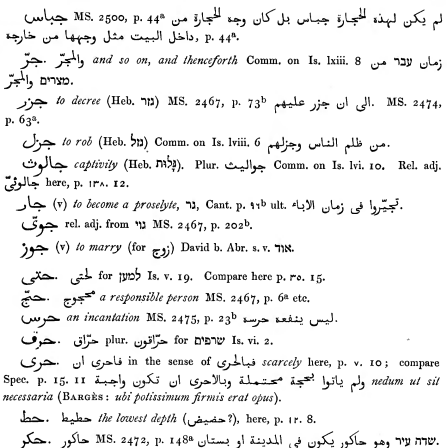
تَعْمَى for المراز Is. xlix. 7, here, p. ۱۳. 17 dual ثقتان Comm. on Is. viii. 1, plur. ثقات.

ن ان ان il y a,' *there is* here, p. ۳۹. 19. *dualists* here, p. vr. 12.

(for بجيب, impf. بجيب, infin. اجابة. With additional بe.g. Is. xli. 2 ب به و.g. Is. xli. 2 رب العالمين يجيب به

## GLOSSARY.

91



دبست المرابع وي المرابع وي المرابع وي المرابع (viii) Comm. on Is. Ixv. 8 العنب Comm. on Is. Ixv. 8 حكم العنب د دبست المرابع ال

in Translation of Numbers (MS. 2473). لما كان كثير في الامم iv declare impossible Comm. on Is. ii. p. 211b. تحيلوا حدث العالم.

is. vi. 4, and passim. خدود Is. vi. 4, and passim. فزف (vi) erupit aqua Comm. on Is. xxx. 25.

## GLOSSARY.

فعل لا تفعل اعدم البهانم وربرمها 50 مستر مستر من البرار. انها في ريزات (MS. 2468, p. 114ª (of the 'rings' of the ark (?) MS. 2468, p. 114ª مربرات مضروبة في جنب الهراز.

#### GLOSSARY.

93

#### GLOSSARY.

عبرانة Num. xiii. 23 العبرانة التي كانت فيها العنقود Num. xiii. 23 عبرانة التي كانت فيها العنقود Num. xiii. 23 عبرانة ديرة ديرة ديرة التاريخ ديرة التاريخ ديرة التاريخ

the process whereby any food is changed from its natural state, and the result of that process; see Appendix; MS. 2472, p. 104<sup>b</sup> لم ينفع اخراج الألات Here, p. 17. 14 etc.

an excuse MS. 2475, p. 5<sup>a</sup>. تعلق (v) علق

a large number here passim; in Spec. p. 15. 8 the correction عظم is unnecessary.

عمل على vith على *to intend* here, p. oo. 8; *to suppose* MS. 2468, p. 185<sup>a</sup> عمل اعمل عمل عمل على اعمل العوان.

من عهدای for میں عہدای, passim in Isaiah. Sometimes written عہد, whence EICHHORN wrongly supposed it to be a transliteration of the Heb. אוד.

the Pharisees here, p. 19. 13, = the Rabbanites, الفارسية ha-'osher interprets; the Karaites are similarly called 'Sadducees.'

extent. See here, pp. rr. 5, rv. 17.

فريرة for ما يفرز for ما يفرز yet derived by Jephet himself from ? فريرة Ex. xxv. I etc.

نهم فسائق ياخذوها من الموسر والمعسر 6 perquisite Comm. on Is. xxxii فسيقة الرئيس ; ibid.

bi to grin Comm. on Ps. xxii. 8 (HOFFMANN).

فلذات ; حتى ان كل واحد فلذ في امكانة (Pers.) *cacare* Comm. on Ex. x. 21 فلذة (Pers.) ملنة (Pers.) علن for מחראות in 2 Kings x. 27 فلاذة (Is. xxviii. 8; cp. FLEISCHER, *Kl. Schr.* i. 169.

من شان الذي يضرب الصفائي الكبار Is. xli. 6, in Comm. : فنطاس فنطاس الذي يضربها بالفنطاس .

fut. يفيف (Weiterbildung of ?) to take refuge here, p. ۴٥. 14.

קשרים (ii) for Heb. התקשר 2 Kings ix. 14 etc. Hence it appears that the קשרים mentioned passim here are the Carmathians.

قصدة من .قصد، من .قصد، من .قصد، من . قصد، من . (p. 34<sup>b</sup>).

Prov. iv. 15 الظع المادة من pass away from. Perhaps however we should read read : Spec. p. 18. 18 من اصلة Ll? *he allows no compromise*. (BARGÈs: 'h. e. interpretatione non egent verba.')

(for قغان) passim, Prov. xvi. 8 etc.

שעיר העוים (caper ?) שעיר העוים Lev. ix. 3; here, pp. או. 18, אד. 7, etc.

لا يفزع عن عدو 10 surprise here, p. ۱۲۲. 16. Comm. on Prov. iii. 24 يفزع عن عدو 10 surprise here, p. ۱۲۲. 16. يشير بع الى الكبسات bid. (يكبسه read) يكسبه

(ii) to be vexed here, p. 1r. 4 etc.; Ps. 1xxii. 4; cf. hat to:

(vii) to gather together MS. 2468, p. 89<sup>b</sup> النكنست من جميع النواحى (v) see here, p. ۱۲. 7.

كيمية common form in MSS. (e. g. 2468, p. 197<sup>b</sup> bis) for كيمية; perhaps by false analogy from كيفية.

لأشيرية (for لا شى) Ps. cxix. 119; 'ex comment. videtur hac voce innui *scorias*,' BARGÈS.

prep. for Heb. אצל Prov. vii. 8, here, p. 1.9. 2. with suffixes لست for Lev. xxiii. 7, ليسة Lev. xi. 39, here, p. rf. 15.

Cant. p. vrb ad fin. مثانَّب Cant. p. vrb ad fin.

.Num. xxiv. 8 دميّ شهنش مشهنش

مشی. Here, p. 10۲. 10 مشی علی اصله he took a separate view; see also p. 1۳۴. 20.

for מעניה Ps. exxix. 3 (probably corrupt).

see here, p. of. g.

Ps. lxxix. 2. دورات for ديبلغ

نت queri Bargès Ps. lv. 2, 17; Is. liii. 8.

(ii) complanare for قولا Is. xl. 3; Ps. lxxx. 9.

هاتوا معظماتكم حتى تناظر عن نفسها iii) with عن to answer for Is. xli. 21 كظر here, p. 1.. 2.

deficient (adj.), here, p. 99. 11.

نهدة . isuspiritus BARGès on Ps. xxxviii. 9.

#### GLOSSARY.

*to give light* for האיד Ex. xxv. 37; Comm. on Ex. xl. 38 (MS. 2468, p. 206<sup>a</sup>) ال אש تنيق بالليل.

ه for أ before hemza; Ex. xvii. 7 هايس, MS. 2500, p. 191<sup>a</sup>; here, p. ۲۴. 3. Baidāwī on Sūra iii. 59.

to strike Comm. on Prov. xviii. 6 المباهج ; الهبج والضرب for mov. xviii. 6 هيج Prov. xviii. 6, 8.

### ERRATA.

. في تعذيب روحك read : فيتعدى بروحك Page 1, line 5 . P. ro, 11 : بثبت read ... P. 14, 10 : ينتظر read ينتظر. P. r., 2 !: read : . P. 14, 19, 20 (على) غير read : غير (على). P. v., 14 : يعنى: read ... . وشركائة read : وشرقاءة P. ۸۴, 2 P.  $\wedge \vee$ , 2 yread twice as in MS. P. AA, 9 : read ... P. 9., 5 : read : قيل P. 9., 5 المرف read : عرّف bid. 20 عرف 20. . يسرائيل read : بسرائيل P. 97, I . فرحماته read : ورحماته Ibid. 20 P. 9A n. elles : read slalles. . الاربعة read : الاربعت P. 111, I . مخلوقا read : محلوقا P. 117, 23 P. 144, 15 وخمسة ماية يوم to be corrected as in translation. P. 144, I. The second كثيرين is a copyist's error of الاشرار. For the 'Index,' to which reference is made in the notes, substitute 'Glossary.'

### APPENDIX.

Page r, line 13. The missing words are supplied in the translation. Twenty-two years are given to Evil-Merodach by Jephet in the passage cited from his Comm. on Jeremiah on p. or, n. 4; compare too the calculations on p. (r, l. 16).

P. 9, 1. I. The passage referred to is in Cod. Brit. Mus. Or. 2468, fol. 169<sup>a</sup> and following:

ولذلك يضيف هذا الذبائم الى المعبودات كما قال اادما للملمنما وقال انهداه ادما هما فكل من يقرب للاحتم الم هو لااحة لاحتم الم وكل من أكل من أكل الذبائي فهو اكل ادما عمراه ليكنه دون الدم لأبلاماه وهي منزلة ثانية غير انه قد ساوا النص بين مادلا ذبائم الدام وأكل خبزهم وشارب خمرهم ونعلم ذلك من قصة دانيال اذ جعل פתבג המלך وיין משתיו منزلة واحدة كما قال أنسم تدنيل لأ لحد بهت 5 לא יתנאל בפתבג המלך וביין משתיו فجعل الלחם والיין ישד וلגאול ويجب ان تعلم انه لم يحرم الـ11 من جهة انه د٦٦ للمعبود اذ من عادات الكتاب ان يضيف الذبائر ولخمر المرسوم بلادته ارته اليها كما بينا اينفا وهاهنا اضافه الى الملك كما قآل هقمدد مطلح اهتا هصرنا فصارت ذبيحة الدانا وخبزهم وطبيخهم وشرابهم منزلة واحدة في باب التحريم فجميع الرجراجيات والمستخرجات تحريم واحد في باب ١٥ التحريم والنائله لقوله في فصل العاديات ادر نتعجه معام سامة حدر دران انتاعه والاار هو واحد منها وكذلك قال في الاهدير دادير בددها مل ملاما المل مدانات المل منا المل دل همدل مدر د. د היקרש فقد ساوا الله تتم بين المعالجات كلها في قبولها التحريم والنائلة ليس بينها فرق فقد غلط الذين زعموا أن خمر الدااه محاار وغيره دارر فأطلق معالجات الداا وهي حرام لا شك اذ لا يجوز من دانيال ان يخاطر بروحة ويجرّد نفسة للموت 15 في شي غير واجب الا ترى قول الاطلاد المندم مم دمعه لأطرح ثم من قوله انمردا לנו מן הזרעים ונאכלה ומים ונשתה علمنا انه طلب דבר שלא נשתנה מבריתו לאייי والماء فاما ما تغيّر عن خليقته ودخل في حد العلاج فحرام اكله من الدا ولوكان انما يحرم خبز الدااه من جهة تلويث زهومة الذبيحة لقد كان لا يحرم لخمر ثم قد كان يمكنه ان يامر للخباز الا يلوَّث طعامة بزهومة فهذا طرف ذكرناة في هذا الموضع \* 20

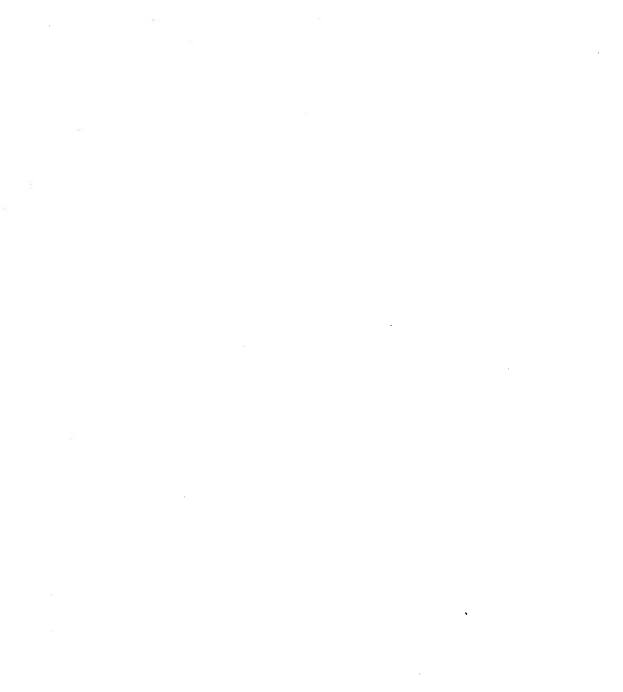
شرے سغر دانیال

للبعلم الغاضل

מר' ורב' הש' המשכיל הגדול המעוז המגדל יפת הלוי בן כג"ק מר' ורב' עלי הלוי נ"ע

المعروب بابي عليّ حسن البصريّ تغمّد» الله بالرحمة والرضوان

. طبع في المطبعة المدرسيّة في مدينة اوكسفرد سنة ١٨٨٧ المسيحية



• شرح سغر دانيال •

اعلم ان كان سبب نسب هذا السفر الى سيّد دانيال علية السلام دون غيرة فهرست 2<ما>>كان فية "ذكر اخبارة ونبوّتة" وهو يشتمل على احد عشر فصلا \*

الغصل الاول ماكان من خبرة وخبر رفقائة وهم حننيا ميشائيل وعزرياة من امتناعهم عن أاكل طعام° الملك وما وصلوا الية من فضيلة المنزلة في ما 7يديمهم 5 الملك له° من تعليمهم لغة "الكسدانيّين وخطّهم وحكمتهم على ما تضمّنة الفصل \*

الغصل الثاني ما كان من المنام الذي رآة الملك ونسية وطالب للحكما<sup>ء</sup> بالمنام وتفسيرة وما كشفة سمحانة وتعالى الى السيّد دانيال من المنام حتى وصل الى المنزلة العالية «

الغصل الثالث خبر الصنم الذي اقامة ( بختناصر ) وطالب الناس بالسجود له وما كان من خبر حننيا ميشائيل وعزريا وما اوصلهم الملك الية من المنزلة الجليلة بعد ذلك \*

الغصل الرابع ذكر المنام الذي رآة الملك ولم ينساة وطالب لحكماء بتفسيرة ولم يقفوا علية حتى فسّرة دانيال علية السلام \*

الغصل الخامس ذكر ما لحق الملك من خروجة عن جملة الناس وكونة مع الوحوش سبع سنين \* وهذة الخمسة فصول جرت في ملك نبوخذناصر \*

<sup>1</sup> Introduction in B P X only. B P commence with Heb. and Arab. of ver. I, then proceed נסב הדא אלי דניאל. In X the Heb. and Arab. of ver. I follow the words (sic) אלבארה ודכרה ונבותה B P. <sup>3</sup> מן חית (sic) אלכבארה ודכרה ונבותה B P. <sup>5</sup> Prob. في D X אלכתאב ינָמע B P (ex corr.). <sup>7</sup> אלמלך לה X ירומה אלמלך לה X ירומה אלמלך לה k Orthory obliterated) P. <sup>8</sup> codd.

Line 14. ينسه. 18. Ср. WRIGHT, Ar. Gr. ii. 265.

[II. 3.]

A 2

الفصل السادس ماكان من خبر ابن ابنه بلشاصر في اخراجة اواني بيت فهرست السفر الله عز وجل وشرب لخمر فيها وما اظهره الله تعالى من لخطّ على لخائط بالمجلس --++---حتى التمس الوقوف على ذلك وسائر ما جرى الى ان قتل الملك \* الغصل السابع ما جرى لدانيال في ملك الفارس من المنزلة لجليلة وما احتيل 5 علية حتى طرح في جبّ السباع \* الغصل الثامين ذكر المنام الذي رآة دانيال علية السلام في معنى الاربع ممالك وتفسير ذلك م الفصل التاسع ذكر المالا الذي رآة في معنى الثلث ممالك على الشرم الذي تضمّنه الفصل ونظر ذلك (في السنة الثالثة) من ملك بلشاصر \* الفصل العاشر يذكر فيه صلواته وما كشفه الله اليه من خبر בית عد • 10 الغصل الحادي عشر يذكر فيه ما اوراة الله تعالى <sup>2</sup>الملك وشرح له سائر ما تعلَّقت به نفسه من خبر الرم ما جاز عند \* \* \* كشفه له على ما تضمَّنه الفصل \* واذا جمعنا السنين التي تضمَّنها هذا السفر يكون جملتها سبعا وستين سنة \* \* تقضى منها سبع سنين ملك يهوياقيم على ما نشرحة في كلامنا ههنا تبقى من 15 ذلك ثلث وستون سنة <sup>4</sup>وسنة [سنين] لا المات مثلث سنين لدارات معدما يكون جملة ذلك سبعا وستين سنة \*

\* الغصل الاول \*

شرح السفر فى سنة ثلث لملك يهوياقيم مملك يهون جاء نبوخنناصر مملك فصل اببل الى يروشالايم وحاصرها ، فاسوق ا اعلم ان ملك يهوياتيم منقسم على ثلثة اقسام اربع سنين كان تحت 21 طاعة ملك مصر والثانى "ثلث سنين (كان) تحت طاعة ملك بابل"كما قال

<sup>1</sup> אבן Donly; cett. om. <sup>2</sup> ללמלך codd. <sup>3</sup> Prob. add. الله تبارك). 4 הול אלפסוק מן הרא יכתב codd. <sup>5</sup> X has אלי יכתב B. <sup>7</sup> Prob. add. الأول. 8 אלי B. 7 Prob. add. חול BP.

Line 2. مشربه. 11. ارآه. 13, 15. تکون .14. دفترده. (cp. FLEISCHER, *Kl. Schr.* i. 265).

ابه، أا بهااجات لاحة تعلق تعدات ا (والثالث كان ملكا براسة ثلث سنين ) وملك فصل ا بابل مشغول في خروجة في عمل "الشرق في هذة الثلث سنين فلمّا تفرّغ قليلا غزاء فاسوق ا في السنة العاشرة من ملكة وحاصرة بجيشة وفتح البلد واخذة واجلى معة قوم مع صراً د. در. « بعض اواني بيت الله كقولة في صدر هذا السفر ف (قال) בשدת שלוש ولم يقل בשנה העשירית למלכות יהויקים لمعنى وهو انه كان اولا تحت يد ملك مصر ثم صار من 5 تحت يد ملك بابل ومضى لة سبع سنين فلمّا عصى على ملك بابل ومار ملك براسة لا يدى طاعة لاحد الملوك قال בשנת שלוש למלכות יהויקים מלך יהודה <sup>6</sup>جعل هذا التاريخ مردود الى وقت كان ملك براسة \* \* «يرى على ما قلنا من انقسام ملك يهوياتيم على ثلثة هو ان ملك مصر اخذ يهواحاز اخو يهوياتيم وودّاة الي مصر وجعل مكانة يهوياقيم كما قال انطار طرح طلات عمر אחיו وعلمنا إنه ד״ה ג. לו. ד اقام تحت طاعة ملك مصر اربع سنين وان ملك بابل (ملك) في السنة ١٢ الرابعة من ملك يهوياقيم كما قال הדבר ١٤٦ فعرّف أن أوّل ملك ٢٢ د٢ ده. ٢ نبوُخذناصر هو السنة الرابعة ليهوياقيم وفي تلك السنة حارب ملك بابل عسكر ملك مصر الذي كان مقيم على شاطي الفراة كما شرح ذلك يرمياهو عليه السلام وعند ذلك حصل الشام تحت يده كما قال الألم הוסיף ادا فحصل يهوياقيم تحت طاعة هرد د.د. ملك بابل في السنة لخامسة من ملكه \* وقال ديم دداد ولا حد السنة الما 16 اللاا لأاة اعلم انه لم يكتفي قبان يغزوة بعسكر فجاء هو بعسكرة ولو خرج الية يهوباتيم لم يحاصر البلُّد لكنَّ لم يدى اليَّ طاعة وغلق ﴿ البابِ ﴾ فجلس في للحصار فظن ان ملك بابل ينجر وينصرف عنه فاقام محاصر "البلد حتى فتحه كما قال

۲ فسلم الله بین» یهویاقیم ملک یهونا وطرفا من اوانی بیت <sup>M</sup> الله وجابهم ارض الشنور بیت معبون» والاوانی ۲انخلهم بیت <sup>II</sup> (خزاننه) معبون» ۰ ۱۹ما ان یکون فتح البلد بالسیف علی رای قوم وإما ان یکون <sup>فت</sup>حوا <sup>و</sup>له وهو<sup>°</sup>

<sup>1</sup> سنين <sup>1</sup> سنين wanting; the codd. giving instead والثالث... سنين B. 8 Prob. وما يدلّ codd. وما يدلّ codd. وما يدلّ codd. 8 Prob. بلاבאد مالي البة Meb. بلاده ولام المالي المالي Meb. هدى الم

۲

فصل الاقرب لانة لم يذكر <sup>1</sup> قتل اصلا وقد ذكر ان يهوياقيم مات خارج يروشالايم فإما ان فاسوق r يكون عذّبة فمات او قُتل او يكون هو قتل نفسة ، وقولة التربم مات طلام يشير ---- <sup>2</sup> بة الى ثلث الاف ونيّف اجلاهم ملك بابل وهم المذكورين فى اخر سفر يرمياهو vra، د. دى بقولة اله ملاه ملاه مناك بابل وهم المذكورين فى اخر سفر يرمياهو r درد. دى بقولة اله ملاه ملاه مناك بابل وهم المذكورين فى اخر سفر يرمياهو درم، د. دى بقولة اله ملاه ملاه مناك بابل وهم المذكورين فى اخر سفر يرمياهو r درم، د. دى بقولة اله ملاه ملاه ملاه ماك بابل وهم المذكورين فى اخر سفر يرمياهو درم، د. دى بقولة اله ملاه ملاه من محادة مناك بابل وهم المذكورين فى اخر سفر يرمياهو r د. د. دى بقولة الم ملاه ملاه منه معاد منه درات الم يفكر عددها ولا اى شى هى دهب او فضّة او نحاس وهى لا محالة دون الاوانى التى اخذها مع يهوباخين لقولة الم د. دار، فى ذلك لاه حران المات در الا اله اله الم يمكن بلساصر من ذلك بل اتر فى الك الزار كبيرا كما سنشرح ذلك فى فصلة \* الك الرا كبيرا كما سنشرح ذلك فى فصلة \*

١١ ومن نرّيّة الملك <sup>7</sup>ومن البطارقة ٩ °ناشئة ليس فيهم شي من العيب وجميلي المنظر ومرشدين في كل حكمة وعارفي المعرفة ومفهمي العلم واللذين فيهم طاقة للوقوف في هيكل الملك ولتعليمهم الخطّ ولغة الكسدانيّين \*

ت "عرّف انه امر اجلّ خدمة الذى كان تحت يدة المنجليين من يسرائيل ان يختار "عرّف انه امر اجلّ خدمة الذى كان تحت يدة المنجليين من يسرائيل ان يختار M<sup>2</sup> def. من جملتهم غلمان هذة صفتهم ولم يذكر عددهم فلزمة ان يتامّل | <sup>10</sup>حال من يوجد بهذه الصفة وياخذه اليه <sup>11</sup>اينما كان قليل ام كثير \* وقال מכ<sup>دد «</sup>سلاملاً ممّن ليس هو من ذرّيّة الملك ولا من اولاد الروساء وهم من عوامّ الناس وليس يفكر بانه من العوامّ M<sup>2</sup> بعد انه إ بهذه الصفة المذكورة ليدلّ ان ليس يعيب اهل الفضل نقص حسبهم \*

Heb.2 Om. M². $^{\circ}$  Om. Heb. $^{\circ}$  קבל Heb. $^{\circ}$  Prob.Heb. $^{\circ}$  Om. M². $^{\circ}$  Om. Heb. $^{\circ}$  Heb. $^{\circ}$  TheHeb. $^{\circ}$  M². $^{\circ}$  Om. M². $^{\circ}$  M². $^{\circ}$  Therendering in Heb. is different: $^{\circ}$  Indenoval $^{\circ}$  Corrupt in Heb. $^{\circ}$  Corrupt in Heb.(D שנה שנה שנה שנה שנה היהם היהם הולעלימהם (לתעלימהם לתעלימהם לתעלימהם

Line I. المنجلون .3 المذكورون .3 في خارج ,قتالا . قليلا ام كثيرا .7

وامر <sup>1</sup>بأن يأخذ احسنهم لانه يقبى ان <sup>2</sup>يقف في مجلسة قبيم <sup>8</sup>السحنة بل من فصل ا كان حسن التخاطيط <sup>2</sup>وله ملم وروعة<sup>6</sup> و وقوله الالاد الا حدط الالله وانما اراد <sup>4</sup> به عُقلاء في سائر الفروب التي للعقل فيها مدخل وما يتعلق بذلك من الاداب ه وقوله الالا القرب فيه انها من جنس علوم سليمن عليه السلام في ضروب 5 الفلسفة فلم تخلوا امّة بني يسرائيل من اصولها وكانوا يعلمون اولادهم ذلك مع لكونهم في [زمان] للهل والفساد لم يخل من بينهم اهل العلم <sup>7</sup>ولكمة • وقوله الالا يعنى <sup>8</sup>انهم يهتدون لتعليم غيرهم علمهم اذ ليس كل عالم يحسن كان هذا في ذلك مع الفلسفة فلم <sup>7</sup>فلوا امّة بني يسرائيل من اصولها وكانوا يعلمون اولادهم ذلك مع وقوله العلم <sup>5</sup> والامة بني يسرائيل من العلم العلم <sup>5</sup>ولكمة • وقوله الفلام في أنهم يهتدون لتعليم غيرهم علمهم اذ ليس كل عالم يحسن وقوله المحدود عنى <sup>6</sup>انهم يهتدون العليم عليهم اهل العلم <sup>5</sup>ولكمة • وقوله المحدود قاذا يعلم • <sup>6</sup>فاختار <sup>61</sup> كل من <sup>11</sup>اجتمعت فيه معيان إن يكونوا] بهذه الوصاف • موقوله المحدود المعلي عليهم ميان إلى يكونوا] بهذه الوصاف المحمودة فاذا وقوله المحد دم دم المحد عليه معيان إن يكونوا] بهذه الوصاف • ما عنتي عني كان هذا في ذلك الزمان <sup>21</sup> فاحرى إن يكون فيهم صبيان إن يكونوا] بهذه الوصاف • ما عنتي من التنتخع والبصاق وما شاكل ذلك • <sup>8</sup> وأمر بان يعلموا لخط واللغة حتى يكتبون عن التنتخع والبصاق وما شاكل ذلك • <sup>10</sup> ما مر بان يعلموا لخط واللغة حتى يكتبون عن التنتخع والبصاق وما شاكل ذلك • <sup>10</sup> ما مرة بذلك • وكان غرض الملك ويصرون الا ما عن النتنج منهم ما كانوا يعرفون خطّهم ولا لغتم • ولولا ان الفناز هذا كان فيه كثرة هذه الامور ويقف عليها<sup>11</sup>لم يامرة بذلك • وكان غرض الملك في اخذ هولا<sup>2</sup> الغلمان الموصوفين بهذه الاوصاف شيين إ<sup>31</sup> احدمهما رغبته الى اهل العلم كما رسم الملوك <sup>10</sup> الفضلا<sup>4</sup> ان يربون منهم العلماء والثاني يفتخر عند الامم بان عنده الرم • 16

 $M^{2}$  المحمد في المحمد (M<sup>2</sup>, M<sup>2</sup>, M<sup>2</sup> المحمد المحمد المحمد (M<sup>2</sup>, M<sup>2</sup>, M<sup>2</sup> المحمد (M<sup>2</sup>, M<sup>2</sup> ) (M<sup>2</sup> ) (

. . . لم يامر يعرفوها . . . (?) انغا من امران احدهما رغبة—الامم

<sup>15</sup> The Heb. have instead אחדהמא בכלאף כל B P קום) פי אן פי היכלה אשרף אמה מן אלרניא ואלתאני ליתבאהא בדלך ענד קומה (B P קום) פי אן פי היכלה אלאמה.

Line 6. تخل. 11. Cp. WRIGHT, Ar. Gr. ii. 242. 12. يتكلموا. 13. يتكلموا. 13. يتكلموا. 13. يربوا. 16. يربوا. 16. يربوا

شرح سغر دادیال

فصل ، ٥ وارزقهم الملك رسم يوم بيومة من طعام الملك ومن خمر فاسوق ٥ مشروبة اولتربيبتهم ثلث سنين وعن ٢ انتهائها يقفون قدام الملك ٥ ----لم يكن قتصد الملك فساد دينهم كما فعل في قصّة الصنم الذي اقامة أوانما اراد ان تربوا ابدانهم وتحسن الوانهم باعتدال الغذاء فجعل جرايتهم مثل طعامة ٩ اراد ان تربوا ابدانهم واجود مشروب إ ٥ أوذكر انه ثلث سنين يرتيهم حتّى يدخلون الى ٥ الملك حسان البدن واللون وقد عرفوا لخط واللغة وسائر ما يطلب منهم ٩

· فكان فيهم من بني يهونا دانيال ورفقاؤه •

[وقصد] ذكر هذه الاربعة من اجل انهم امتنعوا من طعام الملك وسائر ما وصلوا اليه وقد كان فيهم عادلا معادده ولم يذكرهم الكتاب ولو كانوا هولام الاربعة عادلا مع معادده لقد كان قال انهن عدم عادلا معادده ويذكر حسبهم وهذا "يدفع قول من قال معري الله الحديث هعلا معمد الالها عمر (انه) يشير به الى هولام ه

وجعل لهم رئيس الخدم اسماء وجعل لداديال بلطشاصر
 ولحننيا شذرج ولميشائيل ميشخ ولعزريا عبين دغو م

عرّف 10انه لقّبهم باسماء كسدانيّة ولعلّها اسماء جليلة لأن بلطشاصر هو اسم ٦.٦ معبود بختناصر كقوله له ٦٢ שמה בלמשلاר כשם אלהי وعلى مثل ذلك القول في ١٥ الثلثة ايضا ه

۸ فجعل داذيبال على قلبة انة لا يتلوّث بطعام الملك وبخمر مشروبة وطلب من رئيس الخدم ان لا يتلوّث \* كانة الزم نفسة انة لا ياكل من طعام الملك ولا يشرب من مشروبة ولو بلغ بة 20 الامر ما بلغ فخاطر بنفسة مثل ما خاطر في الصلوة وكما خاطر حننيا ميشائيل وعزريا في انهم لم يسجدوا للصنم \* ولا يجوز ان يخاطر بما ليس علية في ذلك وزر

ילתרתיבהם 1 B P X. <sup>2</sup> נהאיתהם 1 Heb. <sup>3</sup> אלמלך קצר <sup>3</sup> Heb. 1 ולתרתיבהם 1 add. Heb. אלמלך קצר <sup>6</sup> אלמלך האנמא כאן, מראדה 1 Heb. <sup>7</sup> Heb. 7 Heb. אנמא כאן, מראדה 1 Heb. מא דכרה אלמלצר] אן תתרבא אבדאנהם ותחסן אלואנהם באלאעתדאל פי גדאהם add. B P] אנה 10 אנה 10 גראהם מן טעאמה 8 only; cett. om.

.يدخلوا .5 . .تربو .Line 4.

• شرح سغر داديال •

كما قال بعض من لا له دين وقد ذكرنا الردّ عليه في موضع الفرض • وقال لام فصل ا المدملا ولم يقل المدل لمعنى وهو انه لا يأكل علاج عينه طاهرة وقد تلوّث بالثلمام فاسوق م ولم يفرق بين الطعام الذي فيه ذبائي الدااثا وبين الشراب ولعلّه لم يكون لحم محمد حيوان حرام في الاصل وليس للخمر عينه محرمة وانما حرّم لانه علاج الدااثا ولو سلم من كل تلويث الحرام وذلك انه جعل النبيذ هو الاصل وامتنع من ان يأكل ما 5 يمازجه الحرام في هذا لا مصاحات هو اشفناز ه كانه قال يا سيّدي ما احبّ ان تطعمنى وتسقيني ما لا يصلح واجابه الجواب ايّسة من ان يعطيه هواله في ذلك ه

۲ وجعل الله داديال لغضل ولرحمات قدام رئيس الخدم

قولة لااملا الالمانا جمع فية وقتين \* \* \* وهو الماملا وهو انة قد افضل علية من اشياء كثيرة اختصر ذكرها والثاني في وقتة هذة وهو الممانا ( وهو ) انة 20 لم يبطش بة ولم يوذية ولم يظهر ذلك للملك بل اعتذر الية كقولة

۱۰ فقال رئيس الخدم لدانيال انا خائف من سيّدى الملك
 ۱۰ فقال رئيس الخدم لدانيال انا خائف من سيّدى الملك
 ۱۱نى وصف طعامكم وشرابكم الذى لما يرى وجوهكم متزعّمة من
 ۱۷ الغلمان الذين مثل طربكم فتوجبوا قطع راسى للملك •

عرّفة انة ليس ينكر ذلك الآمن خوفة على نفسة من الملك عند ما يبعث 15 يطلبهم في كل وقت يريد يتامّل حالهم فاذا نظر وجة غيرهم ونظر وجوههم <sup>م</sup>خالفة لوجوة غيرهم فاذا استقصى عن ذلك وعرف ما جرى من تغيّر غذائهم فيعود اللوم تعلية وهم لا يعذلون ف قال دداده لان العلماء لهم طرب وسرور لان العلم ينحف الجسم ويهلكة ف والادام مثل الداراما الد الاند في ع

יחוק' יה. ו.

اا فقال دادیال الی القهرمان الذی وکّل رؤیس الخدم علی 20 دادیال ورفقائه ه

L لم يجيبة تلا הסריסים الى ما طلبة منة وقد كان الزم نفسة ان يستقتل على

<sup>1</sup> Prob. في. B.

Line 2. علاجا. 3. يكن. 11. يونيز 11. الذى 13. الذى for ألذى (cp. Навіснт, Epistolae, p. 53, n. 92\*). 22. يجِبْه.

[II. 3.]

فصل ا ذلك فتلطّف بان قال للرجل الذي تجرى جرايتهم على يدة حتى يفعل ذلك هذا فاسوق ا ا معهم ويجرّبهم كما سنشرح ذلك في ما بعد «

1.

۱۲ جرّب الان عبيدى عشرة ايّام ويعطونا من البزور وناكل وماء دونشرب \*

5 m ويترآؤن بين يديك منظرنا ومنظر كل الغلمان الأكلين طعام الملك وكما ترى اصنع مع عبيدك .

جرّبنا عشرة ايّام وهي مدّة يسيرة ليس كاد ان يتكوّن في مجارى عادات الناس حتى يقرب الامر ولا يبعد ²فعل ذلك ◊

- ۱۱ وسمع لهم (قبل قولهم) هذا القول وجرّبهم عشرة ايّام .
- ٥١ ٥١ وعند انقضاء عشرة ايّام راى منظرهم حسن وسمينى البدن من جميع الغلمان الزكلين من طعام الملك •

عرّف انه قبل منهم ما التمسوة ثم افتقدهم بعد ذلك فنظرهم اعبل واحسن من غيرهم الذين كانوا ياكلون طعام الملك و(يشربون) شرابه \* هذا من فعل البارى تعالى الذى جعل فى الحبوب ما يسدّ مسدّ اللحم وكذلك فعل فى الماء واما 15 اولائك الذين لم يفعلوا ما فعل دانيال واصحابه إما لانهم "تاوّلوا فى انهم معذورين وان لم يمكنهم مخالفة السلطان او لانهم لم يفكروا فى حلال وحرام ارسل الهزال فى ابدانهم ولم يعبلوا \* دلّ ذلك <sup>5</sup>على ان الله تتم عانى باوليائه المستقتلين على فرضه \* وقوله الالام سنين \*

20 ١١ وكان القهرمان حامل <sup>٥</sup>طعامهم وخمر مشروبهم ومعطيهم بزور<sup>٥</sup> انتفع هو <sup>7</sup>بالجرايا واخذها الية ولم يعلم ذلك لاشفناز بل كان يفعل ذلك سرّا ٥

ישבערכ י codd. 2 Perh. אינ אלטעאמהם codd. 4 מערודין codd. ser. השבענעני . אלטעאמהם KX; text B P. 6 אלטעאמהם K. 7 באלגראה PX; text K.

. بزورا .20 .عان .17 .حسنا .10 .وليترآ<sup>ع</sup> .Line 5

اعلم ان قير قد يجمع خبر أوادم وهذه الكلمة تنقسم كلمتين قد قبر ووادم قصل وهو الخبر واللحم وبدله الالااتاه قنكانوا مياخذوا حنطة للخبر وحبوب اخر ويطبخونها فاسوق ا مثل عدس وارز وحمّص وباقلى وبشربون الماء ولا شكّ في انهم ياخذون حبوب غير مسبب

۱۰ وهولا الغلمان اربعتهم اعطاهم الله معرفة ورشد بكل خطّ 5 وحكمة وداديال تفاهم بكل وحي واحلام ٥

كانوا "بالوصف الذى "ذكرة من الحكمة فزادهم الله تتم فى هذه الايّام 10حكمة زائدة بكل خطّ وكل فلسفة اليعرفونها الحكماء 12والكسدانيّين فاما دانيال فقد زاد عليهم بامور 13الاهيّة من تفسير كل ١٦١١ 14لان 15الدتلاما لم يقفوا على 16 المنام ه ولم يتعذّر ذلك على دانيال فكان حننيا 17وشركاوُه فاضلين وكان دانيال افضل ١٥ منهم \* والكل من مقصد 18البارى عز وجل كقوله دام لامط مثل قوله امد متعمد ده طرداما وقال دا ١١ الم الدها \*

۸۱ وعند نهایة الایم الذی قال الملک لادخالهم ادخلهم رئيس
 ۱۸ قدام بختناصر ۰

وا "فتكلّم معهم الملك فلم يجد من جملتهم مثل داديال "حننيا 15 ميشائيل وعزريا ووقفوا قدام الملك ،

لنا المعادية المعادية المحبوبا (ياخذون 2. خبزا وادما (Ist). محبوبا . 8. والكسدانيّون . 13. التي . 13

<sup>4</sup> Om. B P X; ins. K. <sup>3</sup> K X; פכאנה B P. <sup>2</sup> וארם B. <sup>1</sup> Om. B. <sup>7</sup> פָּהָם KPX; פּהָם B. <sup>6</sup> נציפה B שיפה (P). <sup>5</sup> יסבכונהא BPX; text K. אלכסראניין 12 <sup>10</sup> הערפוהא <sup>11</sup> codd. <sup>11</sup> נחכמה B P. <sup>8</sup> אלוצף B. ° דכרהם codd. <sup>13</sup> אלאהיא KX; text BP. <sup>14</sup> אלאהיא BP. <sup>15</sup> כסדים BP. BPX; text K. <sup>18</sup> אללה B P. <sup>19</sup> פכלם <sup>19</sup> <sup>17</sup> ואצחאבה <sup>17</sup> B P. <sup>16</sup> מנאם BP. <sup>20</sup> ורפקאה B P.

• شرح سغر دانيال •

مصل ۲۰۰۱ وكل خطاب حكمة فهم الذي طلب منهم الملك <sup>1</sup>وجدهم <sup>فاسوق ۲۰</sup> عشرة اضعاف على كل الغلاسغة والسحرة الذين في كل ملكة ه

11

عرّف ان عند ما انقضت الثلث سنين الذين امر الملك ان يتربّون فيها ويتعلَّمون لخطَّ واللغة ادخل بهم تلا المادات اليه فاخذ الملك يعتمنهم في باب (باب) 5 من العلوم فلم يجد في الغلّمان 2اليهود مثلهم 3والي اليهُود اشّار بقولة ٥٢٢٥° وذاك بما تقدّم القول أن الله تعالى رزقهم قرائح صافية ، ثم عرّف أنهم كانوا أفضل من حكماء الملك عشرة اضعاف اما ان يكون عدد بالحقيقة \*وذاك بتحيث ان الملك احضركل حكمائة عندة بحضرتهم وامرهم بان يسالوا بعضهم بعض وهو يسمع ما يجرى بينهم في كل باب وباب ولا شكَّ في انه كان حكيم يبصر الكلام ويقف على ما ٢٥ يجري في انهم أيفوقوا على كل حكماتُه عشرة اضعاف في سعة العلم ولعلَّ كان في حكمائه من يعاني علمة طول عمرة الى ان شاخ فلم يبلغ منزلة هوًلاً الاربعة ، •كل ذلك° ليشرّف الله تتع اولياءة الذي كانوا قد <sup>7</sup>نزلوا الى <sup>8</sup>لخطيط ولانهم قد تمسَّكوا بدينة وِلم "يلدّذوا انفسهُم باكل الحرام بل أكلوا الجبوب \* وحصل عند الفلافسة توسوس <sup>10</sup>بضد اللحمان<sup>0</sup> "فالويل لمن آكل طعاماً ملوّث بالحرام وعلاج الدا"ם وقد نجّس نفسة 15 واخرجها 12من القدوسيَّة وابعدها عن الله تتَّع ويتاوّل بالوان وياكل المحرّمات ويشرب اشربة الدااه وفيها التجالاه والدهاه وليس فرق بين الخمر وبين سائر الاشربة لان كلهم دسمواه ولا يجوز لاحد في الجالوث أن ياكل علاج من "ايعلم أنه غير ثقة في ما يعانية في باب العَلاج 14 فطّعامة الخرام والطمى 15 وفي مثل هذا° قال علا التعليما ויקרא נ. נה את נפשותיכם وقال الولي عليه السلام יראו את יוי קרושיו . הה' לר.י

۵۵ ۲۱ وکان داذیال الی سنة احدی لکورش الملک ۰ اراد انه کان فی ملك السلطان الی سنة احدی لکورش وهو وقت اطلاق یسرائیل

Line 3. يتربوا , اللواتي . 3 دخل بهم ,ويتعلموا . 4 . يتربوا ,اللواتي . 3 . 9. ملوّنا . 14 . الذين . 12 . يفوقون . 10 . حكيما .

177

۲ وقى السنة الثائية من ملك تبوخن ناصر حلم ببوخن ناصر
 ۱ ملاما وتكرتمت روحة وسنته تكوّنت عليه •

<sup>1</sup> بادت ' KX; text B P. مطرحة ' codd. ' علامة در KX; text B P. مراحة در KX; text B P. المراحة ' KX مرحدة KX; text B P. محمد المراحة ' KX مرحدة KX; text B P. محمد المراحة ( KX; text B P. محمد المراحة ( المراحة KX مرحدة المراحة ( المرحمة المرحمة

. ان يبقوا .16 بعيدا .11 ملكا .10 خبرا .10

فصل، هي سنة <sup>1</sup>اثنين وثلاثين من ملكة بعد خراب القدس ثلثة عشر سنة° وفي هذه فاسوق السنة نظر سيّد يحزقال لااده مديم وذلك انه متح بيت المقدّس واحرق القدس° في · السنة السابعة عشرة من ملكة فاذا كان نظرة المنام في سنة اثنين وثلاثين من ملكة كان قد مضى لخراب "القدس ثلثة عشر سنة ويكون نظرة المنام في سنة \*اربع عشرة 5 [من ملكة] </ وقال الأثلام وهو منام واحد لا أكثر <sup>5</sup>فالذي نقول فية أنه <sup>6</sup>قال חלמות من حيث ان في المنام تخمسة معاني قوهو انه يقتضي فخبر ארבע מלכיות وخبر دولة يسرائيل ومثلة قُولة في ١٠المنام الذي رَاة يوسف عَم لاً الأاهاراا الأ בראשית נו.ה דבריו قبل ان "يرى المنام الثاني وذلك ايضًا "من حيث ان المنام الآول يقتضى ثلثة معانى احدها امده بدرردا هلأهنا بلأاهنا حراج معته والثاني امده وهم بلااهر ٥٥ والثالث امدم مصاهده بلااهاماده وعرّف انه تكرتمت روحه بحيث انه انتبه ونسى المنام <sup>13</sup> وطلب ان يذكر اى شى راً؛ فلم يذكره أصلا ثم رجع نام <sup>14</sup>كما قال<sup>•</sup> التحد ١ נהיתה עליו اعلم انه فرق بين منام فرعون وبين منام نبوخذناصر بوجهين احدهما ت صع عد. n <sup>15</sup> هو ان فرعو نظر منامة آخر الليل كما قال انمن تترم ونبوخذناصر راى منامة <sup>16</sup> وهو بعْدُ ليل° كقولة التدررة دامارة الأنا ، والثاني هو أن فرعو ذكر منامة ونبوخذناصر 15 15 نسى منامة \* والسبب في ذلك هو ان منام فرعو صحّ عن قرب ومنام نبوخذناصر 18 بعد لم يتمَّ \* وذاك لموضع ما تمَّ منامة عن قرب لم ينسية 19 الله تمَّع المنام ونبوخذناصر لموضع ما كان منامة ما يتمّ ألًّا بعد مدّة طويلة انساة الله تتَّع اياة ف حتى اذا قيل له المنام كان ذلك دليل على صحّة تفسيره \*

م فقال الملك <sup>20</sup> لادعاء بالغلاسفة <sup>12</sup> والمشعونين <sup>12</sup> والسحرة
 م والكسدانيمين لاخبار الملك منامة <sup>12</sup> وجاوًا ووقفوا قدام الملك

<sup>1</sup> Om. Heb. <sup>2</sup> For فتى القدس Heb. have متى بحدت القدس Heb. <sup>2</sup> For بلات المحمس M. فقال M. <sup>3</sup> B P. <sup>4</sup> فقال M. <sup>5</sup> B P. <sup>5</sup> Akrrey M. <sup>4</sup> فقال M. <sup>5</sup> B P. <sup>6</sup> B P. <sup>10</sup> خمس M. <sup>10</sup> خمس M. <sup>10</sup> فقال Heb. <sup>12</sup> Om. Heb. <sup>13</sup> Om. Heb. <sup>14</sup> B. <sup>16</sup> منام يوسيف IN. <sup>15</sup> Heb. (passim). <sup>16</sup> M. <sup>16</sup> M. <sup>16</sup> Heb. (passim). <sup>16</sup> M. <sup>16</sup> M. <sup>17</sup> Heb. <sup>17</sup> Heb. (passim). <sup>18</sup> M. <sup>19</sup> K. <sup>19</sup> Heb. <sup>19</sup> Heb. <sup>19</sup> Irrl P. <sup>10</sup> M. <sup>10</sup> K. <sup>20</sup> M. <sup>10</sup> K. <sup>21</sup> Irrl P. <sup>10</sup> M. <sup>21</sup> M. <sup>22</sup> M. <sup>21</sup> M. <sup>21</sup> M. <sup>21</sup> M. <sup>22</sup> M. <sup>21</sup> M.

دليلا .18 . ينسِدِ .16 .معان .6, 9 .ثلث عشرة .1, 4 اثنتين .1 Lines 1, 3

۱۴

<sup>1</sup> محمها most Heb., misunderstanding محكما محما محما محما محما (معلى مرب محلي مرب معلى مرب العلي مرب العلي معن المحلي المح المحلي ال

.ترضوا 13. يجعلن ,تعملوا 12. .عِشْ 7. .الكسندانيون 6. .حلما .3 Line ؟ .صوافي 15. .قطعا ,تبضعوا ,لم تعرفوني 44.

فصل، ١ وإن ١ انتم المنام وتغسيرة تخبرون عطايا وجوائز وعز تكبير فاسوق تتنسلمون من قدامي لكن المنام وتغسيرة خبروني ٠ ٣ اللهم ان كنتم تعرّفوني المنام وتفسيرة اهب لكم خلع ودنانير وجوائز جليلة ومراتب جليلة تحصل لكم لكن بعد ان تخبروني بالمنام وتفسيرة ٠ لمّا سمعوا وعيدة ووعدة ولم يجدوا تمخلص اعادوا قولهم ثانية مثل الاوّل كما قال

14

M def. 
اجابوا ثانية وقالوا المنام يقول الملك لعبينة وتغسيرة تخبره ا
<sup>6</sup> قالوا نحن ثابتين على قولنا الاول اتنا نضمن تفسيرة ولم يقولوا ايضا انا لا نقدر على اخبارك المنام 
لما تراهم انه اترًّل طالبهم بالمنام من غير ان <sup>6</sup>يعدهم ويتواعدهم رجع طالبهم بالمنام وتفسيرة ووعدهم فلما اعادوا القول <sup>6</sup>بالتفسير ولم يقولوا ما يعد من نقدر على ذلك قال لهم قول اخر

، مجيب الملك وقائل من يقين عارف انا أن الوقت انتم مشترين (أو بائعين) من حيث الذي نظرتم الذي ذهبت متّى الكلمة «

۱ الذي ان كان المنام لم تعرّفوني \* \* \* قواحدة وكلمة كذب عدوفسان تواقفتم عليها للقول قدامي حتى الذي الوقت يتغيّر لكن المنام قولوا لي واعلم ان تغسيرة تخبّروني \*

قولة ערנא אנתון يعنى تمشّوا وقتكم وتتوهّمون انى امسك عن مطالبتكم بة وتتركونى مكروب الفكر وروحى "تتضرّب ولا تفكرون وذاك من حيث نظرتم المنام

لثابتون 7. يقل 6. مخلصا 5. خلعا 3. تتسلموا 2. عزا كبيرا Line 1. عنظرتم ان رحيث ان ربائعون رمشترون 12. . قولا 10. . يتوعّدهم 9. تمشّون 17.

۱۷.

ذهب متى وليس اذكرة وقولة חדה היא דתכון يعنى أحكم واحد وليس افرق بينكم فصل م <sup>2</sup> فلا يتوهّم احد اني أعفو عنكم ولا عن احدكم وقيل ان كلكم قد اتّفقتم على شي فاسوق ٩ واحد وهو أن تقولوا قل المنام ونحن نفسّره ولا تُخبروني بالمنام ، وقوله الألمة درددة -----ושחיתה يعنى به انكم أن لم تقولوا لى المنام فَهَمْ تفسيرهُ لا تقولون 4لى وانما تقولون نحن نفسّر المنام مدافعة حتّى يتغيّر الوّت يعنى يندفع عنكم ما تواعدتم 5 به \* لكن قولوا لي المنام فاذا قلتم المنام علمت منه انكم تقولون تفسيرة \* اعلم ان هذه הורמנתם من لغة ° זמן وحرف الدال° زائدة فيه يعنى انكم جعلتم هذا الوقت مخالف لما كنتم تقولون لنا انكم تقفون على السرائر، وذلك أن نبوخذناصر كان يسمع منهم يقولُون انهم <sup>7</sup>يقفون [اي° يصلون الى الوقوف] على مثل هذا الجنس ولولًا ذلك ما كان يطالبهم بـ ولم يقتلهم الله بحيث انهم قبل هذا الوقت ١٥ كانوا يدّعون ذلك وفي هذا الوقت عند ما احتدث عليهم مطالبته ولم يجدوا الى ذلك سبيلا قالوا مرّة بعد مرّة قل المنام حتى نفسّره قولم يقولوا إنّا غير واصلين الى ذلك وانما يذهبوا ألى انه قد يعرف المنام "ويطالبهم ب(ما) ذكرة او يكون لم يرى منام أصلا ويطالبهم بما 10 لم يرى \* ولذلك قال لهم أعام دردم الاماسمة فلمّا سمعوا منه هذا القول الاخير "اضطروا الى ان يكذّبوا انفسهم في ما كانوا يدّعونه من انهم 15 يكشفون السرائر \*

۱۰ اجابوا الكسدانيّين قدام الملك يقولون ليس ايس انفسنا ولا
 ۱۰ اجابوا الكسدانيّين قدام الملك يقدرعلى الاخبار من حيث
 ۱۱ الذى كل ١٠ملك كبير وسلطان كلمة مثل هذا لم ١٠يسال لكل
 ١٥ فيلسوف ومشعون وكسدانيّ ٠

<sup>1</sup> Prob. حکمک . <sup>2</sup> Prob. حکمک . <sup>2</sup> KX; text B P. <sup>3</sup> حکمک . KX; text B P. <sup>4</sup> Om. KX; text B P. <sup>5</sup> codd. After אל מלן 10 nrup add ארמין תתעבדון B P add ארמין העבדון מאלדאל . <sup>6</sup> <sup>5</sup> codd. After אל מלן גוא ויכון חרוף אלדאל . <sup>6</sup> <sup>6</sup> codd. <sup>7</sup> או יכון חרוף אלדאל . <sup>7</sup> codd. <sup>8</sup> גוא ירא או יכון ויטאלבהם : <sup>8</sup> <sup>7</sup> גא ירא או יכון חרוף אלדאל . <sup>8</sup> <sup>8</sup> גא ירא או יכון ויטאלבהם במא לא ירא או יכון או יכאלבהם : <sup>10</sup> <sup>10</sup> גא ירא ג. <sup>10</sup> ג. <sup>10</sup> <sup>11</sup> גירא ג. <sup>12</sup> Prob. <sup>13</sup> <sup>10</sup> ג. <sup>14</sup> ג. <sup>14</sup> <sup>11</sup> B P X; text K. <sup>12</sup> Prob. <sup>15</sup>

Line 4. Cp. Index s.v. ه. 5. توعّدتم. 7. تاراند. 8. الكسدانيون. 13. مخالفا. 8. الكسدانيون. 13. الكسدانيون. 14. الكسدانيون. 14. الكسدانيون. 17. C

\* شرح سفر دانیال

فصل ٢ اعلم ان لم يستجرئ احد على مخاطبة الملك غير الكسدانيّين لانهم كانوا اقرب الى فاسوق ١٠ الملك من الكل وهم <sup>1</sup>يناظرون عن الكل <sup>2</sup>فقالوا ايها<sup>٥</sup> الملك <sup>ن</sup>حن نصدقك القصّة ---- لا تظنّ ان واحد من الناس يقدر على كشف <sup>3</sup>هذا السرّ لا نحن ولا غيرنا فلا تشغل قلبك بشى من ذلك ولا تطالبنا <sup>4</sup>حال ولا تتوهّم عنّا انّا نقف على 5 شى من ذلك <sup>4</sup>وانّا نطلب بذلك مدافعة الوقت <sup>5</sup>فيتعدّى بروحك<sup>٥</sup> ثم احملنا على العدل هل احد من الملوك الذى سبقوك <sup>9</sup>طالب حكما<sup>2</sup>ة<sup>٥</sup> بهذا الشى الذى تطالبنا به <sup>4</sup>

۱۱ والكلمة "التي الملك مطالب بها عزيزة في الوجود واخر ليس
 ۱۱ ايس الذي "يخبرها قدام الملك لكن الملائكة الذي ليس سكناهم
 ۱۵ مع البشريّين «

وادى شرح القول قالوا المممرم لألم منهم ويلوح لى انهم قصدوا دانيال ورفقاءة انهم يدّعون مثل ذلك ثم احالوا على الملائكة فقالوا فى الفاسوق الآول لألم منهم مدى لأ متصهم ويشيرون به الى حكماء اليهود وقالوا 10 ليس يقف على ذلك غير الملائكة فانصفنا ولا تطالبنا بعمال م

15 ١٢ من جيث هذا الملك قطب وجهة وغضب كثيرا وقال لابانة كل حكماء بابل \*

١٣ والسنّة خرجت والحكماء مقتولين وطُلب دانيال ورفقاوه للقيّل ه

בנס תרגום זעף ו

1 ^

20 لما راى انهم كاشفوة وايّسوة حرد وامر بقتل كل من حضر منهم في بابل وعلى انة يحضر غيرهم من المتفرّقين في غير بابل بعد قتل هولاء ويسمع ما عندهم « وقولة الالا تانالا المدالة المحريات دلّ على انهم لم يكونوا حاضرين معهم في كل

<sup>1</sup> ווארי <sup>2</sup> . <sup>3</sup> פי תעריב <sup>3</sup> . K. <sup>2</sup> פי תעריב K. <sup>3</sup> codd. <sup>4</sup> Prob. פי תעריב <sup>5</sup> . <sup>5</sup> . <sup>5</sup> פי תעריב <sup>6</sup> . <sup>6</sup> נוחך codd. <sup>6</sup> וארי <sup>7</sup> . <sup>7</sup> מאלבו חכמאהם <sup>6</sup> codd. <sup>6</sup> וארי PX; השני BK. <sup>10</sup> Prob. add. *6* משנין .

.مقتولون 17. آدى II. الذين .9 الذين .6 واحدا .2 Line

\* شرح سغر دانیال

المخاطبات التي جرت بين الكسدانيّين وبين الملك وذاك من حيث انهم لم فصلr يدّعوا يوم قط انهم يقفون على <sup>2</sup>السرائر كما كانوا يدّعون هولا<sup>ء</sup> وانما حكماء فاسوق ١٣ بابل قالوا نحن وغيرنا مشتركين في اخذ ارزاق الملك فلِمَ نُقتل نحن دونهم محمد يقتلون هم ايضا فلما ارتفع للخبر الى دانيال بادر وجاء الى سيّاف الملك حتى استكشف للحال منه ودخل الى الملك وساله في <sup>3</sup>المهلة وضمن له ما التمسه من 5 للكماء «

19

الذي اربوخ كبير السيّافين اربوخ كبير السيّافين الذي البوخ كبير السيّافين الذي للملك الذي خرج لقتل حكماء بابل ،

٥١ مجيب وقائل لاريونج كبير السيّافين الذي للملك على ما
 ١٥ مجيب وقائل لاريونج كبير السيّافين الذي تحيندن الكلمة عرّف ٥٦ السنّة مسرعة (وقيل متقحة) من قدام الملك تحيندن الكلمة عرّف ٥٦ اريونج لداديال

١١ وداديال دخل وطلب من الملك أن يعطيه وقت والتفسير
 ٢٥ للخبار الملك \*

قولة اهلام ليس يريد به أنه يقول التفسير دون المنام فأنه 7لا يفسّره من لا

<sup>1</sup> אלגואב ואלאמר ואלראי <sup>2</sup> D. <sup>3</sup> אלמסלה K. <sup>4</sup> אלמראיר D. <sup>5</sup> Om. D X P (suppl. in marg.); ins. B. <sup>6</sup> אלג D K X; text B P.

Line 2. الذين .8, 9 . يقتلوا .4 .مشتركون .3 . يوما .2 Line 2. يوما .3 . .وقتا .19 . ابتدأ ,اتولا فاتولا .18 . خوفا .15 .

فصل r يقف على المنام اصلا وانما يفسّرة من بعد وقوفة على المنام وتفسيرة \* فالذى فاسوق الطلب الملك من حكمائة المنام وتفسيرة ضمنة دانيال للملك وذاك من حيث منب انه لاح له وقوى فى نفسة وغلب فى ظنّة ان ربّ العالمين سبّ انساة المنام ليكذّب حكماء بابل أممّا كانوا يدّعونه ويكشف ذلك لدانيال ليشرّف 5 امّته التى تعبد الالاة للحق الذى هو مورى المنامات وهو كاشف الاسرار لا غيرة سبّ وتّع \*

١٠ حينيمنٍ داديال الى بينة مرّ ولحننيا ميشائيل وعزريا رفقائة
 عرّف الكلمة \*

كانة عرّفهم ايش السبب في القتل وما ضمنة للملك \*

۲.

١٥ ٨١ ورحمات للطلب من قدام الالا السماء على كشف هذا السرّ الذي لما ذا يبيدون دانيال ورفقاء له مع بقيّة حكماء بابل \*

كانهم قاموا <sup>4</sup>الاربعة يدعون الى الله ويطلبون منه الرحمة فى ان يكشف هذا السرَّحتى لا يقتلون مع غيرهم <sup>٥</sup>لانهم علموا ان لا يتركون ويقتل غيرهم<sup>°</sup> خاصّة مع ضمان ذلك دانيال للملك \*

15 ورحينتي لداديال في منظر الليل السرّ كشف حينتي داديال بارك لاله السماء \*

لممّا لم يكن فائدة في كشف السرّ لاربعتهم وكان الواحد منهم يقنع كشفة لدانيال الذي هو مقدّمهم لا سيّما ولم يطالب الملك <sup>7</sup>لكل حكماء بابل تعريفة M المنام بل لو اخبرة واحد منهم عفا عن الكل | الا ترى ان دانيال قال للسيّاف 20 لامتاه تدل هلا ممادته ثم عرّف انه لما كشف الله تقع له ذلك سبّح الله تقع على ذلك واعلم انه اورى لدانيال المنام الذى نظرة الملك وهو صورة الصنم وانقطاع للجر من للجبل ودق الصنم وحمل الريح ترابة وما صارت للجر جبل عظيم \*

<sup>1</sup> העבטירה D K, omitting the rest. <sup>2</sup> נכאה K. <sup>3</sup> Prob. فيها. P X; text B K. <sup>5</sup> Om. B. <sup>6</sup> Om. B. <sup>7</sup> לכל ואחד מן P X; text B K. Line 5. مرثى 13. s. يقتلوا. 22.

· ، مجيب دانيال وقائل ليكون اسمة الذي للالاة "مبارك من فمل · فاسوق ۲۰ الدهر والى الدهر الذي الحكمة والجبروة الذي له هي . ٢١ وهو مغيّر الاوقات والازمنة مزيل الممالك ومقيم الممالك معطى الحكمة للحكماء والمعرفة لعارفي الفطنة ه

rr هو كاشف العميقة والمنسترة عارف ما في الظلمة والنور عند» 5 منڪل (<sup>د</sup>وقيل ساکن) ه

rr الك يا الاه ابائي ابا شاكر ومسبّح الذي اعطيتني الحكمة والجبروة والان عرفتني الذي اطلبناه منك الذي كلمة الملك عرّفتنا ه

اعلم انه عرّف إنهم طلبوا من الله تع "ان يكشف لهم السرّ "حتى لا يقتلون ١٥ مثل غيرهم من حكماً بابل وعرّف ان دانيال شكر الله تع على ما كشف له السرّولم يذكر شكرة على خلاصهم "من القتل" اذكان ٥٠ إجهزت مناهم في ١٠ نفسة اعظم من خلاص ارواحهم ومع ذلك فانه اذا انكشف السرّ <sup>12</sup>قد نجوا<sup>°</sup> من القتل لأ محالة \* ثم أنه شكر الله تع عزّ وجلّ حسب ما يوجبه معنى المنام فقال ٢٠ חכמתא וגבורתא من حيث أنَّه رزقة حكمة لم يقف عليها غيرة كما قال די 15 חכמתא וגבורתא יהבת לי فقال له آلحكمة على احد 13معنيين إما ان يكون اراد 14بة وهو الحكيم الجبّار وإما ان يكون اراد° بة هو معطى الحكمة والجبروّة لمن يريد كما قال في 11 لحكمة در 11 الا برا مدهم وقال في القوّة مداما لا دم 12 وقال مداما لا وصعر د. 1 כח < ثم قال והוא מהשנא עדניא <sup>18</sup>וזמניא וراد بقول؛ עדניא فصول السنة <sup>10</sup>وهي <sup>ישע׳</sup> מ.כז.

r 1

.M المعرفة <sup>2</sup> M. مَبْرِك B K X ; مُبْرِك M. محدرة M. 4 Om. X. .M اباي 5 <sup>8</sup> אלרי חתי P. <sup>9</sup> Om. (apparently) M. قِدوش 10, 6 dluil M. 7 Om. M. <sup>11</sup> כשף אלסר Heb. <sup>12</sup> תכלצו Heb. <sup>13</sup> Heb. מענאיין or מענאיין M. الشيم <sup>14</sup> Om. B. <sup>15</sup> في الحكيم M. <sup>16</sup> C. M. <sup>17</sup> Om. M. (מעאניין B); M הعنااين, מעאניין. <sup>19</sup> Om. P M. <sup>18</sup> Om. X.

> .مباركا ,ليكن . Line 1. .يقتلوا .10

۲۲

فصل · جرد الما اجرم المارج واراد ابقول، الثلاثين الليل والنهار وليس يقدر على ذلك غير الخالق فاسوق ٢٣ تم م قال هملام، هلوم الممرم هلوم النه مالك العالم كله يُملك من يريد ويعزل - من يريد وقدّم همرته على اهموه هادم من حيث أنَّه "تقدَّم الملوك "في العالم קהלת x. ב \*منذ °ملك °نمروذ بعد الصدال وهذا يشبه قوله דור הולך ודור בx \* ثم قال יהב 5 הכמתא לחכימין على ما تقدّم به القول وهو العقل والتمييز الذي به يفوقون بني ادم على لخيوان وبه 7يفوق 8بعضهم بعضًا° فعرّف ان حكماً العالم وفهماً هم لم يصلواً الى ذلك من "ذات انفسهم وانما الله تتع اعطاهم لحكمة والمعرفة ﴿ وقوله ماله دام עמיקתא يقصد به 10 الى علم الغيب 11 ومثَّله باشياء هي في عمَّق لا 12 يوصل اليها او العلا ها. • شي مستور خفيّ لا يعلم بع <sup>13</sup>وهو <sup>14</sup>كمعني هذا هاما محاسم محتمل ايضا انه ١٥ اراد به يكشف عمّا في ضمير الناس الذي لا يقف عليه غير خالق القلب والكلي وهي مستورة عن كل احد وهو عارف بها كما قال مدد ١١٠ חاجه لد داما دلااه ، ירמ' יו. י وقوله اللا هم حاصادة وهو مستور ايضا عن بني ادم لأن حاسّة البصر لا تبصر في الظلمة وخالق الظلام والنور يعرف ما 50هو في الظلام كما يعرف ما 16هو في النور وكما قال الولتي عليه السلام در חשך לא יחשיך סמך وغرضه في ذلك هو لما كان عارف קלמו. יב ٤٢ الخفايا ٢٢ علم ١٩ ما نظرة الملك وكشفة لدانيال ثم بعد ان ذكر هذة الخمسة ضروب التي هي مشاكلة لمعنى المنام وما يتعلق به من ١٩ قوله ٢٢ חכמת الدادת ٥٤ فهو ما رزق دانيال منها واما تغيّر الازمنة ٢٠ فهو ما غيّر ٢٤ الاوقات ٤٤ على يسرائيل وغيرهم <sup>24</sup>وذلك لما تضمّن هذا المنام ازالة <sup>25</sup>ملك واقامة ملك وكذلك كشف الأسرار قال لل אלה אבהתי ويشير به الى الاباء والاجداد آلذى اختار الله تتع بهم وفصَّلهم وفعل مع 20 دانيال ذلك لانة من اولادهم فسبّح الله تَع على ما رزقة من للكمة ولُلبروّة حتى ورف مدّة وصل الى تلك المنزلة 28 للجليلة قبل أن يرى نبوخذناصر المنام 21 وهي مدّة

<sup>1</sup> P only; cett. om. <sup>2</sup> Heb. هنی <sup>8</sup> M P; eett. من M P; eett. من ا teb. מתל ⁴ ז אלמלך <sup>™</sup>Heb. في عالم M Adds ; אלנמרוד M P ; 'eett. نمروذ <sup>6</sup> יפוקון <sup>7</sup> Heb. <sup>8</sup> בעץ עלי בעץ B. <sup>9</sup> אלי עלם Heb. ; אלי עאלם X. <sup>12</sup> يصل <sup>1</sup>2. .M يكون <sup>15</sup> Heb. במעני <sup>14</sup> M. وهي <sup>18</sup> 11 ومثلها 11. بر العام 10 Heb. 19 مرود 19 Add. Heb. 20 وهي M ; <sup>16</sup> Om. M. .codd وهو <sup>21</sup> <sup>22</sup> MP; אלוקת Heb. <sup>23</sup> طلى MP; האל ett. eett. <sup>25</sup> Prob. صالك. <sup>26</sup> Om. M. <sup>24</sup> وكذلك M. <sup>27</sup> והו Heb.

.الذين .Io .بنو .Eine 5.

شرح سفر دادیال

ائنين وعشرين سنة منذ حصلت له منزلة عند الملك الى هذا الوقت ٥ ثم قال فصل ٢ ادلام הاتلامرد ٦ دلاده هذر يشير به الى ما كشف <sup>٢</sup>سرّ الملك كما قال ٢ هذه ها فاسوق ٣ <sup>2</sup>فكانه ذكر ما فعل معه منذ <sup>3</sup>وقف قدام الملك الى هذه الحال ثم ذكر ما فعل معه فى هذه القصّة واشرك معه رفقاءة فى هذه القصّة دون ما سبق له فى الزمان كقوله ٦ دلاده هذه مات ذلك معه رفقاءة فى هذه القصّة دون ما سبق له فى الزمان كقوله ٣ دلاده هذه نات ورفقائى ومثله قال <sup>4</sup> ههنا הاتلامده ليعرّف انه وان كان له كشف 5 دونهم فان ذلك طبماعتهم من حيث <sup>5</sup>ان الكل طلبوا للقتل والكل صلّوا وتضرّعوا كما قال الماه لله على المقرار اله ثم بعد ان سبّح الله تمع على ذلك مفى الى M def. اربوخ ولم يلبث لانه كان قد سبق الفمان بذلك وهو انه اجمله الملك <sup>6</sup>الى وقت<sup>6</sup> أن دانيال عفى فراى المنام فانتبه مسرور وعرّف ذلك لرفقائه فسبّحوا هم ايضا لخالق أن دانيال عفى فراى المنام فانتبه مسرور وعرّف ذلك لرفقائه فسبّحوا هم ايضا لخالق ما تم ولعلّه قام ليلا من وقته الى الملك ليسرّه بذلك فيهدى الناس من قلقهم ومن معموم لانه لا شكل مان الماد المات الماك ليسرّه بذلك فيهدى الناس من قلقهم ومن معدوم ويمكن انه طلب منه يوم واحد لا أكثر <sup>7</sup>فليّا قاموا فى الملوة اربعتهم اتفق معدوم ويمكن انه طلب منه يوم واحد لا أكثر <sup>7</sup>فليّا قاموا فى الملوة اربعتهم الفعل معدوم ويمكن انه طلب منه يوم واحد لا أكثر <sup>7</sup>فليّا قاموا فى الملوة اربعتهم الفق من دانيال على فراى المنام فانتبه مسرور وعرّف ذلك لوفقائه فسبّحوا هم ايضا لخالق ما من كبر المائب على البلد <sup>4</sup>

۳۶ من حيث هذا دانيال دخل الى اربوخ الذى وتّله الملك لابادة حكماء بابل زهب وكذى قال له لا تبيد حكماء بابل ادخلنى قدام الملك والتغسير للملك اخبر ه

عرّف انه للوقت مضى الى اربوخ وذلك لشيين احدهما <sup>ولي</sup>خلو عن قتلهم والثاني ليدخله الى قدام الملك «

٢٥ حينتُنٍ اربوخ بسرعة ادخل داديال قدام الملك وكذى قال له قد وجدت رجلا من الجالوث من اليهود الذى التغسير يخبر اللملك ٥

قول، ٦٠ متحمم ددر والملك عارف بدانيال لا محالة هو انه ردّ لقول الحكماء يوري ان

<sup>1</sup> וקת וקופה <sup>8</sup> M. <sup>3</sup> א פֿעונא <sup>1</sup> Heb. <sup>4</sup> Om. M. <sup>5</sup> Om. M. <sup>6</sup> ארתהנ <sup>8</sup> D P Q. <sup>7</sup> לוקת <sup>10</sup> codd. <sup>10</sup> אלמלך B K P.

.تبدّ .15 مسرورا .10 .يوما واحدا .9 .اثنتين Line I.

۳٣

فصلr من اولاد الجالية "الذي هم° عند الحكماء نقص ذليلين هوذا يعرف فاسوق٢٥ هذا السرّ؟

٢۴

٣١ مجيب الملك وقائل لدانيال الذي اسمة بلطشاصر مايسك قادرلتعريفي المنام الذي نظرت وتغسيره ٠

- 5 قد ضمن للملك انه يخبره بالتفسير عند الاجل ولم يكن الملك متيقن بذلك فقال هل تقدر على ذلك وهو ان تخبرنى المنام وتفسيرة لننظر ما تقوله وذكرة فى هذا الموضع الاسم الذى كمّاء به שا הסריסים من حيث انه جليل [فذكرة بالاسم الجليل] \*
- المحيم داديال قدام الملك وقائل أن السرّ الذي الملك مطالب الله مع المي الملك مطالب المع المي الملك مطالب المع المس احد من الحكما والمشعونين والفلاسغة والقطّاعين اقادرين الم الملك به الم

۲۸ الل ایس الله فی العلو کاشف الاسرار ْوعرّف للملک نبوخن،ناصر ایش الذی ایکون فی اخر الزمان منامک ومناظر راسک علی فراشک° هذا هو «

15 قولة عن حكماء بابل وغيرهم انهم أما يقدرون على 7كشف السرّ° «ليسة اقامة عذر لهم وانما قصد الطعن على كل من يدّعي من حكماء الامم علم الغيب وقد اخبر في ما بعد انه لم يعلم السرّ من نفسة وانما لخالق تَع كشفة له وعرّف ان الله °جلّ

Line I. نليلون, الذين. 3. صل انت (ep. Index s.v. ج. FLEISCHER, Kl. Schr. i. 147). 5. اليس هو 15. اليس متيقّنا.

ذكرة هو كاشف الاسرار<sup>° 1</sup>لمن يريد<sup>°</sup> لانة هو <sup>2</sup>يورى المنامات لبنى ادم <sup>6</sup>وقال ان اللة فصل r اعلننى بما خطر ببالك ممّا يكون فى ما بعد<sup>°</sup> 4 وقولة الأثار الثلاث المحرّج قال فاسوق ٢٨ 14انك لم تطالب الآ بما رايت وهوذا اخبرك المنام فتذكرة وتعلم انى لم ازد ولم <sup>-----</sup> انقص منة<sup>°</sup> 4

۲۱ انت ایها الملک افکارک <sup>م</sup>صعدت وانت<sup>°</sup> علی فراشک<sup>، ت</sup>ما د الذی یکون <sup>«</sup>بعد هذا والذی هو<sup>°</sup> کاشف الاسرار <sup>م</sup>عرّفک ما یکون°۰

<sup>10</sup>ذكر اوّلا شى ليس هو من المنام وليس هو مما نسية الملك وهو قولة انك قبل ان تنام وتنظر المنام افكرت فى ما يكون بعد هذا الوقت من ملكك الذى قد بلغ الى العلوّ والنهاية ومن ياخذ الملك بعدك فلمّا سبق ذلك فى فكرك واردت ان تعلم ذلك 10 عرّفك كاشف الاسرار ما يكون بعد ذلك لتعلمة فتعلم ان الملك لمن بثبت من سائر الممالك ♦

٣٠ وإنا "فليس "من حيث أن" فيّ حكمة أفوق بها على جميع . الاحياء هذا السرّ كشف لي "لكن من أجل "أن التفسير للملك يعرّفون وافكار قلبك تعرف م

<sup>15</sup> اراد انى لم اعلم هذا السرّ بحكمة وجدت فيّ اختصت بها من سائر (الناس) كما يتفاضل العلماء في اجناس العلوم ولم يذكر الوجة الاخر<sup>10</sup> أكثر من قولة ان الله

<sup>1</sup> لم يزل  $M^2$ ; corr. from Heb. . אלדי יוריה obliterated in M<sup>2</sup>; Heb. אלדי יוריה. <sup>3</sup> Heb. וערף אן אללה תע אראד פי איראה הדא אלמנאם ליערפה מא סיכון מן הדה אלדוול אלתי תקום פי אלעאלם פאוראך הדא אלמנאם לתעלם מא יכון. <sup>4</sup> Differently <sup>5</sup> Om. Heb. <sup>6</sup> צעדן add. Heb. <sup>7</sup> איש Heb. worded in Heb. <sup>8</sup> Om. Heb. ° קד ערפך אלשי אלדי סיכון Heb. <sup>10</sup> Instead of this paragraph (suppl. from Heb.) أراد ان الخالق تعالى أعلمه أن ملكه وملك من يقوم بعده من دول الامم لا :M2 has . يثبت شي منها الا دولة امته فقط التي ذلت في زمانه \* <sup>11</sup> לים Heb. <sup>12</sup> في <sup>12</sup>. to غيرهم to اراد Heb. <sup>15</sup> From بلاته (p. r ı, l. 3) is <sup>13</sup> אלא ; P; אלא cett. Heb. differently worded in Heb. <sup>16</sup> Suppl. from P.

[II. 3.]

10

### \* شرح سغر دانيال \*

٢٦

فصل ٢ كشف التي <sup>1</sup> ذلك <sup>2</sup> لتعلم ما يكون وما قد افكرت فية واردت ان تقف علية<sup>6</sup> والذى فاسوق ٣٠ ارادة الله الرلا في ايرائة المنام ليعلم صحّة ما يدّعونة يسرائيل ان الملك <sup>8</sup>يهيب اليهم <sup>------</sup> by <sup>-----</sup> cot الم<sup>2</sup> دون ا<sup>4</sup> غيرهم من الامم وان ملك نبوخذناصر يبطل وينتقل الى غيرة ممن هو دونة فيزداد غمة ويعرّفة ايضا ان الذى يذكرونة يسرائيل ان الله تتم يكشف لهم سرائر لا قيزداد غمة ويعرّفة ايضا ان الذى قالوا حكماؤة ان ليس يقف على هذا السرّ احد غير تقف عليها غيرهم حتى والذى قالوا حكماؤة ان ليس يقف على هذا السرّ احد غير الملائكة ان الله تتم قد عرّفة لدانيال وان الله تتم خلّص دانيال ورفقاءة من القتل وانهم خلّصوا غيرهم من حكماء بابل من القتل كما تقدّم القول لامدان حد هر مراتد حد من القتل مراتد الله تتم قد ان عند ما كان يفسّر المنام حضر جماعة يسمعون كلام دانيال وعند قولة انك افكرت قبل ان تنام في ما يكون بعد الملك قال كذى كان وهذا ايضا مرك مراتم الما تتم له اله

٣١ انت ايها الملك كنت ناظرا وانا صنما واحدًا كبيرا صنما مركبا جليل وبهاءة زادُدا قائما حدائك ومنظرة فزع ٠

وصف الصنم باربعة اوصاف احدها كبرة وهو طولة وعرضة وارتفاعة وذاك لطول مُكّتهم وعظم شانهم والثاني ترتيبة وهو قولة ٦٦٦ ٦٦ وهو استواء دولتهم ونظام ٦٦ ملكهم والثالث حسن منظرة لان كل واحد منهم كان لة عساكر والرابع هيبة وخوف لان كل دولة لها هيبة وخوف وخاصّة على يسرائيل «

۳۲ هو الصنم راسة من ناهب جيّد صدرة ونراعية من فضّة امعاؤه ووركة من نحاس •

٣٣ ساقية من حديد رجلية بعضها من حديد وبعضها من خزف ٢٠ 20 ٣٣ ناظركنت حتى انقطعت حجر لا بايادى وضربت الصنم على رجلية الذى الحديد والنحاس ودقّتهم ٦ 20 حيندَنٍ ادرقوا جميعا الحديد والنحاس والزهب وصاروا مثل

<sup>1</sup> مولك <sup>1</sup> m<sup>2</sup>; corr. from Heb. M<sup>2</sup>; suppl. from Heb. P) Heb. <sup>4</sup> See (perh. نهريب <sup>3</sup> M<sup>2</sup> (perh. نيريب) Heb. Neb. <sup>4</sup> See (point for preceding page. <sup>5</sup> Prob. دمدكنا (يريويب) X; text B etc.

بايادٍ بناظرا .20 . رجالا، ساقا، ١٩. يوذراعا، ١٢. etc. المناع .

موص من انادر الصيف وحملهم الربح وكل اثر ما وجد لهم نمل والحجر التي ضربت الصنم صارت جبلا عظيما كبيرا وملئت كل <sup>فاسوق ٣</sup> الارض •

۲v

٣١ هذا المنام وتغسيرة نقول قدام الملك ،

حكى لـ« المنام على ما نظرة الملك وهو يشهد بذلك ثم قال وهوذا نفسّرة لك لان 5 كل حكماتُه لا يصلون الى تفسيرة لا محالة كما لم يصلوا الى تفسير[ة] منامة الثاني.

۳۷ انت ایها الملک ملک الملوک النی الاه السما اعطاک ملکوت قوية وعزيزة وصلبة •

۸۳ وفي كل موضع الذي ثم سائنون الناس حيوانة البرّ وطائر السماء سلّم بينك وسلّطك على كلهم فانت هو الراس النهب مورد السماء سلّم بكلوت اخرى ادون منك وملكوت ثالثة اخرى التي تتسلّط بكل الارض م

۴. وملكوت رابعة تكون صلبة مثل الحديد من حيث أن الحديد، راض كل هذا تدقّ وترض ،

اً والذي نظرت ارجلة واصابعة بعضها من حديد وبعضها من 15 نحاس ملك منقسم يكون ومن اصل الحديد يكون فيها من حيث الذي نظرت حديدا مختلطا بخزف الطبن .

۲۴ واصابع الارجل منهن حديد ومنهن 'خزف من طرف الملكوت تكون صلبة ومنها تكون منكسرة \*

۴۳ والذي نظرت حديد مختلط بخزف الغخّار مختلطين يكونون ٥٠

<sup>1</sup> After בכאר ; P בוף P; כוף cett.

مصل ، بنسل الناس ولا [لكون] ملتزقين يكون هذا مع هذا هكذي الحديد ماسوق ٣٠ عير مختلط مع الخزف ٠

۲۸

شرح في تفسير المنام شيا من اوصاف الصنم لم يشرح ذلك في المنام وهو انه قال المرابة على على ما نشرح في التفسير المرابة الملاديم على ما نشرح 5 معناء ، وقولة الطردارية חסנא ותקפא أما חסנא فلكثرة عساكرة وأما תקפא فلبطشة واما المجديد فلكثرة المال والعدد وطاعة الناس لـ \* ﴿ وقال الحدَّثُ ٢٠ تبدا معرَّف أن جميع بني ادم <sup>و</sup>تحت طاعتة حتى <sup>2</sup>ان الوحوش والطيور <sup>ت</sup>حت سلطنتة بمعنى انة يفعل ما يشاء فيهم اذا وقع بهم وقال بعض الناس انَّ قصد الى كونة معهم في السبع سنين التي أقام معهم وهو يبعد من حيث أن هذا وصف للمال وليس هو على شي ينتطر وقال سيّد ندهنما عمّ اده هم منم مصدم دمره لا للاحدا وهي هيبة .r. .c II وقعت له في قلب الوحوش <sup>8</sup> والطيور وقال اخر انه يشير بذلك الى سكّان البوادي والجزائر المنقطعة ٥ فقال سيّد دانيال عم فلموضع ما قد حصلت في هذه المنزلة وانتَ أوّل الاربعة ممالك واجلّهم "كنت الراس الذهب الجيّد دهذا تفسير الراس ومن يقوم بعدك ملك هو دونك كقولة مدالا هزم اعلم ان مدالا هو مشتق من مدالام وهو ss استعارة يعنى °ان الارض تحت الانسان ♦ وقال في هذه المملكة الثانية אחרי لان دينهم مُخْتلف وسننهم غيرسنن الكسدانيّين ولم يشرح ذلك ولم يطنب في صفة الدولة ۲ الثالثة الكنة اكتفى بقولة انها ادون من الفضة (وقال ٢٠ متعلم حدة مدريم ليفرق بين) الملك الثاني وبين الملك الثالث لأن الملك الثاني ملك ثلث جهات العالم والثالث ملك اربع جهات العالم "وسنستوفي هذه الشروح كلها في تفسير منام سيّدنا دانيال عليه السلام \* 20 ثم ذكر الملك الرابع فمثّلة بالحديد لا لمعنى انه دون النحاس لكن من اجل صلابته كقولة תקיפא כפרזלא ولَّن هذا الملك 10 يدتى العساكر كما 10 يدتى الحديد الذهب والفضَّة والنحاس \* قال صَّمَتهم المتلخ دلم، وهو انه سحق الممالك الذي كانوا في زمانه كما سنشرح ذَلك في تهرم رجم دماته وهذا هو ملك الروم قبل أن يقوم ملك العرب ﴿ وجعل الراس الملك الاول والصدر والذراعين الملك الثاني والبطن والافخاذ الملك الثالث وجعل

<sup>1</sup> אלמנאם codd. <sup>2</sup> P only; cett. om. אלמנאם or ואלמאיר codd. לאנה לאנת b. <sup>5</sup> K only; והו cett. <sup>6</sup> Prob. אלתאניה לאנה מושי codd. <sup>10</sup> אלתנית Line 14. (גענה געניה געניה codd.

+ شرح سغر دانيال +

٢٩

<sup>1</sup> اتول الساقين الملك الرابع قبل ملك العرب ، ولم يقل في الملك الرابع همر فصل r كقولة في <sup>2</sup>الثاني والثالث° من حيث ان اصل ملك الروم يونانيّين كما سنشرح ذلك فاسوق ۴۳ في حصور سع طماردار وطعده ثم قال ابن مانسه درانه المعدوره فقول درانه يقصد بها الى مشط الرجل ثم ذكر الأصابع واخبر ان رجلي هذا الصنم ﴿واصابعة ﴾ تشبة 'رجلي بني ادم واصابعة رجلين وعشرة اصابع بل يشبه ان الصنم يشبه بني 5 ادم بقامة منتصبة وصلبة واوراكه وساقيه ورجليه واصابعه واعلم انه جمع الرجلين والأصابع بقوله ددلانه الماددلامة من حيث أنهم من جوهر الحديد والفخّار جميعا كَقول: هذمازا חסף اهدماز هداد ، فالحديد هم الروم والفخّار هم العرب وذلك أن الروم ملكت قبل العرب بماية سنين ثم ملك العرب وملكِ الروم مقيم كما هو مشاهد في زماننا هذا · ومثّل ملك العرب بالفخّار اذ ليس لهم كما للروم من القوّة ولا بطش ro كَبِطْشُ الروم ، فقول هذه هذه هو من وقت ملك العرب ألذى كان الملك للروم وحدهم ثم ملك العرب معهم ، وقوله ١٥١ لالدهم ٢٠ ٢٢١لام ليورى أن هذا الحديد المختلط مع الفخّار ليس هو من غير الحديد المتقدّم بل هو منه ، وتفسيرة هو (ان) ملك الروم مقيم مع ملك العرب وانما قيشاركة العرب في الملك فلذلك قال ١٥١ נצבתא די פרזלא להוא בה • وقولة מערב בחסף טינא לבי א אלוא האוא בה • נצבתא די פרזלא להוא בה • كاختلاط الذهب مع الفضّة لان هُذاً لا يصحّ في جواهر للحديد و<sup>الفُ</sup>خّار لكنه كاختلَّاط للنطة مع الشعير وما جرى مجراِهما وهو (ان) بعض مشط الرجل حديد وبعضها فتخاره وذاك لطول المشطَّ ، وَكَذاك القُول في الاصابع ايضا ، وقوله في الاصابع מנהון פרול ומנהון חסף يشبع أن هذا لحديد ليسع من الروم لكنه شرح في العرب فقط فقال فى " تعبير ذلك ها קצת מלכותא תהוא תקיפה ומנה תהוה תבירה فاما 20 ان يكون اراد به اوّل امرها كان "صلب على ما نشرح ذلك في موضعة "من هذا السفر واخر "امرها يكون ضعيف وعلى هذا التفسير يجب ان يكون اوّل الاصابع المتصلة " بمشط الرجل (من > حديد واخرها من فخّار + وإما ان يكون قصد به آلى ملك [اولاد] قوم من اولاد الصاحب يكون لهم قوّة وقوم اخر تبع يكونون دونهم

ירגל י PQ X; codd. אלאצבע sodd. <sup>1</sup> אלתאלתה P; om. cett. <sup>2</sup> אלתאלתה P; om. cett. <sup>2</sup> אלתאלתה Codd. <sup>3</sup> אלמלט BP (K X?). <sup>5</sup> ארכוה codd. <sup>3</sup> אכטלט BK. <sup>7</sup> אכטלט BK. <sup>3</sup> אכטלט Codd. <sup>10</sup> אכטל <sup>11</sup> אכרה PQ X; codd. <sup>11</sup> מע משט P.

Line 2. ملبا. 21. اليس. 19. سنة . 9. ملبا. 21. المنة.

فصل r مثل الفخّار » وقوله اتن المانارين المتلاط على اختلاط فاسوق ٣٣ الاصابع اذ لم ينصّ عليها بلفط صرحت وانما قال صرم פרזלא וصرم חסף وانما هذا ---- يرجع آلى اختلاط الرجلين المقول فيها در جد ٢ ماند هدائه صدد دمم منده وهو اختلاط الروم والعرب فعرّف انه كما انهم اشتركوا في الملك كقوله طادا طانتهم ا 5 يختلطون في باب الزيجة اوالولد فليس منهم من ينكر ذلك كما ينكروه اسرائيل فلذلك قال ايضا همردودا لأمار درد بدنهم لأن المسلمين لا ينكرون ان يكون لهم زوجة على دين النصرانيَّة ولا يكره النصاري ان يحطَّى زوجة على دين الاسلام ﴿ وقولة الأبع لأمارا بتجزام بردم بحيث انهم يخالفونهم في اصل الدين لأن هولاء يقولون بالواحد فقط <sup>2</sup>ويعتقدون في <sup>3</sup>عيسي جن مرجام أنه بشرق وهولا<sup>ء °</sup> يعتقدون ٥١ انه خالق السماوات والارض ٤كما هو ٤مشهور من دين النصارى وكذلك القبلة والوان كثيرة يطول شرحها ، فلذلك قال الألم لأمار محوما مدم من وبيّن ذلك بقول، مم دد ودالم يعنى كما لا يختلط الحديد مع الفخّار ، الى ههنا انتهى وصف الصنم ، وتفسيرة وهي اربعة ممالك تقوم في الدنيا واوَّلها هي التي خرَّبت القدس واجلت الامّة؛ عن ديارها وبعنها ملك الفرس وهي امرت ببني البيت 15 واطلقت المرور اليه وابذلت المال والنَّفقة والقرابين من مالها والثالث 'هو ملك اليونانيَّة لمُ تَجلى الآمَّة ولا خرَّبتُ ديار لكن قد لحق الآمَّة منهاً إذاء كما "تواترت ذلك اليهود في كتبها واخبارها وان كانت كتب الانبياء لم تشرحه \* واما الدولة الرابعة فقد "اجلت اسرائيل كما عملت الاولى وزادت على ذلك في البغضة والاذام واماً العرب فلم تفعل 10 فعل غيرها من الجالوتُ والخراب لكنها قد اذت في الذل 20 "والهوان والدينْ° وغير ذلك مما سنذكر طرفا منه في منام سيّد دانيال عليه السلام ونبوَّته ، وجعل كل هذه الدول مضمومة بعضها الى بعض اذ ليس فيها صاحب حقَّ وان اختلفت 12 ايضا مذاهبها وجعل كلها قطعة واحدة وبعد ان ذكر تفسير الصنم ذكر تفسير الحجر التي انقطعت من الجبل فكسّرت الصنم \* وقال

Line I. العارة المعام المعا

شرح سغر دانیال \*

<sup>44</sup> وفي ايمام هولاء الممالك يقيم الاه السماء ملك النبي لا تبين الماء للابن وملك لشعب اخر لا تنترك تدقّ وتغنى كل هنه الممالك هي <sup>فاسوق 44</sup> ثابتة الى الدهره

٣1

٥٩ من حيث الذي نظرت إن من الجبل انقطعت حجر لا بايادي ودقّت الحديد والنحاس والخزف والفضّة والذهب الإلاة 5 الجليل عرّف الملك ما يكون وحقّ المنام وثابت تفسيرة \*

متَّل الأربع ممالك بصنم مصنوع ومثَّل مِلك اسرائيل بحجر انقطع من جبل لأن ملكهم ازليَّ فاما ان يكون الامّة واما ان يكون المسيح الذي هو منهم او من ولد داود عَمَّ \* وقال في المنام أنها دقّت رجلي الصنم وهو أنهم يدقّون أذوم ويسماعيل \* ثم قال حمدم المراجعة المعيث ان ناموس كل مملكة مقيم الى زمان ملك المسيح ١٥ وتوم منهم ايضا ٥ فعرِّف انها تدتى يسماعيل واذوم وتتلف بقايا الثلث ممالك المتقدّمة هم ونواميسهم كقولة مدم امرمه در بلازا داردامه ، واورى الفرق بين هولاء الاربع ممالك وبين ملكُ المسيح وهو ان كل مملكة من هذا الربع ممالك بطل ملكها وسلَّم الملك الى غيرها وهذه المملكة ليس تبطل ولا تسلّم الى غيرها ، ولم يذكر في الصنم ان الله تتع اقامة كما ذكر في ملك المسيح كقوله الإام عاد الموام لانهم ذليلين 15 قليلين والله تتم هو الذي يقيمهم من التراب وينزل غيرهم من العلوّ لانه عز وجل انزل بهم من العلو كقول، مسلام مسمنا مدم معمد سلمل ورفع دولة غيرهم كقول، بمن ال הרים קרן צריך وكذلك يفعل في المنتظر <sup>2</sup>يرفع شان يسرائيل ويذلّ الدول كقوله ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ כיוי המגביהי לשבת · واورى الله تتع [في] هذا المنام لنبوخذناصر لانه أوّل الممالك ممة qu. ה واعظمها ليعرّفة «وكل مملّكة "تقوم بشرف يسرائيل وما يكون منها في أخر الزمان 20 وان كل دولة ستبطل عند دولتها فلا تظنّ واحدة منها انها دولة تثبت وانه سبيلهم أن لا يذلُّوها لانها تحت الأدب لا غير فلما لم يفعلوا ذلك كان الله عز وجل ساخط عليهم ومعاقبا لهم وفي ذلك ايضا حسّن الصبر لامّته لما تعلمه من بطلان هذه الدول وثبات الدولة لها وخشوع الامم بين يديها فهو العزاء الكبير لها ، وقوله الاتد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> אצלי PQX; text B. <sup>2</sup> ברפע codd. <sup>3</sup> ולכל codd. <sup>4</sup> יקום codd. <sup>4</sup> אלעויו B.

<sup>.</sup>نزل بهم etc. 5. يايادٍ II. وقوما II. بايادٍ etc. 5. يالكة Line I. مملكة etc. 5. . .ساخطا 22.

• شرح سغر داديال •

لما اعتقد انه في دانيال <sup>1</sup>شيء من° الالاهيّة على ما ترى النصرانيّة في المسيح جعله موضع الالاه فوقع على وجهه وسجد له وامر ان يقرّب له القرابين كما <sup>2</sup>تقرّب لالاه ولم يذكر انه قرّب له فيقرب فيه ان دانيال منعه عن ذلك «

١٥ ٢٧ مجيب الملك وقائل لدانيال من يقين حق إن الاهكم هو الالا الالاهات مولى الملوك وكاشف الاسرار حتى قدرت على كشف هذا السرّ ٤

۲۰ حیندُنٍ سمّی الملک لدادیال "جلیلی (او معلّمی) وعطایا کبار کثیرة اعطاء وسلّطه علی کل مدینة بابل وکبیر الروساء علی کل ۱۶ حکماء بابل ۰

قولة ثار ترات يحقّق ان الله هو الاه الالاهات كقوله הاله بلام بلامة وان من اجل ذلك وصل دانيال الى علم هذا السرّ ثم انه سمّاه ٦٦ وجعل نفسه تلميذا له او غلاما له كقوله ٦٢ ف ثم انه ٢٠ برّه بعطايا كثيرة جليلة كما <sup>5</sup>ضمن الكسدانيّين ثامزم الداداد الا وزاده ش لم يذكره لاولائك بالشرح وهو انه جعله سلطان على مدينة بابل 20 وجعله رئيس على كل حكماء بابل ه

۴۹ وداذیال طلب من الملک حتی وَکَّل علی عمالة مدینة بابل لشذرخ میشخ وعبین بنغو وداذیال فی باب الملک ، کما بلغ الی رتبة جلیلة لم بِجُزْ عندة ان يبقون وفقاؤة بغیر رتبة جلیلة فاما هو

<sup>1</sup> بنامن B. <sup>5</sup> Prob درمان P. بلابلانا P. درمان B. <sup>5</sup> Prob ما المان B. <sup>5</sup> Prob ما المان B. <sup>5</sup> Prob ما ال 19. يتقول 19. يتقول 19. 19. ما 19. برئيسا 20. سلطانا رشيئا 19. بكبارا 19.

< شرح سغر دانيال <

فحصل في باب الملك لا على انه بوّاب لكنه ينظر في امور الناس من جنس ما كان فصل م يعمله يوسف فالاسم للملك والامر والنهى لدانيال عمّ ◊ وقدّم المدوّن ذكر رتبة رفقائه فاسوق ٣٩ لما سيذكرة من بعد ذلك ◊

m

الى هاهنا انتهى الغصل الثانى ثم اخذ في الفصل الثالث \*

۳ ، بختناصر الملك عمل صنما نهبا ارتفاعة ستون نراع منتحة ا ست «انرع اقامة منى بقعة دورا في مدينة بابل «

، وبختناصر الملك بعث لجمع الامراء والروساء والعمّال واصحاب الشرط والجهابنة والكتّاب واهل العلم والفقة وكل سلاطين المدن لداشن الصنم الذي اقام بختناصر الملك [وكانوا وقوف حذاء الصنم الذي اقام بختناصر] ه

٣٠ حينتُن كانوا مجتمعين الإمراء والروساء والعمّال واصحاب الشرط والجهابنة والكتّاب واهل العلم والفقد وكل سلاطين المدن الى داشن الصنم الذي اقام بختناصر الملك وقائمين "قدام الصنم الذي اقام بختناصر «

۲ ومنادى ينادى بالقوّة لكم "قائلون ايها الشعوب والامم 15 واللغات \*

ه في الوقت الذي تسمعون صوت قرن البوق والصفّارة والقيتار والعود والناي والصرداي وكل الوان الات الملاهي (او الغني) تقعوا وتسجدوا لصنم الذهب الذي اقام بختناصر الملك ه

<sup>1</sup> After אדרע B X add אדרע 'Sic; cp. מאש. 'אדרע K Q; אדרע cett. <sup>4</sup> מי בער בקעה B K; הורה all. 'Verse 3 om. Q X; supplied in the marg. of P; it had been omitted (except the last clause) in the archetype of Hebr.; the corrector of P translated it afresh with אקאמה אקאמה 'K P Q; קאילון K P Q;

# + شرح سغر داديال +

نصل ٣ ٢ ومن لا يقع ويسجد في تلك الساعة يرمى الى اوسط انون الماسوق ١ النار الوقيدة ٥

من حيث هذا في الوقت كما كانوا سامعين كل "الشعوب
 صوت قرن البوق والصغّارة والقيتار والعود والناى وكل انواع [ال]الات
 ٤ الملاهي (او الغني) واقعين كل الشعوب والامم واللغات ساجدين
 لصنم الذهب الذي "اقامة بختناصر" الملك \*

۸ من حیث هذا فی الوقت تغدّم رجال کسدانیین وغمزوا بالیهود \*

۱۹ اجابوا وقائلون لبختناصر الملك ايها الملك عيش للابد \*

من اليس انت الملك جعلت امرا ان كل انسان الذي يسمع صوت قرن البوق والصغّارة والقيتار والعود والناى والصرناى وكل انواع الات الغنى يقع ويسجد لصنم الذهب \*

١١ ومن الذي لا يقع ويسجد يرمي الى وسط اتون النار الوقيدة «

15 ١٢ ايس رجال يهود الذي وتلتهم على عمالة مدينة بابل وهم شذرخ ميشخ وعبيدنغو اولائك الرجال لم يجعلوا امرا من جهتك ايها الملك على انغسهم لالاهك غير عابدين ولصنم الذهب الذي اقمت غير ساجدين \*

١٣ حينتُن بختناصر بغضب وحرد قال لاجابة شذرخ ميشخ ٥٥ وعبيننغو حينتُن اولائك الرجال جيبوا قدام الملك ٥

<sup>1</sup> P only; om. cett. <sup>2</sup> مرات P. <sup>3</sup> P only; cett. <sup>4</sup> P only; cett. om. Line I. يش . 5. واقعون . 5. يُرْم . 9. يُعش. ه، الساعة ايسكم عتيديين في الوقت الذي تسمعون صوت قرن البوق والصّغارة والقيتار والعود والناي والصرناي (وكل انواع الغني) تقعوا وتسجدوا للصنم الذي اقمت وان كان لا تسجدون في 5 الوقت ترمون الى وسط اتون النار الوقيدة ومن هو الإلاة الذي ينجيكم من يدى ه

۱۱ اجابوا شذرخ میشخ وعبیدنغو وقائلون للملک لیس نحن محتاجین علی هذا قولا لاجابتک م

۱۰ ثفان ایس الاهنا الذی نحن عابدین قادر لینجینا من ۱۰
 ۱۲ النار الوقیدة ومن یدی یا ایها الملک ینجی ۰

۱۸ وان کان الم ينجينا فمعلوم يکون عندک ان لالاهک ليس نحن عابدين ولصنم (لنهب الذي اقمت غير ساجدين ،

 ۱۹ حینتُن <sup>۱</sup> بختناصر (متلاً حرد وقالب وجهة تغیّر على شنرخ میشخ وعبیننغو مجیب وقائل لاشعال (لاتون للواحد سبعة حتى ٤٤ نظر لاشعاله ٠

 ۲. ولرجال جبابرة القوّة الذين في جيشة قال لكتف شذرخ ميشخ وعبيذنغو لرمي الى اتون النار الوقيدة ،

<sup>1</sup> Om. P X; text B. <sup>2</sup> כאן B. <sup>3</sup> codd. <sup>4</sup> X; om. P; text B.

فصل ٢١ ٢١ حينتُن (ولائك الرجال كتغول بسراويلاتهم اخفاتينهم فاسوق ٢١ وطيالستهم ولباسهم ورميوا الى اتون النار الوقينة ٠

177

۲۳ من حيث هذا الذي قول الملك "متّبقيح والانون اشعل فضل اولادك الرجال الذي حملوا لشذرخ ميشخ وعبيدنغو قتلهم شرار د النار \*

٣٣ واولائك الرجال ثلاثتهم شذرخ ميشخ وعبين نغو وقعوا إلى وسط انون النار مكتّغين م

حينتُن بختناصر الملك نهل وقام بدهشة محيم وقائل لندمائه اليس ثلاثة رجال رمينا الى وسط اتون النار مكتّغين 10 مجيبون وقائلون للملك يقينا ايها الملك م

ه، مجيب وقائل ها انا أناظر اربعة رجال محلّلين سائرين في وسط النار وشيء من الفساد ليس فيهم ومنظرة الذي للرابع شابة للملائكة أ

٢٦ حينتُن تقتم بختناصر إلى "باب اتون النار الوقينة مجيب وقائل شذرخ ميشخ وعبيذخو عبينة الذي للالاة العالى اخرجوا وتعالوا حينتُن خارجين شذرخ ميشخ وعبيذخو من وسط النار بر ومجتمعين الامراء والعمّال وندماء الملك ناظرين لاولائك الرجال الذي لم تتسلّط النار بجسمهم وشعر راسهم لم يتشيّط وسراويلاتهم ما تغيّرت ورائحة نار ما "صغرت فيهم \*

<sup>1</sup> מכתפין codd. <sup>1</sup> מכתפין codd. <sup>1</sup> מכתפין BPX; מכתפין PX; מכתפין PX; מכתפין PX; text B etc.

. الذين .tc. 18 خارجون .16, 17 الذين .4 فضلا .3 ورموا .Line 2 ورموا .

ما مجيب بختناصر وقائل تباك الاههم الذي لشنرخ ميشخ نمل موجب معين المار وقائل تباك الاههم الذي لشنرخ ميشخ نمل ووي وعبين يغو الذي ارسل ملكة ونجا عبيرة الذي اتكلوا علية وكلمة فاسوق الم الملك غيروا وسلموا اجسامهم حتى لا يعبدون ولا يسجدون لكل الاه لكن لالاههم ا

۲۱ ومنّى اجعال امرا الذى كل شعب وامّة ولغة الذى يقول ت غلط على الاههم الذى لشذرخ ميشخ وعبيننغو اعضاء يُعمل وبيته صوافى يُجعل من حيث ان ليس الله (خر الذى يقدر لخلاص مثله ه

۲.۱ حينتُن الملك التجمع لشنرخ ميشخ وعبين نغو في مدينة بابل ا

هذه القصّة جرت لمختناصر وكان لحننيا ميشائيل وعزريا فيها مدخل <sup>2</sup> فدُوّنت لنا لما فيها من النفع الكثير ( اوّل ما يجب ذكرة هو ما الذى حمل بختناصر على عمل هذا الصنم فنقول فى ذلك انه لما تمكّن العالم فعل هذا الصنم ونادى المنادى (ان ) من لا يقبل ويسجد يُرمى لاتون النار ( فاذا فعلوا ذلك بان طاعتهم له وقبل ان يصيروا تحت ملكة لم يمكنه ذلك ( وقد كان له معبود اخر يعبده كما سيقول 15 كُمْلَهُ لا ماسردم ( فقد تمّ له مراده اذا بان ان الكل سجدوا له غير اليهود الذى نكر الكتاب ( وذكر ارتفاعه وقتحه وقوله طلام فيها ( وجعل ارتفاعه سيين ذراع ببقعة تااته لانها تسع عالم من الناس يقفوا فيها ( وجعل ارتفاعه ستين ذراع حتى يرونه من بُعّد حتى يسجدون اليه من كل ناحية ( ولم يقيمه قبل ان يجمع الناس وانما صنعه اوّلا ثم بعث وجاب الناس من كل مدن العالم فلما حصلوا في 20 وبابل اقامة وامر بالسجود له ( وجاب الناس من كل مدن العالم فلما حملوا في 20 وبغرب العالم ولا يسعهم الكان ايضا وله جعلوا هولام لهم يقبط في 20

<sup>1</sup> Verse 30 om. B. <sup>2</sup> פרוינהא B K; פרוונהא P X. <sup>8</sup> Om. P. <sup>4</sup> צולה X; text B ete. <sup>5</sup> Prob. <sup>6</sup> איבער.

Line 2. دراعا , يقفون , عالما . 18 . غلطا . 6 . يسجدوا , يعبدوا . 3. الجايئون . 22 . يجي ب . 21 . يقمة , يسجدوا , يروه . 19

فصل ٣ المواضع <sup>1</sup>التي كانوا فيها الى ان يرجعون ♦ وعرّف انهم جاً وا عند ما ارسل اليهم فاسوق.٣ ولا يتخلفوا فبان من ذلك طاعتهم له ٥ فلما اجتمعوا الى بابل عمل للصنم دعوة --··- فكانهم يجتمعون ويسجدون له وبعد ذلك ياكلون ويشربون ولم ياكلوا قبل السجود فكانة ذبع الذبائي واستعدّها لهم \* ثم عند ما اجتمعوا أقام اصحاب الملاهي 5 بالاتهم فلما ثبتواً قدام الصنم امر المناديين يطوفون في الناس وينادون ويقولون معاشر الناس كونوا على حذر ولا تغفلون عن السجود للصنم اذا ما سمعتم صوت الآت الملاهي يقع كل واحد على وجهة ساجد للصنم وانة اي أنسان لم يسجد في الوقت يُلقى <sup>2</sup> في أتون النار ( وهذا يدّل على انه قد بنا اتون نار عظيم حتى ان خالف انسان يطرح الى النار وليس بدّ من ان قد جعل قوما من قِبَلَه يطوفون في الناس Io الذين جاءواً من البلدان حتى ينظرون هل خالف احد او "لم يخالف » ثم عرّف المدوِّن ان كل من حضر سجد عند ما سمع صوت الات الملَّاهي غير هولاء الثلاثة المذكورين ويجب عند ذلك احد قولين إماً ان يكون اراد من الناس ان يتركوا دينهم ويعبدوا غير معبودهم او يكون إراد منهم طاعتهم فقط ، فلمّا بعُد ان يكون اراد منهم ان يتركوا معبودهم اذ الأديان كانت مقيمة كل امّة تعبد معبودها 15 وجب أن نقول أنه أراد منهم طاعَّة لا غير ، والكلام في كل يهوذي كان في بابل هو ان الملك لم يطالب بذلك العوامّ وانما طالب اصحاب السلطان والاجلَّاء واما غيرهم فلا ﴿ ولو لم يكون حننيا ميشائيل وعزريا من اصحاب السلَّطان كما تقدّم به القول لم <sup>4</sup>يتحضرهم في الجملة ولم يلزمهم السَجَّود ، فاما الكلام في دانيال عَم فلم يراد منه السجود للصنم لانه كان ارفع طبقة لانه كان عنده مقام المعبود كقوله 20 الترامة الاامامان \* وهولام الذين غمزوا بهم هم غلمان الملك الذي امرهم أن يجعلوا قصدهم من الناس \* وقولة لالامة لا طلامة يقصدون بة المعبود الذي كان يعبدة قبل ان يوقف الصنم ، وعرّف انه عند ما قيل له عنهم انهم لم يسجدوا للصنم امتلًا حرد وتغيّر لونه \* \* \* وإما ان يكون من حيث َّوقع الخلاف منهم و[اما]° اذا

 $^1$  יחצרוהם  $^{\circ}$  codd.  $^2$  אלי P.  $^{\circ}$  P לם  $^{\circ}$  P אלי P X (ex corr.); text B.  $^{\circ}$  P X; אלכלאם  $^{\circ}$  P X; אלכלאם  $^{\circ}$  P X; אנמא  $^{\circ}$  Something apparently is lost.

Line I. يرجعوا . 2. ولم . 2. يرجعوا . 6. المنادين . 5. ولم . 2. يرجعوا . 10. حردا . 23. الذين . 20 . يُرَدْ . 19 . يكن . 17

انكشف ذلك لغيرة تنقص هيبتة ولولا ذلك لم يصعب علية وهو قريب في نفسي فصل٣ وتشوَّش عليه ما اراده ولعله لم يتمَّ חנכת צלמא ، فامر باحضارهم واخذ يعاتبهم فاسوق.٣ لعلهم أن يعتذرون بعذر ما فلا يتنعَّص عليهم سرورهم \* وقولة دلا من ماردار עתידין يريد به هل الساعة سمعتم الندى او ليس قد تقدّم الكاروز به ولعلة قال هذا القول حتى يعتذرون بشى ليعلم الناس أنهم لا يستخفُّون به وَقد فات وقت 5 السجود لانه انما اراد من الناس يسجدون له في وقت سماعهم صوت الات الملاهي ه فلم يرد الجواب منهم معلى سبيل العذر بل كاشفوة فلذلك وجب عندة ان يفعل ما فعلَّه ٥ وقولهم لأم الثااثا يريدون به ليس بنا حاجة إلى أن نقيم لنا عذر كما لعلك تومي اليه واما قولك ١٥١ ה١٨ ٨٦ فيجب أن تعلم أن معبودنا قادر على خلاصنا من اتون النار الذي تهوّل علينا به على وجوه <sup>2</sup>كثيرة وان انت اوميت الي Io قتلنا على وجة اخر غير اتون النار فهو ايضا قادر على ذلك \* وقولة اتنا لأنه ليس «يريد به وانَ كان لا يقدر فيكون ذلك مناقضة لقولهم اداد طاهاداת» وانما اراد به وانَ لم "ينجينا لانه ليس يتركنا بيدك من حيث أنه لا يقدره وليس نعبده ليتخلصنا من أعذاب الدنيا وأنما نعبدة لنتخلص من عقاب الاخرة وبحصل لنا <sup>6</sup> الثواب <sup>7</sup>فتكون تعلم ان الذي قيل لك عنّا حتّى لم <sup>«</sup>نعبد معبودك وصنمك <sup>«</sup>ولا 15 نعبدة ايضا في ما يستانف ، وهذا القول قالوة له بحضرة العالمين الذين كانوا قد سجدوا للصنم ، وهذا القول 10يعلم منه أنه لا يجوز السجود للصنم وأن كانوا غير معتقدين عبادته ، واصلة من التوراة وهو قوله لا مسم معتقدين عبادته ، واصلة من التورانة שמוח כ. ה ثم° دار اخرى للجزاء غير هذه الدار لانه اذا لم يكن ثم دار اخرى بعد هذه الدار فأى شي 12يتقونه حتى لا يسجدون للصنم واي شي يرجونه حتى يبذلون انفسهم للنار 20 وكذلك دانيال طرح نفسة للجبّ الذي فيَّة السباع ، "أوقولهم المزاجة يدلّ على ان يجوز عندهم ان الله تع يترك عبيده ان يعذَّبون ويقتلون بيد الكفَّار ليجازيهم

> . ينجنا .13 اوماًت .10 عذرا .8 . يعتذروا .5 . يتعذروا .13 Line 3. ينجنا .13 etc. 22 يعتذروا .26 etc.

۴.

فصل" على ذلك في دار الاخرة وقد وقفوا على كل هذا ولم يفعلوا ، وامر بان يطرح من فاسوق ٣٠ الحطّب اضعاف ما كان يطرحة للواحد سبعة تهويلا عليهم ليرجعوا ويخضعوا ولم ····· يبالوا بقولة ولم يفكروا فية · ثم عرّف انة امر بكتفهم بثيابهم ففعلوا كما امر الملك ، والاستمام خفاتينهم ، ودادار ازرهم ، ولاداستمام يمكن انها عمائمهم 5 او مشدّات لان كان زيِّهم زيّ العمَّال ( أورموا بالمنجنيقات لان ²اتون النار عالى 5 مُرْتفع "عن وجة الأرضَ أفرموا الى راس الاتون ولم يلقوا من باب الاتون لانة اراد تهويلَ القصّة وليشاهد ذلك العالمين الوقوف [اذ <sup>6</sup> حلقوهم] عن بعدٍ من موضع عالى \* ولعله رما كل واحد ناحية الواحد بعد الاخر كانه طرح اوَّلا حننيا اليرتعد الاثنين فلم يبالوا وطرح الثاني ولم يبال الاخر م ثم اخبر المدوّن عن الذين رموهم ١٥ ان وهج شرار النار قتلهم وذلك بحيث ان الجمار ارتفعت عند وقوعهم عليها وصعد منها وهم عظيم فلحقهم "حماء النار فتلفوا \* وَكَان نِبوخذناصر وَأَقف على المُوضع العالى "أذ القوهم بالمنجنية مشرف على لاتون وليس كان دخان يصعد يحجب عن <sup>10</sup>نظر الاتون فرآهم واذاهم <sup>11</sup>مارّين جائين في النار \* فذهل من هذا ودهش كقولة תוה וקם وقال ما قالة لندمائة فإما ان يكون كانوا معة حاضرين ولم يروأ ما رآة لأن 15 الله تتح حجب عنهم كما جرى لدانيال عند نظرة للملاك فلم ينظرة غيرة كما سنشرحة في موضعة فلم ينظروا لا الملاك ولا الثلثة وإما ان يكون نظر ندماوة الثلثة ولم ينظروا الملاك ، فقال הלא دحدم ادا يعرّفهم انه ناظر ما ليس هم ناظرين <sup>12</sup>كانة أستخبر اولا منهم ليعلم هل هم ناظرين ام لا فقال اليس رمينا ثلثة لا أكثر فقالوا نعم فقال ُها انا ناظر أربعة اشخاص 13 لَكن الرابع يشبه الملائكة ، ولا شكّ 20 في ان الثلثة هم شذرخ ميشنج وعبيذنغو \* ثم لما رآهم سائرين وجايئين في الاتون وليس يخرجون من الأتون قال في نفسة هولاء لو اقاموا ما اقاموا لم يخرجوا حتى

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ורמו C; יאלאתון passim. C. אלאתון cett. 4 The MSS. in this chapter have יס passim. 5 רמו codd. (BCKPQX), scr. וلقوهم. by some MSS. 6 לירתרע קור BCKX; לירתרע אלדי BCKX; אלירתרע נאר מנהם (KQX) מור מנהם BK. 11 חמאת BK. 11 מאריין C. ליכון 13 codd.

كانهم في بستان يتنزهوا فيه ﴿ فقرب نحو باب الاتون يسالهم الخروج من الاتون فصل ٢ لانة لا طريق لهم الا من بابة وكانهم يورون أن الذي يخرجهم هو ولا يخرجون الا فاسوق ٣٠ بامرة • فقرب من باب الاتون وقال لهم اخرجوا تعالوا° فعند ذلك خرجوا ولا شلَّه -----في ان الملاك كان معهم الى ان فارقوا الاتون لانه مهما ٍ هو معهم ليس يلحقهم شي من اذام النار، وعند خروجهم لم يكونوا عرايا بل كانت ثيابهم تسترهم وهي 5 سراويلاتهم دون كلّ ثيابهم لأنه ذكر سراويلاتهم دون غيرها فبقّى الخالق فاعل المعجزات سراويلاتهم فقط التسترهم وليبين المعجز ايضا انه بعض الثياب احترقت وبعضها لم يحترق ف فاما اجسامهم فقد اخبر انه لم يتعلق النار بشي من جسمهم اصلا حتى أنه في ظفر يدهم او ٍ درجلهم \*الذي ليس فني ذلك "صرر كثير" لم يتاذون منه \* واما شعرهم فلم يتشيط كما من شان الشعر يتشيط من يسير من النار اذا ١٥ قرب منها ، ثم عرّف ان 7راتُحة النار لم تشمّ منهم ولا من سراويلاتهم وليس ذلك "عجيب من افعال الباري القادر تتح لانه هو جعل حاجزا بين النار وبينهم بلطائف هو قادر عليها ولم يجعل الحاجز بين النار وبين ثيابهم سبحانه فاعل <sup>•المع</sup>جزات دون المخلوقين كقوله لالاتهم دهانمار دادارار لحدا ، وهذا يبطل دعوى القائلين ההة مار. ٢ بدفع ألمعجزات وينكرون ذلك \* ١٠ فاظهر الله تعَ هذا المعجز العظيم في زمان بختناصر15 كما اظهر معجزاته في مصر ودفع بذلك مذاهب المحاطات حتى اذعنوا وتالوا بمالا الم الم אלהים הוא · فعند ما شاهد ذلك بختناصر وسائر اصحابه امنوا بفعل ألخالق وعند ذلك سبّ للخالق وقال درب بالمدار با سرب ما الاد دد ومنذ ساعة كان قوله لهم الم הוא אלה די ישיובינכון מן ידי \* פדון די שלח מלאכיה ושויב לעברוהי עני מומג الملاك سائر معهم والله تتم بعث الملاك لمحقّق عنده ان ذلك من افعاله ولا من 20 افعال غيرة ، وقولة الثاند لايدان بن مردماندا لااره، يورى انهم تخلصوا بما اتَّكلوا عليه ولم "يفكروا في ما 2 تهدّدهم به كقوله اعار عاده ، وقوله يتعادما الم الم اط الله الم المدار يعنى سلموا اجسامهم للناركل ذلك حتّى لا يعبدون غيرة \* ثم

> <sup>1</sup> אכרגו הם CPX; text B. <sup>3</sup> תעאלו אכרגו most MSS. <sup>4</sup> Om. C <sup>5</sup> אלצ'רר אלכתיר P. <sup>6</sup> פיי, CQX פיה, B; פיהא cold. <sup>7</sup> אראויח Q; אראויח X; היהה CQX אלעגאיב PQ. <sup>10</sup> אלעגאים BP. <sup>8</sup> אראייח CQX אלעגאים B. <sup>11</sup> יהרדהם PQX; ישכרו SS. <sup>12</sup> ישכרו ידה PQX ישכרו C.

Line 9. يعبدوا 23. عجيبا 12. معجيبا. F

[II. 3.]

ثم اخذ في القصّة الرابعة

ا، بختناصر الملك بعث الى كل الشعوب والامم واللغات السكّان في كل الارض سلامكم يكثر م

<sup>11</sup>هذة كتب كتبها<sup>ه</sup> بختناصر الى <sup>12</sup>كل اهل<sup>°</sup> العالم بعد تقصّى السبع سنين التى 20 جرت علية وهو مع الوحوش فعند ما رجع الية عقلة <sup>13</sup>وعاد الى ملكة كتب الكتب وشرح فيها القصّة اوّلها هدانه المثمانه واخرها اتا شملكان عدام م

<sup>1</sup> אלדי 4 add. C. <sup>2</sup> ואגלאלהם codd. <sup>8</sup> codd. (B C K P Q X). אלדי 4 אלדי 1 מלמדון added in most MSS. after גבהם (not C). <sup>5</sup> אלים C; אלים CP. <sup>7</sup> אלים X; om. אבעאל אללה אבעאל אילה 8. <sup>8</sup> אאהדוה X; om. אבעאל אילה יה גבוי אבעאל אי 2 CP. <sup>11</sup> Prob. אבעאל גבוי <sup>12</sup> גבוי <sup>12</sup> גבוי CP. <sup>13</sup> אהל כל C; כל אהל <sup>12</sup> גבוי <sup>13</sup> אהל כל.

ه شوح سغر دادیال ۴

1000

۳۲ الایات والبراهین الذی عدل معی الالا العالی حسن فصل عندی للاخبار ،

قولة אתיא ותמהיא يشير الى ما جرى علية فى السبع سنين أوسنشرحة فى موضعة 4 وقولة تفقح جردة هو ما وجب علية ان <sup>2</sup>يذكرة للعالمين ولا يغفل عن 3 بثة 4وبسطة <sup>5</sup>وشكر <sup>6</sup>اللة تتّع على ذلك 4

٣٣ ایاته کم هي کبار عظیمة وبراهینه کم هي صلبة ملکه ملک ١٢ الدهوروسلطانه مع جیل وجیل ٠

قوله אתוחי يشير به الى ايات تقدمت من افعال الله تتّع والى ما هو "ذائم "موجود فاورى انه مومن بها وليس يدفعها كما تدفعها الفلاسفة ، وقال طادامه طادام لاط وفى ذلك شيين احدهما انه ١٠باقى لا الى نهاية والثانى فاعل ما يراه فى عالمه ١٥ وسلطانه على الكل فى اختلاف الاعصار والازمنة كقول المسيح طادامر طادام مته وصه. ‹د دلا لاطانه •

۴ ، انا بختناصر "سالی کنت فی داری وغضّ فی هیکلی »

عرّف انه راى هذا المنام فى وقت كان هادى ولم يعرض له سفر والعالم انطاع له طاعة كاملة لا عدو ولا مناصب واموره واسبابه جارية على نظام كما يحبّ ومعنى 15 ١٣עد: تمادلا سلامة جسمه وحسنه بخلاف ما كان عليه فى اوقات 12معاناته الحروب فى استقامة احواله ♦

، منام نظرت فافزعنی وافکار (او خواطر) علی فراشی ومناظر راسی درهشودی ه

Line 10. باق ، بالداد الما الماليا . 13 مناما . 18 مناما .

فصل " عرّف انه نظر منام وحصلة ولم ينساة كما نسى المنام الأول فلما انتبة أواذاة فاسوق r فازع° ويتجه ايضا انه حكاية حاله وهو ناظر المنام وهو ²سامع صوت الملائكة دا٦١ بمنائله وقوله المدمدان لأ صفحت وصف حالة بعد أن انتبه أنه كان يفكر في ما رآة ويدهش ويتحيّر وليس يقف على تفسيرة \* r ومنى "اجعال امرا لادخال قدامي كل حكماء بابل حتى 5 تغسير المنام يخبروني \* \* حينتُن دخلوا الغلاسغة والسحرة والمشعونين والكسدانيِّين والقطّاعين والمنام قائل انا "قدامهم والتغسير غير أمعرّفين لي \* اعلم انه لم يبعث الى دانيال ويحضره ويساله عن تفسير المنام وقد كان حاضر ١٥ معه في بابل وبعث الى حكما بابل اوَّلا لمعنى وهو انه لما طالبهم بالمنام الأول قالوا دفعة بعد الاخرى قل المنام وعلينا تفسيرة فلما راى هذا المنام وعلم ان تفسيرة صعب جدًّا اراد أن يحكيه "لكماء بابل على اختلاف طبقاتهم حتى اذا عُجزوا عن تفسيرة بان عندهم وعند الناس نقصهم وبعد ذلك يبعث خلف دانيال ويحكى لة المنام بحضرتهم ويفسّره باب باب فيبين "فضيلته كما بان فضل يوسف عَمّ 15 عند ما عجزوا حكماء مصر عن تفسير منام فرعون وقرّوا "الكل له بالحكمة كقول ברא' מא.לח فرعون הנמצא כזה ל

ه وفي الاخرة دخل قدامي داديال الذي اسمة بلطشاصر «كاسم الاهي والذي روح الالاة القديسين فية فقلت المنام قدامة « ، يا بلطشاصر "اكبر الفلاسفة الذي انا علمت أن روح الالاة مه القديسين فيك وكل ستر غير ممتنع منك نظر منامي الذي نظرت وتغسيرة قل «

יסמע <sup>1</sup> אואראה פוע <sup>1</sup> all except C. <sup>2</sup> יסמע <sup>2</sup> C D P. אואראה פוע <sup>1</sup> B. אואראה פוע <sup>1</sup> eodd. <sup>6</sup> فضيلته ... فضل <sup>8</sup> b. מערופין <sup>1</sup> D. כמא <sup>7</sup> D. באלכליה the codd. vary, as also between רבין, יבאן, באן באן add. <sup>8</sup> אלר מערופין נכתן באלכליה add. <sup>11</sup> באלכליה obliterated in K Q; om. B.

.بابا بابا .14 . حاضرا .9 etc. والمشعوذون .7 .ينسة ,مناما .1

180

عرّفهم انه سمّاه بلطشاصر باسم معبوده لما فيه من ٢١٦ هلام ٢٢ ترا فشرّفه فصل ٢ بذلك وتوله دلاه هلاه قال قوم ان مع هذه القصص التي جرت كلها كان يعبد فاسوق ٢ الاصنام على ضرب من ضروب التاويلات او لسياسة ملكه لانه ان اظهر للناس انه -----على مذهب اليهود لزمة الشرائع وسقط وكان يانف <sup>1</sup> عن انتقاله عن معبوده فهو يعظّم الاه السماء ولا يترك دينه او يكون قوله دلاه هلاه على ما كان <sup>2</sup>قديما 5 يعبده قبل ايمانه بالله عز وجل ٥ وقوله ٢٠ هذه الالام هو على ما تقدّم من المنام الاقل الذي انكشف له السرّ ٥ وقوله ٢٠ هذه الماد ٢٠ مار ليس يريد به قل المنام وتفسيرة مثل الاول لانه قد حكاة بين يديه وانما يريد به انا اقول المنام الذي نظرت وانت فسّرة ٥

ومناظر راسى على فراشى كنت ناظر وإنا شجر في وسطره
 الارض وارتفاعة عظيم ف

م شجر كبير وصلب وارتفاعة يبلغ الى السماء ومنظرة الى دهاية
 كل الارض \*

٩ وورقة حسن وثمرة كثير وغناء الكل فية تحتة تغيف حيوانة البرّ وفي اغصانة يسكنون طيور السماء ومنة يغتذون كل البشر ٥ ١٠ ناظر كنت في مناظر راسي على فراشي وإنا بملاكين من السماء "نزلا ٥

۱۱ منادى بقوّة وكنى قائل اقطعوا الشجر وقصّصوا اغصانه اقلعوا ۱۹ثره وبنروا ثمرة حتى اتنود الحيوانة من تحته والطيور من اغصانه ١

rr غير ان اصل عروقة اتركوا في الارض وبالقيد الذي من حديد

יעתקד קדימא <sup>2</sup> אתרח <sup>4</sup> codd. אתרח <sup>4</sup> נאזל B K. געתקד קדימא <sup>2</sup> codd. <sup>5</sup> Prob. גֿיַבֿ.

مناد Line 10. اناظرا . 16 اناظرا . 18

104

قمل، ونحاس في كل البرّ وبنُدى السماء ينصبغ ومع الحيوانة قسمه في فاسوت العشب الارض \*

٣ عقلة من الناس يغيرون وقلب الحيوانة يعطى لة وسبعة اوقات ايبتدلون علية •

5 ١٢ بقطع الملائكة القول وقول الملائكة المسلة من اجل ان يعلمون الاحياء أن متسلط العالى بملك الانسان ولمن يرد يعطيها واسغل الناس يقيم عليها م

ه، هذا هو المنام الذي نظرت انا الملك بختناصر وانت بلطشاصر قل تغسيرة من حيث أن كل حكماء ملكي غير قادرين لتعريفي ١٥ تغسيرة وانت قادر الذي روح الإلاة القديسين فيك ه

١٦ حينئن داديال الذي اسمة بلطشاصر اطرق (وقيل استوحش) ساعة وافكارة يدهشونة مجيب الملك وقائل يا بلطشاصر المنام وتغسيرة لا يدهشوك مجيب بلطشاصر "وقائل يا مولاي المنام لشاديك وتغسيرة لاعدائك \*

15 ١١ الشجر الذي نظرت انه كبير وصلب وارتفاعة يبلغ الى السماء ومنظرة الى كل الارض

۸۱ وورقه حسن وثمره کثیر وغنا الکل فیه تحته تاوی حیوانة البرّ وفی اغصانه یسکنون طیور السما

۱۹ انت هو الملك الذي كبرت وصلبت "وجلالتك كبرت" ووصلت ۵۵ الي السماء وسلطانك الي نهاية كل الارض \*

·· والذي نظر الملك ان الملائكة نزل واحد منهم من السماء وقال

יתבדלון <sup>1</sup> B K P. <sup>2</sup> וקיל B. <sup>3</sup> וכברך כבר D P X; text B. Line 6. גבهشاك 13. 13. 14. גבهشاك. \* شرح سغر دانیال

اقطعوا الشجر وافسدوة غير ان اصل عروقة اتركوا في الارض وبقيد الملا من الحديد والنحاس في كلا البرّ وفي درى السماء ينصبغ ومع <sup>فاسوق .</sup> حيوانة البرّ قسمة الي ان يتبدلون علية سبعة اوقات ه

٢١ هذا هو التغسير وقطع العالي هي وصلت على مولاي الملك ٠

۲۲ ولك طاردين من بين الناس ومع حيوانة البرّ يكون سكناك 5 وعشب مثل الثور يطعمونك ومن ندى السماء صابغون لك وسبعة اوقات ايتبدلون عليك حتى تعلم ان متسلط العالى في ملك الناس ولمن يردد يعطيها \*

۳۳ والذي قالوا من ترك اصل عروقة الشجر ملكك ثابت (لك) حتى تعلم ان متسلطين الاه السماء «

عرّف انه عند ما حكا له المنام وقال له ان غيرك من حكما<sup>م</sup> بابل لم يقدرون يفسّرونه وانت قادر عليه لما فيك من حكمة الله فقُل تفسيرة وذكر ان دانيال اطرق ولم يبتدى بتفسيرة حتى قال له الملك ما قال له لم يكن ذلك تحيّر من دانيال فى تفسيرة لانغلاقه عليه وانما كان يفكر فى ما [كان] يلقى الملك(به)اذ لم يحسن (ان) يلقاه بالتفسير لما فيه مما ينال الملك وفكر فى انه لا بحسن ان 15 يطالبه فى تفسيرة ولا يقوله فراى <sup>2</sup>من الصواب<sup>°</sup> ان يطرق الى ان يقول الملك ويطالبه « ولشدّة فكرة فى ذلك كان لونه يتغيّر فعند ما رآة الملك بهذه الصورة قال له لا يهوّلك المنام ولا تفسيرة ظنّ<sup>8</sup> عنه انه يحتاج فيه الى فكر كبير فاجابه دانيال بانّه لم يكن سكوته عن تفسيرة من حيث هاله وانما هو من جهة الملك ولولا ذلك لقد لا يحسن ان يلقاء الا بمثل ذلك فرعم ومن حيث هاله وانما هو من ما يمان ولانه 20 مان بادر بتفسيرة للوقت ه وقوله المائل مائل على غريق التحمّل والتحاسن ولانه 20 مان بادر بتفسيرة للوقت ه وقوله المائل على طريق الملك اعداء الله تق واندية لا يحسن ان يلقاء الا بمثل ذلك فزعم قوم انه كان غرض دانيال اعداء الله تق وشانيية واحدهم المختناصر من كم الشجر وصلابته وعلوة وما فيه من الغذاء لكل لم يقر مفرد « اما ما رايته من كبر الشجر وصلابته وعلوة وما فيه من الغذاء لكل ليوان

<sup>1</sup> יבתרלון PX; text B. <sup>2</sup> אן אלצ' DPX; text B K. <sup>3</sup> محתרלון Codd. Line 3. يتبدلوا . 6. وعشبا . 6. يتبدلوا . 9. Cf. FLEISCHER, Kl. Schr. i. 294. مفردا . 23. تحييرا . 13. يقدروا . 11.

۲°۸

فصل ٢ وسكناهم فيه وتحته فانه علوّ الملك وبلوغة الى نهاية العالم ٠ وقد بقي شي لم يفسّره فاسوق ٢٣ وهو تفسير فاسوق الاونة تهوند المزدة تهذنه فالمراد في لاونة تهوند حسن عساكرة واولاده ---- وتفسير المزدم تعديم هو كثرة المال الذي جمعة من البلدان · وتفسير اعارا لأدلم دم هو ارزاقه ٥ وقوله مممانه، منافظ منام حديد الباديّة ٥ وتاويل الطاير هم الذين جاءوا 5 اليه من كل بلد وحصلوا في ملكه واستكنّوا تحت ملكه ﴿ وقوله اعدة الماام دلم دخامه يقرب فيه ما انتفع الناس من الكسب بعد أن استقرّ ملكه في ثم ذكر الباب الثاني وهو ما سمعة من كلام الملائكة ٦٢ ٢٦ ٢٦ ٢ واعلم أن هذين الملاكين الواحد منهما كَانَ في العلوّ وهو القائل د٦١ ١٢ هناده وهو المسمّى لاله وهو إرفع طبقة من الرحاس فاما الرجائ هو السائل الرياد أن يبقى عروق الشجر في مكانة كقولة حداد مرادا ومدهم • IO قول؛ בגזרת עירון هو قول؛ גורו אילנא וקצצו ענפוהי وقول؛ اعאמר קרישין שאלתא هو انه سألد ترك لامد صدحانه، وقال اولا لابد المحاف وقال بعد ذلك لابدا المحافظ فعرّف انهم كأنوا جماعة فدلٌّ ذلك على أن جماعة (من) الادد، امروا دد به بلاد، وجماعة من الرجرسين سألوا في بابة وهذا اوراة الله ليعلم ان الامرين جميعا بامر لخالق عز وجل وهو ما يلحقه في نفسة وبقى الملك له الى ان يعود من البرِّ ﴿ ومعنى ١٦٦٦ 15 « المنظرة هو اخذة من بين الناس \* وقولة الإلادا لادهام، هو انقطاع عساكرة منه \* وقولة ברם עקר שרשוהי سنشرحة من بعد ، وقولة اבאסור די פרול ונחש هو كونة [في ما بين الوحوش] في تلك المدّة كانسان مقيّد لا يقدر <sup>2</sup>يذهب ولا يجي بل هو مقيم مع الوحوش ، وقولة בדתא די ברא يريد انه ياوى في "الموضع الذي ينبت الحشيش والعشب ليغذو منه وانه يكون من جملة الحيوان الذي ياكل العشب وليس يكون 20 من الوحش المفترس ، وقولة التلا المعاني هو كونة ليل ونهار تحت الندى ليس للاكنّ يستكنّ فيه من الندى ، وقوله أدرة ١٦ مدىمه و زوال عقله منه وحصولة مسلوب التمييز الذي كان له ٥ واعلم انها ثلثة اشيام هي على ظاهرها وهي لالات دررادا وها ساما الادر ولاحد ما مرسا العار وغير ذلك كله له تاويل ، وقوله المحدم لادنا المطوار لأالما ذهب قوم على انها سبعة فصول ليكون جملة ذلك دون 25 السنتين وِقال قوم انها سبع سنين وهو اقرب كانه طالَّت مدَّتُهُ وذلَّه لخالق تَع ﴿ وعرَّف أن كل ذلك نزل به ليعرف أن الملك لله تمَّع وأنه يعطيه لمن يريد ولو أنه

י Om. P. <sup>2</sup> יהרב B; יהרב ידהב X. <sup>3</sup> אלמואצע B. <sup>4</sup> Prob. וועהם.

ليلا ونهارا .Line 20

• شرح سغر دانيال •

احقر الناس كقولة التلطخ بلاتنام الإنام للأنام وهذا يدلّ على انه كبر قلبة ولبس النامام فصل <sup>م</sup> فذلّه الله حتى يتحقق ان الله تتم سلطان في عالمة ويعمل ما يشاء فية وقد شرح فاسوق <sup>٢٣</sup> ذلك في الفصل الذي بعدة ( ثم ذكر القسم الثالث كقولة الا باهما فقال والذي منب سمعت يقال اتركوا اصل عروق الشجر المراد فية هو ان الملك باقي لك وليس ينتقل منك كقولة طادامال لا مامام ثم بعد ان فسّر له المنام اخذ يشير علية بما لوكان 5 استعمله الم يتمّ له ذلك ( فقال

٩٩

۲۰ «لکن ایتها الملک رایی یحسن عندی وخطایای فکّ بالعدالة وزنوبک برؤف الضعفی فان تکون مهلة لسلوتک «

٥٠ كل نلك وافى على بختناصر الملك ٠

ليس هذا الفاسوق قول دانيال للملك وانما هو قول المدوّن عرّف ان بختناصر لم 20 يقبل ما اشار به عليه فلذلك نزل به تفسير المنام كقوله بعده

۲۱ لانقضا، ۱۴نی عشر شهرا علی هیکل الملک النی فی بابل کان سائر ،

<sup>1</sup> ملاطرة codd. <sup>2</sup> PQ; לתם B; om. cett. <sup>3</sup> אלתלתה B; om. cett. 4 אתנאעשר PX. Line 4. اجلهما ,عليهما ,13. 12. رسوما ,10. باق

.سائرا .23

.مقيما .17 . .تابوا .14

[II. 3.]

### \* شرح سغر داديال \*

نصل ۲۰ ۲۰ مجیب الملک وقائلًا الیس هذا بابل الکبیرة التی انا بنیتها ماسوق ۲۰ لدار الملک بصلابة قوّتی ولعزّ بهجتی ۴

٥.

ليس هذا القول فقط كان سبب ما نزل به بل كان على ظلمة وتعدّية مقيم واجّلة الله سنة منذ وقت نظرة المنام فلما لم يتُبْ وانضاف على ذلك هذا القول فلم يمهل 5 الله عليه اكثر من ذلك ٢ وهو انه اتفق انه طلع الى سطح القصر فاشرف على المدينة ونظر حسن بنائها فقال ملاه ته ته تده حدم ددتمه ودل هذا القول على انه جدّد بناءها كما يريد لتكون له دار الملك وكان كل عُدّدة فيها فلذلك قال حدمة مرد الأرم محده ه

۲۸ بعد الكلمة في فم الملك حتى وقع صوت من السماء لك قائلين ١٥ بختناصر الملل ان الملك قد زالت عنك

۲۱ ولك طاردين من الناس ومع حيوانة البرّ ماواك عشب مثل الثيران يطعمونك وسبعة اوقات ²يتبدلون عليك حتى تعلم ان متسلط العالى في ملك الناس ويعطيها لمن يردٍه ٠

هذا الصوت الذي سمعة من السماء يحتمل انه لم يسمعة غير بختناصر فقط 15 وبحتمل انه سمعة الناس وهو اعظم ليعلم الناس ذلك \*

۳. في الوقت الكلمة تمت على بختناصر وطُرد من الناس وعشب مثل البقر ياكل ومن درى السماء جسمة ينصبغ حتى كثر شعرة مثل شعر النسورة واظفارة مثل مخاليب الطيور \*

ینبغی ان یکون کما سمع هذا القول النازل من السما<sup>م</sup> حصله ثم زال عقله عنه 20 ووقع من قصره ومتر تائه علی وجهه وهداه الخالق الی البرّیّة ولم ینضبط وخاصة خبره کان مشهور وکان دانیال ذکر لهم ذلك فلم <sup>4</sup>یتعلقوا به \* <sup>5</sup>وقوله لا**ح ۲** سلاحه درسحام حدم فدلّ ذلك علی طول المکث وهی سبع سنین \*

<sup>1</sup> קצרה DPX; text B. <sup>2</sup> يحمد עX; text B etc. <sup>3</sup> So all (BDPQX): so too MS. 2467, p. 132 a (ad Ex. xix. 4). <sup>4</sup> DQX P (corr. in marg.); text B. <sup>5</sup> Prob. وأما قوله.

. مشهورا . 21. .تائها . 20 . وعشبا . 16 . عشبا ,طاردون . 11 . قائلون . 9 . مقيما . 3 Line

ات وعند نهاية الايّام انا بختناصر رفعت عيني الى السماء وعقلي انصل ا يعود على وللعالى باركت ولحتى الدهر سبّحت وبجّلت الذي <sup>فاسوق ٢١</sup> سلطانه سلطان الابد وملكة مع جيل وجيل ا

01

۳۲ وكل سكّان الارض كلاشي محسوبين وكمرادة فاعل في ٢جيوش السماء وسكّان الارض وليس ايس من يضرب ٢بيدة 5 ويقول له ايش عملت ٩

عرّف انه كما تقضّت سيدلام لادنا رجع عليه عقله فنظر نفسه بين الوحوش في البرَّيَّة وشاهد حال جسمة وكبر شعرة وطول "اظفارة فتحقَّق ان تمّ عليه ما قيل له فعند ذلك رفع عينية الى السماء وقال ما قالة ﴿ وقال هادامة هادام لاه العاهدة لانه ملك بنى ادم وسلطانهم زائل منقضى ، وقوله ادام تماد مالام ليعرّف ان ١٥ كبيرهم وصغيرهم غير محسوبين بشي لانهم منقضين منصرفين ومع ذلك فهذا قول في عوام الناس على اغلب امرهم فاما الأنبياء والصالحين فهم عماد العالم فان كان اومي بنحنتاصر إلى الموت وتقضّى أجل الناس فيجب ان يكون قولا عامّا وان كان قصدة في المرتبة والقدر فليس يدخل الانبياء والصالحين في ذلك \* وقولة ادهلادام עבר בחיל שמיא يمكن أنه يشير به قالي الملائكة ويمكن أنه يشير به° الى المنيرات 15 التي تنكسف °وتسود وتتساقط° \* وقوله المدا مدلام يمكن [ايضا] انه قصد به الي بني ادم فانه هصر اهمام اهادات اعلامات ويحتمل ايضا انه يدخل فيه سائر لخيوان \* وقول ולא איתי די ימחה בירה ידה שמיא ודארי ארעא وقول ימחה בירה يعنى يضرب على يد الله ويجوز انه اراد به يضرب على يد نفسه تحذرا على الله والاول اقرب فقال لا يقدر احد من חיל שמיא ודארי ארעא يمنعه عن مراده ولا يقدره ايضا ان ينكر عليه فعله ويقول له ايش هذا الفعل الذي فعلت وهو قبيح وهذا نظير عن نفسة ولا يقدر ان ينكر علية لانة عادل في فعلة وقد نصحة دانيال ولم يقبل فاستحقّ جميع ما جرى له \*

יד גיש <sup>1</sup> גיש X; text B ctc. <sup>2</sup> אלי ידה X; text B etc. <sup>3</sup> אלאפירה P. 4 אלאלחא P. 1 ואלצלחא P. 1 ואלצלחא P. 1 ואלצלחא ס. 1 ואלצלחא ס. 1 אנא ידה codd.

والصالحون Line 4. منقضون .10 منقضي .10 .منقضي .10 . .والصالحون .14 .

فصل ۲۰۰۰ می نلک الوقت معرفتی علتی تعود والی عزّ ملکی وبهجتی فاسون ۲۳ وبهائی یعود علتی ولی یطلبون درمائی واجلّائی وعلی ملکی ----- رتّبت وجلالة كثِيرة ازيدت لی ۲۰

٥٢

قال في ما تقدّم اعدتلا للأ الماد ليلحق بـ الملائلة حددة ثم رجع اعادة ليعرّف 5 انه رجع فسكن في ملكة وبفجته وانه قد قال له دانيال علادا مراجع اعدة فعرّف انه ليس بدّ ان يرجع الى ملكة ( وقوله الأ امتحد المحدود العلام هو ان دانيال كان يعدّ الاوقات فلمّا تمّت امر العسكر والاجلاء ان يخرجون خلفة ويتفرقوا في طلبة حتى وجدوة يطلب العمارة فاخذوة وردّوة ( وقوله الحد المائة من حيث انه لم ينقص عندهم عندما حلّ به البلاء بل زادوة هيبة وعزّ وكان ذلك من حيث انه عدل في مالناس وترك الظلم والفساد والاقتدار فجعل له الهيبة في قلوب الناس وزاد في قدرة وجلالته و ولم يذكر الكتاب كيف جرى احوال الناس في هذه السبعة اوقات بلا ملك راتب فقال قوم ان دانيال كان يدبّر الملك وقال قوم ان ولدة اويل جلس الى رجوع الاب (

٣٩ الان انا بختناصر ٢مسبّح ومشرّف ومبجّل لالاة السماء ١٤ الني كل افعاله حقّ وسبله دين والنين سائرين في الاقتدار قادر التسغيل ٩

كانة قد تلا عليهم هذا الفصل من اولة الى ههنا فى كتب نفذت اليهم فختم ذلك بان قال انا مسبّح ومرفّع لملك السماء فعرّف انة مسبّح للخالق جلّ ذكرة على سائر افعالة \* وهذا اخر ما كان من خبر نبوخذناصر \* ثم اخذ يذكر خبر بلشاصر 20 وهو ابن ابنة ولم يذكر خبر ابنة اويل مروذخ لان لم يجرى منة كما جرى من ابية ولا كما جرى من ولدة بلشاصر وانما ذكر من خبر اويل مروذخ ما فعلة بيهوياخين ملك يهوذا من الجميل فلقد كان \*أَخْيَرهم \*

codd. فلم مود في المعلمة الم المحقية المحقية B. 4 معدة الم محقة المحقية B. 4 معدة الم المحقية المحتمة B. See Appendix. المحقية المحقية المحقية المحقية المحتمة المحتمة المحتمة B. See Appendix. المحتمة الحتمة الحتمة الحتمة المحتمة الحتمة المحتمة الحتمة الحتمة الحتمة الحتمة الحتمة الح محتمة الحتمة المحتمة الحتمة المحتمة الحتمة الحتة الحتمة الحتمة الحتمة الحتمة الحتمة الحتمة محتمة الحتمة ا

شرح سغر داذیال

ه ا بلشاصر الملك عمل اطعام <sup>٥</sup> كثير لاجلائه الف وبحداء الالف قصل فاسوق ا -----

٥٣

اعلم ان بلشاصر ملك ثلث سنين على التقليل ولم يعمل هذه الدعوة الآ في اخر الوقت لقوله في اخر هذه القصّة בה حلاطه طاط ولم يذكر الكتاب المعنى الذى من اجله عمل هذه الدعوة اصلا لكن يمكن ان يكون عدّ السبعين سنة الذى كان 5 الله تتع جعلها لهم فلمّا راى ان قد تمّت السبعون سنة والملك باقى بحاله عمل هذه الدعوة سرورا بذلك وظنّ ان جميع ما قيل انه ساقط ومن اجل ذلك استجرى على اخذ الات بيت الله التى كان ابوه نبوخذناصر قد صانها ولم يتبدّلها ولما راى بلشاصر انه قد تمّت السبعون سنة والملك باقى قال هذه الالات لى وليس ثم رجعة ثُم اخذ يسبّع معبوداته لتعققه بها فاستعجل في ذلك وهى كانت احد اسباب عطبه م ولم ١٥ يدعُ فيها غير الاجلاء وغلمانهم وتباعهم وعرّف انهم كانوا الف نفس م وقوله لأحل ملاهم المات هذه اله منه مجلسة وكان هو حذائهم يشرب م

۲ بلشاصر قال في <sup>(1</sup>ريا الخمر لاجابة اواني النهب والفضة التي
 ۱ خرج جترة من الهيكل الناي في يروشالايم ويشرب بها الملك
 واجلاؤه وسريّاته ووصائغه أ

۳ حينتُن "جابوا اواني الذهب الذي اخرجوا من الهيكل الذي لبيت الله الذي في يروشالايم وشربوا بها الملك واجلاوً سريّاته ووصائفه •

شربوا الخمر وستتحوا لالاة الناهب والفضة والنحاس والحديد
 والخشب والحجر \*

قول؛ במעם חמרא قيل فيه انه اراد به ان السكر حملة على ذلك ولو كان صاحى لم يفعل ذلك بل كان يتوقّف عن اخراجها والشرب فيها وقيل انه اراد به انه عندما

all (BDKPX). <sup>2</sup> Prob. كبير codd. ويشرب – ووصائفه \* om. DPX; ins. B. ويشرب – ووصائفه \* DX; text B etc. ۴ والام ويشرب – ووصائفه - p cett.

. Line I. التي 16. الستجرأ . 7 . باقٍ . 9, 6, 9 طعاما . Line I. التي . 9, 9

فصل، لذّ له الخمر اراد ان يشرب باوانى بيت الله وهى الات يصلح ان يُشرب فيها مثل فاسوق ٣ קערות اتظام وما شاكل ذلك ٨ وقال فى الفاسوق الاول ظلام تحديد اتطقله ولم يذكر ----- الفضّة فى الثانى إما ان يكون اختصر ذلك لانه اذا جيبت الذهب فلا محالة <sup>1</sup>انه جيب الفضّة ايضا او يكون امر باجابتها وبعد ذلك اراد الذهب دون الفضّة ٥ وعرّف 5 انهم سبّحوا <sup>2</sup>الاه الاصنام ولم يسبّحرا للخالق سبّ استخفاف بانفسهم وراوا انهم قد تمكّنوا من اوانى بيت الله تتع دفعند ذلك وافى للدّ اذى حدّه الله تتع ٩

ه في الوقت خرجت اصابع بن انسان وكتبوا حنا القنديل
 (وقيل المعخائجة او الصُفّة) على الشيد الذي على حائط هيكل
 الملك والملك ناظركف بن كاتبة م

د من قولة ٢٥ نته يدلّ على انه راى كفّ ظهرت ولم ير الذراع ولا الشخص وقد راى ٣. د سيد يحزقال عمّ يد فقط كقوله التلاام ٢٢ ومثلة دانيال بعد هذا يقول المدام ٢٢ دلاله تـ ٣. وهي يد ملاك لا غيره وقولة لالم لاته ٢٢ ترمل التلك من يقصد به الى الشيد الابيض وكان للخط اسود "فبان ذلك" ونظر الملك دون غيرة "ممّن كان في المجلس كما راى نبوخذناصر حننيا ميسائيل وعزريا والملاك دون غيرة «

15 د حينئن الملك بهاؤه "تغير عليه وافكارة ين هشونه وعقد ظهره منحلين وربة هنه لهنه ضاربات م

لما شاهد هذه الآيّة داخلة رعدة وفزع فمن كثرة رعدته تحلّلت خَرَز صلبة وركبة تضرب واحدة الاخرى «

منادى الملك بقوّة لادخال المشعونين والكسداديين
 منادى الملك مقوّة لادخال المشعونين والكسداديين

<sup>1</sup> אולאה אלצנם דהב ; P לאלאה אלדהב (אנא odd. אולאה אלדהב D. <sup>3</sup> After אלאה שלאה מלדהב D. <sup>3</sup> After נאר D. <sup>3</sup> After הסט אלמכאיגה D. <sup>4</sup> אלמכאיגה <sup>5</sup> (not B D). <sup>4</sup> אלמכאיגה <sup>5</sup> codd. ; perh. אלמכאיגה (cp. Vullers, s. v.) <sup>6</sup> אלפצה D. <sup>7</sup> אלכי, all (B D K P Q X). <sup>8</sup> פראן ביאן ; B פראן ביאן B D K. <sup>10</sup> הניירו codd.

. مناد .19 منحلة .16 يدا .11 كمّاً .10 أستخفافا .16

• شرح سغر فانيال •

مجيم الملك وقائل لحكماء بابل كل انسان يقرا هذا الخطَّ نمل، وتغسيرة يخبرني يلبس الارجوان وطوف الذهب على عنقة وثلث <sup>فاسوق ب</sup> في الملك يتسلط ه

للوقت استدعى بهولاء ليعترفوة الخطَّ وتفسيرة وضمن لكل من قراة وعترفة تفسيرة ان يلبسة ثياب الملك ويطوّقة بطوق الذهب ومنادى ينادى بين يدية ان له فى 5 الملك أثلثا وهذا من جنس ما فعل فرعون بيوسف عمّ غير ان ذلك ولّج الأمور الية ولم يجعلة شريك فى الملك وهذا عمل على انه <sup>2</sup>على اتى شى حصل له من الخراج كان له ثلثة واى شى كان للملك فية صنع كان له فيه الثلث ، ولم يقل بختناصر جدّه لمن قال له المنام وتفسيرة مثل ما قال هذا وانما ضمن له قالعطايا ولجوائز والمراتب فى غير الملك <sup>1</sup>لعلمة ان هذا الباب اعظم من ذلك فى نفسة وما حقة من ال

م حينتُن داخلين كل حكماء الملك وما كانوا قادرين على قراة
 الكتاب ولا على تغسيره لتعريف الملك •

لم يكن الخط ليس موجود مثلة في يد الناس بل كان موجود <sup>6</sup>شا كان عبراني او غيرة من الخطوط لكن الجواب فية انة لم يكن منظوم حرف الى حرف وانما كان 15 <sup>5</sup>مقلوب مثلا حروف هذا الألف قبل النون والنون قبل الميم وكذلك سائر الحروف التى لاربع <sup>7</sup>كلمات كان فيها تقديم وتاخير فلم <sup>8</sup>يفطنوهم بذلك فكان اذا نظموها لم يثبت لها كلام مفهوم وكيف تفسيرة <sup>9</sup>واراد ان يمرض قلبة بذلك حتى اذا قراة دانيال دون غيرة وفسرة لة امكن ان يخاطبة بما خاطبة به على راس الملا ويعرّفة جنايتة وقبيع فعلة على ما تقدّم القول بة في راس الفصل \*

، حينتُن الملك بلشاصر مندهش عظيم وبهاؤه تغيّر عليه واجلَّاؤه متحيّرين (او متشوّشين) ه

<sup>1</sup> הלעמאיא X. <sup>4</sup> Apparently something is lost. <sup>5</sup> Or شاء Cp. Index. <sup>6</sup> מקלב Cp. Index. <sup>6</sup> גמוי X; text B ctc. <sup>7</sup> Prob. 8 נפטנו הם BX; prob. يفطنوها. <sup>9</sup> Perh.

فصل ه كان يؤمل ان حكماؤة يقفون على ذلك ويعرّفوة تفسيرة فلما لم يقفوا علية زادت فاسوق ٩ دهشتة وتغيّر لونة ولا يبعد انة كان يرى اليد وغيرة لا يراها ومن اجل ذلك كانوا ----- متحيّرين ومتشوّشين اذ يقول يا قوم هوذا ارى يد عظيمة التي كتبت هذا والزمع هوذا يعثرني ٩

04

٥ ١٠ الملكة من اجل اسباب الملك واجلائه الى بيت المشرب ٥ منا الجابت الملكة وقالت ايها الملك عش للابد لا يدهشوك افكارك وبهاؤك لا يتغيّر عليك ٥

هذه الملكة هي جدّته زوجة بختناصر كانت تعرف هذه الأمور من اوّلها « وقولة لأود الله الله الثار به الى ما لحقه من الرعدة والزمع وتغيّر ديباجة وجهه وتحيّر اجلائه وما لحقهم ايضا من جهة الملك حتى انه انقلب سرورهم الى مثل هذا الحال « فاوجعها قلبها عليه لانه ولد ولدها وقد نزل به هذا البلا وفزعت عليه ان يموت من الزمع الذى داخل قلبه وانه لا <sup>1</sup>يهدى من به قوة ان يقرا<sup>°</sup> عليه هذا الخطّ ويقف على تفسيرة «

۱۱ ايس رجل في ملكك الذي روح الإلا<sup>ع</sup> <sup>2</sup> القديسين فيه وفي
 ۲۵ ايتام ابيك الرشد والعقل وحكمة كحكمة الإلا<sup>ع</sup> وجدت فيه والملك
 بختناصر جنّك كبير الفلاسفة والمشعونين والكسدانيّين والقطّاعين
 نصبة جنّك الملك •

ا، من حيث الذي فية روح فضيلة ومعرفة وعقل مغسّر المنامات واخبار ضروب النوادر ومحلّل العقود وجدت فية هو دانيال الذي 20 الملك سمّى اسمة بلطشصار الساعة دانيال يقرا والتغسير يخبر \*

عرّفته ان عندة في المدينة دانيال يقرا له هذا الخط ويفسّرة له ليزول (عن) ما لحقة « ثم اخذت تصف له من حكمة دانيال وانه فوق كل «حكماء ابيه الذي كان افضل

 $^1$  איקרא בה או הדא א<br/>  $^2$  אלקריס B; perhaps אלקריס  $^2$ .<br/>  $^2$  אלקריס PX; text B.  $^3$  חכמה חכמה codd.

حكمائة ليتحقّق في نفسة ان دانيال يقف على هذا وعلى ما هو اعظم منه ، فصله والاشبة في هذه القصّة ان دانيال ما كان يدخل عليه ولا يعرفه اصلا وذلك ان دانيال فاسوق ١٢ كان غائب عن بابل في هذه السنة كما سنبيّن ذلك في حسور سلاا لأطردار حلهمده המלך وبعد ذلك رجع الى بابل ويقرب في ذلك انه قصد المجبّى الى بابل لهذا المعنى بتوفيق من الله تتح ، ثم انها وصفت دانيال له ليعرفه ويعرف محاله ، فوصفته 5 فى الفاسوق الأول بآربعة اشياء وهى רוח אלהין ونהירו وשכלתנו وחכמה כחכמת אלהין وفي الفاسوق الثاني ذكرت بعض الاربعة بمثل ذلك اللفظ أوبعضها بتغيّر اللفظ • والاشبة فیه هو ان רוח יתירא هو <sup>2</sup> بمعنی רוח אלהין קרישין وان מנדע هو شرح قوله חכמה כחכמת אלהין נשכלתנו مثل الاول נוח מפשר חלמא ואחוית אחידן ומשרא קטרין فאى تفصيل دمادا وذلك ان لفظة دمادا يتّجه ان يكون تفسيرة ما رشد مثل العبرانية ويتّجه ١٥ انها نور في لغة الارمانيَّة التماري يوم تلابه ومعناها انه يظهر الاشياء لخفية التي كانها في الظلمان فتظهر فيوقف عليها ، فقولة ٢١٦ الراده لما فيه من الالهام المعدوم جنسة من حكماء بابل ، واما الالاتلا فهي العلوم الفلسفية كما جرى في تفسير الالالارام בכל חכמה \* واما المحدمون فهي علم الاستنباط \* מפשר חלמין يشير الى المنامات المعبة مثل ما جرى له في تفسير الشجر ، واما المماالم ممادا الالله جالاا فليس 15 ذلك منصوص في ديوانة لكن ذلك في كلام الفلاسفة نوادر يضعونها كلام مبنى على اغراض من جنس قول شمشون عم مماته دم لأده ماته ، واما اهتدم جاهد، فهو كلام يظنّ انه من جنس واحد والحكيم يفصل بعضه من بعض ﴿ وعرَّفته ان جدَّه جعله فوق كل حكماتُه من حيث اجتمعت فيه هذه الاوصاف وانه سمّاه باسم معبودة هَمْ من اجل ذلك ، فقالت من كان معة هذا الرجل (لم) يلحقه ما لحقك الساعة ابعث 20 خلفة فانة يجيء ويقرا ويفسّر ويزول شغل قلبك ،

۱۳ حينئن دانيال ادخل قدام الملك ، مجيب وقائل لدانيال انت هو دانيال الذى من اولاد الجالية من اليهود الذى جاب الملك جدى من اليهود ،

لم تذكر له الملكة ان دانيال من اليهود فيمكن انه سال عنه لخاضرين فاخبروه 25

<sup>1</sup> מעני<sup>2</sup> PX; text B. Line 3. غائبا. 16. دمنصوصا.

[II. 3.]

Ô٨

فصل، بذلك ، وليس هذا القول من (بلشاصر) استنقاص بدانيال في مثل هذا الخال التي فاسوق "ا هوعليها لكن لما كان خبر اليهود مشهور بالنبوة وعلوم الالاهية قال له هذا القول ، ----٩ وسمعت عنك ان روح الالاه فيك والرشد والعقل وحكمة فاضلة وجدت فيك ، د ما والساعة دخلوا قدامي الحكما والمشعونيين ليقرون هذا الخط وليخبروني تغسيرة فلم يكونوا قادرين على تغسيرة للاخبار ، د اوانا سمعت عنك انك تقدر على التفاسير لتغسّر والعقد لتحلّل الساعة ان كنت تقدر على قراة الخطّ وتغسيرة لتعريفي ثياب ارجوان تلبس وطوق زهب على عنقك وثلث في الملك تتسلط ،

IO قال في الفاسوق الأول די רוח אלהין ונהירו ושבלתנו وزاد في الثاني פשרין هَمْ على رسم ما قالت الملكة \*

١٠ حيندُنٍ محجيب داذيال وقائل قدام الملك عطاياك لك يكونوا وجوائزك اعطى لقوم اخرين غير ان اقرا الخط للملك والتغسير\* \* \* لم يقبل منه شيا مما ذكرة لاشياء احدها لم يكن راغب الى برّه لانه على غير 15 استوا وهو جهله أوتقحّمه والثانى انه شى <sup>2</sup> يزول للوقت والثالث لمُلا يقال انه فسّر ذلك لمعنى ما ياخذه \* فقال له ليس اقبل منك شى فان اردت ان تهب فهب لغيرى لمن تختارة وانا اقرا لك الخط واعرّفك تفسيرة وهو مرادك وبغيتك لا غير \*

١٠ انت الملك الرابرة العالى الملك والجلالة والعزّ والبهجة اعطى
 لبختناصر جنّك \*

20 ١١ ومن \*\* \* الجلالة التي اعطام كل الشعوب والامم واللغات

<sup>1</sup> ותקרימה B C K; om. רבותא B D K; om. ותקרימה B D K; om. אבותא PQX; prob. .

Line I. استنقاصا . 2. مشهورا . 2. استنقاصا . 9. المتعادي . 13. أعط . 13. المثعوذون ليقرُوا . 5. المشعوذين المتع

کانوا مضطربین وفازعین من قدامه الذی کان هاوی کان قاتل فصل ه والذی کان هاوی کان ضارب والذی کان هاوی کان مرقّع والذی <sup>فاسوق ۱</sup>۱ کان هاوی کان مشغّل ه

، وعند ما شمخ قلبة وروحة تصلّبت للاتقاح حطّ من كرسيّ . ملكة والعز زال منة •

٢١ ومن بين الناس طرد وقلبة مع الوحوش جعل ومع حمير الوحش ماواة عشب مثل الثور يطعمونة ومن ندى السماء جسمة ينصبغ حتى علم أن متسلّط الالاة العالى بملك الناس ولمن يهوى يقيم عليها \*

قدّم هذه المقدّمة ليعرّف ان ليس هو باجلّ من جدّه الذي بلغ في الملك والعزّso والهيبة وللخوف منه ما لم يبلغ هو فلما اتّقى ولبس ثوب الاقتدار ذلّه الباري ذلّ ليس بعده ذلّ فقد رفع المتسقّلين وسقّل المترقعين وقتل الملوك الكبار وعمل سائر ما كان يريده ولم يقدر احد يخالفه ويدفعه عن مراده \*

۲۲ وانت ولدة بلشاصر لم تسغّل قلبك الذى كل هذا عرفت \* ۲۳ وعلى مولى السماء ترقّعت ولاوانى بيتة جيب قدامك وانت ٢٤ واجلّاؤك سريّاتك ووصائفك الخمر شاربين بهم ولالاة الفضّة والذهب والنحاس والحديد والخشب والحجر الذى غير ناظرين وغير سامعين وغير عارفين سبّحت ولالاة الذى نسمتك بيدة وكل سبلك لم تبهّج \*

قول؛ ٦٠ دلم ٦٢ من ٢٢ يدلّ على ان بلشاصر عرف كل ما جرى على جدّ؛ فقد كان 20 سبيلة ان يتادّب بذلك \* ثم عرّف؛ ان اخذ؛ لاوانى بيت الالا؛ انه اقتدار عليه و<sup>است</sup>غفاف بنفسه \* ثم ان دانيال نظر الى <sup>الم</sup>جلس ومن فيه من الناس ونظر الالات التى لبيت

Line 1. اربون د16. مشبا . ۲۵ ماویا . II. گلا etc. ۲۰ ماویا . etc.

\* شرح سغر دادیال \*

۳.

فصل ٥ الالاة وان قد شربوا فيها وعرّف انهم سبّحوا معبوداتهم ولم يُجِّلوا الله تَعْ كما يستحقّ فاسوق ٣٣ وسبّحوا الاصنام الذي لا فعل لها بل هي تماثيل وصور فقط كقول، ٢٠ ﴿ ٢ ٢١، ﴿ ثم بعد ان عرّفه نقص معبوداته وجهله وتجاسره قال له ومن اجل ذلك بعث من كتب هذا الكتاب \* ٣٢ حينتُنٍ من قدامة ارسل كفّ دد وكتب هذا الكتاب ٢ 5 ٥٠ وهذا الخط الذي رسم عن عن وزن وتكسيرات • ٢٦ هذا تغسير الكلام عدد عنَّ الله ملكك ووفاها \* ۲۰ وزن وزنت بالميزان ووجن ناقص \* . ٨٠ تكسيركسرت ملكك واعطيت لمادى وفارس ٠ عرّف ان من اجل ما تقدم من فعله وجّه ملاك حتى كتب هذه الاربعة كلمات ثم 10 وَلَّف هذه الحمسة عشر حرف علم وقال هذه هذه دفعتين الواحدة عَدد السبعين ٣٢ د٦. ٦ سنة الذي جعلها الله تَع لنبوخذناصر وولدة وولد ولدة كقولة الاحتا بهرا الله والثاني هو املك بلشاصر فعد لهم ثلث ملوك و[عدد] السبعين (سنة) فلما تمّت لم يبق لهم م م وفسر مرم مرادم يعنى انه من كان ناقص لا يوخذ الا ما كان وافي وهو عقله 15 وحُكُمته ودينه وسائر احواله وذلك انه قد كان في ابيه وجدّه بعض لخصال المحمودة وليس فيه هو شي من ذلك بل كل احواله ناقصة ﴿ وفسَّر ٢٥٦، تكسيرات وجعله مثل الشي الذي يكسر فلا يبقى فية شي ينتقَع به [وهو تلف كل من كَان يعضده في ملكة وقتله ولذلك قال هدهم بلفظ التكثير] وانما قال هده، على معنى تلفه وهو قتله وبعد ذلك تلف من بعدة كل من كان عاضد ملك الكسدانيين ﴿وَلَذَلَكَ قَالَ هَرَمَ 20 بلفظ التكثير) \* ثم عرَّفٌ انها تنتقل الى مادى وفارس \* ٢٦ حينتُن قال بلشاصر فالبسوا لداديال ثياب الارجوان وطوف النهب على عنقة ونادوا علية أن يكون متسلّط على الثلث قي الملك \*

<sup>1</sup> Om. B. <sup>2</sup> B adds برام طرال الالد مرام علي ; perh. add. ملك ). Line 2. وافيا , ناقصا . 14. التي . 12 . علما , حرفا ,ألّف . 11. التي . متسلّط . 22.

لم یکن بدّ من ان یفعل ما قد ضمنه ولم یمکن دانیال <sup>م</sup>خالفته وعلم ان هذا فصل ه ملك زائل ه

11

۳. في تلك الليلة قُتل بلشاصر الملك الكسداني •

علم داریاوش ان یقول دانیال قول ثابت وان الملك لمادی وفارس ولیس یبعد ان دانیال عرّف داریاوش ان الملك له دون غیره فجسر علی قتله او یكون بعض غلمانه 5 قتله اذ الكتاب لم یذكر قاتله من هو ۴

۱۰ ودارباوش المادى تسلم الملك وله اثنتين وستين سنة ١٠

قول المحدد ملادامة يريد انه تسلّم الملك من الكسدانيّين كقول بعد هذا الله الملك لا ملادام دلاتا ولم يذكر كيف تم له الملك وكيف اقعد في بابل على كرسيّ الملك وعرّف انه كان له \* \* \* \* \* \* في السنة التي اجلى الجتناصر يهوياخين ملك يهوذا ٥٥ ولد دارياوش ليعرّف ان في سنة عمل ما عمله في يروشاليم وكان فتح كبير في تلك السنة اقام الله تمّع عليه من يتسلّم الملك منه فمن اجل ذلك ذكر تاريخ سنينه في وقت تسلّم الملك من الكسدانيين ولما لم يكن لغيره من ملوك الااه ولا من ملوك يسرائيل ايضا 2من يفيد منه معنى [فهو] في تعريفنا كم له وقت ملكه لم يذكر لنا ذلك ه

۲ حسن قدام داریاوش واقام علی کل الملک مایة وعشرین امیرا حتی یکونون فی کل الملک \*

٣ وارفع منهم ثلاثة بطارقة الذي داديال واحد منهم [من الثلاثة] حتى يكون هوالاء الامراء يعطون لهم الامر ولا يكون الملك متانى ٠

عرّف ان دارياوش علم ان الملك مستوى بيدة وليس يحتاج الى سَفَر حتى يحارب 20 من يناصبة فجعل هولام الماية وعشرين اميرا لكل واحد بلد من البلدان يجعل لة فية واحد من تحت يدة وهو مقيم عندة فى المدينة وجعل الثلاثة ٥٦د٦ يرجعون الى

ما BP; prob هم الم ي DQX; الم BP; prob هم الم DQX; السنة يفيد منه ان Supply ما BP; prob. . بلدا . 21. مستو . 20. يكونوا . 17. اثنتان وستون . 7. . 20 قولا . 22. . واحدا . 22.

فصل القولهم وامرهم وجعل هولام الماية وعشرين حتى يدبرون المملكة ولا يحتاج الملك الى فاسوق التعب في سائر الامور وهذا من جنس ما فعلة فرعون الذي جعل يوسف يدبّر المملكة ----- وهو مترفّة ليس لة غير الاسم فقط «

۴ حينبًن هذا داديال كان مشرّف على البطارقة والامراء من حيث 5 ان روح فاضلة قيم والملك كان مدبّر (او محتال) الاقامنه على كل الملك \*

التم بد د العام مثل مثل الملان الملاعم الملامات للا محدا للعمادامات ، جعل الثلثة فوق الماية مان عومات وعشرين وجعل دانيال الذى هو واحد من الثلثة فوق الأمراء وفوق البطارقة حتى لا يفعل واحد منهم شى الا عن راية وامرة وعرّف انة فعل ذلك من حيث فية ٦٦٦ الالالا المات عجز ولا يلحق راية وامرة فساد ، ثم عرّف ان الملك كان هوذا يحتال فى ان يبطل اولائك وتجعل دانيال وحدة كانة لم يتم لة من اوّل شى ان ينصب دانيال بل علم ان هذا الباب يحتاج الى تلطّف فجاء الى اصحاب الدولة الكبار فلم يقلعهم عن المدينة للجليلة حتى استوى لة الملك فلما استوى لة الملك اخذ فى تدبير وحيلة حتى ينزعهم قليل فقليل فلما حسّوا هم بذلك اخذوا فى الحيلة علية ليقلعوة عن عن المدينة المين المولائي

م حينتُن البطارقة والامراء كانوا طالبين شي من العلل للوجود
 لدانيال من جهة الملك وكل علّة وفساد لم يكونوا قادرين للوجود
 من حيث انه ثقة وكل غلط وفساد ما وجدت عليه \*

عرّف ان البطارقة مع الأمراء اتّفقوا على كلمة واحدة وذلك من جهة لخسد الذى 20 داخل قلوبهم منه فقالوا ان الملك انما رقّعه علينا لجودة رايه فنعمل كل حيلة حتى يصحّ عند الملك زلل وتقصير به ويزيله عن الملك اصلا فعرّف انهم طلبوا زلل ولم يجدوا وقال لالم الاماميم فاللالم هو ظلم الناس الاماميم فساد في معنى الملك وفي تضييع المال ه

<sup>1</sup> Prob. المرتبة. Line I. يدبروا. .etc مشترفا .4 .روها .5 14. قليلا etc. 21 (2nd). 11;.

شرح سفر داذیال

٢ حينتُن اولائك الرجال قائلين ليس نجد لدانيال شي من فصل العلل لكن وجدنا علية في سنّة الاهة \*

عرّف انه لما ايّسوا ان يجدوا عليه طريقا من جهة الملك قالوا نصل الى مرادنا فيه فى معنى عبادة ربّه وقد كان مرادهم وغرضهم فى ذلك (لا) انهم يقدروا ان [لم] يظهروا عليه انه مضيّع شى من دينه لكن من طريق اخرى «

حينتُذ البطارقة والامراء ارهجوا (وقيل تزاحموا) على الملك
 وكذى قائلين له دارياوش ملكا الى الدهر عيش

۸ تشاوروا كل بطارقة الملك والروساء والامراء والخدماء والعمّال لتثبيت امر الملك لتصليب رياط ان كل من يطلب طلبة من كل الله ومن الناس الى ثلاثين يوم لكن منك ايها الملك يرمى الى جبّى ٥٠ السباع ٩

۱ الن ایها الملک تثبت الرباط وترسم الخطّ حتى لا يتغيّر مثل سنّة مادى وفارس التى لا تزول ،

من حيث هذا الملك دارياوش رسم الخط والرباط •

قولهم ممترينا عرّف انهم اجتمعوا <sup>1</sup>وتجادوا في ما يكون فية ضبط الملك للملك 21 حتى يطيعوة الناس وانة كذى يجب ان يُعمل وان لم يفعل الملك ذلك تشوّش علية الملك والزموا انفسهم ذلك حتى لا يتمّ لدانيال عبادة الله تعّ الذى هو غرضهم ولم يعرف الملك غرضهم فية وهذا من دقّة حيلتهم علية ولو عرف الملك ذلك لم يرض برأيهم ولا قبلة ولا طرح خطّة \* ثم انهم قالوا له ادع خطّك حتى يقرا على الناس في الاسواق وفي الجموع حتى لا يخالف احد من الناس \* وجمعوا في قولهم ٦٠ در ٥٥ مرت كل متديّن بدين من سائر الاديان ولم يخصّوه بدين غير دينهم ذلك لدقة حيلتهم حتى يتمّ ذلك على دانيال \* وجعلوا ذلك مدّة ثلاثين يوم حتى تطول المدّة

<sup>1</sup> ותנארו codd.

Lines 1, 7. تاثلون. ٦٤ عش ,الملك ٢٠ قائلون. ١٥. يوما. 22. يوما.

فصل ٢ وهي غاية ما كان عندهم ان [لا] يبقوا بلا عبادة الاههم ولو لم يجَزّ ذلك في دينهم فاسوق ١ لم يرسمه ٥ ومنعوا ان يطلب احد من احد حاجة كما لا يطلب من الاه ولم يكن ------ الغرض غير الالاه ٥ وفعلوا ذلك حتى لا يفطن احد غيرهم بما قصدوه ٥ ثم استثنوا بالملك لشيين احدهما هو لا بدّ من ذلك وإلاّ تلف الناس بظلم يجرى من الناس 5 بعضهم على بعض وحوائج تعرض لهم فليس بدّ من ذلك والاخر جعلوا الملك فوق كل الاه ليعظموا شانه وكل ذلك ليوروه ان بهذا الامر ينضبط له الملك وينتظم ٥ فلما رآهم قد اتفقوا على ذلك ظهر له ادّه ان لم يفعل ما قد اتفقوا عليه تشوّش عليه انفعل ذلك ٥ ولم يوخذ راى دانيال في ذلك <sup>2</sup>لانه اظهروا ان هذا ليس هذا ليس هو من تدبير الملكة الذى لدانيال فية محل اصلا ٩

10 11 ودانيال كما علم إن الملك قد رسم الخطّ دخل إلى بينة وكان لد كوتى مغتوجة في غرفته جذاء يروشالايم وثلثة اوقات في اليوم هو بارك على ركبة ومصلّى وشاكر قدام الاهة من حيث انه كان كنى فاعل من قبل هذا الوقت \*

يمكن ان دانيال وقف على ماكان فى نفسهم وقصدهم انة هو الغرض دون الناس دة كلهم وهو يقف على ما فعلة الملك ولم يذكر للملك وولج الامور الى خالق الكلّ وذكر الكومّي لانهم اشرفوا منها علية وكبسوة واذا هو يصلّى \* وقال ددة الالعام ليس يريد بة ان الكومّي مفتوحة ددة الالعام "وانما المراد كان الوقوف حذاء يروشالايم وهى القبلة \* وقال درا جدا تا مائع ليعترف ان ليس هو شى ابتداً بة فى هذا الوقت فدلّ ذلك على انة دائماكان يفعل هذا وانة امر واجب لا يجوز ان يدفع ذلك وهذه من الثلاثة اوقات يقرب انها لاحد ادجات الامات ولما قال درا لا من من ابتداً بنه فى هذا الوقت مدا الملائة اوقات يقرب انها لاحد ادجات الامات ولما والما يجوز ان يدفع ذلك وهذه مراح على الملائة اوقات يقرب انها لاحد ادولام الاحدة فود الا المراد علمنا انه من شرط

١٢ حينتُنٍ اولائك الرجال ارهجوا ووجدوا دانيال طالب ومتضرّع قدام الاهه •

Line 12. مصلٍ. 13. فاعلا. 22. فاعلا.

لا شلَّق في انه قد حسّ بمجيَّهم لينظروه فلم يقطع صلوته بل اقام على جملته فصل ا فنزلوا عليه وهو يصلّى وهُوُلاً الرجال هم الامراء والبطارقة ٥ ------

١٣ حينتُن تقدّموا وقائلون للملك على رباط الملك اليس رسمت ان كل انسان يطلب حاجته من اللا وانسان الى ثلاثين يوما لكن من عندك ايها الملك يرمى الى جبّ السباع مجيب الملك وقائل ا يقينا الكلام كسنّة مادى وفارس التي لا تزول •

قولة الاحلام وانه كلى هو لا يجوز لاحد ان يتعدّى ذلك وانه كل من تعدّى يرمى الى جبّ السباع فلما سمعوا هذا القول من الملك وحصّلوا عليه قوله قالوا بعد ذلك ه

۱۰ حينتُن اجابوا وقائلون قدام الملك ان دانيال الذي مو من ۲۰ بنى الجالية من اليهود لم يجعل على نفسه المرا من جهتك والرباط الذى رسمت وثلثة اوقات فى اليوم طالب طلبته .

قولهم מן בני גלותא <sup>است</sup>حقار به ويعنون بذلك انه من احقر الناس وقد رفعته على الجميع وقد خالف ما رسمت وحلّ ما ربطته على الناس وارادوا من الملك [ان يقول] بعد هذا القول ان يامر بطرحه الى جب السباع 4

٥١ حينتن الملك كما سمع هذا الكلام عظيم صعب علية ومن اجل
 ٥١ حيلة لتخليصة والى وقت دخول الشمس كان
 ٢ مكالف لتخليصة •

كما سمع قولهم ان الذى خالف ما جرى هو دانيال تيقّن انهم عملوا للحيلة علية فاخذ يحتجّ لدانيال وهو ان ليس يدخل فى جملة من <sup>5</sup>منعناة لانة هو مدبّر الملك 20 وانما كان غرضنا غيرة فهذا الكلام وما جانسة كان يقول لهم الى مغيب الشمس

<sup>1</sup> מוָיב PQD (corr.); פּוִיב X; פּוִיב BD. <sup>2</sup> Om. C. <sup>3</sup> מן נָהחך C. <sup>4</sup> Perh. מענאה ג. אמנאה BK.

Line 16. اعظيما.

[II. 3.]

I

# شرح سفر دانیال

فصل ۲ كان مخالف لقولهم <sup>1</sup>ومحتجّ عنه وقد زعم قوم انه كان يقول لهم لم يعلم دانيال فاسوق ۱۰ بما كتب ولو سمع <sup>2</sup>بذلك لم يخالف ما رسمناه فلما جا<sup>ء د</sup>وقت المغيب قام يصلى ----- فلم يمكن الملك يحتجّ له بشي ۴

ا حينتُنِ اولائك الرجال ارهجوا على الملك وقائلون للملك اعلم د ايها الملك ان سنّة لمادى وفارس ان كل رياط وتثبيت الذى يثبت الملك ليس يجوز تغيّر ذلك +

غرضهم في هذا القول انه ان كان لا يطرح دانيال الى جبّ السباع فقد بطل ما كان <sup>4</sup>من رسم مادى وفارس وان جاز ان يبطل ذلك في دانيال جاز في غير ذلك وهذا باب يتّسع ويكون في ذلك فساد وغرضهم في ذلك انه ان غيّر <sup>6</sup>الملك رسومهم 10 عصوا عليه لانه لا سبيل لهم ان يملك عليهم من <sup>6</sup>غيّر رسومهم \*

١٢ حينتن قال الملك وجابوا داينال ورموة الى جبّ السباع مجيب الملك وقائل لدانيال الاهك الذى انت عابدة على الدوام هو يخلّصك •

<sup>7</sup>كان قول دارياوش مخالف لقول بختناصر لأن بختناصر قال الثام הוא אלההכון اللا 25 لأن هذا كان يامن بالله نتم أنه قادر على خلاصة على ضرب من ضروب المعجز وبختناصر لم يامن بانه قادر على ذلك ٥ والقوم الذين طرحوا أولائك إلى الاتون قتلهم وهج النار لقربهم منه وهولاء الذين طرحوا <sup>و</sup>دانيال إلى جبّ السباع لم <sup>يل</sup>حقهم شى من ذلك لبعد السباع عنهم ٥ فقال دارياوش لدانيال فى وقت طرحة إلى السباع لا شكّ فى أن الله الذى تعبدة على الدوام هو <sup>ين</sup>جيك من السباع لانه قادر على هذا ولا يتم 20 لمؤلاء الذين احتالوا عليك مرادهم فيك ٩

۸۱ وجيبت حجر واحدة وجعلت على فم الجب وختمها الملك بخاتمة وخاتم اجلائة لالا يتغيّر مراد بداديال ،

<sup>1</sup> אחתנ ; C. <sup>3</sup> Om. C. <sup>4</sup> Om. C. <sup>5</sup> Ins. C D only. <sup>6</sup> אלאתון C. <sup>7</sup> Ins. C only. <sup>8</sup> אלנאר K D (in ras.); אלאתון cett. לדניאל <sup>6</sup> C.

Line I. Line etc. I4. Line .

\* شرح سغر دانيال

يمكن ان هذا للبّب له باب ادخلت السباع منه <sup>1</sup>ولم تم ضو<sup>°</sup> يطرح لهم منه <sup>الل</sup>حم فصل <sup>1</sup> حتى ياكلون اذا لم يطرح لهم انسان وكان من شان هولا<sup>م</sup> اذا استوجب الواحد القتل فاسوق <sup>1</sup> طرحوه الى السباع لياكلوه وكان رسم <sup>ب</sup>ختناصر يقتل بالنار وغيرهم بالسيف « وقوله <sup>------</sup> ٣ ظه ٣٣٤ لاذا يعنى <sup>2</sup> \* \* انهم اذا نظروا ان السباع لم توذيه طرحوا هم عليه حجر وقتلوه لانهم قد كاشفوه ولعلم الملك ان الله تتم يخلّمه فعل ذلك ولولا ذلك 5 لم يختم الحجر الذى على راس البئر \*

۲v

۱۱ حینتن نهب الی هیکله وبات مشتوی والات الملاهی ما انخل قدامه ونومه نفرت علیه .

فتسروا מות תרגום لاלי איש يعنى احترق قلبة على دانيال ومنع الغنى والفرح ولعظم شغل قلبة بة كثرت افكارة في بابة فنفرت سنتة ولم ياخذة النوم الى <sup>الف</sup>جر ف Io

۲۰ حينتُن الملك في وقت السحر يقوم بشمعة وبسرعة الى جبّ
 ۱۱ السباع نهب •

۲۱ وعند، قربة من الجبّ صرخ بصوت شاقّ مجيب الملك وكنى قائل لدانيال يا دانيال الالاة الحتّي الاهك الذي انت عابدة على الدوام اليس قدرعلى خلاصك من السباع .

rr حينتُنٍ دانيال تكلّم مع الملك ايها الملك للدهر عيش •

٣٣ الاهى بعث ملاكة وغلف قم السباع ولم يغسدونى من حيث ان زكوة وجدت لى \* \* \* وايضا قدامك ايها الملك فساد لم افعل \*

قام عند الفجر لتعلّق قلبة بة ثم نادى الية ليسمع كلامة فيطيب قلبة بسلامتة \* 20 وقول دانيال بلام، تلاما تلابلاته "تفسيرة على مسموعة انة بعث الله تَعَ \*بملاك

## شرح سغر دادیال

فصل المحقمة كما بعث الى حننيا ميسائيل وعزيا و(قولة اعدا هم اعدا هم كانوا فاسوق ٢٣ جياع ولم يجعل لهم سبيل لاذائة ( وقولة ٢٦ קרמוהו זدا يشير الى سائر افعالة ساب المالحة بينة وبين الله تتع وايضا لما تقدّم من قولة در جد جد مامام الله ثم قال المام جامح طاده الله تع وايضا لما تقدّم من قولة دم جدا المامي المالة ثم قال ويعمل بة ما عمل بة (

۲۴ حيندُنٍ الملك كثيرا طاب لـ« وقال ليصعدوا دانيال من الجبّ ولم يجد فية شي من الفساد من اجل انه وثق بالاهة • دلوا الية حبال كما جرى في امريرميا عمّ \*

٥٠ وقال الملك حتى جيبوا الرجال الذى غمزوا بداديال ورموا
 ٥٠ الى جبّ السباع هم وبنيهم ونساؤهم ولم يبلغوا الى ارض الجبّ حتى تسلّطوا بهم السباع وكل عظامهم سحقوا •

هولاء الرجال هم الماية واثنان وعشرون التى دبّروا عليه وكل من ظهر منه عداوة دانيال الحقوا بهم واولادهم وحرمهم الذى كان حكمهم فى سنن الفارس ان يلحقوا الاولاد والنساء بالرجال فعمل على رسمهم او يكون نساؤهم واولادهم الكبار اظهروا من يعرجوا قوم بعد قوم بعدة السباع أوتناول كل واحد من السباع واحد من الناس فاذا راوهم قد أكلوه يخرجوا غيرهم الى ان أكلوا الكل ، ورجع دانيال الى تدبير الملك وحده كما كان يدبّر الملك قبل ذلك كما تقدّم القول به أكفوله لاسار الى بدّ من ان أيكون تمّ ما رسم الملك فى كتابة الى ان تم ثلاثين يوما غير (على) وحده كما كان يدبّر ما لملك فى كتابة الى ان تمّ ثلاثين يوما غير (على) در دانيال ونظرائه من عباد الله عز وجل ه

٢٦ حينتُنٍ دارياوش الملك كتب الى كل الشعوب والامم الذين سمّان فى كل الارض يكثر سلامكم • ٢٧ من قدامى اجعال امرا ان كل من هو فى سلطان ملكى

<sup>1</sup> نتابة <sup>1</sup> codd. <sup>2</sup> الالال <sup>1</sup> . ثلاثون .19 . قوما .16 . وبنوهم .10 . حبالاً .8 . سبيلا ,جياعا .1 • شرح سغر دانيال •

يكونون امضطربين وفازعين من قدام اللا دانيال الذي هو الاللا فصل الحتى الثابت الى الدهر وملكة لا ينفسد وسلطانة الى النهاية م فاسوق المسحى الثابت الى النهاية م منسق الحتى المنجى ومخلّص وفاعل الايات والبراهين في السماء وفي الارض هو الذي دجا دانيال من يد السباع م

۷٩

فعل دارياوش كما فعل بختناصر بعد رجوعة من البّريّة الى ملكة من انفاد 5 الكتب بما جرى لة لانة وجب عندة [من] تعظيم للخالق جل ذكرة ونتّ معجزاتة وامر الناس بالخوف منة لانة هو الالاة الباقى الذى لا يزول ملكة وسلطانة النافذ وبخلّص وينجو من يريد ف وقولة الات بماا المقام الاعام العلام يعنى بة ايات فى جنود السماء من الكسوفات وغير ذلك (و>فى الارض من جنس ما جرى فى قصّة دانيال ووفقائة وقد شاهد ذلك دارياوش وعلمة ف ثم عرّفهم ان دانيال طرح الى <sup>2</sup>جبّ السباع 10 فلم يوُذوة ولا شكّ فى ان الناس قد علموا بما فعلوا الماية واثنين وعشرين رجل حتى طرحوا الى السباع <sup>8</sup>واعزلوا ونصب غيرهم <sup>4</sup>خلفاءهم<sup>0</sup> ه

۲۱ ودادیال هذا انجح فی ملک داریاوش وقی ملک کورش الغارسی ۰

يعنى كان على الملك والرياسة كما تقدّم القول في تفسير انما تدابلاً لا تعدم مام 15 لأدادت مطار ه

وهذا وصف ما جرى لنبوخذناصر وبلشاصر ودارباوش • فاما اخبار كورش ومن قام بعده من ملوك الفارس فقد ترجمه سفر عزرا عمّ •

١ فى سنة احدى لبلشصار ملك بابل نظر دانيال مناما
 ومنظر راسة على فراشة • حينتْنٍ كتب المنام اوّل الكارم قال • ٥٥
 تدكان وقف على ما تضمّنه منام بختناصر من مدد طاد الم على ما شرحة لكن
 وقف بعد ذلك على شروح هى اوسع من ذلك شى منها فى هذا المنام الذى رآة وشى

<sup>1</sup> ואערלו כלאפהם ונצב גירהם <sup>3</sup> codd. <sup>2</sup> Ins. P only. <sup>3</sup> מטרבין ופזעין codd. <sup>4</sup> בלפאהם ; אנפסהם P.

.وائنان وعشرون رجلا .Line 11.

شرح سغر دادیال

فصل ، منها في الفصل الذي بعدة وهو تصدم تلأته أتلادام تلاتعلاد وشي منها في سنة احدى فاسوق الكورش وشي منها دلاده للأله لأدادك جملة ذلك خمسة فصول \* فاما منام بختناصر ···· وهذا المنام الذي نظرة دانيال فهما يجمعان ذكر الأربع ممالك واما المتاا فليس فيه ذكر الملك الاول بل يذكر فيه الثلثة ممالك واما الفصل الرابع فيذكر فيه خبر 5 בית שני مجمل ويذكر فية ما فعلت الروم ببيت المقدّس وهو الملك الرابع واما الفصل للخامس فانه يتضمّن شرح ما يجرى من اخبار ملوك اليونانيّة والروم والعرب وسائر القصّة على ما سنشرح ذلك بعون الله تتم \* وهذه الاربعة فصول التي حكاها سيد دانيال عمّ تنقسم \* فالاول منها هو ما رآة في المنام والثاني بحازون والثالث والرابع كان منتبه وراى الملائكة وخاطبوة ويدلُّ ذلك على زيادة رتبة في النبوة ﴿ وكشف ١٥ الله تتح ذلك لدانيال دون غيرة لشدّة احتراقة على مصائبنا وتعلّق قلبة بما يجرى علينا أوارادة الوقوف على المدة كم تكون ولذلك سمّاً، باس مادارًا ف وقوله ملاهم دمد ذلك لانه اراد ان يكون مثبوتٍ في جملة اخبارنا التي كتبتها الانبياء عَمْ ﴿ وقوله ٢٨٣ ٥٢ ١٩٢ معد قيل فية إن ذكر عيون المنام المُعوَّل عليها وقيل إنه اراد به اول ما قال في الكتاب لادة ٦دنها كما هو مكتوب يعنو على ما هو في هذا السفر كذا 15 كان لمُلا يظنّ انه كانٍ شي مكتوب فاختصره 2لان الانبياء عمّ قد يكتبون البعض ويختصرون عن البعض كقولة في اخبار الملوك انهد تدد هزادن: r مجيب داديال وقائل كنت ناظر في مناظري مع الليل وانا اربع رياح السماء مقفزة للبحر الكبير، r وإذا اربع حيوانات كبار صاعدات من البحر متغيّرات هن 20 من هن، ۵ عرّف انه راى اربع رياح <sup>«</sup>ها<sup>ت</sup>جة <sup>الب</sup>حر الكبير وهو البحر المحيط وعند هيجانه صعدت منه هذه الاربع حيوانات وهذا يدلّ (على) أنه راى في المنام أنَّه واقف على شطِّ البحر حتى صعدت منه هذه الاربع حيوانات ، ثم اخذ يذكر وصف حيوانة حيوانة من هذه الاربع حيوانات \*

<sup>1</sup> היגת or היגה codd. <sup>2</sup> לכן PQ; לאן codd. <sup>3</sup> היגת or היגת codd. גוואן גד. גוואן נואר גד. גוואן א. גענין גד. גוואן גד. גוואן גד. גוואן גד. شرح سغر دانیال

القداميّة مثل الاسد واجنحة النسر لها كنت ناظر حتى تُتغوا نمل اجنحتها ورفعت من الارض وعلى رجلين مثل الانسان اقيمت فلسوت<sup>4</sup> وقلب الانسان اعطى لها م

٧L

ه وانا بحيوانة اخرى ثانية شابهة لن والى جانب واحن اقيمت وثلثة اضلاع في فمها بين اسنانها وكنى قائلين لها قومي 5 كلى لحما كثيرا «

، بعد هذا كنت ناظر وانا اخرى مثل النمر ولها اجنحة طائر على صلبها واربعة رؤوس للحيوانة وسلطان اعطى لها ه

بعد هذا كنت ناظر في مناظر الليل وإذا بحيوانة رابعة فزعة
 وهيوبة وصلبة فاضلة واسنان حديد لها كبار اكلت وسحقت ١٥
 والبقية برجليها رفست وهي متغيّرة من كل حيوانة التي سبقتها
 وعشرة قرون لها ٠

م متفرّس كنت في القرون وإذا بقرن صغيرة صعدت بينهم وثلثة من القرون المتقدّمة انقلعوا من قدامها وإذا عينين مثل عينين الانسان في هذا القرن وفم متكلّم بالكباره

يجب ان نبيّن لاى معنى متّلت الممالك بالحيوان فمرّة "تمتّل بالخيل كقولة المرئة مدحلا طرحدار وهي اهليّة وقد متّل بعد هذا ملك الفارس بكبش ومتّل <sup>2</sup>ملوك ادر، ١ م اليونانيّة بعتود فنقول انه متّل الاربعة ممالك بخيل من حيث ان لها لخرب فلما كان كل واحدة منها حارب غيرها متّلها بالتاتات ، ومتّل بختناصر مرّة بسبع ومرّة بنسر فمتّله <sup>3</sup>بسبع ونسر<sup>2</sup> وهو اعظم الطائر المفترس وكذلك السبع اعظم الوحش المفترس 20 فلذلك لم يكن في مدحلا طلحانات اعظم منه ولا اشدّ منه باس وكذلك متله بالذهب

> only. عالنسر. ° Perh ملك only. عالنسر. only. باسا .11 . عينَنى .14 . متفرسا .13 . ناظرا .7 . 14

• شرح سغر دانيال •

٧ř

فصل ، وهو اجلّ من الفضّة وفي النسر ايضا طيران وعلوّ وكذلك كان بختناصر كقولة فية فأسوق م مدم ديرددام الاصادم الدمادم وصف اخر ما لابه الما دالعا دا ، وفي السبع سیر می در جمیعا اعنی بالسبع والنسر کقوله دمدنه وقال ادهن تن دمد وهی عساکره الکبار ه مصر د د 5 وقال חזה הוית يعنى في ماكنت اراه بهذه الصورة الهائلة حتى رايت واذا قد انتفت اجنحتها حتى لم تقدر تطير وتاويله هو ان انقطع سفرة وغزاوته وتاويل الاعاط ما ארעא هو ما لحقة في السبع سنين وهو قوله ادم مدسم دامة • وقوله لأ دلما دما حمد مواهد المحد مدنعه هذا وصف حالة عند ما رجع الية عقلة فوحد الله تتع وترك الظلم والتعدّى ورجع الى ملكة وازداد رفعة عمّا كان قبل ذلك ﴿كقوله ﴾ اددا استرته ماتكم له ف ٥٥ فوصف بختناصر وحدة ولم يذكر حال اولادة اذ لم يكن لهم حال تُذْكر اعنى جبروة وفتح بلد بل هي لخال التي ورثوها من بختناصر فقطَّ • ثم وصف الحيوانة الثانية انها تشبة الدبّ وذلك لجهلها لانهم قوم ثنويَّة جهال ﴿ وقولَهُ الْمُحطَّ ٦٦ قيل انه في ظاهر امرها انها كُما صعدت اعزلت ناحية وهو ما ذكرة من فعلها مع يسرائيل وهو ما فعَلَه دارياوش مع دانيال وما فعلة كورش ودارياوش الفارسيّ وارتحششتا مع يسرائيل 15 وكذلك احشويروش بعد قصّة هامان \* وقوله المرام الإلام حوائم هو انهم ملكوا ثلث جهات الدنيا وقد شرح ذلك بقولة في ما بعد المام مم مما مديم مديم أعدم الأوادم الديم ه ה. ר אסת׳ ג. מ وقول: וכן אמרין לה קומי אכולי בשר סגיא הע פע האוט אם על המלך טוב יכתב לאבדם وتمام القصّة ولم يذكر انها أكلت من حيث أنه لم يتمّ ذلك في يسراثيل بل انعكس على اعدائهم ﴿ ووصف ما تفعله ملوك الفارس ولم يذكر من ملوك «שדים غير 20 نبوخذناصر وحدة كما تقدّم به القول ٠ ثم ذكر لخيوانة الثالثة فمثّلها بنمر والنمر اصغر من الدبّ وكذلك في الفصل الأخر مثّل ملوك الفارس بكبش ومثل ملوك اليونّانية ירמ' ה. د بعتود وهو اصغر من الكبش ومع ذلك فان النمر يلازم ابواب البلدان كقولة دهد שקד על עריהם واعلم أن النمر هو كل ملوك اليونانية \* وقول، الله دها ארבע די עוף هو اربع تلامذته اعنى أذى القرنين كما سنشرح ذلك في الفصل الاخير عند قوله ובעמדו תשבר מלכותו ותחץ לארבע רוחות השמים < פפנא ושלטן יהב לה בע וגהאפע יא. ר 26 من اخبار أذى القرنين ، באתר דנה ثم ذكر الحيوانة الرابعة ولم يمثّلها بحيوانة معروفة كما مثّل غيرها باسد ودبّ ونمر وذاك انه لم يكن لها مذهب واحد ولا

• شرح سغر دانيال •

سنّة واحدة فلم يعرف لها دانيال صورة حيوانة "تمثّل بها لكن ذكر لها خوف وفزع فصل وهيبة وهى وصف ملك روم وكما شرحنا فى قوله ادهد الاه تا عرس دل هلام مرام فاسوق م المرع وقوله العدام الا هم عامات محصلا وامثاله الذى كانوا يغزون البلدان ويقتلون لأن الوحش يدق باسنانه وانيابه كقوله هدلم هو قتله وعامم هو الذل ه وقوله علامة ثهو تغيّر الرسوم وكثرة الاذى ف وقوله المردام لالله هى عشرة كراسى 5 كما سنشر ذلك فى قوله لاللام عظما ف وقوله المردام لالله الذى عمرة كراسى 5 لعظمها فكان "يتفرّس فى عظمها ف ونظر واذا بعد ذلك قد صعدت هذه القرن الصغيرة فى ما بين العشرة قرون فلما حصلت القرن المغيرة بينهم القيت من قدامها ثلثة قرون وبقين سبعة قرون فلما حصلت القرن المغيرة بينهم القيت من لهذه القرن الصغيرة عينين تشبه عينين الناس وان لها فم يتكلم بكلام كبار لم 10 يذكر ما هو وسنذكر ذلك فى اعلام لاكام لائه مالا ها من المغيرة بينهم القيت من يذكر ما هو وسنذكر ذلك فى اعلام لاكام لائه مالان المغيرة بينهم م ثم عرف ان يذكر ما هو وسنذكر ذلك فى اعلام لاكام لائه مالان الم

د ناظر كتت حتى رموا الكراسى وقديم الزمان جلس لباسة
 مثل الثلج الابيض وشعر رأسة مثل الصوف النعتى كرسيّة شرار النار
 بكرة نار مشتعل ،

١٠ نهر من نار (وقيل ضياء نور) منقطع وخارج من قدامة الف ٤٤ الوف يخدمونة وربوة ربوات قدامة يقومون الحكم جلس والكتب فتحوا «

هذه الكراسي الملوك التي تقدم <sup>،</sup>ذكرها ، وقوله الاماع الثام هو ملك يكون ليحاكم الامم يوم القيامة وفيه قال محام عتم ادام ملامانا المل امات من لهذا المحلة ، فعرّف مما د. د انه طرح له كرسي من نار وان بكر الكرسي نار تشتعل لان الملائكة العلويّة اجسامهم 20 نار وكذلك كراسيها من نار ، ثم اورى ان نهر من نار خارج من قدام الملاك يعاقب به العصاة ، وقوله هله هلاه التعمادات ذلك لانة ملاك عظيم من الملائكة كالسلطان

יפתרס ; codd. codd. גי <sup>2</sup> codd. יתפרס <sup>3</sup> corr. P in marg. יפתרס ; cett. codd. יפתרס corr. P in marg.

Line 10. ناظرا .12 . بَكِلَم ,فما ,عينَى ,تشبهان .12 . [ II. 3.] K

v٣

شرح سغر دادیال

5 في مجارى عادات الناس ان يدونون ما يحتاج الية بعد دهر الآلا ينساة فتكلم على معن صد، منهاج العالم ومثلة قولة في افعال الاشرار مدم حرمات طور ومثلة قال في عمل منه د. المعالجين اندر معد الدرام لائد بالا المسحد سما وقال نماما معمام من وقد قال ممز معرف معالمة الله للامم على فعلهم بيسرائيل الظلم كقولة المحد بلا مرد الما المارمان الما محكم الله للامم على فعلهم بيسرائيل الظلم كقولة المحد بلا مرد الما المارمان معالمة الله للامم على فعلهم بيسرائيل الظلم كقولة المحد الما ليورى ان بعد المرم الماحين ان يذكر يوم المحاكمة بعقب فراغ محصوبة عليهم م معاري النفالهم محسوبة عليهم ه

الا ناظر كنت حينتُن من اجل صوت القرن المتكلمة ناظر كنت حتى قتلت واهلك جسمها وسلّمت لوقيدة النار ه

رجع يذكر ما يكون من الحيوانة الرابعة فعرّف انه كان سبب هلاك هذه الحيوانة الكبيرة هو ما كانت تتكلم به القرن من العظيم وان كان قد امهل الله تتح عليها تا دهر طويل فان لكل مهلة انتهاء فيكون قد جاء الوقت ، وقوله مخاطر مااله ثم قال الماحد لأمودم بعله فقوله محاطم يريد به قتل ملوكهم وتلف عساكرهم ، وقوله الماحة لاعظم الأقرب فيه بطلان عبادتهم ونواميسهم فلا يبقى لهم بيعة ولا موضع قبلة ويتجه ايضا قطع ذكر لالاا من الدنيا ، وقوله الماحم مطالبة الأخرة وهى لاسره الذى المراد بهذا الاسم على موضع الدينونة ،

<sup>20</sup> ١٢ وسائر الحيوانات <sup>2</sup>ازيل سلطانهم <sup>8</sup>ومهلة بالبقى<sup>°</sup> اعطيت لهن الى وقت وزمان «

بعد ان ذكر تلف لليوانة الاخيرة ذكر زوال الثلاثة الممالك التي تقدّم ذكرها وهذا من جنس قولة في الصنم ان <sup>الح</sup>جر ضربت الصنم على رجلية فا<sup>نس</sup>حقت عند ذلك سائر

<sup>1</sup> אלא P only ; אלא cett. <sup>2</sup> אלא C. <sup>3</sup> אלא P only ; ומהלא באלבקא C. Line 4. גרעיט ניסן ג. גניפיו ג. 11. גניפיו. ٧۴

شرح سفر دانیال

الدول كقولة دماتا المرات المرحنا ذلك في موضعة \* وقولة المادة دماتا هو ان فصل م مذهبهم وبقاياهم موجودة مع دولة غيرهم ونماويسهم \* وقولة الالم الالم يريد بة فاسوق ١٢ الى انقضاء الدولة الرابعة ولالم هو دولة يسرائيل فان ليس يتلف بقايا الدول -----ونماويسهم الا عند ظهور دولة المسيح عمّ \*

٧ð

۳ ناظر كنت في مناظر الليل وانا مع سحب السماء مثل ابن 5 آدم كان جائ والي قديم الزمان وصل وقدامة قرّبوه ه

مثّل المسيح بانسان بخلاف الماتلا طلاتا التي مثّلها بالوحش لمعناين احدهما لانه חده يعرف ربّه والثاني لانه سلطان على الكل \* ثم قال لاه لادا للطام لان الله تتّح بعث به ويشاهدونه الناس كما يشاهدون الغيم \* وعرّف انه وافي الى الملك الذي جلس ليحاكم الناس وعرّف انه قدّمه اليه وقرّبه اليه ثم عرّف انه سلّم اليه 10 2الله الملك كقوله

۱۴ وله سلم السلطان والعز والملك وكل الشعوب والامم واللغات له يطيعون سلطانه سلطان النهر لا يزول وملكه لا ينتقل

ذكر له ثلاثة الفاظ تلأثام انترد انتلادا فاما التلاثام فهو بطشة باعدائه <sup>و</sup>ومن لا يطيعة واما انترد فهو مجيّهم للسجود له في كل חد تترام <sup>و</sup>والهدايا النفيسة واما انتلادا فهوzs جلوسة على كرسيّ الملك واخذ الخراج وكتب الكتب والتوقيعات باسمة وخاتمة 4 ثم عرّف ان سلطانة لا ينقضي كما انقضى ملك هولاء الممالك ولا ينفسد ملكة كما انفسد ملك غيرة 4

ه، تكرتمت روحي انا دانيال في <sup>و</sup>وسط الغمد ومناظر راسي يدهشوني «

هذا وصف حالة بعد ان انتبة فلحقة كما لحق المختناصر وغيرة عند ما لم يقف على تاويل المنام وهذا عجيب ان يكون دانيال ما وقف على ذلك وهو מפשר חלמין

## + شرح سغر دانيال +

فصل، فرجع نام ونظر ملائكة وسألهم عن تفسير ذلك 'وهو ايضا° انه راى في المنام كانه فاسوق، كان تكرتمت روحه وانه قد اندهش مما رآه وانه جاء الى الملك الواقف قدام الملك ----- الكبير للجالس على الكرسيّ يسُله عن تفسير المنام ، وقوله دلاله دردة قلبة الذي ٢٣٨ هـ دهـ دا هو مقام الغمد للسيف لان دردة مثل اسمد חردا ها دردة ،

٧٦

5 ١١ تقدّمت الى واحد من الملائكة الوقوف ويقين اطلب منه على كل هذا فقال لى وتفسير الكلمة يعرّفنى ٥

قال المعاد لأن ثم قال المحاد علامه فيقرب فيه انه اراد القولة المعاد لأن ما ذكرة في معنى مدحلا مانا وقولة المحاد علامه يشير الم قولة عطلا احدام وقد التين ذلك كقولة العلام لألا وقول اخر وهو ان قولة المعاد لأن يشير الى قولة ملام مانارم احداحام وقولة المحاد علامه يشير الى قولة مانا لاحام لاتلامه وتمام القول ف

- ١٧ هولاء الحيوانات الكبار الذي هم اربعة اربع ممالك يقومون
   من الارض ١٠
- ۱۰ ويتسلمون الملك قديسين العالى وينتحلون الملك الى الدهر والى دهر الدهور
- 15 جاء بقول مجمل ولم يبسط له شرح الاربع حيوانات وهذا من جنس ما فعله يوسف ودانيال فى تفسير المنامات يأتون بقول مجمل وهو فتع الموضع المنغلق والمنعقد « وفسّر الاربع حيوانات اربع ممالك وفسّر البحر الارض ولم يفسّر مددلا داما سمام » وهذه الارباح هى حركات من عند الله فعند ذلك قامت هذه الدول » وقوله المحادام ملادامام يشير الى رحد مدىع مداما دار ولم يحتاج دانيال ان يسل عن الثلث حيوانات 20 اصلا بل احتاج ان يسل عن الرابعة كقوله

ا حينتُن هويت الوقوف على الحيوانة الرابعة التي كانت متغيّرة من كلهم فزعة فضل اسنانها حديد وظفرها نحاس اكلت وسحقت وما بقي برجلها رفست «

> وينج، ايضا <sup>۱</sup> Perh. وينج، الفا. فضلا 22. ويقينا . I ويقينا .

شرح سغر دادیال

۲۰ وعلى القرون العشرة التي في راسها والاخرى التي صغرت نصل ووقعت من قدامها ثلثة وقرن التي مرتب وعليني وعينين لها وفم متكلم فاسوق ۲۰ ووقعت من قدامها ثلثة وقرن المدكن مرتب وعينين لها وفم متكلم في وقعائها من الكبادر ومنظرها افضل من الوقائها م

٧V

اء ناظركنت وانا القرن "المدكّن التي عملت الحرب مع القديسين وقدرت عليها «

۲۲ الى ان جاء قديم الزمان والحكم اعطى القديسين العالى والزمان دنا والملك انتحلوا القديسين ،

عرّف انه سأله عن اربعة اشياء احدها عن تفسير الحيوانة وعظمها واسنانها وظفرها واكلها والثانى عن حال العشرة قرون والثالث عن حال القرن (المغيرة) وعينيها وانها كبرت على العشرة قرون والرابع حال القرن فيما رآها تحارب القديسين ١٥ وتغلبهم وهذه كلها لم يقف عليها وقوف مستوى وفي مسئلة دانيال للملك اشياء زائدة عمّا ذكرها في نظرة المنام وهي اربعة اشياء احدها علامت ٢٠ دامع والثاني مرده تدم والثالث المالة حد عام محدهم والرابع ولاحد مرحد عرف محدها علم مرده تدم والثالث المالة حدم محدمة والرابع عدام مراحد عم محالية عن الاربعة أفواسيق وهي مالة ماله الانه أحد وقف على معناها م فلما سأل عن هذه ١٥ المسائل اجابه عنها فقال

٣٣ كذا قال • الحيوانة الرابعة ملك رابع يكون في الارض التي يتغيّر من كل المالك وتاكل كل الارض وتدوسها وتسحقها •

۲۴ والعشرة قرون من تلك المملكة عشرة ملوك يقومون واخر يقوم بعدهم وهو يتغيّر من المتقدمين وثلثة ملوك تسغّل .

<sup>1</sup> לְקָדִיסִין • codd. <sup>2</sup> רפקאתהא codd. • לְקָדִיסִין • X. לְקָדִיסִין • x. ילמרכן דיסין • codd. • ג'יסין • ג'יסין • ins. P; om. cett.

etc. يقوفا . 1 I . ناظرا . 4

## شرح سغر دانیال

فصل ، ، ، وكلام في جهة الخالف العالى يتكلم ولقريسين العالى ايبلى فاسوق ، ويؤمل لتغيير الازمنة والسنن ويسلمون بيره الى وقت واوقات ونصف وقت ،

V A

اعلم انه قال في هذه الرابعة هددته وقد قال في الأربعة للانا ٢٨ هز ٢٨ في 5 صورها كُما ²ذكر صورة كل واحدة وجعل هذه الرابعة متغيّرة في معانى ذكرها وهو قوله דחילא ואימתני وايضا في ان اسنانها من حديد وظفرها من نحاس <sup>3</sup>وعن قولة ايضا אכלה ומרקה וגו' وقولة اתאכל כל ארעא وهو انهم لما اخربوا בית שני واجلوا الامّة زادوا في السلطنة علي سائر الناس ، وفي العشرة قرون لا المدة داردا هي عشرة كراسي كانت للروم على كل كرسي صاحب ، وقول، الممادا بواه ممادام، يريد بعد ظهور العشرة ١٥ قرون يقوم بعد سنين وعرَّف انه صعد بين العشرة قرونٍ يعنى في توسط ملكهم فاخذ من عملهم ثلثة كراسي فقال قوم أن هذه الثلثة كراسي هي أسكندرية وبيت المقدس وعكاً ﴿ وقولُه في القرن الصغيرة المالا اللالا ها جدهاته هو في معنى نفسه وانه صعد الى السمام واجلسة <sup>4</sup>عن يمينه° وما جرى هذا المجرى قمما لا يمكن ذكرة הה" «د. ه وهو مشهور معلوم أليس بنا احاجة الى شرح ذلك° وفيه قال שתו בשמים פיהם وهذا דז شَرِحَ ופם כומלל רברבן \* ثم بين معنى עבדא קרב עם קדישין ויכלה להון فقال المرجانين يلااادا الحلا توهو اسقاط قدرهم وذلهم وقمأهم في كل باب وفن في امر الدين والدنيا فوق ما تقدّم ولباس الغيار ولا يقدر يتكلم اذا شُتم وطُعن على دينه ولا يقدر يتكلم ولا يمشى على يمينه ولا يتقدم على شراء بضاعة يلتمسها بما غلا وما جرى هذا المجرى° م ثم زادة الملك شي لم يسل عنه وهو قوله ااعدد لمصدانه قال المحد 20 להשנוא ولم يذكر أنه يغيّر عليهم وأنما يؤمل ولم يتمّ لِه ذلك من حيث ان الله عز وجل يمكّنه من "ذلّتهم ودقّهم في امور دنياهم ولا يمكّنه من تبطيل مذهبهم \*

• شرح سغر دانيال •

٧٩

وقولة اعدام التر هي ايام الاقداس سبت وعيد ، وقال لامتحادة ولم يقل لأدهالا لانة ليس فصل ، يبطلهم بالكلّيّة لكنه يرجو (ان) يغيّرها بان يلزمهم إن يعملون اعمالا هي حرام فاسوق٢٠ عليهم فعلها في ايام السبوت والاعياد واما الـ٦٦ فيمكن انها القبلة وضروب من ועברוכי המה בעל האמוני ואת דתי המלך אינם עושים גמגת<sup>י</sup>וא וג הו ומת הני ולצפש אשה' ג ה والسجود لهامان او يكون يشير الى ימי פורים وما جانسها من السنن التي بيد 5 يسرائيل ولم يشرح لنا ذلك على التمام \* وهذا الذي ذكرة من الأجرسة لأنادا، الحام هو دائم على يسرآئيل واما ١٠٥٦٢ فيمكن ان كان منه طرف عند اول ظهورة وأكثرة يكون في لام لاده كما سنشرح ذلك في الفصل الاخر بعون الله تتم ﴿ وقوله المُنهدا בידה עד עדן ועדנין ופלג עדן يعتمل آنه اراد به الى ان يتم له עדן ועדנין ופלג עדן وهي مدّة ملكة من اوّل ما يملك الي اخر ملكة واما ان يُكُون يريد بة يجرى على ١٥ גיתוליגע הוא הני וערה וודם تقدّم ذكرها اعنى ויסבר להשניה זמנין ודת הני עדן ועדנין اهاد لام ، واعلم انه قال لام وهو وقت واحد ثم قال الامدام وهو لفظ مداه وليس يدلُّ على وقتين دون ثلثة وما فوق ذلك وكذلك قال أهلا لا٦ هو مثل ٦لا الذي لا يدلُّ على نصف على التحرير بل هو كسر الشي المقول فية لاا وغيرة مثل قولة ٦٢٢١ تتا ٣٧٢ ٥٣٠ ٥٢. ١ دها ما بعد در المالاد، ما الما وكذلك قوله في ما بعد در المالار هالات المان المان المان المان المان ا יב. ז فهذا هو ذلك لا غيرة ونحن نشرح ذلك هناك ونذكر كلام العلماء فيه ونذكر ما يقرب ٢٥ عندنا فيه ان شاء الله تتم ،

۲۱ والحكم جلس (او رتب) وسلطانة يزيلون لاستئصال ولابادة الى النهاية ٠

قولة تردم نترة يقرب فية انه اشار به الى قولة تردم نترة اصحابا طرنما ليعرف انه 20 عند نهاية لات الاترا ليس يبقى لاحد ملك غير ملك الله بل يحاكم الأمم على فعلهم كما تقدم بذلك القول ف وقولة التلائدة يشير الى ازالة الملك الذى تقدم ذكر فعله بيسرائيل من قولة الأملائين للأناديم نتلام القول ف وقولة نملاتا إما ان يكون يشير به الى يسرائيل على الاصل المقول فى الصنم الالمات لألائلام الاأ او الى المولاتا وهم الالالاتا كما سنبيّن ذلك فى الفصل الاخر ف وقولة لات الذي ان 22 ليس يكون لها رجعة كما يكون ليسرائيل فى

<sup>1</sup> Ins. Q only.

## \* شرح سغر دادیال

نصل ، به والملك والسلطنة والجلالة التي للممالك تحت كل السماء فاسوق ٢٠ سلمت لشعب قديسي العالي ملكة ملك الدهور وجميع السلاطين له يطيعون ويجتمعون ٥

۸۰ الى ههنا دهاية القول ادا داديال كثيرا افكارى درهشودى وبهائى يتغيّرون على والكلمة فى قلبى حفظت «

قول؛ لاح دم ماهلا يعنى هذا آخر كلام قيل لى فعند ذلك اخذنى الفكر فى ما 15 نظرت ، وقول؛ الثلاملا دلمد دلاما يعنى حفظت ما فسّرة لى حتى اسل عنه كانة كتب المنام للوقت كقولة دلاما الثلاثلا ولم يكتب التفسير ، فهذا ما جرى له فى سنة احدى لبلشاصر ثم اخذ يذكر ما جرى فى سنة ثلث فقال دلالا لالا

۸ ا فی سنة ثلث لملک بلشاصر الملک نظرا ترایا لی انا دادیال
 بعد الذی ترایا لی فی الابتدا ،

<sup>20</sup> المعنى انه كتب المنام بلغة الارمنية وكتب هذا بلغة القدس قيل فيه انه راى ذلك المنام وهو فى بابل وهذا نظره فى שالته محدم ولم يكن مع الملك وهذا يدل على ان دانيال غائب عن بابل الى שالته محدم ولم يذكر ايش السبب فى ذلك وقيل انه لما راى المنام غاب عن البلد الى ان تمّت السبعين سنة لبابل فرجع من اجل

<sup>1</sup> Perh. جاز. Line 10. مقولا. .نظر .18

\* شرح سغر دانیال

**^ |** 

منظرت في المنظر وإذا في نظرى وإنا في سوسن الجوسف 5
 الذي في خوز المدينة ورايت في المنظر وإنا كنت على نهر أولى \*

هو انه ينظر ما ينظره <sup>2</sup>فى المنام<sup>°</sup> وهو ينتبه <sup>في</sup>حاضر اشياء يراها وليس هى فى للحقيقة مرايّة فقال دانيال رايت هذا الح*الار وانا كنت فى تعاتل مح*امة ورايت فى الحالار <sup>3</sup>كانّى واقف على نهر اولى كما راى <sup>ي</sup>حزقال وهو فى بابل كانه فى بيت المقدّس *«* بمادلا نهر مثل الالا الدلا العلم تحالا وفى الفصل الآخر كان على نهر الدجلة وهذا الاثار. ت النهر اعنى مادلا ملا<sup>ر</sup> فيه قولين إما ان يكون اسم النهر مالاً مثل دمة هذا وإما تا ان يكون هالاً اسم سقع او مدينة مثل دمة طلات م

م فشلت عينى ونظرت وإنا بكبش وإحد واقف قدام النهر وله
 قرنان والقرنان شامختين والواحدة شامخة اكثر من الثانية
 والشامخة صاعدة في الاخرة م

۲ نظرت الكبش ناطح غربيّة وشرقا وجنوبا وكل الحيوانات ليس يقفون قدامة وليس مخلّص من يدة وكان يعمل برضائة وكبر \*

وانا كنت متغطّن حتى قد وافى قهر الماعز من جهة الغرب على
 وجة كل الارض وليس دادى بالارض والقهر له قرن لها منظر بين
 عينيه \*

، فوافي الى الكبش صاحب القرنين الذي كان واقف قدام النهر. وحاضر الية بحميّة قوّنة \*

<sup>1</sup> ואנא כנת <sup>8</sup> codd. <sup>2</sup> Om. X. <sup>8</sup> ואנא כנת ins. B. Line 11. تولان. 16. اناطحا. [ II. 3. ] L

ہ شرح سغر دانیال ہ

٨٢

• ونظرته قد دنا بجناب الكبش فتزعّر البه وضرب الكبش وكسّر فصل ٨ <sup>فاسوق</sup> مرديمة ولم تكن في الكبش قوّة للوقوف قدامة والقاة الى الارض وداسة ولم يكن مخلَّص للكبش من يدة ، ٨ وقهر الماعز عظم جتًّا وعن عظمة انكسرت القرن الكبيرة وصعدت 5 اربع قرون لها منظر في موضعها الي اربع جهات السماء \* ٩ ومن الواحدة منهم ظهرت قرن واحدة من الصغيرة وعظمت فضل الى الجنوب والى الشرف والى الشام « .، وعظمت الى جيش السماء وطرحت الى الارض من الجيش ومن الكواكب وفاستهم \* ١١ والى رؤيس الجيش عظم ومنة افرز الدادم والتي محيا 10 \* xwuës ال وجيش تسلّم مع الدائم بجرم وتلقى الحقّ الى الارض وتعمل وتنجح ا ٣ وسمعت واحد قديس متكلّم فقال الواحد القديس لغلموني 15 المتكلّم الى متى هذا المنظر الدائم والجرم مستوحش اجعال والقدس والجيش مداس \* ١٠ فقال لي الي مساء وصباح الغين وثلث ماية يوما يعدل \* (muil ينبغى ان نعود الى الفصل بشرح ظاهرة اوَّلا ثم نتبع ذلك بتفسير الملاك لهذا

ينبغى أن نعود إلى الفصل بشرح ظاهرة أولاً تم نتبع ذلك بتفسير الملاك لهدا 20 المالل ونجمع بين الفصلين كما عملنا في المنام \* عرّف انه رأى في الماللا أكأنّ كبش عظيم واقف عند شطّ النهر وان طلعت له قرن واحدة اوّلا ثم رأى 2كأنّ اخرى

> <sup>1</sup> حאן codd. دאן codd. دאן codd. Line 7. فضلا 14. دفضلا etc. 21. فضلا .

## ه شرح سغر دانيال ه

۸٣

طلعت من بعد الاولى وان الثانية أكبر من الاولى ثم عرّف إنه راى أكان وحوش فصل م التقوا به من ثلث نواحيه لأن النهركان من شرقيَّه وأذا ينطح كل واحد من يتقدَّم فأسوق ١٠ الية من الوحوش وانة لا يلقي حيوانة الا <sup>2</sup>وعمل بها ما يريد ولعلة راى هذة الحيوانات عظام مسبعة وبعد راى ان كل الحيوانات قد تلفت ولم تثبت بين يدية وبقى وحدة قد اتبل هذا القهر اليه من ناحية المغرب بسرعة ولم يدنو من الارض كانه [راي] 5 سائر في الهواء وقيل ايضا انه لم يكن من الوجوش واحد داني في الارض لخوفهم من هذا القهر وراى <sup>3</sup>كان له قرن لها منظر كبير في وجهة بين عينية وراى انه قصد الي الكبش فلَّما راى الكبش \*فزعة ولم يتحرَّك من مكانة فوافاة القهر بسرعة وحدة وهو واقف على شطَّ النهر فلاصة، لعلَّه يبادر بحركة او ينطحه بقرنيه واذا بالكبش قد انخذل ثم عرّف انه كان القهر عمم مم لعني وهو انه كان يرى الوحوش والحيوانات ١٥ قد انهزموا من بين يديه واختبوا وان الكبش واقف مكانه لمَّ يهرب منه تزعّر من ذلك وتصد الكبش وتتلة ويشبه أن القهر لم يؤذى احد من الوحوش اذ لم يقفوا بين يديه فلما وقف الكبش جاء الية فصدمة ونطح قرنية بقرنة الكبيرة ولم يكن في الكبش من القوَّة ما يقاومة فطرحة الى الارض وداسة ثم راي 5كان ثم عبّار طريق يرون ما أفعلة القهر ولم يخلُّصوة فلِم تكن فيه في نفسة قوة لِيخلُّم[x] نفسة ولم يجد 15 احد يخلُّم؛ فقتله \* ثم عرَّف ما كان من القهر فعرف إنه كبر جدًا وارتفع وأن عند ما عظم راى وان القرن الكبيرة قد انكسرت بغير أن يكسّره وحش أو أنسان كما كَسَّر هو قرن الكبش ، ثم راى أن بعد (أن) انكسرت صعد له أربع قرون بدلها ولم تكنَّ هذه الاربعة ملتصقة "الواحدة بالاخرى بل راى ان كل واحدة في جهة \* \* \* \* اليسار وواحدة في حاجبية فوق راس الانف والاخرى في راس الجبهة كقولة لامدير داماد ٥٥ השמים \* ثم رأى أن ظهرت قرن وأحدة من وسط وأحدة من الأربعة وهي التي عن صُدْغه اليمين وهو قوله اها האחת همم الاله جرا ، وقوله هلالاله عرّف أن الواحدة من الاربعة التي صعدت منها كانت اصغر الاربعة وراى فكان هذه القرن التي صعدت كبرت وزادت على ارتفاع الاربعة قرون وراى كأنها تِمّيل مرَّة الى ناحيّة الجنوب ومرّة الى المشرق ومرَّة الى ناحية مدم محدمة \* ثم راى 10كانها قد صعدت الى جنود السماء 25

codd. \* Perh, عير فزع codd. \* Perh دير: <sup>3</sup> X. الارط <sup>2</sup> codd دير: <sup>1</sup> في جهة (من الجهات B.D. \* ملايم codd. \* Perhaps supply ملايم codd. ويرطم <sup>6</sup> في جهة (من الجهات B.D. ديرة من من الجهات codd. \* وراحدة في جهة اليمين وواحدة في جهة) اليسار codd. ; and so passim.

## ا شرح سغر دادیال \*

٨۴

فصل ، فطرحت من جنود السماء وقولة الاتلا التلقام يقرب فيه انه يشير الى كواكب البروج فاسوق "ا وقولَ، ١٥١ הכוכבים يشير الى بعض السبعة كواكب السيّارة اعنى زحل وشرقاً ، وراى ···· كَانَها داست الكواكب في الارض \* ثم راى أكان القرن دخلت الى رئيس للجنود واعظمها ولم يذكر ان القرِن عملت شي برئيس الجيش أكثر من قولة اللا الأ فقط ﴿ 5 ثم قال اهمدا הורם התמיד كان كان لرئيس الجيش مكان في الارض يتردد اليه فمنع عنْه وإن الركن الذي 2لة التي الى الارضَ وخرب \* وراى \*كَان بَعض الجَنود \*التي لم تدوسها القرن تسلمت مع الموضع الذي كان أيتردد الميه القرن ﴿ وَسَمَّى القرنِ هَمَا من حيث انه راي في المالا ان القرن قد حادت عن الموضع وارتفعت ﴿ وراي كانها وافت <sup>6</sup>الى قوم<sup>°</sup> يتكلّمون بالحقّ فالقتهم الى الارض وزجّتهم وانها تثبت ولم يجي من 10 يكسّرها \* فلما راى هذه الامور راى ملكين أواقفين بحذائة فسمع احدهما يسل الاخر עד מתי ولم يكن سوالة ليعلم هو وانما كان سوالة ليسمع دانيال يُعلم ذلك من قول، بعد، ויאמר אלי עד ערב בקר ولم يقل ויאמר אליו كان علم الملك أن دانيال يريد ان يقف على ذلك كما اراد الوقوف على معنى المنام لكنه قدر هو أن يتقدم الى تلك الملائكة كقول؛ جددم لاأ ٦٦ وَهَذَه الملائكة لم يستجرى ان يسلهُم "قال الواحد ss للأخر عمّا يحتاج دانيال ان يسل عنة ولم يسل عن جميع الחות لانة قصد الى ما يحتاج يسرائيل آلي معرفته "مما يكون في اخر الزمان وهو קץ ארבע מלכיות: أقوله ואשמע אחד קדוש פתם ולسולט עד מתי החזון התמיד פשון לפלמוני המדבר فعرّف וי هرهاد هو المجيب ولم يذكر اسم السائل من هو من الملائكة كما لم يذكر اسم كثير من الملائكة ﴿ وقال السائل لا عمر مما المالا يريد إلى متى يدوم هذا الذي يفعل هذه 20 المذكورة في الفاسوق وهي ثلثة اشياء احدها ٦٦ والثاني ٦٢ والثالث الاديم فجا الجواب ער ערב בקר و<sup>ن</sup>حن نشرح ذلك في ما بعد «

٥١ وكان عند نظرى إذا داديال المنظر ابتغيث فهم وإذا واقف
 حذائي مثل منظر رجل \*

ر مراجع <sup>1</sup> codd. <sup>2</sup> Ins. برند <sup>1</sup> B. <sup>3</sup> الاخر codd. <sup>1</sup> برند codd. <sup>1</sup> برند codd. <sup>1</sup> الاخر and يما الاخر and الاخر and فسأل X. <sup>8</sup> Perh الاخر codd وه <sup>1</sup>

ه شرح سغر دادیال ه

۲۱ وسمعت صوت انسان بین النهر فنادی فقال یا جبریال فقم انمل، فاسوق ۱۱ ------

٨0

۱۰ فجاء لصف وقوفي وعند مجيّة انبهرت ووقعت على وجهى . وقال لي افهم يا ابن ادم فانّ الي وقت° الحدّ هذا المنظر ،

 ۸۱ وعند تخاطبه معى انسبت على وجهى الى الارض فدنا بى و واوقفنى على وقوفى \*

عرّف انه نظر ثلثة ملائكة وسمع كلامهم وسمع صوت واحد ولم يراه وذكر اسم اثنين وهما هلاهاد ودد الله لم يذكر اسم الاثنين فدل ذلك على ان دانيال لم يسمع من الملائكة الأولين آكثر من المسلة وذلك لعظم هيبتهم وكان دد الله قريب من صورة الناس فانس اليه \* وعرّف انه لم يبتدى دد الله من نفسه بل لما سمع غيرة يأمرة ID بتعريف دانيال ذلك فبعد ذلك جاء الى دانيال وعرّفه ذلك \* وهذا يدلّ على ان الملائكة وقفت كلها على ذلك ويمكن ان الملك الذى <sup>2</sup>سمع صوته اعظم هيبة من الاثنين المتقدمين اعنى السائل والمجيب \* ثم عرّف ان عند مجيّ جبريال اليه انبهر من هيبتهم ثم وقع منسبت على وجهه \* وقوله الذا حال الحر في اخر للواث \* وقال الاثنين تحتاج الى معرفة ذلك لانه يذكر في اخرة ما يكون في اخر للحالوث \* وقال الاثانة الا لا لامته من المراب اله المال اله النه المالة الذي المراب اله الذي المالة الذي المالة المال اله المالة الما

۱۹ وقال ها انا معرّفك ما سيكون في اخر "الزغم ان لوقت النهاية (او الحدّ) ، ثم اخذ يذكر جوامع ما رآة في المالا فقال به اخذ يذكر جوامع ما رآة في المالا فقال به ملوك تمادى M وفارس \* \* قال هذا القول جملة <sup>6</sup>وينبغي ان نعود <sup>7</sup>على التفسير كما فعلنا في غيرة \* قال ملاحم \* X. ملاام \* Meh. \* 0m. M. ماداي وفاراس \*

منسبتا .14 قريبا .9 . يَرَدَّ Line 7.

# \* شرح سغر دادیال

فصل م في ال⊓ااا ان القرن الواحدة اصغر من الاخرى وهي التي صعدت اوّلا وتاويل ذلك <sup>2</sup> هو فاسوق ٢٠ ان مادى اقلّ عساكر وكل <sup>8</sup>من ملك منهم دارياوش ٢٢מ٦٢ وحدة سنة واحدة وقام من \_\_\_\_\_ فارس خمسة ملوك وملكوا خمسة وخمسين سنة « وقول» دماس مل ممال عديم ايدا . هو ان 5كانت له عساكر تعدّت الى ثلثة جهات وكان ذلك في زمان كورش كما شرح ישיצ' מה. א ذلك في فصل כה אמר יוי למשיחו וגו' من قوله אני לפניך وتمام القصّة ولذلك قال اכל 6 חיות اللا وهذا هو قولة الأرار رمالعم بمعدر ه

الم والقهر الجدى ملك ياوان والقرن الكبيرة الذي بين عينية هو الملك الاوّل \*

ينبغي ان نعود ايضا على ما تضمّنه المالا ولم يفسّره جبريال ، قال ته ٢ 10 המערב וגו' قيل انه الأسكندر <sup>6</sup>الذي <sup>7</sup>وافي من اسكندريّة ، وقوله المام داند عمر م هو انه لم يحاربه احد "منذ خرج من اسكَندريَّة الى ان أوافي الى بابل \* وقد فسَّر קרן חזות בין עיניו ווא ולאש الأول وهو الاسكندر وزادنا شرح في ما فعله اللاهיר فقال ۱۱٫ ۱۱٫۱ ۱۱۳ التحد بهر شمر جددا وهو انه حارب العسکرین وهما خیل فارس ومادی ه وقولة التلااده، مدينة هو ما فتر بلدا بلدا من بلدانهم "وقتل من حاربة منهم ويمكن 15 انه قتل ארתחששתא הפרסי فعند ما اتَّصٍل بالمدن ذلك لم يثبت احد منهم قدام الاسكندر ، وقوله الأبه היה دالان الدا يعنى 10 لم يحارب عنهم احد° ،

rr والمنكسرة ووقفن اربع تحتها اربع ممالك من الحزب يقفن وليس بقوّته م

٢٣ أوفى اخر ملكهم عند النتهاء العاصين يقف ملك وقاح وفهم 20 الروايات ،

4 Om. M. <sup>5</sup> كانت Heb. <sup>1</sup> تا <sup>1</sup> M. <sup>2</sup> Om. M. <sup>3</sup> حارون Heb. 6 الى M. M. وافا 7 <sup>8</sup> מד Heb. Heb. اج ز M وقسل <sup>9</sup> لم يحارب 10 Heb. לם יחארב ענהם אחד ; M וכג מיאה <sup>11</sup> Arab. of ver. 23 om. in Heb.; partly supplied inf. p. Av, 6, by worse MSS.: ופי אכר מלכהם יקף מלך קוי אלוגה ופהים ווידאב, <sup>12</sup> אלחכאיאת: M.

> . شرحا .12 Line 4. ثلث.

٨٩.

\* شرح سغر دادیال

A ¥

قال في المانا ادلاها دلعددة مردا مدائمة المرهدية وهو أنه عند ما وصل الأسكندر فصل م الى أما ارادة لبس الاقتدار فعند ذلك انكسر وهو موتة في وفسّر مماام "مدحلا طلحنام فاسوق ٣٣ وهم "اربعة تلاميذ كانوا بعدة اخذ كل واحد منهم جهة من جهات "الدنيا من غير حرب جرى بينهم في اوّل امرهم < فقال هذا الاهادة ليورى أن هاولاء الأربعة هم يونانية • وقوله المم בכחا يعنى وليس يكون لواحد منهم ولا لكلّهم قوّة الملك الاوّل • 5 وقال في المالا الما ممام الدا٬ وفسّرة احمام الدا٬ ليس يتمّ تفسيرة الا في الفصل الكبير الاخير لكن قول؛ ומן האחת מהם יצא هذا الאחת في מלך הנגב لان ملك العرب قام بينهم كما شرح ذلك في المنام משתدة ماام בקרניא ولنا الى هذا القول عودة نشرح هولاء الاربعة \* وقال في المانا على ان ملك مدد كان فى الوقت اصغر الاربعة تلاميذ الذي تقدّم ذكرهم \* وقال الداد الله ما مدرد هو ان ١٥ لم يبلغ واحد من "الربعة في جهات العالم كَما بلغتَ هذه القرن \* وقال علم مدد قيل انه يشير به الى الامصار وقيل بلد الروم وقيل بلد الحجاز ، والثاات هو عمل الشرق وخراسان كله \* وبه مدد \* وزاد في التفسير لا ودام المدام ما الفخ على الله وكذب عليه ٥ وقوله الثقام التام هو انه سرق من كتب اليهود 7وخالف أشياء ذكروها° وادّعي النبوّة وان جبرايل خاطبة بها \* 15

> ۲۴ وتعظم قوتنه وليس بقوته والعجائب يفسد وينجح ويفعل ويفسد الاقوياء وشعب قديسين «

> ه، "ومع اقباله ينجح المكر بين» وفي قلبه تعظم نفسه وبالسلو والهنو. يهلك الكثيرين وعلى رئيس الرؤساء يقف وبغير بن "يعطب «

قال في المانان المعلم محدة الذا وفسّرة المعاميم الذائة الفاما لاناتاها فهم أصحاب الدولة 20 وهم روم وغيرهم الذي حاربهم واخذ بلدانهم فا ولاه محالعاته هم يسرائيل فا ولم يقل دلم لاناتات ادلم لاه محالتات النام يملك العالم باسرة فا وقال في المانان المعلم معمر محدة وفسرة العلمان الله جلّ ذكرة وعلى

יאלעאלם <sup>4</sup> M. אלעאלם <sup>4</sup> M. אלעאלם <sup>4</sup> Heb. אכבאר ואשיא רכרוהא <sup>7</sup> M. <sup>6</sup> Perh. التفخ Heb. omit this sentence). <sup>7</sup> אכבאר ואשיא רכרוהא in marg. Heb. <sup>8</sup> Arab. of ver. 25 om. Heb. <sup>9</sup> עשבעל un text; 11 אנגע شرح سغر دادیال

فصل ٨ اقاويل انبياتُه فاخذ ما ارادة منها وولَّفة له ١٩٦٦ كتابا وبطَّل الباقي ٩ وقال في فاسوق ٢٥ المالا الاعدا ماده ممانة ولم 2 يفسّرة في هذا الفصل لانة على ظاهرة 3 وسنذكرة في الفصل الكبير الاخير، وقال في المان الا هد مدد مدد مدد وفسَّر الا هد صدا وهذا ٣٢ ٣٢٠ يتجه ان يكون يشير به الى ملك الروم لانه قد اخذ منهم ثلثة كراسي كما 5 تقدّم ذكرة في المنام وقيل انه يشير به الي خلفاتُهم الذين في بابل ويكون هذا فعل الوالطة الذى يقوم عليهم كما قال بعد هذا الدالات عقدا الالات المرب ونحن نترك الشرح الى الفصل الرابع ونبيّنه ثمّ \* وقال في المالا الاصرة الملائمة وفسّرة الأ للادا وهذا المعنى قد ذكرة ايضا في الفصّل الكبير وسنشرحة في الاته دردادا مطاح والشرح التام ثم ونبيَّن فيه ما هو התמיד وهزاز هراتها ومن مذا الهعلا وسائر ما نحتاجه 10 في هذا المعنى \* وزاد في التفسير ا ١٩٩٥ ٢٦ ٢٦ والمراد فية انه تتناقص احواله شي شي فيعطب ويمرِّه وبعد ان ذكرنا هذا الفصل باختصار نعود فيه ونذكر ما ليس لنا الية رجعة \* فنقول أنه ذكر مددلًا علاداا في الفصلين أعنى منام نبوخذناصر ومنام دانيال وذكر دولة المسيح ايضا ولم يذكر ملك تصراح ولا ملك المسيح في هذا "الفصل لكنه ذكر "الثلث دول وهي "الثلث حيوانات فزادنا شرح في ملك فارس ثلثة اشيام נז ובטאו ווא ملك منقسم فارس ومادي والثاني וכל חיות לא יעמדו كما تقدّم به الشرح والثالث ان اللاهاد يقتله وسائر ما تضمَّنَه هذا المعنى ﴿ فهذه الثلثة تنضاف الى ثلثة اشياء ذكرها في «المنام » أحرفها المصطر חד הקימת والثاني المرام لألام وعاهم والثالث ادم مصرا للم جاها مدلا حصر صديم كاتم ذكر ثم حصول الثلثة جهات بيده وما قد قيل لها جاها بدلاً حصر عدده : فإذا جمعنا بين الفصلين استوفينا جميع ماكان 20 من ملك الفارس \* ونذكر ايضا ما ذكرة من ملك اليونانيَّة ونقول الله ذكر ثم سَفَرَة كما قال الأم دوام محديد بالم بعد وقال المحديد معام المالم هو المقول ههنا المواندم ادا٬ وزاد هُهنا في هذا المالا شرح في קרן مالم لان °ثم لم° يقسم الملك فيجعل بعضة الملك الأول وبعضم 10 الأربعة تلاميذ \* فقال حمره مطالاه فدلّ ذلك على انهم يعصون فاما ان يكون ذلك في باب الدين واما ان يكون في معنى الملك ويقرب ان يكون في

ا اعد المدركة M; معسرة M; معسرة M; معسرة M; معسرة M; معالون Heb. M. الثلثة M. الذين M. ألحازون M. ألحازون M. ألذين M. الذين M. الذين M. 8 الأربع M. M. الأربع M. ألم M. الأربع I4. مشرحا .22. ألفة . 9 Line I. وألّفة . 14.

A A

شرح سغر دادیال ۱۰

معنى الدين \* ثم زادنا لهنا في ٦٦ الاندة في ان سمّاء ها٦ كما قال ها٦ لا פנים ١٤١ \* فصل \* وقال ثم الاجتاعة لالاندار نداة وزاد لهمنا الدهامار الاستام وسائر ما ذكرة \* ولما لم يبق فاسوق ٢٠ لما ذكرة في المنام من ذكر يوم الدين وملك المسيح شرح أامسك عنه \*

۲۱ ومنظر المساء والصباح الذي قيل حقَّ هو ﴿ وانت سدّ المنظر لاند الي ايّام كثيرة ﴿

قوله ملاح يريد به الذي رايت طلاهالا يقول لا لاح حجد الله هو على ظاهرة يعنى هو لاح الحرد ليس له تاويل <sup>2</sup>كما لللالا<sup>6</sup> واللافاد تاويل <sup>6</sup>وليس هو ملا في للحقيقة وهذا هو لاح في للحقيقة لمُلا تظنّ ان اللاح تاويله دولة تنصرف وتاويل الحرح دولة تظهر وقوله ملافات اللالا همالا هي الفين وثلث ماية ما جمعت حرم الاح جميعا فتكون الف <sup>4</sup>يوم وماية وخمسين يوما الاترى انه لم يقل ملافات اللا م' لاح الا الا م' حرم كما قال محديات الم المحلول لائرام وقوله حماما يعنى <sup>6</sup>لا شكّ فيه<sup>6</sup> وقيل انه اراد به اختم هذا الفصل على ما ذكرناه لك م وقوله حالات الات الامان الن هذا شي يكون بعد سنين كثيرة طويلة م

۲۰ وانا دانیال انتحبت وتوجعت ایام وقمت وعملت عمل الملک واستوحشت على المنظر وليس مفهم لي ۴

لما سمع في هذا المتاب المتلار بعد محمد وما جانسة من القول اغتمّ و<sup>انت</sup>حب « وقوله اهدا "هو سنة الى ان قتل بلشاصر « وقوله العرام العلامة بعد عظهد مطرح يشير الى ما تقدّم له في زمان دارياوش ولم يكن ذلك من مرادة لكن الملك الزمة ذلك « وقوله العمراده عرّف انه كان متفرّد عن الناس مثل قول سيد يحزقال عَمَ الممحد الا متعدم حداده \* ثم قال المام عدم يريد ان في هذه السنين لم يظهر "الله تَعَ" د. ١٢ له شي مما في نفسة الى سنة احدى لدارياوش كانة [بيّن انه] كان بين المنام والمانة الا سنتين لأن المنام كان في سنة احدى لبلشاصر والمان في سنة ثلث ومفي له سنة ثلث لبلشاصر وكان هذا المذكور في "[فصل] سنة احدى لدارياوش في اخر "السنة «

אעריץ ען דכרה IIeb. <sup>2</sup> Obl. in M. <sup>3</sup> אעריץ ען דכרה add. K P X.
 <sup>4</sup> Om. M. <sup>5</sup> אעריץ א תסאל פיה IIeb. <sup>6</sup> Om. M. <sup>7</sup> Om. M. يظهر is partly obl.
 <sup>8</sup> Om. B. <sup>9</sup> אלסנה M and most Heb.; אלסנה B.

[II. 3.]

### شرح سغر دانيال

۱۱ فی سنة احدی لداریاوش بن احشویروش من نسل مادی فصل ۹ فاسوق ا الن ملک علی ملک کسدیم ، 

هذا يمكن انه كان بعد ان طرح في جبَّ السباع \* وذكر اسم ابوه لانه كان مذكور لكنه غير احشويروش صاحب مردخاي واستير لان دلك فارسي وهذا هو من مادي \* 5 وقال אשר המלך וגו׳ لئيلا نظن انه غير دارياوش الذى فيل فيه דריוש מראה קבל מלכותא א

r في سنة احدى لملكة اذا داديال اتغطّنت في الكتب عدد السنين الذى كان خطاب الله الى يرميا النبى لكمال لخرابات يروشالايم سبعين سنة \*

٥٥ لموضع ما طال الكلام اعاد معدد ممام وزادنا لأطلادا ليعرّف ان قول؛ معدد مم لمحدانات يريد به لملكه في وقوله حادام حصحات بشير الى كتب يرمياهو عم وذكر ذلك يرمياهو عَمّ في مواضع كثيرة فمرّة <sup>2</sup>كتب ذلك في السفر الذي بعث به الي بابل وهو قول، כי לפי מלאת לבבל שבעים שנה אפקור אתכם وقال في غير، ועברו הגוים האלה את כה. יא מלך בבל שבעים שנה <> وقول الأמלאת להרבות ונו׳ لیس یرید با ان مفی לחרבות 15 ירושלים שאשני שנה עניא ויהן בעיד הי שנה יתשע עשרה שנה למלך נבוברנצר° יאוי لها في هذا الوقت اثنين وخمسين سنة وانما اراد به سبعين سنة لملك بابل أوقوله למלאת ונו׳ ישיג הו ויقضت لبابل سبعين سنة \*

٣ وجعلت وجهى الى الربّ الله لطلب صلاة وتضرّعات وصوم ومسم ورمان م

20 عند ما عرّف ذانيال ان ملك بابل قد انقضى وقد ملك دارياوش ولم يتمّ ما قال دِ لَهِ هَلْهُمْ أَبْدًا احتاج "الى أن يصلّى ويسأل اللَّهُ تَتَعَ "في ذلكَ" \* اوتوله لمُدرَّس اللَّه

<sup>1</sup> Obl. in M. <sup>2</sup> דכר Heb. وقولة لملوث لحربوث دروسالا . . . . فولة سمعتم <sup>3</sup> M. شانا لمس دريد به ان مضا . M. تسع عسر سنه ل... <sup>4</sup> M. وکان M. ق. M. تسع عسر سنه M. <sup>4</sup> Om. M. • 'بريد به Heb. 7 Perh. add. دريد به. .مذكورا , ابيه .Line 3.

۹.

כמ. י

• شرح سغر دانيال •

يريد به בתפלה ותח' فقسم كلامه فقال תפלה ותח' ﴿ فعرَّف انه اصلَّى وهو صائم وعلى فصل ا بدنه مسم ويتمرّغ بالرماد و<sup>يسج</sup>د عليه ﴿

91

۲ وصليت للرب الاهى وقرّرت وقلت بطلبة يا ربّ العالمين القادر العظيم الهيوب حافظ العهن والفضل لمحبّية ولحافظى افرائضة

اعلم انه ذكر في الفاسوق الأوّل لفظة معام الممداداه وذكر في هذا الفاسوق لفظ 5 תפלה וורוי \* اعلم ان هذه الصلاة تنقسم على اربعة \*معانى أحدها تسبيح الله وهو
 قول، هذه ١١ وتمام الفاسوق والثادي تعديد الذُّنوب ولخطايا وذاك من قاسوق חטאدا الااددا الى الممرم اداً والثالث تعديد ما جرى على يسرائيل من اجل ذنوبهم وذاك من المرمر الذا الى الامرة بأنا بالجمادة والرابع مسلة الله تتع في رجوعه عن سخطه في معنى البلد وفي معنى الامّة وفي غفران الذنوب ، ولفظة הפלה قد تجمع "[فيها] الاربعة זס معانى وهو قوله الاال هدا هدد دروطة وقد تجمع ثلثة فقط لكنها تختلف فان قوله לבקש תפלה يقصد به الثلثة المتقدّمة الى الاתה יוי אלהינו وقوله المתפללה يخرج منه فصل الاقرار بالذنوب ويبقى تحته الثلثة اعنى تفاسوق المתطلاة ومن اתתך עליدا האלה המבועה الى اخر الصلاة \* وجعل مقدّمة الصلاة ذكر افعال الله عز وجل وكذلك رسم كل من يسل الله في معنى يربِده يجعل لمسلته مقدّمة مثل قول سيّدنا موسى عَم ١٢ ١٦ אלהים אתה החלות וגו׳ ثم قال بعد ذلك אעברה נא ואראה فلذلك قال سيد دانيال عم האל דבר׳ ג. כר הגדול وتمامع · فذكر في مقدّمة صلاته ثلاثة اشياء احدها הנדול ومعنى هذه اللفظة في الخالق "انة فاعل الافعال" المبهرة التي لا يقدر عليها غيرة والثانبي المزاري ومعناها انه يُهاب اذا انتقم من اعدائه فيرتعدوا عند ذلك والثالث ساعد مددام المراد فية هو انه وفا بما "ضمنه لابائنا" درس بدرام الامم الامرد 10 وهذا الدرس والماهة هو ما 20 ضمنه في הר סיני ادرام لادام هابد فسمّاها חסר من حيث انه امر زائد ، فيكون قوله مدال المدالة يشير بد الى ما فعلد معهم من المعجزات "في علاما والعادد وفي الارض ايضا ووفا بجميع ما ضمنه "للاباء \*

شرح سغر دانیال

مصله م اخطينا واندينا فسقنا وعصينا وزوال ازلنا من وصايات ماسوق واحكامك \*

91

ممة" م. لا قولة الطلانا يشير الى قولة لام محضاتا مم معنى المرام الذا وما جانسها فى معنى محدم دائم في وقولة الااندا ذلك فى معنى المالاتام من ركوب الفروج المحرّمة وما جانسها \* 5 وقولة ماتعلانا هو فى معنى الظلم من الدائل واللااحم والدندم والماندمم ونحر وما حدم وما جانس ذلك \* وقولة الاماتانا هو فى معنى قتل الانباياء وضربهم وحبسهم \* ثم قال الما حمايا مات ماتار الفرائض من السبوت والاقداس وما جانسها \* وقولة الاماتلامان

، وما قبلنا قول عبينك الانبياء التي خاطبوا باسمك الي ملوكنا 10 روسائنا وابائنا والي كل شعب الناس «

يعنى ما قبلنا قولهم لنا شادا شادا شادا مددده مدين م وقولة الله دلم يم مما بعد قولة الله دلم عمام المدين المعام بعد قولة المدامردا يحتمل قولين أحد، فهما ان قولة المدامردا يشير بة الى الشيوخ وكل من لة امر <sup>2</sup>نافذ وقولة الله دلم يصمر يشير بة الى الرعيّة والثانبي يشير بة الى الدامة فذكر في الفاسوق الآول انهم تركوا وصايا اللة على فنونها وذكر في هذا الفاسوق 15 انهم لم يقبلوا نصحة ولا توبيخة لهم ه

لك يا ربّ العدالة ولنا خزى الوجوة مثل هذا اليوم لآل يهوذا
 ولسمّان يروشالايم ولكل يسرائيل القريبين والبعيدين في كل
 الاراضى "التى ادحيتهم ثم بنكثهم الذى نكثوا بك \*

و١ قولة (٦ ١١ הلاترام يعنى لك <sup>الل</sup>جّة ظاهرة علينا اذ لم <sup>ت</sup>جود علينا ولنا الخزى لانا ١٢٥ د. ١٦ تركنا عبادتك وعبدنا ما لا يستحقّ ذلك وكما قال ددשת دد ١٤ وذلك انهم خزوا عند ١٢٦ ١. ١٦ امم العالم عند ما شاهدوا قبح افعالهم كما قال مادسا د مرابوده بلاه ثم قال لهما ١٣ ما العالم وند ما شاهدوا قبح في هذا القول الآمة باسرها وذكر اوّلا ملك يهوذا أوهو الاجلّ ثم ذكر ملك يسرائيل أكعادته في أكثير من (المواضع في) الكتاب° يقدّم يهوذا

<sup>1</sup> Om. Heb. <sup>2</sup> نام ۲۰ M. الذي <sup>8</sup> Heb. <sup>3</sup> وهم ۲۰ M. وهم M. <sup>5</sup> ياداته ۸. <sup>6</sup> عاداته M. ۲۰ وهم ۲۰ M. مازد ۲۰ M. مازد ۲۰ الذي ۲

• شرح سغر دانيال •

على يسرائيل ويمكن ايضا انه قدّم يهوذا على بسرائيل فى هذا الموضع لان خزى يهوذا فصل ا اعظم من خزى يسرائيل كما قال الطلام حللا ملللام وقوله موادينا المامون فاسوق يريد به القريبين من الارض والبعيدين منها كما قال موادينا للام با مداماما علام المرام وقيل انه اراد به الذى أنجلوا عن قرب والذى أنجلوا أمن زمان بعيد وهم العشرة تدا<sup>م رور رور</sup> اسباط وقال دهلام ملا علام در يعنى نكثوا بعهدك لانهم حلفوا لله تتع وعاهدوه 5 فنكثوا به كما قال در درات در ايم مناها أحما المرام وقال مواد بر من من المرام على من بما من من الرور به الذى التجلوا عن قرب والذى أنجلوا من زمان معيد وهم العشرة المرام من المرام من المرام مرام من

900

۸ یا رب لنا خزی الوجو، لملوکنا وروسائنا ولابائنا النی
 اخطینا لک

اعاد لأدا تصر הפנים ويتّجة في ذلك ان الاوّل مقول في جمهور الآمّة وهذا مقول في Io خواصّ الآمّة لقولة لأמلادندا الألاماندا ويكون قولة الامحداماندا يشير بة الى للحكّام <sup>2</sup>والمشاتُخ مثل قولة التحلائ مانت هاترن اذا' و<sup>يتّ</sup>جة ايضا انة اعادة ليذكر فعلهم وفعل الله تعالى יחו' ח. יא معهم كما قال

٩ للرب الاهنا الرحمات والصغحات لانا عصينا بـ ٩

قال ان الخزى علينا من وجهين احد، هما لعظم ذنوبنا وغدرنا بالعهد والثانبي هو 15 انه مع قبح افعالنا قد ابقى علينا ورحمنا وتجاوز عنّا كما قال اادد م م تددر الالا سانا. م. م. وقال لأهلام مادد النصم الالا ، وقال مداهناه المحلامات ومعناء انه كان يبقى عليهم في اوقات السخط كما قال انام الا مات مات وقال المحلامات وذلك في وقت انكسارهم ماداد. بد دد مثل قوله المم ملام حلامات الالا وهذه كانت حالهم معه وهم في الارض فامّا طول تسائلا. ما ما ما ما الجالوث ورحماته دائمة عليهم كما قال انام الام الما معان مقال ماحد الالا في معناه الذه كان يبقى عليهم مدت وقال المحم في الارض فامّا ما الاله ما معه وهم في الارض فامّا طول تاما ما ما

> ، وما قبلنا قول الله الاهنا لمسير بشرائعه الذي جعل قدامنا على يد عبيره الانبياء ه

قد قال في ما تقدّم الله تعتلادا ادا فاعادة ليتمّم القول وذلك أنه لما قال ١٠ لأدا

u Heb.; but M is obl. from the first والشيوخ <sup>2</sup> الذى to النجلوا. <sup>2</sup> والشيوخ M. יעני אנה יתנאון ענהם פי Heb.

#### شرح سغر دادیال

۱۱ وكل يسرائيل جازوا على شريعتك وزوال عن قبول قولك فانصبّت علينا الحرامة والقسامة المكتوبة في شريعة موسى عبد الله لإنا اخطينا له \*

<sup>1</sup> (sic) M; אָאָתנא Heb. <sup>2</sup> Om. Heb. <sup>8</sup> The bracketed words om. Heb. <sup>4</sup> Om. Heb.; perh. الاجناس dd. B. <sup>6</sup> ללה ins. P. المذكورة في كتابك • وهذه الهائم هي التي قال فيها مداد ممن معهد نوسم قاط فصل ا الماعدم مالاحم الاثنى عشر فاسوق واليها اشار بقوله لابددم حدم الا ملمام فاسوق الم المام • وقوله المسحالام يشير الى حدام مد عان احدام لاحدام هامد الذي قطع مع مدارد. ها الاباء فكأنّ قوله معالم يشير به الى فصل مداد معاه الاا وقوله المسحالام هو فصل الحدام فعرّف ان كلها حلّت بيسرائيل \*

90

۲۱ وثبت خطابة الذي خاطب علينا وعلى حمّامنا الذي حكمونا لاجابة علينا بليّة عظيمة التي ما فعلت تحت كل السماء كما فعلت في يروشالايم \*

قوله انهم مم ٦٦٦ يشير به الى ما تواعدنا به الانبياء من الرمام المذكورة « وقوله الالا تعقادا متات تعقادا يشير به الى الملوك ولحكّام الذى كانوا ظالمين واتلفوا ٥٥ الامّة فلذلك حلّت البلايا بالكل « وقوله متات لا دلائمة ممام دلم متقام يشير الى ما أكلوا لحوم ابائهم واولادهم وما جانس ذلك « ثم قال

٣ كما هو مكتوب في شريعة موسى كل هن، البليّة جاءت علينا ولم نبتهل قبلة الله الاهنا للرجوع من ننوبنا وللارشاد بامادتك .

عرّف ان الذى قالته الانبياء كله مكتوب فى شريعة موسى عمّ وان الله عزّ وجلّ 15 قد كان واقف الاباء على ذلك فلم يظلمهم بل ابقى عليهم وان ذنوبهم كانت توجب أكثر من ذلك كقول عزرا عمّ در بررم بلاماندا متحرم لأعانام عبرادردا ف ثم عرّف ان مع مادير در د نزول البلاء بهم لكثرة لخطايا لم يرجعوا الى الله تتع ويسألوا التجاوز عن سخطه كقوله ابهدم عام من در من ما الاية في وقوله المتحرية فعترم يعنى لم نتفرس فى مام در د. ما واقفتنا عليه فكنّا نرتدع عن المعاصى لما علينا من العهود والمواثيق ف

۱۴ ورابط الله على البليّة اوجابها علينا أن عادل الله الرهنا على كل افعاله الذي فعل ولم نقبل قوله \*

قال انسم ان لا محمد يعنى لما لم يتوبوا لم يصفح ولم <sup>يتج</sup>اوز عنهم \* وقوله دا لاتام ان المحمادا لا در علامان هو أن الله تع عادل في جميع ما أنزله بهم وأن كان

<sup>1</sup> ואנבאהא B.

۵ شرح سفر دادیال

فصل ٩ لم يفعل ذلك في امّة من امم الدنيا كما فعل في يروشالايم ♦ وقولة بعقب ذلك الم فاسوق ١۴ שמענו בקול يشير بة الى المُتجليين وقال مع كل بلاء نزل بنا وحصلنا في الجالوث ----- تحت كلّ بلائهم لم يقبلوا من اللة تتّع ولم يرجعوا من معاصيهم ♦

٥١ والآن يا رب يا الاهنا الذي اخرجت شعبك من ارض مصر 5 بقدرة قوية وعملت لك اسما مثل هذا اليوم اخطينا فسقنا •

الى هذا الموضع انتهى فى تعديد الذنوب وذكر ما حلّ بالامّة من المصائّب والبلايا ، ثم قال بعقب ذلك والآن يا رب العالمين انت الذى اخرجت شعبك من مصر בעשר מכות واظهرت عزّهم وشرفهم على امم العالم فليس لك امة سواها ونحن آكافينا بالقبيح كقوله مظهرا اتשردا ه

١٠ ١١ يا رب كجميع عدالتك يرجع الآن غضبك وحميتك من مدينتك يروشالايم جبل قدسك فان بخطايانا وبذنوب ابائنا يروشالايم وشعبك لمعيرة لكل حوالينا \*

قول ١٢ دول لاتواريز يعنى <sup>2</sup> أجرنا على عاداتك القديمة التي كنت ترجع عن سخطك وترجمنا فقد تمت السبعون سنة وقد استوفت الارض حق عطلتها من الاصطنار ته والدطني وقول عنه ربع دم معر المعرر يعنى رد يسرائيل اليها حتى تعمر وقال هور المعرم فقال هوج هو خراب المدينة اعنى مدينة القدس وقول امعرم هو حرقه وقول دن محاملان العراد معاردا يعنى دن محاملان امتره العلم الموه العرار ان ام مور دن محاملان العراد محارك المدينة اعنى مدينة القدس وقولة المعرم وقال هور دن محاملان العراد معارك معارض المدينة اعنى مدينة القدس وقولة المعرم وقال معر دن ما معران العراد معان المعنى دن محاملان المول من الماء ولجاوث وخروجهم من المدهم وذكر المد والاصة لانه يريد من الماء تتح 20 عمارة الملد ورجوع يسرائيل من الجالوث اليه ف

١٠ والآن السمع يا ربّ يا الرهنا الى صلاة عبد والى تضرّعانه
 وافر وجهك على مقدسك المستوحش لاجل السمك يا ربّ العالمين 
 قوله الم العاد المدار المالة المالة الما الذى ذكرتها فى الموالم وقوله

<sup>1</sup> אגירינא P. 2 מא פינא אלא B. Line 2. <sup>||لنج</sup>لين. 97

#### • شرح سغر دانيال •

> ۸۱ میں یا الاهی سمعک واسمع افتح عینک وانظر مستوحشاتنا والمدینة التی سمی اسمک علیها ان لیس علی عدالتنا نحن طارحین تضرّعاتنا قدامک بل علی رحماتک الکثیرین ،

رجع الى ذكر البلد فذكر ٢٦ הקדש التى حوالى القدس فقال يا ربّ اسمع دعائى وانظر ما لحق مدن قدسك التى صارت שוממות محروقة بالنار فعمّرها باهلها ٥ ثم ١٥ قال ٦ لام لالا لاتواماندا هذا القول يدلّ على ان قوم اخر يصلّون كما يصلّى دانيال كقوله ليس بصالحنا وافعالنا الجميلة <sup>2</sup>نتضرع اليك لانا قد عصينا واكثرنا الذنوب لكن <sup>3</sup>تُكْلَائنَا على رحمتك الكثيرة فارحمنا وارحم بلداننا ٥

۱۱ یا رب اسمع یا رب اصغم یا رب اصغ واعمل ولا توخّر لاجلک یا الاهی لان اسمک قد سمّی علی مدینتک وعلی امّتک ۰

ختم صلاته بقوله ۱۱ שמעה • فقال שמעה ثم قال علمام ثم قال הקשיבה • فقوله שמעה يعنى اسمع شكوى حالنا وما نزل بنا واصفح لذنوبنا • 'وقوله הקשיבה يعنى اصغى الى تضرّعنا ثم قال الاשה وهو فى معنى امّتك ومدينتك وقدسك • وقوله لمولاך بهله: يعنى لان اسمك مدعى على مدينتك كما قلت در مدم ديرام بعد درم سما للأم المرادم. دع بهدد الا/ وكذلك اسمك يقال بهله الالملا فاعمل لاجل اسمك ولا تعظم ذنوبنا 20 وخطايانا° •

> ، وبعد انا متكلّم ومصلّى ومقرّ بخطيتي وخطية شعبي يسرائيل. وطارح تضرّعي قدام الربّ الاهي بسبب جبل قدس الاهي ،

> <sup>1</sup> Perh. נצֹרע <sup>2</sup> . כולא נא bK X; text P. <sup>4</sup> B: הקשיבה BK X; text P. <sup>4</sup> B: הקשיבה יעני אצג אלי תצרעאתי. וקו' למענך אראד למען שמך במ"ק בי הנה ונו' וברלך אסמך יעני אצג אלי תצרעאתי.

. مفردا . Line 4. مفردا

[II. 3.]

٩v

15

• شرح سغر دادیال •

1.

فصل ا قول عرد المسلم الى فاسوق مدم الله مدر مدر الله وقول المرطلا يشير الى شكوى فاسوق ٢٠ الاحوال اوتعديد المصائب ، وقول اعرازام معران يشير الى كل قول ذكرة فى معنى ----- الذنوب سبعة عشر مرّة اوّلها معمدا الاالا واخرها الالادام مداردا ، وقول معامرا المعمد لامة قولها علم مرّة اوراها معمدا الالان فلسم مع الامة قولها قال معمر المعمد لامة قولها قال معمدا درتاه والدية تولما عقل لنف تغير عنه فلذلك قال معمدا ، وقيل انه قال معمرا وتراه والدية تولما عقل لنفسة تغير عنه فلذلك قال معمدا ، وقيل انه قال معمرا وتراه والدية تولما عقل لنفسة تغير عنه فلذلك قال معمرا ، وقيل انه قال معمرا من حيث قان كل بنى ادم لا يخلصوا من الخطا فمنهم (من) يقصد فمنهم من من حيث قان كل بنى ادم لا يخلصوا من الخطا فمنهم (من) يقصد فمنهم من من حيث قان كل بنى ادم لا يخلصوا من الخطا فمنهم (من) يقصد فمنهم من من حيث قان كل بنى ادم لا يخلصوا من الخطا فمنهم (من) يقصد فمنهم من من حيث قان كل بنى ادم لا يخلصوا من الخطا فمنهم (من) يقصد فمنهم من من حيث قان كل بنى ادم لا يخلصوا من الخطا فمنهم (من) يقصد فمنهم من ما من حيث قان كل بنى ادم لا يخلموا من الخطا فمنهم (من) من الفها ما معمرا لانه ما كان ما من من من الخطار النه ما الما من الفعل ما ما ما ما ما من النه عال من النه ما كان ما من الما من النه ما كان

۲۱ وبعد انا متكلم في الصلاة والملك جبريال الذي نظرت في المنظر في الابتداء "مطير بلغب داني التي عند وقت هدية "المساء "

قول محدد حدهام يجمع الصلاة كما هى من المدهارة الى اخر الصلاة ، وقول معد محمد حدمان حدمان عدمان عدمان المعن الى فصل المان الذى رآة فى سنة ثلث لملك بلشاصر تع كقول انجد انهمد تحديمان فعرّف انه بعث اليه وكان دانيال قد انس به وهذا تحديمان هو من جملة الملائكة والخواص الذى يقفوا قدام الدحداد الذى لهم الستة اجنحة يطيرون معرون جملة الملائكة والخواص الذى يقفوا قدام الدحداد الذى لهم الستة اجنحة يطيرون معرون عدام من جملة الملائكة والخواص الذى يقفوا قدام الحداد الذى لهم الستة اجنحة يطيرون معرون عدام الحمر من جملة الملائكة والخواص الذى يقفوا قدام الحداد الذى لهم المستة اجنحة يطيرون معرون أنه جاء وقت المساء قال قوم انه قبل صلاة الفرض وقال قوم بعدها ورام معروب ان يكون صلى صلاة الفرض ثم اعقب ذلك المدهام الذى تقدّم ذكرة مدام راد من معامر والذى تقدّم ذكرة محمد من معروب الذى تقدّم ذكرة معهم دوم معرام والذى تقدّم ذكرة

<sup>1</sup> Om. KX. <sup>2</sup> יגעל KPX; text B. <sup>3</sup> האהנא אפרד נפסה B. <sup>4</sup> Om. BK. <sup>5</sup> אר לים יכלץ אנסאן om. P. <sup>6</sup> אר לים יכלץ אנסאן (codd.) בסהו B. <sup>7</sup> בסהו B. <sup>7</sup> בסהו Om. BX. <sup>8</sup> אלגרוב <sup>10</sup> B. <sup>10</sup> ינכר עלי אלעצאה <sup>12</sup> סת. X. <sup>13</sup> בסרה X. <sup>13</sup> בסרה X. • شرح سغر دانيال •

۲۲ وفهمنی وقال لی یا دادیال الآن خرجت لارشادک الفهم ، فصل ۲ قوله اندر انتدر لاد یشیر الی ما ذکره من تعدالاه تعلاه وتمام القول ، وقوله فاسوق ۲۲ لامه انتمار یرید به خرجت من قدام الردات وارسلت الیك لاعرّفك ما تحتاج الی معرفته وتعرّفه لیسرائیل ،

11

۲۳ في ابتداء تضرّعاتك خرج القول وانا جئت الاخبر به الانك د رجل مشتهاات وتميّز القول وتفهّم في المنظر

قولة בתחלת يريد به منذ ابتديت تقول ١٢ ددة لاتوار ال خرج الجواب وقد جنّت لاخبرك بما أمرت ان اخبرك ٥ اعلم انه لم يقل בתחלת תפלתך كانه مهما كان يذكر الذنوب وما حلّ بيسرائيل كان هوذا يسمع قوله فلما ابتدأ بقول ١٢ ددة لاتوار جاء الجواب وجاءة جبريال وهذا رسم الصالحين مع بارتُهم تتع كقوله المام ٥ صاحا اجلاما ابلا بلاد بلادم والقوم الذي كانوا عند الله تتع نقص الحر الجواب عنهم عشرة اللائر عد ا ايام كما علمنا من خبر المادم در الذي كانوا عند الله تتع نقص الحر الماه من الارد در ايام كما علمنا من خبر المادم در الله عن الله تع نقص الحر الجواب عنهم عشرة اللائم تم وانما الحرة من جهة القوم ٥ وقوله در الالاالا الله من اجل سيد يرمياهو الا الا احوال القدس واحوال الامة ٥ وقوله در العاد المام يوحره الله من اجل سيد يرمياهو الا الا الذي سمعة من الملائكة في المنام وفي المالا جميعا فشرح له بعضها في هذا الفصل ٢ كما سنشرحة في ما بعد فان فسرنا دام والا ومدرا فان ذلك مستمر لان المعني لا يختلف ٥

۲۴ اسابيع هى سبعين انقطع على قومك وعلى مدينة قدسك لحبس الجرم (وقيل لاتمام او فراع الجرم) والمال الخطا ولاستغفار الذنب ، ولاجابة عدل الدهور ولختم المنظر والنبى ولمسح قدس 20 الاقداس ،

عرّفة ما يكون في مددلا الأداام وذلك ان هذة السبعين اسبوع مرّ منها في ملك كسديم \*سبع واربعين سنة وملك الفارس سبع وخمسين سنة وماية وثمانيين سنة

<sup>1</sup> אלחטא B; האכר K P X. <sup>2</sup> ופנא B. <sup>3</sup> אלחטא (sic) P X. <sup>4</sup> Different numbers in B: Chaldees 51, Persians 67, Greeks 180, Romans 192.

Line 11. نقصا; ср. WRIGHT, Ar. Gr. ii. § 136 a.

### شرح سفر دانیال

1 . .

فصل الليوتانيّة ومايتين وستّة سنين لملك الروم فهذا هو تفصيل للدالاط للدلاط فقد دخل فاسوق ٢٢ في هذا السبعين اسبوع ملك الاربع حيوانات الا انه لم يتّسع في ذكر ما جرى منها ···· الا ما جرى في أزمان الروم من أخبار البيت الثاني وهذه السبعين اسبوع هي اسابيع سنين تتماتا يكون جملة ذلك اربع ماية وتسعين سنة وقد فصّلها في ما 5 بعد » وقولة دחתך لأل لاهر يريد انة قطع من الله مثل ما قطع اربع ماية سنة لابراهام مددردا ولبابل سبعين سَنة فكذلك قطع هذه السبعين اسبوع ﴿ وقوله لا لاداً الأ والمع من حيث ان الأمّة قد لحقها في هذه المدّة ضروب مختلفة فمنها محمودة ومنها مذمومة فذكر في هذا الفاسوق سنتنة اشياء ثلاثة منها محمودة وهي لادلاه هلا المممم مالمهم المدهد لاا وثلاثة مذكورة على وجه اخر وهي قوله الممدنة لامم لالاهام ١٥ الأחתום חזון ادביא الأعصام ورسم وحسن هذه السيّة ما هو من أوّل الأمر ومنها. ما هو بعد مدّة ثلث ماية سنة فقوله الأمدنه لاج لاالأهام الأهلم קרש קרשים هذا من اوّل حال بناء البيت واما الأחתם חזון الدند فهو في ملك ياوان واما لأدله مقصر الممر חטאת ולכפר עון فذاك في توسّط السبعين 2التي لبابل • فقوله الأدلم הפשע يريد بع עבודת אלהים אחרים وما جانسها من الתועבות ( واما ולחתם חטאת فهو ما 51 كان اخر الايّام المقدّسة وسائر الاقداس ، ويدخل في الأدهد ١٢ سائر الذنوب التي تجري من الناس بعضهم مع البعض في الارواح وساتر الاموال والاملاك ، وقيل بضدّ ذلك وقولة الأدهر لاا هو في معنى القرابين \* واراد بذلك ان في كونهم في بابل الي انقضاء ملك بابل استوفى الله منهم ما استوجبوة من جهة ذبوبهم مضاف الى لا ٢٣ د. ٢٠. ديد ٢٢ مجرم مجرم محرامات ٢٠ وقوله المحديد يرم والمعنا قال قوم أنه يشير ٢٠ الى 20 دهداه داداناه وان قولة الأهلام والله والعنام (يشير به) 3الى الاقداس والائمّة \* وقيل וט צדק עולמים هي القرابين وان למשח קדש קדשים° هو כהן גדול واحتجّوا بقوله وبقى الأمرام ماال وهو قطع المالل والانبياء من بين يسرائيل فالمالل فهو في معني ما يتنبا به لعتيد كنبوة حجاى وزخريا وملاخي من الالاتالا قوالالتاه هو ما يذكره 25 لوقته° • فاما ٢١٦ הקדש فعند بعض العلماء انها انقطعت من زمان تلأهم وبقيوا

י נאט supplied from B. <sup>2</sup> וודى supplied from B. "ואט קרשים supplied from B. וואט אלוביא פהו אלדי יתנבא לוקתה B. ואלאמה B.

.وبقوا .25 مضافا .Line 18

• شرح سغر دادیال •

الاطالالات المقاون مزامير الرسلال كقولة عن زمان يحزقياهو ملك يهوذا المطلا الاله فصل ا ويتجه ايضا <sup>2</sup>في قولة المحمط مانار الدائم اراد به ان كتب الانبياء ختمت وجمعت اربعة فاسوق <sup>٢</sup> وعشرين سفرا وضبطت <sup>3</sup>بطاحالم وسائر ما يحتاج اليه في هذا الباب ه <sup>4</sup>وادخل ٣<sup>3</sup> م. د. د. د. المحمر مانار الدائم <sup>4</sup>بين لمدائم لاك <sup>4</sup>وبين المطلح م م أ لأن النبوّة كانت بين ما قرّبت القرابين وبين مسحة محلا محلامه

۲۰ وتعرف وترتشد من خروج القول إرداد ولبنا يروشالايم الى مسيح خليفة سبعة السابيع والسابيع هي اثنين وستّين ترجع وتعمر رحبة وقطع وعجين الاوقات ،

۲۱ وبعد اثنى وستين اسبوع "ينقطع المسيح وليس له والمدينة والقدس يفسد شعب الخليفة الجاى وحدّه (او نهايته) بالجرف ٢٠ والى انقضاء الحرب منقطعة [على] "المستوحشات ه

قوله ها هانام تحد قيل انه يشير به الى قول يرمياهو د الهد هان ملام اللا وقيل ده. انه يريد خروجه من عند الله « وقوله المتلا يريد به ارداد الجالوث مع دار فره الا » وقوله لا هام دلات يشير به الى دمز لاالا فهو "ممسوح بالهام مصام وهو دلات حام الا » وقيل ان المسيح دمز لاال والدلات الماحد فإ سلام ملاه الم فعرف انه 15 منذ أخرب القدس <sup>10</sup>وأنجلت الامّة الى ان يعمر فام الا سنة ثلث وعشرين سنة من ملك واربعين سنة وذلك ان لم يزل القوم في البلد الى سنة ثلث وعشرين سنة من ملك نبوخذناصر وهم المسمّاين اللغا الفيا ثلاثة وعشرين سنة من ملك في المالة وتمام القمّة فاذا القينا ثلثة وعشرين سنة من جملة سبعين <sup>10</sup> در د ليابل بقى سبعة واربعين سنة وسنة لدارياوش وسنة لكورش صارت جملة ذلك تسع 20

ווסא תקדם  $^{1}$  פוטי  $^{2}$  צער פיטי  $^{2}$  אנה פיטי  $^{2}$  אנה קרם  $^{1}$  שירון מא תקדם  $^{1}$  B.  $^{2}$  עקטע  $^{2}$  Sic.  $^{4}$  Supplied from B.  $^{2}$  עקטע  $^{2}$  אלאוקאת  $^{3}$  משיח  $^{2}$  השאת  $^{3}$  השאת  $^{3}$  השאת  $^{2}$  אלאוקאת  $^{10}$  השאת  $^{11}$  The passage which follows is corrupt in codd.: ארש בשנת באמא בשנת בכתנאצר ופיהם לאל בשנת  $^{2}$  מאר אלקינא  $^{2}$  מאר  $^{2$ 

Line 18. المسقون.

شرح سغر دانیال

فصل ا واربعين سنة وفي ذلك قال تحديات تحديم \* ثم قال اتحديات تنصام الدا وهي مدّة عمارة فاسوق ٢٦ البيت الثاني الى ان جاء ٢٠٢٥ ٢٢ ملك الروم اربع ماية سنة واربع وثلاثين ···· سنة « فعرَّف أن ترجع يروشالايم الى عمارتها مُنَّى هذه المدَّة » وقولَه تمالد المدام وهي رحبات لحكّما وقولة ٦٦٦٦ يريد به انفاذ الاحكام من القتل وغيرة ﴿ وقوله التلاام ויקרא ו. יג העתים בעל ונא גמבת וא ולט מנחת כהן גדול ונה בול נגו׳ א העתים בעל ונא גמבו וגו׳ א 6 وقال لالاتا من حيث ان نصفها بالغداة ونصفها بالعشى كقوله التلائمة الله ، وذكر מנחת כהן مفردة من حيث ان مهما تقرب فالمذبح عمال دائما ، وقوله المممد متحوره اللا عرّف ان عند أنقضاء هذه الاثنين وستّين اسبوع ينقطع هذا المسيح المقدّم ذكره بقوله لا طعام دنام وهو زوال الرحم من المذبح ، وقوله المام لا يعنى ليس له ولد ١٥ ولا خليفة بدلة او يكون أراد به وليس لهم طول الجالوت رياسة ، وقوله الملام الموامع مانا مانا ، يشير الى يروشالايم وهرات الله وقول، اللمام يريد به يخرب ويحرق كقول، ممهدات لادا لا منال الم مع الما الله الله الله الله الله عسكر الروم مع الماناه وقوله • و اجلاا حصام يريد به ومن \*بقى من يسرائيل بعد القتل يجرفه يعنى يجليه ، وهذا وصف ما حلّ بالقدس ويروشالايم والآمة \* ثم قال الا ج۲ عاماهم يريد به الى اخر 15 الحروب <sup>5</sup>وهي <sup>3</sup>حروب داد تبقى ירושלם الاد نהודה שוממות على ما هو مشاهد الى الان \*

٢٧ ويقوى العهد للكثيرين اسبوع واحد وفى نصف الاسبوع العطل الذيمية والهدية أوعلى جناح الارجاس مستوحش والى رضان الغناء (و) المنقطعة تنصب حمية الله على هذا المستوحش معهم رضان الغناء (و) المنقطعة تنصب حمية الله على هذا المستوحش معهم والمعد على أسبوع واحد من السبعين اسبوع ذكر حالهم فيه فعرّف ان العدو قطع معهم العهد على أسبع سنين الا يجليهم ولا يؤديهم أوكان في نصف الاسبوع غدر بهم وفسخ العهد وزعم بعض الناس ان الذى احوجه الى ذلك هو انه رآمم الهودا ينتقلون قوم بعد قوم بعد والم يتنفون الذي الذي المعد وقل معهم العهد على أسبوع معهم العهد على أسبع سنين الديمة الذي المعرفة الله على معام العموم العمل العمل الناس ان الذي احوجه الى ذلك هو انه رآمم الهودا ينتقلون قوم بعد قوم أمن البلد اذ راوا انه لا بدّ من جلوة ووقوعهم قدام العدو

1.7

• شرح سغر دادیال •

1.1

فقالوا نمر من انفسنا اخير لنا° < وقال قوم ان يسرائيل قتلوا لالأط كانوا في فصل البلد وهم اجلاً الروم فلما فعلوا ذلك غدر بهم وفتح البلد واحرق القدس وبطل فاسوق ٢٠ القرابين 2منه كقوله العدام العدام وعلى ما في الاخبار انه اقام في بيت الله تتع محمد وثن وقرب المالات على مذبح الله تتع وقوله الدوم لاحجار انه اقام في بيت الله تتع وثن وقرن وقرب المالات على مذبح الله تتع وقوله الدوم للعمان هو عسكر الروم المسماون للعالات في وقوله الدوم على ما في الاخبار انه اقام في بيت الله تع محمد وثن وقرب المالات على مذبح الله تتع وقوله الدوم للعالات هو عسكر الروم المسماون للعالات في وقوله الدوم المالات هو عسكر الروم المسماون للعالات في الاحبار في الاحبار انه اقام في بيت الله تع محمد وثن وقرب المالات على مذبح الله تتع وقوله الدوم عمل الروم المسماون وتول وثان وقرب الله تتع در الأ في زوال الامم وخاصة باذوم دلام في البلد ودام لام في النه ال وقوله مار لا لا ما وقوله مالات من المالا الله تع در الأ في زوال الامم وخاصة باذوم دلام في البلد الذي سيمير سائل حتى وقوله مار لا لا ما م وخاصة بادوم دلام في البلد الذي سيمير سائل حتى وقوله مار لا علي وعمرونه وعرف الله هذا لدانيال من اجل انه كان يريد ان يقف على ما يكون من الامة والقدس في زمان الثلث ممالك لانه قد علم ان ليس بت على من عمارة القدس ورجوع الم الية فقد كان يجوز ان ويبقون على حالهم كما كان ما من عمارة القدس ورجوع الم الية فقد كان يجوز ان ويبقون على حالهم كما مكان ما من عمارة الفرس واليونانية فعرفه ان ليس بد من خراب البلد وجالوث الامة في زمان الثلث ممالك لانه قد علم ان ليس بد من عمارة الفرس وليون يسرائيل فعند ذلك الم قلمة وتوجع بذلك ه

١٠٠ في سنة ثلث لكورش ملك فارس خطاب انكشف لدانيال الذي سمّى اسمة بلطشاصر وحقّ الخطاب وجيش كبير وفهم الخطاب وفهم له في المنظرم

عرّف ان في سنة ثلث لكورش <sup>و</sup>ظهر له ملاك<sup>°</sup> وخاطبه بجميع ما اراد الله تتّع كشفه له ( وهذا الفصل الرابع ( وذلك أن في ملك بلشاصر دفعتين ودفعة في ملك دارياوش ( وهذا الرابع ( كانّه الى سنة احدى لكورش كان في عمالة السلطان كما شرحنا ذلك في قوله ااته الالا الله ثم خرج عن عمل السلطان لانه اعتفى وخاصّة عند ما وقع النداء كقوله ثا حدة تدة ثمة طرح عن عمل السلطان لانه اعتفى وخاصّة عما يكون من خراب البلد ورجوع الامّة الى الجالوث كما تقدّم به الشرح في على ما المراح الله تتع اخذ في التشقّي والصوم ليسل الله عما في نفسه وذلك انه كان يستعين على ما ما

• شرح سغر دادیال •

فصل ١٠ يطلب بالتشقى كما تقدّم به (الذكر) فى الفصل المتقدّم ، وقول حد ددام يعنى فاسوق ٢ كلام كان معلق ومغلق شرحة له فظهر بعد ما كان مستورا ، ثم قال الماعل متد يريد كلام على ظاهرة ليس هو من جنس المنام ولا من جنس التانا كما شرحنا ذلك فى تفسير الاحمد ملاحد المدحود وذلك انه اربع دفعات ذكر هذه اللفظة التى 5 معناها \* \* \* واحد فهذا الثانية وبعدها مدخ ملائد خل مد ملام والرابعة الارم معناها \* \* \* واحد فهذا الثانية وبعدها مدخ ملائد خل من جنس التانا قوم ان بقى هذا الاسم عليه ولم يخلع عنه وقيل لما قال محلام ولا من حرف قوم ان بقى هذا الاسم عليه ولم يخلع عنه وقيل لما قال محلام ولم يقول عاما د وهو قريب \* ثم قال الادم ملية رائد يعنى شرح خبر لادم دائل اما ان يكون محام والمالك وهو قريب \* ثم قال الادم عليه والم يعنى شرح خبر لادم دائل ان يكون محام واما وما ان يكون العربلا كما سنشرحة فى الاصر حدادا المال كسديم ثم زال بزوال الملك وما مريد من الذكان يسمى بدلك الى وقت زوال ملك كسديم ثم زال بزوال المك وهو قريب \* ثم قال الادم عليه والم يعنى شرح خبر لادم دائل اما ان يكون محام واما وما يكون العربلا كما سنشرحة فى الامه دائلة ما ين يكون محاما واما وما معام الذكان يتقدّم وشرح الاحم الذي نظرة وهو المانا وخبن نبين ذلك ما ما مد في ما مده الذي يتقدّم وشرح الاحما الذي نظرة وهم المان ونه في ن ذلك من ما مده م

، في تلك الايّام انا دانيال كنت متحرّن ثلثة اسابيع ايام تجبز المشتهاات الم اكل ولحما وخمرا الم يدخل الى فمى 15 ودهن الم اتدهّن الى كمال ثلاثة اسابيع ايّام .

قولة בائام مما يريد بة في سنة ثلث لكورش وهي الثلاثة اسابيع ايّام التي تشقّى فيها وقولة שلاصم للحلام الثام اوري الفرق بين هذة الاسابيع وبين للحلام للحلام لان تلك (ال)اسابيع سنين وهذة ايّام فلذلك قال الثام في ثم قال ماسر المعلم لخبز واللحم استعملها في هذة الاسابيع وهي الطعام والشراب والعطر فذكر من الطعام الخبز واللحم 20 ومن الشراب الخمر وقال في الخبز الثالاال اذكان ليس بدّ لة من أكل الخبز فبيّن انة لا ياكل الخبز الدرمك الخاصة في وقال في الحلام والاسراب والعطر فذكر من الطعام للحبز واللحم يشربه اصلا في فكانّه يأكل خبز الشعير او الخشكار وادمة بقول وحبوب ولعلة كان يشربه اصلا في مكانّه يأكل خبز الشعير او الخشكار وادمة بقول وحبوب ولعلة كان لا بدّ من ان يغير ملبوسة فيلبس الخشن وانه ايضا قلم يحضر الأفراح في وهذه كلها

Line 5. دوهذه . 6. دوهذه . 14. etc.

1.1

شرح سغر دانیال

1.0

من أمبسوطات المدلالة وقد بقى القول في الصوم فقال قوم انه أصامها لقول فصل، الملاك در دم مناه مدمها، مهم الله فقال أن الصوم أحد أقسام التشقّى وليس هو فأسوق " بعيد فالزم نفسة ان يدوم على هذا التعرُّن الى أنَّ يكشف الله له ما يكَشفه من صنَّ احوال الامّة مثل ما الزم نفسة داود عَمْ من التشقّى الى ان كشف 3له الله ما ارادة كقول، من مدام حمه أحمر \* \*وتفعل اولياء الله هذا لعلمها ان الله يجيبهم الى مان ماد. د سوالهم فاما اهل الجالية معليس لهم ان يتجاسروا على ذلك بل "يقومون ويسالون 6 الله في ما يجوز ان يسالون مثله \* ويجب "لنا ان نبيّن هذا الدسر الذي منع نفسة عن اكلة أي لحم هو من اللحوم فنقول إنه يشير به الى ما جاز له اكله لانه انما امتنع في هذه الأيَّام عن هذه الأربعة التي كان يفعلها في ما تقدّم له من الآيَّام الماضية ورجع الى مثل ذلك بعد ان انكشف له ماكشفه الله له فاماً ما كان محرَّم ١٥ علية ابدا فليس لة مدخل في هذا القول فليس يجوز ان يكون قولة الاتلا يقصد به الى لحم البهائم والطيور والاسماك المحترمة ولا ايضا الي لحم البقر والغنم الذي ١٥٠انما ينطلق عند اتمام الشروط التي تضمّنها الشريعة كما شرحنا ذلك في تفسير التورا وספר מצוות التي الفناة ﴿ فإن قال قائل ممن لا يعرف اللغة فما هو هذا اللحم قلنا لحم طائر وبهائم برّيّة واسماك فان قال ١٠من اين لنا ان السمك ٢٦٦ في لغتناً قيل 15 له أن 1º الطائر والاسماك يسمّى בשר° وليس فرق بين السمك وغيرة لكن نوجدك ذلك بنص وهو قول الرسول عمّ المرمة معدم قصر ممرا أمه ثم قال بعد، ملاما المور الدا معدد مد دم فذكر غنم وبقر ثم ذكر السمك فدل ذلك على ان السمك تته مثل البقر والغنم ثم سمّى الطائر בשר الا ترى انه سمّى السلوى בשר كقوله محصر עודدا בין שניהם وكذلك במד יא. לי 13 جمع الطائر مع الوحش كقولة دا دفت دل حتا ددفتا ماله وقصّة نوح عمّ تدلّ الها اله الم الم على ذلك فقد بأن لك أن كل حيوان 14 اسم، 217 لا محالة الان ليس يجوز أن 21 يحتبج علينا من يطلق اللحم في الجالية بقول دانيال ادحر ١٠٠١ (٨ د٨ ه ٨ ه مع كون مذبع الله عمّال والقرابين دائمة عليه لانه قد بني المذبع منذ سنة ٠

<sup>1</sup> תפעל <sup>4</sup> B. 2 צמהא <sup>2</sup> C; perh. גאמה Som. K X. <sup>4</sup> תפעל <sup>4</sup> D K P X. <sup>5</sup> Om. K X. <sup>6</sup> אלמדניין אלמקצרין <sup>5</sup> B K. <sup>6</sup> B A פמא סבילהם <sup>6</sup> B K. <sup>7</sup> Ins. C only. <sup>10</sup> Om. C X. <sup>10</sup> Om. C X. <sup>11</sup> Ins. D only. <sup>12</sup> המא בשר <sup>12</sup> B. <sup>13</sup> בל אלחיואן יסמא בשר <sup>12</sup> K P X. <sup>14</sup> Om. P X.

[II. 3.] O

شرح سفر دادیال

1.1

۲ وفي اليوم الرابع وعشرين من الشهر الاول وإذا كنت على شطّ فصل ١٠ <sup>فاسوق \*</sup> النهر الكبير هُو الدجلة \* يدلّ هذا النصّ (على) انه كان بعد تقضّى الثلثة اسابيع فعلمنا انه ابتدى بالتشقّى من اليوم الثالث من الشهر وعرّف انه كان سائر على شطّ الدجلة فظهر له هذا الملاك 5 واعلم انه في المااا لم يكن في الحقيقة على نهر اولى وانما راى في المااا كانه على النهر وهذا كان يقظة ﴿وهو ) في الحقيقة قائم على النهر ، ولم "يعلم اين كان منه هل في الموصل ام في بابل او <sup>2</sup>في غيرها <sup>3</sup>لان الدجلة اول خروجها من فوق الموصل وينصب على البطائح<sup>°</sup> \* ه افشلت عيني ونظرت وانا شخص واحد ملبس مقداريّة or وحقواة مشدودان بمنطّقة من أبريز « אופז اسم مكان كقولة nn מאופז « ירמ'י. פי · وجثّته مثل لون الجوهر الازرق ووجهه مثل منظر البرق وعينية مثل مشاعل النار واذرعيه وساقيه مثل لون النحاس المغلى وصوت كلامة مثل صوت جمهور العسكر، يجب ان تعلم ان ليس هذا الملك جبريال كما ظنَّ قوم لأن جبريال كان قد انس Μ 16 به ولم يكن منظرة هذا المنظر الهائل العظيم بل قد رآة بعقب الصلاة ولم يلحقه شي من هٰذا الذي لحقة كما سنذكِّر ذلك ولم يصف احد من الملائكة التي نظرها كما وصف هذا الملاك لهولة ولخوفة منة "وسنذكر ما نحتاج الية في هذا الباب عند قولة והנה מיכאל וגו<sup>/0</sup> \* ثم وصف <sup>7</sup>لون جسمة فعرّف <sup>8</sup>انة من عنقة الى ركبة يشبة لون 20 الجوهر الازرق وان وجهة مثل البرق الخاطف ولونة احمر على رسم البرق وعرّف ان عينا، "مثل مشاعل النار التي لها صفير الي بعيد "وعرّف ان ذراعية وساقية مثل

<sup>1</sup> Perh. نعلم Ins. D only. <sup>3</sup> نعلم Perh. نعلم B. <sup>4</sup> نعلم P.X; مند العلام B. <sup>4</sup> العلام P.X المرب B. <sup>4</sup> العلام M. <sup>5</sup> وسنذكر— מיכאל om. C K P X (ins. M). <sup>7</sup> لون om. M. <sup>8</sup> وعرفه IN. <sup>10</sup> وعرفه M.

شرح سغر دادیال

لون النحاس المغلى وهو اصفر وان صوته يسمع عن بعد كما يسمع صوت العسكركما فصل ١٠ قال درالا اتثال وكل هذا تهوّل ناظرها ولباسه ثياب مقداريّة متشمّرة على أعمل فاسوق المحارب الذي تكون ثيابه مشدود(ة) الوسط وذلك لانه <sup>و</sup>جاءه من الحرب كما سنذكر محب-ذلك في ما بعد «

1.4

ونظرت انا دانيال وحدى المنظر والقوم الذين كانوا معى لم 
 ينظروا المنظر غير أن قلقة عظيمة وقعت عليهم وهربوا في الاختباء

اعلم انه لم ير الملك على الشط وانما <sup>5</sup>رآة فى الهوا<sup>م</sup> فوق <sup>6</sup>النهر متعالى عن الما<sup>م</sup> كما قال فى اخر الفصل بمعد تلثلا لاتلان انه كان معة قوم فنظر هو ولم ينظر غيرة الفزعة ( ثم قال الملائعات الله وحدة نظر فما المعنى بقولة الملائعات الله الجواب فى ذلك 10 وقد قال لأدت وقد علمنا انه وحدة نظر فما المعنى بقولة الملائعات الله الجواب فى ذلك 10 انه اورا انهم وان كانوا لم ينظروا فقد احسوا شى ولحقهم من ذلك المادات الجواب فى ذلك 10 انه امرا انهم وان كانوا لم ينظروا فقد احسوا شى ولحقهم من ذلك المادات الجواب فى ذلك 10 المقهم ذلك من اجل هول صوتة فسمعوا الصوت ولم ينظروا الصورة لانة قال لام الا بلا متلامات ولم يقل لام لاعلان <sup>2</sup>ولكنهم لما سمعوا صوتة وقعت عليهم رعدة فهربوا على وجوههم ( ويمكن ان هولا<sup>2</sup> قوم خرجوا معة لضرب لم يذكرة الكتاب ( وكذلك الاباء سمعوا صوت الله فوقعت عليهم رعدة وخوف فهربوا الى بعد كما قال الات الات الا مرط الاباء الم

> ۸ وانا تبقیت وحدی ونظرت هذا المنظر العظیم ولم یبف فی قوّة وبها وجهی انقلب علی الی مغسد وما حبست قوّة \*

قد قال في الفاسوق المتقدم الهنمان بن تنبع الله ثم قال بقيت انا وحدى وليس معى من يونسنى 4 "وقولة الله نتبعه الله يريد به قوّة للوقوف" وقولة ثانية الله لايداما 20 מا يريد به ولم يبق فيّ قوّة للحركة وقولة المالا ناموم الله كانه " اصفرّ وجهة كما يلحق الناس في وقت موتهم 4

M (الاحتى 1 ... (٩ وأفاء M ... الفاء CKX. 3 مصحاح 1 ... (٩ وأفاء ).
 M (٢ وآه 2 ... ۲ الاحتى 1 ... ۲ الاحتى 1 ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ .... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ .... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ .... ۲ ... ۲ ... ۲ ... ۲ ....

• شرح سغر دادیال

1.4

· وانا ید دنت بی اوضربتنی علی رکبی اواکل رجلی •

5 «هذا يد ملك راى يدة ولم ير الملك محركة حتى قام من على وجهة وصار على اربعة مثل البهائم ولم يكن فية قوّة يجلس على نفسة ولم يقوم ايضا .

اا وقال لى يا دانيال يا رجل المتمناات افهم في الخطاب الذي انا مخاطبك وقف على وقوفك فان الساعة بعثت اليك وعند مخاطبته معى بهذا الخطاب وقفت مرتعد ه

io امرة بشيين احدهما اجعال بالة مما هوذا يخاطبه به وعرّفه ان الله بعث به اليم والثاني ليقف على رجليه حتى يسمع كلامه فعرّف انه وقف لكنه وقوف على غير ثبات بل مرتعد ه

١٢ وقال لى لا تغزع يا داديال فان من اليوم الاول الذى جعلت فى قلبك للتفهّم والتشقّى قدام الاهك سُمعوا خطبك وادا جعلت بسبب خطبك «

قولة אל תירא يعنى لا تخاف ان تكون قد نقصت حالتك عند الله ان في صلاتك جاك للخطاب وانت تصلّى وقد مضى لك في هذه الدفعة ثلثة اسابيع ولم يجمُك للواب فان من اوّل يوم ابتدات بالتشقّى ُقد سمعوا خطبك لكن كان لي شغل قطعنى عن المجيّ اليك ٥ وقوله دلاهلا ٦ ٦ ٦ يدلّ على انه كان ايضا يسل الله في ان يفهمه 20 ما كان يريد ان يفهمة وعرّفة ان مجيّة في هذا الوقت آهو ليعرّفة ما كان يرى الله ان يعرّفه اياه ٥

and [s] גב[s] and هذا) C M (אבן דיד<sup>2</sup> מגן B. מגן C M (גב[s] בעניג); א הרא אליד אלמלך K. י Om. C M. ° Om. M C D K X; ins. B. י סנג M. <sup>7</sup> Om. M. 1.9

5

شرح سغر دادیال

۱۳ ورئيس ملك فاراس واقف حدائي واحد وعشرين يوما وهوذا نمل. ميخائيل احد الملائكة الاولين جاء لينصرني وانا تبقيت ثم الصف فاسوق المسوية ملوك فارس م

> ا وجئت لتغهيمك الذي يصادف شعبك في اخر الايّام فان ايضا الوحي للايّام •

> ه، وعند محاطبته معى مثل هذه الخطب جعلت وجهى على الارض وانخرست .

عرّفة ان الذي منعة ان يجىً من اوّل يوم هو محاربتة لـ ٢٦ و٢٦ والغرض في ذلك هو انه كان يحاربة الى <sup>٥</sup>ان مات كورش فلما مات كورش تركة وجاء الى دانيال <sup>م</sup>وسنوفى ما نحتاج الية في هذا المعنى في فاسوق المان تلام الا / فقال له كما تفرّغت ١٣. ه من محاربة ٢٢ ٢٦ جنّت لافهمك ما يلحق امّتك في اخر الزمان وهو وقت انقضاء ١٢ الاربع ممالك / وقوله ٢٥ ١٢٦ الا/ يعنى ان هذا المالا الذي نظرت في ما تقدّم هو الى اخر الزمان وهو ٢٦ هدت الار يعنى ان هذا المالا الذي نظرت في ما تقدّم هو إذ حر الزمان وهو ٢٢ هذا الله عنى أن هذا المالا الذي نظرت في ما تقدّم هو وانت رعدته عليه ولم يكن فيه <sup>5</sup>قوّة للوقوف ووقع على وجهه / ثم قال الالاهر وهو انه لم يبق له قوّة <sup>٥</sup>يخاطبة على ما تقدّم من قولة بل <sup>ان</sup>خرس ولم يتكلّم اصلا /

١١ وإنا كشبة بنى ادم دانى على شغتى "وفتحت فاى وتكلّمت وقلت للواقف "حذائى يا سيّدى في المنظر انقلبوا امغاصى علىّ وما حبست قوّة ه

۱۰ وکیف یقدر عبد سیدی هذا للکلام مع سیّدی هذا وانا من الوقت لم یثبت "فیّ قوّة ونسمة لم تبق فیّ ۰

رای کان ملك يشبه انسان يانس اليه ويمكن ان يد الملك دنت بفيه مثل قوله في يشاعيا عمّ الاله وتمامه ومثله قول يرميا عمّ الالالم الا/ فعند دنوّ الملاك به انفتح ٢٠٠٠

י ענד <sup>1</sup> C M X. <sup>2</sup> מכאטבתה M - <sup>3</sup> Om. M. <sup>4</sup> ישלואי Heb. <sup>6</sup> Om. M. <sup>6</sup> שלואי M; מכאטבתה B; עלי מכאטבתה M. <sup>6</sup> שלואי M. <sup>6</sup> שלואי M. <sup>6</sup> שלואי M. <sup>6</sup> בואי M. <sup>6</sup> בוא <sup>6</sup> שלואי M. <sup>7</sup> מנאטבה M. <sup>6</sup> אונער אונער שלואי M. <sup>6</sup> אונער אונער שלואי שלואי אונער אונער שלואי שלואי אונער אונער אונער שלואי שלואי אונער ، شرح سغر دانيال ،

فصل ١٠ فمة وتكلّم كقولة المعدم الذا م وقولة للأ موهد ددة يشير الى الملاك الكبير الذى فاسوق ١٢ كان يخاطبة \* وقال هذا القول على سبيل الاعتذار الية يعنى لولا ما دخلنى من ----- الفزع وضعفت قوّتى لقمت قائما كما امرتنى الاهت لأ لاهد ج وقال دمودا لاات مثل سما المربحة عولة فى كنّة عيلى الدولا الملا در دمودا لائم لا ينام \* أوقولة المال الذي يعنى ليس 5 فى قدرتى أن أثبت لمخاطبة مثل سيدى ولا بلغت [منزلتى] هذة المنزلة \* وقولة اللا ملام يعنى منذ وافيتك لم تبق لى قوّة ولا حركة كما قال الاصه لا لا يعنى ليس الالد اله اراد <sup>2</sup>بة ولم يبق لى عقل مما قد ذهلت لان لنا دسم يريد بة العقل مثل قولة د. م

۸۱ وعاود ودنانی کمنظر ادمی وقوانی ۰

11.

Io عند ما دنت يدة بة تكلم ولم يكن فية قوّة للوقوف وعاود ذلك الملك الذى تقدّم ذكرة ودنا بة فعند ذلك قوّى للوقوف \* كان الملاك الكبير هو ממلا لإماما منهر \*وانة راى يدة ولم يَرَ غير يدة واخر رآة وانس بة ومرّة دنا بشفتية ومرّة دنا بة ولعلة اخذ بيدة ونشلة \*كقولة اناالم (°>

۱۹ وقال لا تخشا یا رجل المتمناات سلامة لک اشتد وشده ۲۶ وعند تخاطبه معی اشتدیت وقلت یتکلم سیدی ان قد اشدیتنی ه

القائل له אל תירא هو الملك الكبير ومعناه لا تفزع على نفسك من الوقت قُم واشتد وقوى قلبك واسمع ما اقوله لك فلما سمع كلامة قوى قلبة ولا بدّ من ان يكون قد قام على رجلية ◊

٢. وقال اليس علمت لما جئت اليك والساعة ارجع للمحاربة مع
 ٥. رئيس فارس وانا خارج وانا رئيس ياوان جائ \*

قول؛ הידעת یشیر الی ما تقدّم له من القول وهو قوله له اهدن באתי כדבריך وتمام القول فقال له قد عرّفتك لای معنی جنُت والساعة فلیس بدّ من "ان ارجع لأحارب

واخر راى يدة ولا يد غير يدة <sup>4</sup> M. <sup>8</sup> Ins. B only. <sup>4</sup> بقولة <sup>2</sup> M. قولة <sup>1</sup> M B (الأه for الأنق); text D K P X. <sup>5</sup> Om. M. (الأه for الأنق); text D K P X. <sup>5</sup> Om. M. M C P. <sup>7</sup> For شَدَدَّني (apparently) M. <sup>6</sup> Om. M. • شرح سغر دادیال • ا

مع رئيس فارس في معنى الاربعت ملوك الذي اتقوم لفارس وقد شرح ذلك في ما فصل. ا بعد ف وقوله الالا اللام يعنى اخرج من محاربة رئيس فارس وبعدة <sup>2</sup>يجيء سرح ١١ ولا فاسوق. ا يذكر له ما يكون بعد ياوان ف

٢١ لكن حقّ اخبرك بالمرسوم في الكتاب حقّ وليس احد متقوّى معى على بطلان هولام الا ميخائيل رئيسكم م

قوله مد ماتاه تحدد ماه يشير الى ما سمعة فى المنام الذى كتبة كما قال تمات ماهم دمد فقال ذلك المرسوم فى الكتاب وله باطن "انا اذكرة لك على ظاهرة ليس لة تاويل ، وقوله المام مماتام يريد وليس واحد "يعيننى على بطلان هذه الممالك غير ميخائيل فقط ، وقوله لاده عرّف ان ميخائيل لا الالماذ فعرّف ان هذا الملك الذى كان يكلمة هو يعزل الممالك مع ميخائيل ، وقولة لا هام يحتمل انه قصد ١٥ به الى للاد قام فقط لانه تقدّم ذكرهم ويحتمل انه اراد به مدتلا الملك النه قصد ١٥ هذين الملكين "يتعاضدان على عزل هذة المالك كلهم ولم يذكر هذا الملك الكبير انه هذين الملكين "يتعاضدان على عزل هذه المالك كلهم ولم يذكر هذا الملك الكبير انه ورئيس احد دولة من هذه الدول فيقرب فيه ان ميخائيل كان يعارب اعداء يسرائيل فقط وهذا الملك يحارب صاحب كل دولة اذا تم وتت دولتهم ويعزله ه

۱۱۱ وانا في سنة احدى لدارياوش المادى وقوفي لمقوى له ته ولمحصن له «

عرّفة انه كما انه اعان ميخائيل على | قتل كورش كذاك اعانة على قتل دارياوش M def. مترت او موته « ويجب ان نلبث ههنا قليلا ونذكر طرفا مما <sup>ون</sup>حتاج الى ذكرة بقول مختصر فى معنى الملائكة « فنقول فى ذلك انه لا سبيل الى دفع ظاهر النصّ من قول الله تتح ومن قول انبيائه الا بعد ان يعتاص ويمتنع بحيث يكون العقل 20 يدفعه او نصّ محكم يدفعه فيُعلم عند ذلك ان لهذا النصّ تخريج يوفق بينة وبين العقل وبين النصّ المحكم ويكون قد استعمل <sup>7</sup>ذلك على طريق من الطرق على سبيل العقل واين النصّ ألحكم ويكون قد استعمل <sup>7</sup>ذلك على طريق من الطرق على سبيل المجاز والاتساع كما ذكرا ذلك فى عدّة مواضع فى التورا وسائر كتب الانبياء عمّ ه فاما ما يردّه العقل <sup>8</sup>من قولة <sup>ان</sup>حدر الله وصعد الله فلما كان العقل يمنع ذلك بحيث

# + شرح سغر داديال +

فصل ١١ انه ان حملناة على ظاهرة يجب عندة ان يكون الخالق تتع جوهرة يحلّ الأمكنة فاسوق ا فيكون في مكان دون مكّان وانه يتحرك ويسكن وكان ذلك من صفات المخلوقين المحدودين فيوصف بصفاتهم فيجب ان يكون لتلك النصوص تخريج أفاما ان يتأوّل للاسم المذكور واما (ان) 2يتاوّل للفعل \* فاما ما 2يتاوّل للاسم فهو الاحت ١٢ ١٧٧ 5 الألم فانما نثَّبتَ الفعل المشخص الموصوف بالنزول والصعود الكن القصد في ذلك الى ملاك الله او وقار الله او رسول الله باختصار لفظة ، واما ما يتاوّل اللفعل فهو كقول القائل فرح الله وشقّ على الله وغار الله وما جرى هذا المجرى فهذه اعراض منفية عن الباري عز وجل وانما فيه معنى (يجب) ان يذكر حسب ما احتمل القول ، افبحيث ان نظر العقل يدلُّ على ذلك استعملت اللغة الأنُّساع والمجاز في ذلك \* وما كان ٥٥ النصّ يدفعه ايضا فيجب ان <sup>٥</sup>يتاول النص المحتمل الوجهين وما <sup>7</sup>زاد على ذلك \* الان نصوص نواطق الكتاب ليس تدفع ان يكون خلق الله تتح ملائكة كما لا يدفعه العقل فلا سبيل الى دفعها لا على قول من يقول انها حوادث ولا على قول من يقول انه يحدثها ويعدمها ، وذلك انا وجدنا في كتاب الله تتم مواضع يذكر فيها الملائكة وهي على قسمين فقد تظهر حسًّا فيشاهدها الأنسان يقطَّة كما يشاهد سائر الأشياء 51 المراتة وقد يشاهدها في المنام كما يشاهد اشياء غير الملائكة ايضا فاما ما يشاهد يقطَّة فُذاك مثل ما ظَهر لهاغار وليعقوب وموسى وبلعام ويهوشوع وجذعون ومانوح وداود ونبوخذناصر ودانيال ﴿ وَفَي المنام ابيملي على رأى قوم ويعقوب وبلعام ﴿ وقد يسمع السامع كلامهم من غير ان يراهم كما سمعت هاغار وسمع ابراهام وكذلك شموايل وكذلك دانيال واذا كان هذا في اخبارنا فلا وجه لدفع هذه النصوص \* \_ قوفي 20 المعلوم انه لا يدرك بحاسّة البصر غير لجسم وان العرض لا يقوم بنفسه فيجب ان يكون M الملك جسم والجسم لا يحدث | نفسه فقد وجب ان يكون له محدث احدثه وهو مما يمكن عليه البقاء فاذاكان الملك مخلوقا فيجوز عليه البقاء فما الذي يوجب إعدامه م فان ظنّ ظانّ ان الملاك انما هو <sup>وم</sup>حلوقا لوقته لمعنى <sup>10</sup>الخطاب او غير ذلك <sup>11</sup>فاذا تمّ ذلك° فلا وجه لبقائه قيل له وما الذي يدلُّ على انه خلق في لخال وانه انما خلق للخطاب 25 او لمعنى 12ما يربدة° للحال 13٪ لغيرها \* فان قال وايش للملاك من الافعال غير

<sup>1</sup> Om. X. <sup>2</sup> ללשכץ <sup>5</sup> codd. (אלשכץ <sup>5</sup> CDPQX. (תאול <sup>2</sup> CDPQX. לכנה <sup>4</sup> . codd. <sup>5</sup> יאר codd. (אלפאעל). <sup>6</sup> Om. CDPQX; יתנאול <sup>5</sup> BDK. <sup>7</sup> אלפאעל). <sup>8</sup> Perh. . <u>6</u> Perh. נעראי <sup>8</sup> M. <sup>11</sup> Om. M. <sup>12</sup> נעראי <sup>13</sup> M.

#### شرح سغر دانیال \*

الرسالة وما جانسها مما هو لوقته قلنا اله التسبيح والتعجيد لخالقه الا ترى ان النبي فصل ١١ مصطفى للرسالة ومع ذلك فليس للخطاب خلق فقط ، ثم وجدنا في اخبارنا ²بقاء فاسوق ا الملاك من ذلك بقاء الدداة بين بني يسرائيل تسع ماية سنة وقول دانيال عن جبريال -----الملائع اللاً وبين الوقتين سنة ولا يجوز ان يظنَّ <sup>3</sup>انه شخص مثل شخص° فان ذلك لا يستحقّ ان يكون ذلك شخص خلق منذ سنة ثم انه انعدم وخلق مثلة او يكون هوة هو بعينه وايضا فان قول هذا الملاك المخاطب لدانيال هوذا يُقول ان لي مدّة في حرب وانى محارب لمن بقى منهم كما قال اله، אחר ادا وقوله ايضا اבلار ההיא יעמר ادا فهذه النصوص تدلّ على بقائهم فعند | هذا البيان يبطل قول القائل انها | تخلق M def. M inc. لوقتما وتنعدم \* فاما مراتبها فلا شكَّ انها تفضل بعضها على بعض كما \*ذكرنا ذلك فی صدر تفسیر یحزقال وفی تفسیر لاتات ברכי دפשי את יוי بکلام واسع الا تری متل ود م ان في هذا الفصل يقول في الواحد כמראה אדם فعرّف انه قرب منه ولم يفزع منه ١ وكان يفزع ويذهل من الملاك الكبير وهذا متّسع في اخبارنا وقدرها محدودة حسب ما جعل لخالق لها الا ترى ان يعقوب ابونا عَمْ لمَّا صارع الملاك عجر الملاك في لخال عن تخليته كما قال וירא וגו' وان كان صورها هائلة فان الله قد يمكن بني ادم من ברא לב כה مشاهدتها غير الرداة الكبير العظيم الذي التمس الرسول عمّ من الله تتع ان يوريه 15 ايا، فقال لام مادل ادا وقال له المام أدا فدل ذلك على انه يرى ظهرة ولا يرى وجهة \* ١٥٠ اد. د فهذا قول باختصار في هذا الباب ونحن معولين علي شرح ما تقدّم لنا في غير هذا الموضع لكن 7لم يحسن نحمل هذا القول في هذا المكان ﴿ فقوله لاهت أهمانام الله عرَّفٌ أن العملُ لميخاتُيل وأن هذا الملاك يعاونه في ذلك \*

۲ والساعة يقينا اخبرك (اى قول على ظاهره) هونا بقى ايضا ٥٥

Om. M. مقام  $^{2}$  مقد صوم عدم صرم طرم حرم عدر حرم عدر حدم  $^{8}$  M. مقام  $^{2}$  . Om. M. مقام  $^{2}$  بعد b ولا يجوز ان يظن انه شخص مثل شخص خلق : M. من يطن انه شخص مثل شخص خلق : بعوز ان يكون هو بعينه  $^{8}$  M. شرحنا  $^{4}$  . منذ سنة ثم انعدم وخلق مثله فان ذلك لا يستحق ان يكون هو بعينه  $^{8}$  M. شرحنا  $^{4}$  . منذ سنة ثم انعدم وخلق مثله فان ذلك لا يستحق ان يكون هو بعينه  $^{8}$  M. أم حسب نعبَر على هذا الفصل من عن ندك...  $^{7}$  M. العظ  $^{8}$  K; نمه مثل (M. خلص على مثله فان ذلك لا يستحق ان يكون مو بعينه  $^{8}$  for نعب (J. cm decomposition of the second of

ابانا .Line 13

[II. 3.]

<sup>₽</sup> 

## شرح سغر دانيال

فمل الـ ثلثة ملوك انقوم لغارس والرابع يبسر يساركبير اكثر من الكل وعند فاسوق " قوّته يثير الكل لملك ياوان «

عرّف ان بعد كورش اربعة ملوك وهم احشويروش صاحب مردخاى وبعدة ارتحششت الصغير وبعدة دارياوش الفارسى وهم الثلثة الذى قيل <sup>2</sup>فيهم הנה עוד שלשה الل<sup>4</sup> ه 5 وقولة المحترب الل<sup>4</sup> يشير الى<sup>6</sup> ارتحششت صاحب عزرا ونحميا عمّ وفى قولة الاשات الل<sup>4</sup> اعلم انة قد عرّف ان كورش حصلت لة خزائن الملوك فايسر يسارا كبيرا كما قال معر<sup>4</sup> مت د الدار الل<sup>4</sup> وقد بيّن يسار احشويروش فى عطام انه خزائن الملوك فايسر يسارا كبيرا كما قال بعر<sup>4</sup> مت د الدار الل<sup>4</sup> وقد بيّن يسار احشويروش فى عطام انه خزائن الملوك فايسر يسارا كبيرا كما قال بعر<sup>4</sup> <sup>14,1</sup> تعرّف فى هذه الاية ان ارتحششت اكثر يسار من <sup>4</sup>كل ملوك فارس فمع ما انه اكثر يسار من الكل فانة عُمِرَ فى ملكة <sup>5</sup>اكثر من الكل لانة ملك ثلثة وثلاثين سنة ه محرف انه اذا بلغ فى يسارة ينقضى ملكة ويحصل الجميع لملك ياوان كقولة الاار

، و يقف ملك جبّار ويتسلّط تسلّط كبير ويعمل كرضائة •

قولة الاها يعنى يثبت على الملك ، وقولة هال بدار هو المقول في الماتام جام المالم دام لاندا وهو الاسكندر <sup>6</sup>وذلك لانة فتح المدن الكبار واخبارة مذكورة مشهورة ، وقولة دا اهلا الا/ ذلك من حيث ان <sup>7</sup>ملوك فارس ملكوا ثلث جهات على ما ذكرنا <sup>8</sup>فى تفسير <sup>9</sup>اللالالارم في قولة الملام لالارم حصم درم للالمان وقولة المام مما مدارم منه المحادم الدحم والاسكندر ملك اربع جهات العالم كما قال فية تا ملكاه حدام من جنس قولة في درجادا يعنى يقتل من يريد ويملك من يريد ولا يرة احد امرة من جنس قولة في M des.

20 ٤ وعند وقوفة تنكسر ملكة وتنقسم الربع جهات السماء وليس لعقبة وال كسلطانة الذى تسلّط الن تنقلع ملكة والاخرين غير هوال \*

قول، متحدد عادداما هو عند موت الاسكندر اضطرب الملك ، وقول، المام هو ان

1 Om. M. <sup>2</sup> Ins. C only. <sup>3</sup> العلم الى المال الم

• شرح سغر دانيال •

وقع بين روسائة مشاجرة فاصطلح اهل المملكة على ان ياخذكل واحد جهة من جهات فصل ١١ العالم وذاك من حيث انة لم يخلف ولد يملك في مكانة لقولة الألا لاممادا م وقولة فاسوق <sup>م</sup> الألا تتصلا يعنى مع كون هولاء الاربعة في اربع جهات العالم لم يكن أفيهم ضبط الملك والقوّة مثل ما كان في الاسكندر ( وقولة تا مدمل ملاتاما يعنى ينقلع ملك اليونانيّة الذي كان لة اربع جهات الدنيا وقام قوم بعد قوم ملكوا بعد هولاء الاربعة 5 الي ان تمّت لهم ماية <sup>2</sup>وثمانين سنة على ما تضمّنته الاخبار ( وقولة الاممادا مرابع الى ان تمّت لهم ماية <sup>2</sup>وثمانين سنة على ما تضمّنته الاخبار ( وقولة الاممادا مرابع كفراء ترمين وقولة الاممان ما كان في ملكوا على <sup>3</sup>سن المتقدّمين وقد تقدّم ذكر هولاء كقولة تقدّم ذكر هولاء

110

ه ويتقوّى ملك الددد ومن رؤسانه ويتقوّى عليه ويتسلّط سلطان كبير سلطانه •

اعلم ان الملك انقسم لاربعة فكل واحد اخذ جهة على رسم المتقدّم ذكرهم ويعلم ذلك من قولة هاتر مديد هاتر ملاها وسنشرح ذلك فى موضع اخر بشرح بيّن لكن لم يذكر من الاربعة ملوك غير هاتر مديد اهترام الاهرمن هذا يشبة ان° ملك الغرب وملك الشرق جلس كل واحد فى جهتة ولم يطلب غيرها فلم يجر بينهم حرب ولذلك لم يذكرهم الكتاب وذكر هاتر مديد وهاتر مناهم من حيث انهم جرى لهم اخبار حروب 15 فمن اجل ذلك ذكرهم دون ملك الغرب والشرق و<sup>يتي</sup>جة ايضا ان ملك الغرب وملك الشرق انضاف كل واحد منهما الى واحد من الملكين ف وقولة اه العرب وملك النه واحد من روساء الملك الذى تقدّمة كانّه كان هاتر مديد الذى سبقة يونانتى وهذا انه واحد من روساء الملك الذى تقدّمة كانّه كان هاتر مروما عمى وتقوى على كان رئيس من روساء الملك الذى تقدّمة كانّه كان هاتر مديد الذى سبقة يونانتى وهذا هات وهذا النه يريد به ومن روساء هذا التفسيز ف وهزا معمل من روساء الملك الذى تقدّمة كانّه كان هاتر منورا معمل المام عمل كان رئيس من روساء الملك الذى تقدّمة كانّه كان هاتر منورا معال عمل وعلى وهذا معلم من روساء الملك الذى عقدّمة كانّه كان هاتر منورا معمل الذى مالة العرب ومات هاتر معلى وقولة الذى بعدة يشدّ هذا التفسيز ف ومولة المام 20 لائا يريد به ان هاتر مديد تقوّى على هاتر معودا فر من منام من من المام 20 من الربع من عمل غيرة وهو عمل الروم لان هذا هذا هاته من ملك الروم وه ها ها مروسا مالم مالك الم مالك العرب ملك قام لهم ه

· والانقضاء سنين يتصاحبوا وبنت دائر مردد تِنجي الي دائر متوار

\* شرح سغر داديال \*

فصل العمل صلح ولا تحبس قوّة الذراع ولا تثبت ذراعة بل تسلّم هي فاسون ومجيبها والمنشيها ومقوّبها في الاوقات ا

111

قال الأثلا للائا ولم يذكركم سنين هي لعلها سنين كان بينهم موافقة فغدر מלך הצפון دِמלך הנגב فمن اجل ذلك ارسل מלך הנגב عساكر الى מלך הצפון وهذا 5 نظير ما جرى لسذوم مع كذرلاعمر انهم اطاعوة اثنى عشر سنة ثمَّ عصوا عليه فغزاهم \* ברא' יד. ג وقوله יתחברו يريد به اجتماعهم للحرب مثل قولة כל אלה חברו » وقوله ובת מלך הנגב يريد به جمع عساكر مثل בת מצרים בת צור وكثير مثل ذلك في كتابنا ، وقوله לעשות מישרים يربد به تطلب منه ان يرجع يصالحه وبدوم على ماكان عليه من جنس ما طلب سنحريب ملك اشور من حزقياهو ويمكن انه اراد منه ان يقول ז بمذهب، وكان מלך הצפון يعبد الاوثان فلم يستجيب مأך הצפון الى ما اراد، من، מלך הנגב فخرج يحارب عسكر מלך הנגב فلم يكن لعسكر מלך הנגב ثبات قدام מלך הצפון كقول، الأبه תעצר כח הזרוע واعلم ان الاזרוע هي عساكر מלך הגנב كانها تنهزم قدام מלך הצפון فعند ذلك تستأمن الية كقولة امدم منه اهديمنه المنלדه \* فقولة مدمراً היא يقصد الى الجند ، وقوله اهدنانه يشير الى نقباء العسكر ، وقوله الملاتة يشير ss الى مدبّر العسكر الذي انصبة af הנגב يدبّر العسكر وسار معة لأن الملك نفسة لم يجي مع العسكر وذلك لاحد حالين اما لانه حقر aby الاطار 2 وبان عندة ان عسكرة يهلك الأرج الاطار أو يكون ايضا فزع اذا خرج عن بلدة تضطرب علية احوالة فلم يبرح من مكانَّه ﴿ وَقُولُهُ الثَّابَاتِينَا وَلِيسَانِ اللَّي قُومِ كَانُوا فِي جَمَلَةَ هَذَا العسكر على سبيل المعونة لهم ولم يكونوا في الاصل من عسكرة "لكن كان يستعين بهم بمال 20 يدفعه اليهم فكان اذا احتاج اليهم يخرجون في عسكرة ثم يرجعون الي مكانهم فلذلك قال ומחזיקה בעתים \*

ويقف من عرف سنوخها على كرسيّة ويجى الجيش ويدخل
 في محصن دارج التقارا ويعمل فيهم ويقوى \*
 م وايضا معبوداتهم مع الات تمنّيهم \*فضّة ونهب° بالسبى يدخل
 مصرا وهو سنين يثبت من دارج التقارا \*

1 הצפון D K X. <sup>2</sup> וכאן codd. <sup>3</sup> לכן D P; לכן cett. Om. P X.

• شرح سغر دانيال •

عرّف انه لم يكن لثلام مندد قوّة بقاوم ملك التقام بل مات على انكسار، أوذله فصل ا فبعد أن انصرف قام [بدلك] ملك أن مكانة كقولة ددا ، وفي قولة هديد الاستان فأسوق م يدلّ (على) انَّه لم يكن ولده لكن كان من ذرَّيَّة الملك من بني عمَّه وكان رجل -----جبّار فقاد العساكر وجاء معة خوفا من ان يلحق عسكرة كما لحق العسكر الاوّل \* وقوله ויכא אל החיל يعنى يجي [العسكر] الى العسكر الذي كان استأمن الي מלך הצפון 5 فكما يرونه قد وافي يرجعون اليه وعند ذلك يتقوّى وبجيء الى المدن لخصينة الذي لاهلام متعمل فيهم ملحمة الملك ، وقول الالله حما يريد يعمل فيهم ملحمة ويتقوّى عليهم فيقتل قوم منهم اعنى من اصحاب الحرب ، ثم عَرّف انه ياخذ معبوداتهم حنقا عليهم من جنس فعل ملك اشور دلادا المحمل كقولة لد الما المعاد الدر ف وقولة ماكان ا دهاداتهم رؤساء الملك وامراؤه ٥ ولم يقع الملك بيدة اما ان يكون هرب على رأى ١٥ قوم واما ان يكون راسلة واستجاب الي ان يطيعة فيعطية ما ارادة الملك المتقدّم كما شرحنا في قوله لايتام صحده وهو القريب في نفسي لكن لم يرض عام مردد "من מלך הצפון بذلك الابعد ان اخذ معبوداتهم مع سائر ذخائرهم حتى لا يبقى لهم حال بل يبقى هار الطاعة لهذا فعند ذلك يضطر الى "اوّل الطاعة لهام الدد كقولة بعدة 15

و وب خل تحت ملك طلا مدد وحينتن يرجع الي ارضه .

يعنى يدخل طاح الاها تحت طاعة طاح الديد وبعد ذلك يرجع طاح الديد الى ادمته » وقوله المام اللات الاطاح يريد يبقى هو بعد موت ملك اللافاغ مثل قوله ١٢ هم ١١٥ ها الطام ده. ده ١١٢٢ يريد به يبقى حتى فكانّه ملك الديد الاوّل يموت وملك اللافاغ حتى ثم يموت ذلك ملك اللافاغ فى حياة ملك الديد الثانى فيموت ذليل مؤدى طاعة لطاح الديد « 20

> ۱۰ وبنیه یتحرّشون ویحشرون جمهور عساکر کبار ویجی مجی ویجرف ویجوز ویرجع ویتحرّش الی محصنه م

> اا ويتزتّر ملك الددة ويخرج ويتحارب معة مع ملك التقام ويوقف جمهورعسكركبير ويسلّم الجمهور بين» \*

اداء . codd. <sup>2</sup> Ins. D P only. <sup>3</sup> Perh بحر red. <sup>4</sup> Perh التار . ذليلا . 20. حيّاً . 19 . فعيفا . 14 . قوما . 8 . التي . 20 \* شرح سغر داديال \*

فصل ١١ ١١ ويحمل العسكر ويرتفع قلبة ويلقى (او يطرح) الربوات ولا فاسوق ١٢ يتحصّن احد «

قد بان ان ملك الديد الأوّل كان اوّل امرة قوى ثم اندىّ وانّ ملك الددا كان أوّل امرة ضعيف ثم تقوّى على ملك الدند ثم يرجع يذلّ بيد ملك الدند ويموت على 5 مثل ذلك فاوله صعيف واخرة صعيف ، ثم عرَّف إن بعد موته يقوم اولادة بعدة على الملك ولم يذكّر عددها لكّنهم كانوا امراء وتحت يدكل واحد منهم عساكر وكان الواحد منهم أكبر حال والباقون تحت يده فقالوا نعمل كما عمل ملك الددد ألثاني ونأخذ ثار ابينا منه فاجتمع رأيهم كلهم على ذلك · وقال المدا ولم يقل بماذا يتحرَّشون فالذي يلوح فية هو أنهم راسلوة بترك ما كان اخذة من ابيهم من البلدان او يخرج 10 شي مما رسمة علية فلم يجيبهم الي ذلك فعندها جمعوا عساكر واخذوا يدخلون بلد بلد من ملك الدرد وملك الدرد لم يبرح من مكانة خوفا منهم ، وقال اوّلا ادرا יתנרו ليعرّف ان كلهم راسلوا מלך הנגב ثمَّ قال اבא בוא اשטף يشير الى واحد الاجلّ فيهم \* وتولد المعد المدرمة يدل على انه أولا اخذ بلدان من عارم مدرد وحصلت له ولم يستجرى أن يجى الى مدينة هار مديد فلما رأى أن هار مديد لم يتحرّك من موضعة 15 <sup>است</sup>جرى وغزاء الى مدينة ملكه فلذلك قال اسمد استدده لا طلام ، فعند ذلك اضطرّ ملك الديد الي الخروج اليه ﴿ وقوله اداماه لاها ثم قال لاه هام الديني المرابع فيه اله قصد اولا العساكر ثم قصد الملك نفسة فلما راي انه قصدة اوقف في وجهة عسكر خشن حتى يصدّون عنه ولعلهم ان يظفرون بملك الددد فعند ذلك يتسلّم هار הدرد ذلك العسكر الخشن الذى أوقف هلا مترواز ويكبر قلب هلا مددد وينهزم هلا مترواز بنفسه 20 ويعود الى بلدة \* وقولة المقاط المعام كانة اخذ من عسكر طلام الاها ما ارادة وقتل عالم من الناس من العساكر وغيرها ٥ وقوله الم ١٧٦ يعني لا يكون لاحد ثبات قدامه بل الكل ينخذلون بين يدية ثم تمرّ له مدّة طويلة على مثل ذلك ويقرب عندى ان هذا ملك الدند هو الذي احرق القدس واجلى امّتنا ومن ذلك الوقت تقوّوا الروم وغلبت دولتهم وصارت حيوانة كبيرة عظيمة كقوله عنها ٢٦،لام وينبغى ان تعلم أن هذه 25 للروب المذكورة جرت في سنين كثيرة نحو <sup>1</sup>مايتي سنة فليس ذلك مقول في <sup>اش</sup>خاص وانما هو مقول في الملك \*

#### <sup>1</sup> מאתי X.

Line 3. بلدا . 11 . يجبّهم . 10 ضعيفا . 4. قويّا . etc. 17 وetc. 18 عسكرا . 17 . مقولاً . 18 . مقولاً . 21 . عمدّوا

11.

۱۳ ثم يرجع ملك اللاقام ويوقف جمهور عساكر اكثر من العساكر نمل ۱۱ الاولى ولانقضاء الاوقات سنين يجى مجى بجيش كبير وبسرح فاسوق ۱۳ عظيم •

يقرب ان هذا ملك اللاطاع غير الملك المنهزم وعرّف انه يحشر عساكر اكثر من العساكر المتقدّمة التى تسلّمها عالم مددد ٥ وقوله الأمم مرساط عدام ولم يقل الأمم 5 صداع يشير به الى قوله محالات محلات قامم لأ لاعم الأ لا الم وتحون اراد به بعد انقضاء سنين جرت بينهم موافقة بعد الهزيمة وكانوا أيدون طاعة الى عالم مددد لقوّته وبعه انقضاء هذه المدّة يحشر عالم ملاه هذه العساكر ويقصد عالم مددد كما سنذكر ذلك في ما بعد ٥

۱۴ وفي تخلك الاوقات كثيرين يقفون على ملك الدرد وبنى مثغرى ٥٠ قومك يرتفعون لتثبيت الوحى وينعثرون ٠

قال في الفاسوق المتفدّم الأمرم الالاط للائا فرجع يعرّف ان في تلك الأوقات تكبر حال ملك الدلد فتلتق اليه عساكر كبار ويذلّ ملك اللاظام ، وقوله الذا هاتلا لامر قيل انه يشير الى أصحاب يشو الذي تقول النصاري انه المسيح وهم الذي عملوا الانجيل واسماؤهم معروفة الواحد متاى الشرطيّ الثاني مرقس صيّاد السمك والثالث تة لوقا الطبيب تلميذ <sup>3</sup> قولس ابا شاؤول الرابع يوحنا قرابة يشوع وهو الذي تولّي <sup>4</sup> من يشوع ما تولّي فاليهم يشير بقوله الدائل لائهم الثغروا الدين ولا شكّ في ان عالم من يسرائيل تنصّروا معهم ، وقوله الائهم الثغروا الدين ولا شكّ في ان وذكر كبير ، وقوله المالات المرف النكام هو انه صار لهم محلّ كبير عظيم مشهور من <sup>6</sup>دعواهم في اناجيلهم واخبارهم ، وقوله الاصرا ان كان اشار به الى 20 المحاب يشوع المراد به خروجهم عن دين يسرائيل وان كان اشار به الى 20 المحاب يشوع المراد به خروجهم عن دين يسرائيل وان كان اشار به الى 20 يسرائيل <sup>7</sup>من ذلك الوقت والى ان يفرج الله ترع عن المدين بقتل الله فكم قتل من اسحاب يشرع الماد يعد خلوجهم عن دين يسرائيل وان كان اشار به الى 20 المحاب يشوع الماد سقوط يسرائيل بعد ذلك لائهم ماليبيتوا ليشوع الما من المحاب يشوع المراد به خروجهم عن دين يسرائيل وان كان اشار به الى 20 المحاب يشرع الماد منهم وبهم ، فقوله الذي عار الما يقتلك الله فكم قتل من المحاب يسرع الدك الوقت والى ان يفرج الله ترع عن المته فلذلك قال الاحم المرف المحاب من ذلك الوقت والى ان يفرج الله ترع عن المته فلذلك قال المؤابين فعم كانوا ان هلاك يسرائيل منهم وبهم ، فاوّلا اهلكونا ملوكنا وانبياؤنا الكذّابين فهم كانوا

יורון PX; אידֿון K; אידֿון BD. <sup>2</sup> תלת DK. <sup>3</sup> פולס BK; PX. • סולץ KX. <sup>7</sup> Perh וכמא BPKX. <sup>6</sup> האנג. <sup>7</sup> Perh.

شرح سغر دانیال

فصل ١١ سبب زوال دولتنا وجاليتنا ولهولاء سبب هلاكنا طول الجالوث ونزول البلاء بنا اولذلك فاسوق ١٢ تاوّل قوم منا في اوّل ملك ٦٢ ١٧٢٢ فاهلكونا ٩

11.

٥١ ويجى ملك التقام ويصب الحسك ويشتص مدينة الملك
 وانرعة [ال]ملك الدرد لا يثبتون وقوم مختارية وليس قوّة
 ٢ للثبات •

بعد ان ادخل فى الوسط خبر يشو وأصحابه وما يجرى علينا منهم رجع يتمّم ما كان من طرح ملاحام عند ما حشر تلك العساكر فيجب ان نلحق قوله اندام طرح ملاحام بقوله فى الفاسوق المتقدّم ندام دام دام دان لا ملك اللاطام يجي الى بلد الروم ويحاصر مدينة الملك وياخذها لقوله المرح لاا صديدام قيل انها مدينة قصطنطنيا « ما وقوله الدالاام مددد الله [و]هم المقول فيهم ددام الاطام لا من ملك مدر وهم عساكر كبار التقت لطرح مددد وعضدته \* ثم قال الاط صحادا وهم عساكر كانت له خاصة ثقاته فلا يقفوا هولاء ايضا قدام طرح مروم فيقتل عالم من عساكر طرح مرام عالم الى طرح مناطق المن عسكر طرح مددد ويعضدوه كقوله بعده

اا وبعمل الجاي الية كرضائة وليس من يثبت قدامة ويثبت في 15 ارض السرّاء ويغني بيدة «

قولة اللالا الما يشير الى من يجية من عند ثلام اللات وهم قوم جبابرة اجلًا فعرّف انهم يعملون ما يريدة ثلام اللاهم و<sup>يفت</sup>حون له ابواب <sup>و</sup>ويعملها فى عمل الروم فعند ذلك لا يثبت احد قدامة من بلدان ملك الدنة ويكون فى ذلك الوقت قد انبسطت الروم فى بلد يسرائيل وملكوها وخاصة بلد بيت المقدس ويكون لهم فيها عساكركبار 20 فيقصدهم ثلام الاقتار ومعه عساكرة ويقيم فى ارض يسرائيل مدّة طويلة كقوله الاثات حمام اللاه ويقتل عالم من الروم كقولة الثلام لائالا

١٠ ويجعل وجهة للدخول بصلابة كل ملكة والمستقيمين معة
 ويعمل وبنت النساء يعطية لافسادها ولا تثبت ولا لة تكون 
 عرّف إن ملك اللادار يقصد بلدان ملك الدرد القويّة بالرجال الحصينة

<sup>1</sup> Perh. עמלהא P X.

» شرح سغر دادیال » (۱۲

لاها قيل ان قوم من يسرائيل يكونون معة كتّاب وغير ذلك فيعترفوة ما هو مكتوب فصل ١١ من اقبالة فيثق بقولهم ويعمل علية كقولة الالامة ♦ وقولة اבת دلاما الا/ قيل انة يشير فاسوق ١٧ بة الى بيت المقدّس فعرّف انة يخرب مواضع للروم بيع لعبادتهم وموضع كرسيّ منع يكون لهم ولعل الله تتم يمكنة من ملك الددة ويعمل بة هذة الاعمال من اجل ما عمل هار مددة في البيت الثاني وما عملة بيسرائيل فكان ذلك بعض العزّاء 5 لامّته ♦ ثم عرّف انة لا يقيم بالشام فتبقى له على اسمة بل ينصرف عنها الى موضع اخر فيثبتوا فيها الروم على ما كانوا كقولة الاه الاه الاه الدن الم

۱۰ ویجعل وجهة الى جزائر ويشنص كثيرين ويعطل هذا الامير
 معيرته غير أن معيرته يرة اليه ،

عرّف انه يقصد الجزائر التي كانت لملك الددد ، لعله يشير الي أبلد الثغار وهم ١٥ طرسوس وقبروس وغيرها فيفتحها ويقتل ويغنم وليس قصده المقام في عمل الددد وانما قصدة أن يستوفى حتى ما عملة بة هار مدند وكان ملك الدند يعيّر ملك الكوار بما عمل بع عند ما غزاء الى لار علاال فاذا عمل عدر مدور مده الاعمال גמלך הננב فعند ذلك تزول معيرة מלך הננב عن מלך הצפון كقول והשבית קצין חרפתו هذا الجزيز هو ملك اللاها: \* ثم قال בלתי חרפתו يعنى ومع ما انه عطل 15 المعيرة عنه رجع يعيّر دلام مددد وذلك أن دلام مددد الذي أحرق بيت المقدّس لم يغزُر מלך הצפון وانما عند ما غزاء מלך הצפון عمل ما عمل بعسكر מלך הצפון فاماً هذا فانه غزاه الى مدينته وقتل في عسكره وفتي بلدان كثيرة وقتل فيهنّ فعمل الألم الاهاز גמלך הנגב ושלה من فعل מלך הנגב بع فلذلك قال בלתי חרפתו ישיב לו \* "فهذו اشرح ما جرى بين هرم الاها وهرم الديد وهي ثلث دفعات الوقعة الاولى غزت عساكر 20 ملك الدرد الى ملك الـاها [وظفرت به] والثاذيبة غزا ملك الدرد ألى ملك الالاها · أ فكانت عليه فحصلت الوقعة الاولى والثانية لملك \* \* \* \* \* الدرد على ملك الاهام والثالثة لملك الاهام على ملك الدرد فقد حصل لملك الدرد دفعتين وواحدة لملك الالظام وهذه الثلث وقعات كانت في مدّة طويلة نيّف على ش سنة كما شرحنا في ما تقدّم وكان كرستي ٢٢ ٦٧ها في عمل بغداذ وهذا اخر25 حرب جرى بين هذين الملكين «

<sup>1</sup> Perh. ארת <sup>2</sup> י. <sup>2</sup> י. ארסום (מאס פרס, מרסום codd. <sup>3</sup> י. י. ארס Ponly; eett. <sup>5</sup> י. ווענוב transposed in D X.

<sup>[</sup>II. 3.]

ه شرح س**غر دانیا**ل ه

111

۱۱ ويرق وجهة الي حصون ارضة ويعثر ويسقط ولا يوجد ا فصل ١١ فاسوق ۱۹ عرف انه بعد ان يعمل هذه الاعمال يعود الى بغداذ التي هي كرسيّ ملكه وعند ذلك ينعثر في موضع كرسيَّة فيمكن ان يكون [ان] بعض حاَّشيتاً يقتله ويخفي أمرة ولم يعلم به كقوله الده الده الدا \* ·· ويقف على مركزة مجيز المقتضي بهجة الملك ونحو ايّام احاد. 5 يعطب ولا بملاقاة ولا بحرب ، اذا قال لالا ددا المراد به انه يجلس الثاني في مكان المتقدّم واذا لم يقل لالا ددا يكون في موضع اخر فعرّف انه يجلس في مكانه اخر ليس له جبروة ولا فتوح ولا حرب ووصف من احواله شيين إحدهما هلادا دادته والثانبي הדר هادام فاما هلداد ١٥ دادة فقال فية بعض العلماء انة دفع الخراج عن الناس فلم يكون على الناس منة كلفة مشقّة ولا مونة وزعم بعض العلماء أن من اخباره أنَّه كان يلزم الناس غلق ابوابهم من نصف النهار وينصرف الناس الى الأكل والشرب ومن كانَّ ضعيف فله جراية من مائدة السلطان فينقضي الزمان في أكل وفي شرب وفرح وسرور ولباس جيّد بهيّ فلذلك قال הדר מלכות \* وعرّف ان ليس تطول مدّته كقوله اבימים אחדים 15 عرّف انه يعطب بغير ملاقاة ولا حرب وحكا من يعرف هذه الامور ان العرب كبست الموضع وكان الناس في أكل وشرب فكبسوا الملك وقتلوه وهو اخر ملك للماجوس ببغداذ ومنهم تسلَّمت ملوك العرب الى يومنا هذا \* اا ويقف على مركزة حقير ولا يجعلوا علية بهاء ملك ويجي بعلو ويشتر الملك بالملاسات ، ٢٢ وعساكر الجرف ينجرفوا من قدامة وينكسروا وايضا خليفة 20 العهد \* قال ددام هو ان كل ملك قام من هُؤُلام المالك كان لـ قومة ودماثة الا هذا فان لم يكن له مقدار واخباره معروفة فليس نحتاج نبسطها \* وقوله اده دالااه يعنى يدخل بلد بلد بغير حرب وبغير حصار كما فعل غيرة ممن تقدّم \* وقولة المماال 25 طاهدا المراجع من المائل وسائر ما ذكرة في المأاه من قولة اهم ממלל הברבן ומלין לצד <sup>1</sup>وقولة في تفسير الחזון ומבין חידות · وقولة וזרעות השטף

1 'כקו' codd.

« شرح س**غ**ر دانیال »

117

٣٣ ومن التصاحب المة يعمل مكر ويعلو ويعظم بقليل من الناس ، قيل ان القصد بقولة اهم התחברות אליו يشير الى صاحب الرجل איש הרוח وهو

عمر واحد من العشرة فعرّف انه الاتمام صاحاته مع يسرائيل وغيرهم أواخباره مشروحة مشهورة فعرّف انه يعلو ويعظم بيسير من الناس معه «

۲۴ بسلو وبسمان المدينة يدخل ويعمل ما لم يعملوا اباؤة ولا ابا أله ابائة النهب والسلب والسرح لهم يبذر وعلى الحصون يدبّر تدبيرات والى وقت \*

قال في ما تقدّم ادم دلالا وذلك مقول في مالا مهذا مقول في هذا المذكور وقولة المصلاد هالدة [و]هي المدن الكبار التي فيها ارباب النعم ، وقولة الالله مالا لام لالا اللا يشير إلى الفتح والقتل وعرّف انه لم يكن لقدمائة شي مما وصل اليه ، 15 ثم قال دام العائم الادالا له متاا وهو انه كان يقنع بالغذاء اليسير والثوب الحقير والمركوب الدنتي ، وإذا فتح البلدان ونهبها حصّلها كلها للجهّاد ولا يأخذ لنفسة منها شيء لذلك قال دام العائم الادالا ونهبها حصّلها كلها للجهّاد ولا يأخذ لنفسة منها شيء لذلك قال دام العائم الادالا ونهبها حصّلها كلها للجهّاد ولا يأخذ لنفسة منها شيء لذلك قال دام العائم الادالا ونهبها حصّلها كلها للجهّاد ولا يأخذ لنفسة منها شيء لذلك ما الداري منهم وإما انه يشير به الى الجواهر والآلات الرفيعة ، وقولة الى الناس فانه كان يسبى منهم وإما انه يشير به الى الجواهر والآلات الرفيعة ، وقولة داللالا الثياب الادالا بهائم مركوبة وابقار وغنم ، وقوله اللا هداد تصد به الى 20 حصون في عمل العراق كانت لملك اللاها "فنعتها الجاء وقد الما مان تصد به الى وقوله الالا لالا يربد به وقت نهاية امرة في اقبالة فاذا جاء وقت ادبارة انعكست احواله ،

ro ويثور قوّته وقلبة على <sup>מלך</sup> הנגב بجيش كبير و<sup>מל</sup>ך הנגב

<sup>1</sup> ושלל ישיר בה אלי אלת' P. <sup>3</sup> codd. codd.

#### ا شرح سغر دانیال \*

فصل الما ايتحرش للحرب بجيش كبير وعظيم جمّا ولا يثبت ان يدبّرون هاسوق ٢٠ \_\_\_\_\_

٢٦ وآكلى طعامة يكسرون وجيشة يجرف ويقعون قَتْلَى كثيرين ، قولة الالا حدا المحدا هو انه لم يعدّ ملك الدد شى وهو مع ذلك النفر اليسير الذى 5 كان معه فى مبادق امرة الذى قيل فيهم حصلا ادا فكان كل وقت يسلّمون قوم بعد قوم فكثر عسكرة ، فهذه الوقعة كانت بين عمر ابن خطاب والروم الذين كانوا فى الشام فذكر بعض العلماء انه دخل عمر الى بيت المقدّس فاستعدّ ملك الروم لمحاربته وانفدوا الحرب فى مرج عمواس بقرب بيت المقدّس فذكر لعمر عسكر كبير كقولة حداث دداذ ولذلك لتية ظرب بيت المقدّس فذكر لعمر عسكر كبير معاد دائل دادا ولذلك لتية ظرب مندد مقرب بيت المقدّس فذكر لعمر عسكر كبير معاد من عسكر الاسلام لانة زاد عليه <sup>2</sup> لقولة الاذاع لا طمت من عسكر الروم كان أكثر عسكر طرح الدائل لقية عادم التقى الحرب ، وقولة در الماك يشير الى عسكر طرح الدائل عنه زاد عليه <sup>2</sup> لقولة الاذاع لا طمت من عسكر الروم كان أكثر من عسكر الاسلام لانة زاد عليه <sup>2</sup> لقولة الاذاع لا طمت من عمار الروم كان أكثر عند ما راى اقبال صاحب الاسلام غدروا بطرح الدائد حتى ان غلمانة الخاصة التى قدراية من مائدته هم اعطبوة اذ لم ينصحوه بالحرب ، فعند ذلك تمكن الاسلام من الروم وقتل منهم خلق عظيم كقولة انظام الان الاسلام من الروم وقتل منهم خلق عظيم كقولة الطام المان من عمد الم الاسلام من الروم وقتل منهم خلق عظيم كقولة الطرام الملان معند ذلك تمكن معاد ما الم المام من الروم الى يومنا هذا هذا هذا المان المان

۲۰ وكلى الملكين قلبهم الى الاساية وعلى اخوان واحد يتكلّمون بالكنب ولا ينجح ان قد بقى انقضاء الى الوقت «

قال في ما تقدّم الأبه داردا لأنا الذا فمهما لم ياخذ بيت المقدّس من الروم لم يسمّية لهم ملك وعند ما تسلّموا بيت المقدّس سمّاة ملك ف فقولة اللانام المطرّا 20 الواحد للعرب والاخر للروم ف وقولة لمتده للعار يعنى [يكون] أيسون الى يسرائيل كل واحد منهم على ضرب على ما هو ظاهر من الاسلام ومن النصارى ف وقولة الال للماما بالا قيل انة يشير بة الى يسرائيل وسمّاهم للأماز باللا بحيث ان اذوم ويشمعال كل واحد منهم يأكل طعام الاخر ف وقال دانيال في تفسير منام نبوخذناصر هالاحرار

י بر الا ب B. <sup>2</sup> Perh. بقواء B. <sup>2</sup> Perh. بقواء X; بالا (only) B K.

Line 16. 16.

شرح سغر دادیال

في باب الماكل كقولة في الجميع مصرموات المصفادات علم مددار فالصرموات هم فصل ا الرادام لانهم يدّعون القدوسيّة أذ يقولون فلان القديس ووقت التقديس قد جاء فاسوق ٢٧ ولهم قرابين ويدّعون أن لهم كهنة قديسين وماء المعموديّة ولذلك لا يستحمّون من العد اله الجنابة ﴿ فاما الاسلام فليس يرون ذلك بل يستحمّون من الجنابة ولذلك سمّاهم מטהרים \* فالالارام يستعملون لفظة קרושה وهولاء يستعملون لفظة عمده وقوله هر 5 הננוח يشير به الى دعوا كل واحد منهم [كتاب وصاحب و]ان لهم الجنّة كما هو مذكور في كتابهم ويقولون ﴿ وقولَمْ هما محمد حمام يربِد بم إن كلُّهم اتَّفقوا على ان التورا قد نسخت وان شرع اخر ورد بعدة وانة دين ليس ينسخ بغيرة ﴿ فلما قام الأسلام قالوا في التورا مثل ما قال النصاري وقالوا إن كتاب صاحبهم قد نسخ دين النصارى بغيرة \* ثم عرّف ان الصرح الم أكلين لحم الخنزير وعرّف أن ١٥ الصمادات هم مادلاً تعام الاحد ومع أن الأسلام تحرَّم لحم الخنزير فليس يجتبنون أكل طعام اللادانا فهم يأكلون على مائدة واحدة ويسرائيل مائدة واحدة اذ لا يأكلون لحم خنزير ولا تتم ولا لاحد فقول، الله تلام المم يسرائيل من هذا الوجه ، وان قلنا ان تلاام ما يفيد شيين (ف) احد هما انهم يجلسون على تلاام ما والثادي انهم 1يكذبون على الله تع وعلى المّته · وقوله الأنه πلاלπ يشير الى يسرائيكَ يعنى 15 ولا تنجع لهم حال بل يكونون <sup>2</sup>مدابير مخاذيل فلذلك قال الم، الالام « وقول، دا עוד קץ למוער يعنى مهما قد بقى الى קץ מלכיות الى ان تنقضى <sup>ف</sup>حينتُذ <sup>و</sup>يخذل يدبر اذوم ويشمعال و<sup>ينج</sup>عون يسرائيل « واعلم ان هذا الفاسوق يخدم هذه المدّة الطويلة منذ ظهر الاسلام الي اخر الجالوث ،

۲۸ ویرجع الی ارضد بسرح عظیم وقلبه علی عهد القدس ویعمل 20 ویرجع الی ارضه «

رجع يتمّم ما تقدّم ذكرة في الفاسوق المتقدّم وهو انه ذكر في الفاسوق المتقدّم ما ينزل بالام برجع تماد من العطب والقتل فعرّف ان صاحب الاسلام يرجع الى الموضع الذي كان مقامه فيه قيل انه كان مقامه بدمشق فرجع الى ثم بسرح عظيم نُحنم من عسكر الام مددد م وقوله الاحدا يعنى قلبه على اذاء يسرائيل كقوله في الفاسوق 25 المتقدّم لاحدة لاعلام وكذى يحكى ان كان هذا الرجل شديد العداوة ليسرائيل اعنى

<sup>1</sup> יכרגון ; P; יכרגון : eett. <sup>2</sup> מרברין P. יכרגון inly B D K X; יכרל only P.

### شرح سغر دادیال

فصل ١١ عمر بن الخطاب ، وقولة الاتلة يعنى يعمل مرادة في يسرائيل برسوم رسمها عليهم فاسوق ٢٠ وهم اليهود المقيمين ببيت المقدس وبعد ذلك يعود الى بلدة ، وهذة وقعة جرت ----- على ملك الدند عند بيت المقدّس ، ثم قال

114

۲۹ للوقت يرجع ويد،خل في الدد⊂ ولا يكون مثل الاولى ولا 5 مثل الاخيرة ٩

الى هذا الفاسوق انتهى ذكر ما جرى فى مبادئ ملك يشمعال ومن هذا الفاسوق يذكر ما يكون فى اخر امرهم \* وذلك انه قال فى الفاسوق المتقدّم د الاالا والم المالا فعرّف ان اذا جاء الدالالا وبلغ الى اخر امرة الالا يعنى يرجع يدخل فى الددد وهو انه يدخل فى عمل الروم وهذا قد ابتدى من سنين فى ناحية الغرب وهو (ان) ما دار درالا عمل الروم وهذا قد ابتدى من سنين فى ناحية الغرب وهو (ان) ما دار درالا يشير به الى ما كان فى اول ظهور ملكه فاوّلا هو ما كسر ثلث كراسى كما تقدّم الشرح فى الدار الإلام وايضا فى ما قاله فى ما تقدّم الالا حما الان كالى هذا يشير بقوله الألم مالا وايضا فى ما قاله فى ما تقدّم الالا حما الان فالى هذا يشير بقوله الألم مالا وايضا فى ما قاله فى ما تقدّم الالا حما الان فالى مذا يشير بقوله الألم مالا وايضا فى ما قاله فى ما تقدّم الالا دما الان فالى منا يشير بقوله الم مالا وايضا فى عاما والا لما ما منذكره فى منا الشير العال مالا مالال عالي كانت كلها لماحب يشمعال على عالا مالا تفسير العار تكون كلها لدالا من عالول كانت كلها لماحب يشمعال على عالا مالا مثل المتقدمة ولا مثل الاخيرة بل تكون على حالة متوسّطة تجرى بينهم فلذلك قال الم مام درميان مثلالا مالالا

٣. ويرىخلون فية مغازيين وقبرسين وينكسر ويرجع ويزغم على عهد القرس ويعمل ويرجع ويغظن على تاركي عهد القرس ، 20 يمكن ان يكون قولة الالا هو دخولهم في دينة و<sup>يتجه</sup> ان يكون اراد به دخول <sup>ت</sup>حت الطاعة لا دخول في الدين ، وقولة الاتلام ليس عاطف عليه وانما هو عاطف على الناس وعلى البلدان يعنى ينكسر كل واحد منهم بين يديه ، وقولة nya لا [لات] دائم مركهم وإخر الأمر يعود عليهم وهذا باب ينتظر لم يكن بعد ،

<sup>1</sup> אלאולה codd. (as frequently; cp. FLEISCHER, *Kl. Schr.* i. 337). <sup>2</sup> Om. P X. Line 21. عاطفا. شرح منغر دادیال \*

٣١ وانرعة منه يقفون ويبدلوا المقدس الحصين ويزيلون الدائم 5 ويجعلون الرجس مستوحش «

عرّف انه يحارب اوّلا هار مديد كقوله لاهالا معاد ثم عرّف حال يسرائيل معه ثم رجع يعرّف ما يعمله بالمّته كقوله الدلاط ططدا هي عساكر تنفذ الي بيت عبادتهم وتعمل هذة الأشياء احدها الملأا متقرمت مقلاا وهو الذي تقدم ذكرة في المالا كفولة المطابر هدار هجدها ثم قال المتلابر وقال لههنا الملأا المهرس فقوله المتلابر يريد ١٥ به انه يخريه ويلقيه الى الارض وقوله الملاا يريد به انه يطرح فيه القتلى ويصير مثل المزابل ومواضع القذر ٥٠ وقولة المعادا ممرها يريد به انهم يبطلون الحبّج وان لا يحبّج الناس بعد ذلك ولا يصلّوا على رسمهم ولا يضحوا على رسومهم وقوله התמיד لانه في السنة كان دائما لا يفترون عن للبج وهو مثل قوله في الفصل المتقدم اعمدا הار התמיד وزاد ههنا ادردا مصرام مسمو ويقرب فيه انه يريد اللامام التي في البيت 15 مثل اللبه بم تجانبه ومثل الردهات تعوَّد وهذه العلامات تديمة لم مدر عنه العلمات تديمة لم متعرف الم يمكنه يزيلها في قديم الزمان فازالها في هذا الوقت والي هذا المعنى يشير بقوله ١٠ בעיר צלמם תבזה واعلم ان في الחזון ذكر اشياء مجملة فجاء هٰهنا فصّلها شي شي <sup>ההול נג. כ</sup> فقوله الان ادادا المتحام عصام ان كان على نفس اللام فيكون الغرض فيه هو انه يبقى ملقى بعد ماكان عزيز امصون وان رددنا، الى موضعة فيكون الغرض فية كون 20 الموضع مستوحش خراب لا يقربه احد وقد ذكر سيد يشعياهو عم في صلاته بقوله مرماز " المراد المراد الم المراد المرام المرام من البيت وقول المراد فيه الما عنه علما وم. د وقولة لالاط לא יבנה من حيث انه قد خرب ولا يبنى ابدا والدهر وان ردّدناه الي القائلين به فيكون الغرض فيه انهم يحزنون ممّا قد نزل بقدسهم كما قد حزن يسرائيل عند ما نزل بهم البلا وخرب قدسهم \* 25

<sup>1</sup> מצא: <sup>2</sup> Om. X.

## شرح سغر دانیال

فصل ١١ ٣٢ ومظلمين العهد يدلس بالملاسات وشعب عارفي الالاة يشتدوا فاسوق ٣٢ وبعملوا ٢

114

رجع الى قولة الله التم الذا لله لا الذا الذا فهذا زيادة فى شرحة فعرّف أنه أيدلسهم بكلام سلس ليّن وهو <sup>2</sup>انة يخرج قوم من امّتنا لضرب من ضروب امور الدنيا و<sup>ي</sup>جى 5 الى فواسيق فى الاמקרא مقولة على المسيح يوجهونها الى صاحب الوقت ويفسّرونها علية <sup>3</sup>ويتاوّل السبت والعيد فيهلكوا ويخرجوا من الدين فقال فيهم الالالالا حالم من حيث أنهم يظلمون ويخرجون من لاالا مراالة وعهود يسرأئيل ، وقوله <sup>4</sup>الاص الالا الله الله الله يشير الى قوم من يسرأئيل يقفون على مذهب صاحب الوقت وانة له سرّ لم يقفوا عليه كثير من يسرأئيل فلكوا وقوم هم علماء يفتسوا على درينه ويروا أنه فاسد ويشتدوا بالراالة ويعملوا بها ولا <sup>ي</sup>خرجوا عن دين يسرأئيل كما خرج غيرهم وهذا قد بدا فى جهة الغرب مذ سنين كثيرة وخرج كثير من يسرأئيل عن الدين وقالوا بقوله وهذا مشهور وقال على الذى لم يخرجوا عن الدين الان الالالا الالالا

٣٣ ومرشدى الشعب يغهموا للكثيرين وينعثرون بالسيف وبسبى ١5 وباللهيب وبنهب ايّام \*

هوُلاء الصحاطات هم االلا المحمد وقولة العاد للاحتا يفهمون خلق كشير من يسرائيل مذهبة ويقوّوا ايديهم بدين الله فلا يخرجون من الدين فاذا رآهم لا يدخلون في دينة اشتدّ غضبة عليهم كما فعل بختناص بحننيا ميسائيل وعزريا وطرحهم في اتون النار وكذلك يعمل هذا بيسرائيل فقوم يقتلهم بالسيف وبعضهم بالنار كقولة عمدة منه ويقرب انه مدّة سنة واعلم انه قال اللاح لا لامت لا تراس مودا اللهم م ثم قال الاما ويقرب انه مدّة سنة ليعرّف انه تجرى على يسرائيل لاله قبل خراب البيت تكقولة في الاول اللا لامات حام ربع الى اللاح من يسرائيل لاله عبل خراب البيت وقولة في الاول الما لا العرف انه تجرى على يسرائيل لاله قبل خراب البيت تكقولة في الاول اللا ليعرّف انه تجرى على يسرائيل تبعوا الصحاط ال عليم من الفاسوق عداد م وقولة الدعان بعدة م

<sup>1</sup> ידוסהם BK. <sup>2</sup> אנהם PX. <sup>3</sup> Perh. ويتاوّلون. <sup>4</sup> Om. till end of paragraph PX. <sup>5</sup> ريتاوّلون codd. \* شوح سفر دادیال \*

۳۴ وعند انعثارهم ينصروا نصرة يسيرة وينعطغوا معهم كثيرين فصل ١١ فاسوق ٣۴

بعد ان قال الدصلاً محامد المراحمة قال بعد ذلك المحصلاط الااما ولم يبيّن ذلك بما ذا ينصروا فزعم بعض العلماء ان الله تعالى يقيم لهم طالعالا مثل محمر مطلام وقيل انهم ينصروا بمعنى ان الله يبيد المتولّى اذاءهم ، وقوله الأاا لالامهم مداع و يمكن انه يشير به الى الذى [٢] طلالا لان هذه اللفظة تقع على الدخول فى الدين كقوله فى من دخل فى الدين الدر ده مداات لال ال فعرّف ان مع ما ان الله ينصر اللا دار الا هولاء المنعثرين محمد المطلمات وهذا المطلمات فعرف ان مع ما ان الله ينصر اللا دار يستعمل معهم من المطلمات في الداك هذا المطلمات هو نظير ما قاله فى ما تقدّم المات طلات معام المالية من الملم المالية من المعاني المالية المولية الرجل وذلك المالية المناه الله ينصر الله ينصر يستعمل معهم من الملم المالية هذا المالية المالية المالية من المالية الللية المالية الله المالية اللة المالية المالية المالية المالية ال

۳۰ ومن المرشدين ينعثروا لسبك بهم ولتنفية ولتتبيض الى وقت انقضاء (او دهاية) \*

ذكر اوّلا ما يعمل بتباع المعلمين من قوله الدلالا الله الله يعفدهم ويلطف في بابهم ثم عرّف ما يعمل بالصلالات فعرّف انهم ينعثروا ايضا ، وقوله 15 بالصلاط لالام الأحدد الله ولم يقل <sup>2</sup>مثله في تباعهم من حيث ان التباع يلحقوا المقدّمين فاذا راوا ان الصلاطات قد انعثروا استركّت ايديهم فان كان انعثار الصلاط المقدمين فاذا راوا ان الصلاطات قد انعثروا استركّت ايديهم فان كان انعثار شي نترجى فتضعف يدهم اذ يقولون اذا كان الله تتع قد مكّن من المعلّمين فاى معلّمينا كما لم يمكّن من حننيا ميسائيل وعزريا وان كان قال الالا تتع من معلّمينا كما لم يمكّن من حننيا ميسائيل وعزريا وان كان قال الالله تتع من الذي نظر قوله في <sup>3</sup>تلامذة يشوع للالات الالا الدتلا الذي الله تم من عن الدين نظير قوله في <sup>3</sup>تلامذة يشوع للالات الما الالكان الذي الله تم من الذيقولون لو كان دين يشو حق لم <sup>ي</sup>خرجوا منه معلّمينا ولقد كانوا يثبتوا عليه كما ثبت حننيا ميسائيل وعزريا ف فعند ذلك يكون السبك اذ يثبت من يثبت ولا يغيّره ما يجرى على المعلّمين ومن لم تكن عقيدته جيّدة يخرج عن الدين فلذلك قال لادارة دام الاحدار معاني هذه الثلث الفاظ في الدين

 $^1$  ירסלון  $^1$  X.  $^2$  מתלהם  $^3$  X. ירסלון  $^1$  D.K.

[II. 3.]

119

R

## شرح سغر دادیال

فصل ١١ عرّف انه يجرى هذا عليهم وعلى المعلمين وقد بقى وقت الى نهاية الـ٢٩ كما فاسوق٣٥ سنذكر ذلك في ما بعد ٥ ------

٣١ ويعمل كرضائة هذا الملك ويرتفع ويتكبّر وعلى كل قادر وعلى الاه الاشراف يتكلّم بالعجائب وينجح الى وقت قراع الزغم قان د المقطعة قد انفعلت «

۳۰ والى الاه ابائة لا يميّز وعلى شهوة الناس وعلى كل اله لا يميّز بل على كل معبود يتعظّم «

٣٨ ولالاه الاقوياء على مركزة يكرم ولالاة لم يعرفه اباؤة يكرم بنهب وفضة وبجوهر عزيز وبالمتمناات «

٥٠ - ٣١ ويعمل لحصون الاقوياء مع الاه غريب الذي يثبت يكثر الوقار ويسلّطهم بالكثيرين والادمة يقسم بالثمن ٠

<sup>1</sup> בקו' אוולא <sup>5</sup> X. 2 יכסר ' codd. 4 יכסר X. <sup>5</sup> געבוד X. מלך X. <sup>5</sup> געבוד X. נקו' אוולא X.

13.

171

אלהי האלהים والباقي يشير بـ« الى معبودات هي غير אל אלים » وقيل في "الثلاثة فصل ١١ منها انه لا يلتفت اليها ويتعاظم عليها واثنين منها يكرمهما وهو قوله الأهلااה فاسوق٣٩ αעזים על כנו יכבד ثم قال الأملانة אשר לא ידעוהו אבותיו ولم يقل في لخالق ان∗ ···· يعبده او لا يعبده وانما قال يتكلم بالعجائب من جنس قوله في ما تقدّم اللام لألا اللا وقولة في هذاته هلاناه التحد ولم يقل يعبد وقال في غير للخالق وغير هولاء 5 المعبودين لأبه ادا فالذي يقرب فيه أنه يظهر عبادة لخالق جل وعلا لكنه يتكلّم فيه بما لا يجوز فان كان على الملك منذ ابتدى فهو مشروح من ِقولهم وما يعتقده الجمهور منهم وان كان على هذا الاخير فاخبر عن مذهبه ايضاً انه كذا يقول وقال في المعبودات الأخر دا لال دلا ترداد وليس يربد به انه يتعظّم على المعبودات نفسها وانما يريد به على عبادها والقائلين بها لانه يطعن "على المذاهب (وقيل على اهلها) \* ١٥ وقوله اللا علم، مدامة لا بدار يقصد به الى° مذاهب ابائه الذين كانوا يعبدون الاوثان ان كان ذلك على ١٥٦٦ وان كان على الاخير فهو انه يبطل المذاهب التي بيدهم ولذلك يخرب البيت ، وقول، اللا חמרת دلاما يريد به بيت المقدس التي تعظَّمها "الناس والأمم" انه ابطل ان تَكون القبلة بل يستدبرها ويستقبل الموضع الذي يحجّون اليه وان كان على الملك الاخير فيكون المراد به البيت الذي <sup>يحجّ</sup>ون اليه 15 لانه يخربه. ويقرب ايضا في تفسير الأ חמרת נשים 4[يشير] انه <sup>م</sup>معبود صورة° ذك لانه شهوة النساء الرجال للمتعة فتكون هذه الصورة في قبلتهم ولذلك قال الاط חמדת د' بعد الأ لمرام، بداما، وقبل الأ در بمانة ليدلُّ على انه [في] معبود خاص . والمراد في قولة ادام المنه يلتفت اليه فذلك انه ذكر هذه اللفظة في هذا الموضع ثلث دفعات والمراد فية معنى واحد فاوَّلها سمد الدا لال لاءد د' م' والثاني (والثالث) ٥٥ في هذا الفاسوق \* وقولة الأهاداة دلالات اما ان يكون اسم معبود كما قال قوم انه الآت والعُرَّى فهذا مشهور معروف واما ان يكون "اسم غيرها ويتَّجه ايضا ان يكون قولة هلاات يشير إلى قوم اسمهم هلاات وفيهم قال لأهدلات هلااته كانة لهم معبود ومذهب يرى ان يكرمه ولا يسقطه وقال في مالماه دالاااه ادحد فقط وقال في الالاه الاخر نددد دءمد اددمه ، وقوله ادماهادام يشير الى الات نفيسة نظير ماهادام 25 כזהב <> وقولة ועשה למבצרי מעזים עם אלוה נכר בידהל قولين וما וו באפו עורא ח. כו

<sup>1</sup> ملامة X. <sup>2</sup> ملاية om. P X. <sup>3</sup> P only; cett. النساء perh. بلأبلاط و om. K. <sup>5</sup> Perh. النساء om. X.

# شرح سغر دادیال

فصل الميحاربهم لانهم لم يطيعوة فمن استامن الية وقال بقولة أكرمة ووهب لة ورفع فأسوق ٣٩ منزلته كقوله بمعد أدرد أدهم دقاة المصافحة فأسوق ٣٩ منزلته كقول قال الاعه فمدلات מעזים ثم بيّن ايش يعمل معهم فقال אשר יכיר ירבה כבור فكانه لهوّلا الصرابם مذهبان أو معبودان فالواحد يقول به كما تقدّم القول به الأهانة هلاتاه ولهم 5 معبود اخر او مذهب اخر لا يقول بـ كقوله لام للأام ردد فهم الان يختلفوا في عبادتهم فهذا الملك يريد المعبود الواحد ولا يرى الاخر ، وذكر ثلثة اشياء [ما] يعملها مع من يقول بقولة احدىها ירבה כבור وهو ما يوصله اليه من الاموال ولخلع والثاذي يامّره على البلدان كقوله المضاط والثالث يعطيه اقطاع كقوله ابمحادم أملام حصّات يريد به اراضي لها اثمان كبار وَيجوز ايضا أن أراد به جعل هذا ١٥ مقام الثمن لانهم تركوا مذهبهم ودخلوا في مذهبة وهذا الذي يهلك لاات ברית pr وذلك أنهم يرون أن كل من دخل في مذهبة يبلغ الى هذة المراتب ومن لم يقل بقولة قتل واحرق <sup>في</sup>خرجوا عن الدين فلذلك تلف عالم من امّتنا <sup>أ</sup>في اوّل هذا الملك والى الان قد خرج عالم من الامّة في جهة الغرب ايضا فاما يسرائيل عندما اظهر الله ايانه بمصر وفي سيني كان الناس معتقدين مذهب در الالملا بخوف 15 سيف ولا لرجاء مراتب وهم لا٦٦ ٦٦ والذي الزمنا الله في شريعتنا هو انه من دخل في דבר נד. יז ديننا نواسية من غلَّاتنا كُما نواسي الايتام والارامل كقولة لأد الأسرام الأهلاهدة فاما ان ندفع اليه مراتب جليلة فلا \* ومن قوله في هذا الفصل الملائا مل (على) انه يقبل في سائر امورة الى ان يفني سخط الله تَمَّع على امّته وليس بعد سلطان هذا الملك ملك اخر وهو آخُر الممالك التي تذلُّ يسرائيل \*

20 ... ... وفى وقت النهاية <sup>2</sup> يتناطح معة ملك الجنوب ويتعصّف علية ملك التقام بركب وفرسان وبالمراكب الكبار ويدخل فى الاراضى ويجرف ويجوز \* 14 ويدخل فى ارض السرّاء وكثيرات ينعثروا وهنة الاراضى تنغلت من يدة الشراة وتلاهد وطرف دلا لاتام \*

<sup>1</sup> מן ; X פי cett.

<sup>2</sup> יתנאטת K D.

Line 8. يۇمرە.

۴۲ ویرسل یده فی الاراضی وارض مصر لا تکون لغلیتة ، فصل ۱۱ ۴۳ ویتسلّط بکنوز النهب والغضّة وبکل متمناات مصر والنوبة فلسون ۴۲ والحبش فی خطاه ،

۴۹ واخبار ينهشوه من الشرق والعراق ويخرج بحمية كبيرة لاستيصال ولاصطلام كثيرين ه

٥٠ ويغرس مضارب فازتة وبين البحرين لجبل القدس ويجئ الى حدّة (او دهايته) وليس له ناصر \*

قولة ادلام ج، هذا الج، يجمع شيين أحد، هما انقِضاء اقبال هذا الملك والثاني انقضا الزغم على يسرائيل ، عرَّف ان في الاخرة اينعكس عليه وذلك انه أوَّل ظهور קרן זעירה حارب ملك الددد واخذ منه ثلاث كراسي على ما شرحنا ذلك في قوله no ותלתה מלכין واخذ منهم الشام والامصار ثم تسلّم من מלך הצפון العراق وبلد خراسان والى حدّ <sup>2</sup> باب الابواب يفتح بلد بلد وياخذ كقول عطرام المصطد صردم وتمام القول ، فاذا انتهى اقباله رجع هذين الملكين اعنى طلاح مددد اطلاح ملاها عليه كقول، في מלך הננב ויתנגח עמו وقال في מלך הצפון וישתער עליו وقد ظهر طرفا من فعل ٢٦/٦ הנدد في زماننا وهي وقعات جرت فاخذ من ثغور المسلمين انطاكية ٢٤ وطرسوس وعين زربة وتلك الناحية وقد بقى لهم دفعات اخر تكون بعد هذا ه واما عام متع الله الله يكن منه بعد شي \* فقال في عام مندد المدد المدال الانه قريب منه \*\* \* \* قرب الشام \* وقال في عالم التعام التعام المنه يجي من قرب باب الابواب ، وقد كنَّا وعدنا أن نبيَّن في هذا الفاسوق قولَة ٢٢ ٦ ١٩ الادا الالم הנد الى من يشير وذلك ان بعض علمائنا يذهب الى ان 20 העכון يشير به الى 20 ملك العرب لان، تسلّم من عار الملام بغداذ التي كان كرسي الماجوس فيها فنحن نبيِّن ازالة هذه الشبهة · يجب ان تعلم ان هذه الاربع ممالك التي ذكرها في منام نبوخذناصر وفي منام دانيال تنقسم فالملك الاول ملك العالم ومن ملك العالم باسرة لا يُنسب الى جهة دون جهة بل قد يُنسب الى المدينة التي كرسيَّ، فيها كقول، ملك

י בעכם codd. <sup>2</sup> Gloss in X אשר השערים דרבנד. <sup>3</sup> Perh. add געכם. <sup>3</sup> צאסיי. אלדי codd.

# شرح سغر دادیال

100

فصل ١١ بآبل فاما أن يكون يقال طارح طلاح أو طاما أو لاطا أو داد فلا ولذك لا تجد شيا فأسوق ۴۰ من ذلك في عالم وحداث ولا في عالم عدا العام والاسكندر الذي هو الملك الأول لليونانيَّةِ وانما قال ٥٦٦ הلاها، و٥٦٦ הנוב بعد موت الاسكندر وانقسم ملك، لاربعة تلاميذه كقوله الرام لمدحلا داماله فصار يقول هاج مددد هاج ملاها فلوكان ملك 5 الأسلام في أحد الجهات اما درد واما لادار كان يحسن يقول فيه عاد المعاز وعام הدرد واذ قد اخذ من درد ومن لاها، وهارم وهراد لم يجُز إن يَنسبه الى جهة من الجهات فهذا اصل صحيح ، الان ليس يجوز إن يكون ملك الاسلام عاد الادد ولذلك قال الردام لاعا يشير إلى المتقدّم ذكرة كقوله ألاصة دالاادا أطاح فعرّف أن عام הנدد يناطحه فليس هو عارم مددد وكذلك قال اسمرلام لالاا عام متعال اليه يشير ١٥ بان מלך הצפון يتحرّك اليه ويجيه مثل الربي العاصف فقد صحّ ان ليس מלך הצפון ملك الاسلام \* ثم قال دردد ادورسام المدرار ردار لم يبيّن ايما منهما يجيه ברכב اבפרשים والأقرب فيه أن ملك الالاقاز يوافيه ברכב الدواصات ويجيه هار مردد في במר׳ כר. כר البحر באניות وفي ذلك قال الانם מיד כתים · وقال اבא ولم يقل اבאו فكان ذلك على الملكين جميعا اعنى מלך הצפון ומלך הנגב فكنّا نقول ان الملكين يتعاضدا 15 عليه ولم نعلم ايّهما من قول دانيال عَمَ لكنّا نعلم ذلك من قول نبي اخر شرحه وهو قول يوال بن فثوال عمم وذلك انه ذكر ثلثة فصول الواحد חקעו שופר בציון الآول والشاني ( תקעו שופר בציון الشاني > والشالث קראו זאת בנוים קרשו מלחמה فالأول مُقول على بختناصر والثاني على هذا ملك اللادام المذكور في هذا الفصل وهو قول، الم متاداد محمام علاماته وهوذا نشرح لك كيف يكون ذلك والثالث مقول على داد ، ב. כ 20 اعلم ان صاحب الاسلام المقيم ببغداذ غير ولد عبَّاس هو من الاظار وقد كانوا كفَّار في الاصل فهوذا يمشي لهم مع ولد عباس الخليفة فليس بدّ لصاحب هولاء المراتات من اخذ ذلك البلد اعنى بغداد ويندفع قدامة ولعلة يقتل فيهم فعند ذلك يتعصّبون من قبل القوم الذي اندفعوا من قدامة وِبجون الى بابل قاصدًا كما تنبت الانبياً عَمَّ وهو فصل فَى يشعياهو عَمَّ تلاه هذا اللهُ وَكَذَلْكَ نَبَوَّة يرمياهو عَمّ وقال فيهم אلا دمه יג. א 25 المد كم المتحد الأنهم يطلبون أخذ الثارمما جرى عليهم ممن تسلم البلد منهم فيجتمعون ويجون الية قاصدين فاليها يشير بقولة لههنا الطرلام لالاا المتلقار ، وقولة الم دسمام الادر اراد به يدخل في عمل الملك الذي اخذ، من عمل العباس ويفتم ارض

بابل بالسيف ويخرج خلق من يسرائيل عند قدومة وقصدهم ٢٢ الا الا محمّا شرح فصل ١١ ذلك سيّد يرمياهو عَمّ بقولة لاازا الله المرا تحر ثم يقصد طلا الملك الملك فأسوق ٤٠ فيخرج من بابل الى الشام فكل بلد <sup>1</sup>يلقاة <sup>يفتّح</sup>ة بالسيف اذ ليس قصدة اولا ان ي يثبت لم كرسي الملك وانما قصدة تلف البلدان التي تحت يد الذي هو صاحب الاسلام وعرّف انه يقتل من لقى كقوله التلام الم دعرّف انه يجيّ ألى لام 5 اللحاف كَقُولُه الم الله المحدم المحد في وقوله المعام المدن والضياع التي في مدام التاريخ وايضا كل <sup>2</sup>ساحل المحر ، ثم قال الملام أعلامًا عامة فذكر مِدام وهو جبل الشرى وهابعد وطرف دن لاها، ولم يذكر ايش السبب في ذلك فلو كان تخلّفه عنها لضعف يدة لم تكن هذة البلدان باعظم من بابل ومصر لكنة لا يشتغل بها اذ ليس لها حال ولا ملك ولا يسار ولا يحتفل بها ويمرّ كَثير من ١٥ يسرائيل اليها كقولة عن مدم هامد ندادا در درما هامد مامد ما مرد لأها هود صابح س ٢٠. ٢ فزعم قوم انهم يمرّوا اليها من قبل هذا الملك وقول الكتاب مرما الاهد ديارا يورى ان يسرأتيل يكونون في صيون \* وعرَّف انه يمرَّ إلى ارض مصر لانه عمل الملك ايضا ولم يذكر انه نهب غير بلد مصر وذلك لموضع ما فيها من الذخائر والاموال كقوله ٢٥٣٢ اللا ، وقوله الاادام الله عرّف ان في ذلك الوقت "يتبعه قوم من دانام ولاادام كقوله 15 במצעדיו أو يكون اراد به في سفرة الي مصر يهلك دائناه ولااداه ومم في عمل مصر ايضا ﴿ وَقُولُهُ أَسْثَالَالا بَدِمَلْهُمْ عَرَّفَ أَنَّهُ بَعَد حصولَهُ في نهاية عمل مُصر إلى حدّ الغرب يتمل بع اخبار ממורח الالاها وهي دخول يسرائيل من البرّيّة الي مدم الترمّ كما سنستوفى الكلام في هذا المعنى في ما بعد فاذا دخل من البرّيّة الي مدم العرمة يفتحوها بالسيف وينطرد من قدامهم اعداؤهم فإذا اتّصل ذلك بملك الكال وهو في 20 اخرعمل مصر رجع الى الشام لاصطلامهم وابادتهم كقوله لامتعتات الاممداد دداه يشير الى يسرائيل لانهم دخلوا خلق كثير فأذا اتّصل خبر رجوعه بيسرائيل انعشدوا الى صيون ويفعلوا ما قال يوال بن فثوال عمم חקעו שופר בציון وتمام القصّة \* هذا يفعلونه عند ما ااثلا אהלי אפדנו قيل انه يضرب مضاربه عند عمواس وبين هذا الموضع وبين القدس اربع فراسخ وقيل انه يحُطّ في برّيّة תקالا وهذا ايضا موضع واسع 25 فاذا مدّ ثم مضاربة علّى انه يباكرهم الى القدس يبعث الله تتم ملاكه ميخائيل فيهلك عسكرة باسرة فيموتون كلهم ويبقى ملقى نتن على وجة <sup>الص</sup>حرا<sup>ء</sup> حتى يجيف

# شرح سغر دادیال

فصل ١١ وينتن كقولة المر متلافان محامات علامات المحامرين من من يعلم ان فاسوق ٢٠ هذا الفصل مقول في علم من حال يسرائيل عند قدومة من حال يسرائيل عند قدومة ----- عليهم \*

121

١١٢ وفي ذلك الوقت يثبت ميخائيل الرئيس الكبير الواقف 5 على بنى قومك وتكون وقت شدّة التي لم تكن مثلها من كون حزب الى ذلك الوقت وفي ذلك الوقت ينغلت كل المكتوب في الديوان «

قوله اבעת ההיא يشير الى قوله اבעת קץ יתנגח עמו وهو أوقات ערן וערנין ופלג لام وفي قولة الاهد أولا يقول° ادام وغير ذلك من الالفاظ 2\* \* هو انها ١٥ مدّة " ثلث سنين ونصف \* ووقوفة لشيين إحدهما لبطلان الممالك على ما تقدّم القول به المام مما عمر مرمام الله والثاني لخلاص يسرائيل من شدائد تجرى عليهم ، وقد قال تدره وزادنا ههنا انه متد مدرال فدل ذلك على انه عظيم في الملائكة ، وفي قوله الدام لا لاد ثم قال محد لله دوامه دليل على انه شي لم يكن ممثله من ٦١٦ ٦٩ وليس يريد به انه لم يكن من جنسه في العالم لانه ليس يخلو 15 جوع او سيف او وبا او مرض او فقر وسائر ما هو موجود في العالم وكذلك مطالبة الدين فقد وجدنا بختناصر طالب حننيا ميسائيل وعزريا بالسجود للصنم الذي عمله وانما القصد فيه الى ما قد شرحه عوذذ הدداه لأسا ملك يهوذا وكذلك ذكره زخريا ר"ה ב. מו.ח النبي عمّ فقال عودذ اבעתים ההם אין שלום ליוצא ולבא וגו' وقول וכתתו גוי בגוי וגו׳ وقال زخريا בי לפני הימים וגו׳ ל واصل هذة الצרות هو וי ולזרועים يطلبون וי ח. י 20 ياخذون ملك العباسة من بابل على ما قال العلماء ثم انهم يمنعون الماددام من الصلاة في מכות التي جرت لهم بها العادة ويبطلون ذكر איש הרוח فيقع بينهم السيف ويستظهرون عليهم الارالات ويقتلون فيهم مقتلة عظيمة ويهرب منهم قوم الى יער בערב جياع عطاشي كقول يشعياهو عم משא בערב ונו' وقال כי מפני חרבות כא. יג د٢٦٦ وتمام القول فدلّ ذلك على مرورهم من السيف والقتل وسبب مرورهم الى تلك 25 الناحية لعلمهم انه ليس يمكنهم الرجوع الى بلدانهم اذ الرائلا قد تمكن

<sup>1</sup> Perh. add معنى <sup>2</sup> Perh. add ولم يقل. <sup>3</sup> Om. BK Kit. <sup>4</sup> ولم يقل. Kit.

• شرح سغر دانيال •

افيدبّرون ان يهربون الى بنى عمّهم القائلين بقولهم فيقيمون عندهم يلقونهم فصل١٢ بالطعام والماء لتعيش ارواحهم ومن ذلك الوقت يبتدي السيف في يشمعال بعضهم فاسوق ا مع بعض ولم يتمّ للرالادا ملك لان صاحبهم يطالب الناس بترك دينهم الذي لع مس نحو اربع ماية سنة لا سيّما بغير معجز الا بالسيف فيقع بينهم السيف فتبطل عند ذلك دواوين السلاطين ولا يكون كرستي ملك ولا مصالح على الطرق ولا طوف وحارس 5 في المدن ولا دكَّان يفتح ولا تجار يسافرون ولا قطر ينزَّل من السماء ولا زرَّاع ولاكرَّام ولا انسان يتّجه له معاش فعند ذلك يكون الجوع "الكبير والوبا الكبيّر مّع السيف فعند ذلك يتمّ دائم الاماديم ولا يبقى من الناس آلا اليسير وتخرب البلدان وتستوحش الطرق وتشتغل الامم بعضها مع بعض فعند ذلك يتمّ ليسرائيل لخروج °من بينهم° الى متحد ملامات والى هذه الأحوال يشير بقوله الماسم لأم لاتم معهد لم دمامة مماام ٢٥ נוי ويجى מלך הצפון الى بابل ويخرجون من بابل الى ארץ ישראל قبل التشويش الكبير وفي ذلك الوقت يكون مخبط في [٢٢ الا الاللام البلا) قبل خروجهم لقوله -צאו מתוכה עמי פון ופן ירך לבבכם פון ובעת ההיא ימלט עמך כל הנמצא כתוב יומ׳ נא. נה בספר < قال الألان لا من حيث ان البلاء يحلّ بالداا كما تقدّم با القول ولما قال دام مدهايه دراد دمور علمنا أن ليس كل يهوذي يتخلُّص وأنما يتخلُّص المكتوب 15 دون غيرة اعنى اشرار يسرائيل الذي لم يتوبوا في ذلك الوقت لانة قال االت علام ٢٠ م. د. د. אל יוי אלהי ישראל وقال בצר לך ומצאוך فان من تاب بقى ومن لم يتب هلك דבר׳ ד. ל بالسيف بيد العدو وبافات الله تع كقوله בחרد نقار دل منه ودا فلذلك قال دل مده مد ال הנמצא כתוב בספר واعلم انه قال في افعال الרשעים הנה כתובה לפני مثل قوله في <sup>ישיצ כה. י</sup> افعال الصالحين ויכתב ספר זכרון לפני יוי وليس <sup>ي</sup>جوز ان يكون قوله هٰهنا בל 20 הנמצא כתוב בספר على الجيّد والردى وانما هو على ما تقدّم به القول وقد شرح ذلك سيّد يشعياهو عمَّم بقوله دَرَّ مدراد المسم درداتها فعرَّف أن ينفلت منهم ٢. د المكتوب للبقاء وقال بعد ذلك ٢٩ ٢٦ ١١ ٢ ٢٨ ٢ ٢١٨ حدام ٢١١ فدل ذلك على ان المكتوب للبقاء هو الذي قد تنظّف من الاوساخ والدمي ، فمن كان بين الامم تلف بالسيف ومن لم يتلف بيد الأمم وخرج مع الناس الى هددد ملاهات الهلكة 25 الله تع كقوله احداما هده مهادات المواضرات وليس يتم أن نذكر ما يكون في المرام د. ال

> <sup>1</sup> الكثير P.X. <sup>2</sup> Perh. الكثير. <sup>8</sup> Ponly; om. cett. <sup>4</sup> סכט B.X.

1mv

<sup>[</sup>II. 3.]

شرح سفر دادیال

فصل ١٢ ذلك الوقت على الاستقصا<sup>م</sup> لانة <sup>ي</sup>حتاج الى <sup>1</sup>كتاب براسة ولانا قد ذكرنا في كل سفر فاسوق ا من تقاسيم الـמקרא الذي فسّرناة ما احتمل الموضع \* \_\_\_\_\_

وكثيرين من ادمة التراب يقومون هولا لبقاء الدهر وهولاء
 لعيرات لنكال الدهر \*

5 عرّف ان في ذلك الزمان يقوم كثير من الموتى قال فيهم مثل قولة التداه هلاها אסה ה. יו הארץ מתיהדים أذ ليس يقومون كل الموتى وانما يقوم <sup>2</sup>بعضها وقد شرحنا ذلك في א, היתה עלי יד יוי في سفر يحزقال عَمَ بشرحٍ واسع وتكلمنا ايضا طرفا من ذلك في ۲. ۲. ۲ تفسیر ایوب فی قوله ۱۸۳ שכב الاه نواه وکذلك هاهنا منه طرف ، فنقول اولا انه بشر بخلاص الآمة بقول، الدلام ممانه نظرُنا لاظر ثم بشر باقامة الموتى ليعترف ان ١٥ الاحياء والموتى جميعا ينظرون الفرج وكما انه قسم الاحياء قسمين بعض يبقى وبعض يتلف كذلك قسم من يقوم من الموتى على تسمين منهم لـ ٣ ١٧ ومنهم لחרפות < وقد شرح يحزقال عمم أن الذين يقومون جالوثيّين لقول، הנה אמרים ·تصا لالاهاماندا المحدم مجامدا وليس هذا حال موتى الدولة ولذلك قال سيد يشعياهو כי. ים عمم יחיו מתיך ثم قال הקיצו ורנגו مثل قول، ههنا מישני אדמת עפר לكن ثم اختصر 15 على ذكر صلحاء الامّة وههنا ذكر الضربين جميعا لقوله بهلم لامتنا يالاه الملم للمدهار الألدها، وقد شرح ذلك سيد يشعياهو عمم في اخر سفرة "كقولة الهما حقده، تمانهاه הפושעים ביוי وهذا وصف \*ما صار مِن° مَن مات في الجالوث وجاهر الله تتح بكبادر الذنوب ، وقوله المردوار المتربين الماط فاما المردوار فذلك لانهم كانوا يعيرون اخيار الامَّة المتحسرين المهمومين المغمومين على ما نزل بالامَّة من البلاء وعلى بيت الله 20 5 كما قال عن° الصالح في فصل הושיעני אלהים כי באו מים עד נפש כי עליך נשאתי ההל סמי. ה חרפה כי קנאת ביתך אכלתני ואבכה ואתנה לבושי שק חרפה שברה לבי וגו' فكانوا ياكلون הוש׳ ב. א ويشربون ويتقضّى زمانهم بالطرب والفرح وقد نهانا الله تتح عن ذلك بقوله אל תשמח استحمل ملأ داد دلاداه وما كفاهم انهم لا يعملون ما قال الله تتم حتى يبغضون من اطاعة ويعيرونة باستعمالة الدين والتحزن والتنسّك فلذلك دعا عليهم في اخر 25 וואשל كقول איהי שלחנם לפניהם לפח תחשכנה עיניהם מראות שפך עליהם זעמך ימחו

<sup>1</sup> בתאב KP; אלכתאב cett. <sup>2</sup> בעצהם PX. <sup>3</sup> לקו' codd. מא צאר פי only B; כמא צאר פי NPX. <sup>5</sup> כמא קאל ען PX. כמא קאל ען אן מן מאת פי

124

מספר חיים فاذا انشق הר הויתים وصار بين الشقين وهدة عظيمة صارت تلك فصل ١٢ الوهدة موضع عقاب هؤلاء المتعلاه واذاكان يوم السبت وراس الشهر خرجوا يسرائيل فاسوق يوم الاحد ومن غد راس الشهر الى هولاء المعاقبين ونظروا ما حلّ بهم فيعيّرونهم بع كقولة المدامام المعدد فلعدالات لأدماده فكان الدلعلام يعيرون الصالحين ظلما وهم معلا ص. ١٢ بعيرون المتعرف المعتق فلذلك قال לחרפות ، وقال לדראון ذلك لما يشاهدونهم في 5 صحيح عظيم من الم النار ولدغ الحيات كقوله در مراطوهم لله مثام ومن قوله لامدها لاالاً أن عقاب هولاً المتعلَّات دائم ليس له نهاية وكل موضع يقول فيه لاالاً وليس ثم دليل يدلّ على نهاية اما عقل واما سمع <sup>1 في</sup>جب ان يكون ذلك موبّد بل العقل يوجب ان يكون عقاب الدميرة موبّد لا انقضاء له ، ثم نقول في ما يرد به النصّ من <sup>2</sup>اللفظ المفهوم ولة ظاهر فليس سبيل الى التاويل فية بانٌ نخرجة عن ظاهرة فيجب عند 10 هذا أن قولة هاملان محاهد الله على ظاهرة وليس المراد بة الجالوثيين الممتّلين في الجالوث بالموتى وخاصّة ليس في هذا الفصل قول ليس هو على ظاهرة بل كلة على ظَاهرَة ومن المعلّوم انه لما كان المالا الذي نظرة دانيال فسّرة له جبريّال لانه كان له تاویل فلما جا<sup>ء</sup> «الی قول אלפים اשלוש מאות ادا وال له اهد את ادا אמת הוא علی ما شرحناه وكذلك قال في صدر هذا الفصل الاתה אמת אניר לך فكل هذا الفصل على ظاهرة 15 فيجب ان يكون قولة التتام الله على ظاهرة وليس ذلك مما ينكرة العقل والسمع على ما بينًا وهذا في اخبارنا ان الله تتم احيا ولد التادها وكذلك الميّت الذي دنا دِעِצِמות אלישע فاذا كان هذا قد جرى وليس ذلك محال كان ايضا ما ضمنه الله عز وجل من اقامة موتى يسرائيل يتمّ ولما قال فيهم אלה לחרפות לדראון עולם كان ذلك خليد في المثابين \*والمعاقبين على امر واحد واللِّه تع يقيم موتى الجالوث وقت 20 الفرقان واما موتى الدولة فيقومون مع من يقوم من كل من مات ليثاب او يعاقب وذلك عند ددام عصام محاصا المدم محصه فان ليس بد من تغيّر يحدث في هذا السماء والارض لقولة تناما ماداه لاناده وتمامة والى ذلك يشير ايوب بقولة لا حكما المار در שמים לא יקיצו فهذا كان معروف عند كل الناس ان اقامة الموتى يكون عند ما איוב יד. יב يحدث ذلك في السماء والارض فلذلك قال لا تدامر لاهام لا الم الما اقامة موتى ٢٠. ٢ يسرائيل فيكون قبل ذلك فهذا طرف ذكرنا، في ذلك الموضع اذ لم يجوز ان نجوز عليه 26 ولا نذكر فيه قول \*

<sup>1</sup> פיּגָב B K X; אלי קול P. <sup>2</sup> אלי פויָב X; אלאפאט B K. <sup>3</sup> אלי קול P; אלי קול X.

فصل ٢٠ ٢ والمرشدين يبصّون مثل بصيص السماء ومعدلين الكثيرين مثل فاسوق الكواكب للابد والدهر ٥

14.

كانة قسم الاحياء على قسمين والموتى على قسمين كما شرحنا ذلك في ما تقدّم وقال بعد ذلك المصحدثات فافرد الصحدثات عن العوامّ ليعرف منزلتهم انها 5 زائدة على غيرهم من الآمّة وهذا قيل في من يقوم من القبر \* عرّف ان <sup>1</sup>ديباجة وجوههم تكون مثل لون الرقيع وهو ان لة بصيص عظيم وذلك مثل وجة سيّد موسى علية السلام وهذا نور يكسيهم الله تتح ليبين شرفهم وليس يدفع ذلك انهم يلتذُّون به ﴿ وقوله اهلاتها محدَّه هم الذي ردوا الناس من الفساد الي الدين وقوله مام د. ا مدداه الدل انهم <sup>2</sup>ردوا الكثيرين نظير قول، في الدمداه ادداه مصاد علاا فعرف ٥٥ انهم يرشدون الناس الى الدين بما يعلمونهم الالاال ١١ ومع ذلك يردّونهم عن المعاصى وذلك انهم قد اشتغلوا بررادر ١٢ وقصدوا اللَّه تتم في ان "يرشدهم الي معرفة شرائعة وهم مصاها ترجح وصلاتهم مدونة واقوالهم مشروحة النين وعشرين بيت كل بيت ثمانية فواسيق وهم القائلون لمن طلب التعليم من دلا لاهم وقال في فصل مدم الادار لاحت حتلاما الاتام لاتام لاحتا فذكر في هذا الفصل شقاء الاصحاط وامراضة وكشرة علمة 15 ودينة فاليهم يشير بقولة المصحدتكات المنادا دامات مداما وقولة ددادداه على معنيين أحدهما فى انوارها والثادى البقاء والدوام لا ينقطع لألااكم وهذا يفعله الله تع معهم بعد ان يوريهم أتقالاه الله وعمارة القدس ويقيمون مدّة حتى يرون ممن نظرة وحينئذ ينقلهم الى دار الثواب ويقرب انهم يكونون مع الملائكة في العلو ادد د ا كقوله في امالعالا دم المالات الدرمة المرادع دل ما علموا يسرائيل التورا 20 وردّوهم عن ذنوبهم قوتشقّوا في الجالوث والزموا انفسهم الحزن وغيرهم اشغلوا يسرائيل بتعليم لخرافات واخذوا اموالهم وربوا ابدانهم بالأكل والشرب وانصرفوا مسرورين ولم يعملوا الواجب وأكسبوا الناس الذنوب وعلموهم ما يسخط الله عليهم فلذلك لا محالة عقوبتهم اشد عقوبة من تبّاعهم \*

٤ وانت يا دانيال [ال]ست الكلم واختم السفر الى وقت الانقضاء 25 والنهاية يطوفون كثيرين ونكثر المعرفة \*

<sup>1</sup> הידשע codd. <sup>2</sup> ירשרוהם codd. <sup>3</sup> ירשרוהם PX. <sup>4</sup> Perh. הידשע or הידשע or אידשע אידשע אידשע אידשע.

\* شرح سغر دادیال

الى ههنا عرّف الملك ما يكون من وقته ذلك الى اخر الاموركقوله له في اول فصل ١٢ كلامة اني جمّت لاخبرك بما يكون الى اخر الزمان قال وانت يا دانيال سدّ هذه الكلّم فاسوق ۴ بمعنى خليها على جُملتها ولا تطالب بكَشفَ أكثر مما قيل لك \* وقولة المراط ----הספר يعنى اختم كتابك هذا بما قد قيل لك ولا تنتظر شي اخروذلك أنه ماكان يجوز ان ينكشف الية <sup>2</sup>في القول اخر<sup>°</sup> فقال (חתום) فعرّفة انة لم يبق قول يقال 5 له \* أ ثم قال لا لا لا م الم والم الم الله الم ينكشف لاحد الى أخر الجالوت وكل من يدّعي انه ميقف على ٢٦ دلال مبطل ، وقول، التامان احدام يشير به الى المتعدادام قوطالبي العلم وهذا الطوف يكون على وجهين احدهما يطوفون البلدان لطلب العلم [في كتاب الله تحمّ] لانه يظهر في كل صقع علما "فيطوفون طالبي العلم ليتعلمون من العلماء وقد شرح ذلك سيَّد عاموس عمَّ بقول، الالا عام لادم اعلاها، ה. د وهذا يكون في اول امرهم وبعد ذلك يكشف الله تعُ لهم عند حرقتهم للطلب ١١ والثادى محادها في كتَّاب الله تع كمن يطلب الكنوز فعند ذلك تكثر المعرفة وهذه المعرفة في شيين احد،هما معرفة هداله والثاني معرفة الرمم وليس באמف الله تتم ال-17 الا بعد أن يعرفوا מצות وهم יראי יוי كقوله סור יוי ליראיו ההל כב. יר وليس ذلك الأبالبحث والنظر والتفتيش عن قول الله تتح كقوله مادد الا تدم مواد 15 د الالا فهذه الاقاويل ونظراوها تددل على بطلان قول اصحاب التقليد مثل قول الفيومي وغيرة الذين اهلكوا يسرائيل بما دوّنوا وقالوا ليس يجوز ان تعرف فرائض الله تتم من البحث لانه يؤدّى الى خلف وبجب التقليد لخلفاء الانبياء وهم اصحاب الصيرة والملاهبة وان كل اقاويلهم من الله تتم فاطغى الناس بكتبه المزخرفة ويشهد لمن كذَّب على كتاب الله تتم بالصدق فهو آذن اشدَّ مطالبة منهم والله تتم ياخذ ٥٥ حتى اتمته منه ومن امثاله ٠

> ه ونظرت انا داديال وانا "بملاكين اخرين واقعين الواحد ههنا على شطَّ النهر وواحد ههنا على شطَّ "النهر من الجانب الاخر » بعد ان سمع دانيال جميع ما قيل له الى الااناد ولم يكن مع الملك الذي كان

> <sup>1</sup> Perh. في الموتر K P; perh. في الموتر الكثر. codd. 4 Om. D P X; במלאכאן B; text K. 5 الמאלב D X. 6 מימוף X. 7 ירל codd. 8 etc. P X. 9 Ins. K; om. cett.

فصل ١٢ يخاطبة ملك اخر فلما فرغ كلامة راى ملاكين اخرين الواحد معة فى الناحية التى فاسوق ٥ هو واقف فيها والاخر من للجانب الاخر وفى قولة مم ٢٢ احد ثلثة اقاويل اما ان يكون أعرّف ان ليس هما الملاكين الذين نظرهما فى ال ١٢ الرقل فى المستقلام فكان الواحد سائل لصاحبة عما فى نفس دانيال واجابة الاخر وكذلك احد هولاء سال الملك 5 الاخر الاح مد م ٢ نظرهما فى نفس دانيال واجابة اللاكين هم اولائك الملكين فقال 6 الاخر الاح مد م ٢ نظرهما فى معا ان يكون قال مم الائك الملكين فقال مما ما الملك معرف ان هولاء غير هولاء واما ان يكون قال ما اده الذكين م الائك الملكين فقال الملاكين الذين تقدم ذكرهما فى هذا الفصل احدهما المرام مراح والثانى المرام الملاكين الذين تقدم ذكرهما فى هذا الفصل احدهما المرام الا انه يشير الى حرمام حد محمة ما أن يكون قال مما مراح والثانى المرام الملاكين الذين تقدم ذكرهما فى هذا الفصل احدهما المرام الا المرام فى هذه الملاكين الذين تقدم ذكرهما فى هذا الفصل احدهما المرام المراح والثانى المرام مراح معة فلذلك النه راى فى ما تقدم وثلاثة فى هذا الوقت واما ان يكون قال الدفعة خمسة ملائكة اثنين فى ما تقدم وثلاثة فى هذا الوقت واما ان يكون قال ثلثة ملائكة م

، فقال للملك ملبس الثياب المقداريَّة المشمّرة الذي فوف النهر الى متى انقضاء هن، العجائب ،

وسمعت الملك ملبس الثياب المقداريّة الذى فوق ماء النهر
 ورفع يمينه وشماله الى السماء وحلف بحيّ الدهر ان الى وقت
 ووقتين ونصف وعند فراع تغتيت يد شعب القدس ² تغنين كل
 هن \*
 «

قولة انهما للمات للمات هو قول واحد من الملاكين ولم يقل انهماا فكنّا نقول ان الاثنين سالاة ولم نعلم ايّهما ولم يذكر <sup>و</sup>لة المعنى فى نظرة الواحد الذى لم يسال ولا 20 يجيب فالاشبة فية ان السائل هو الذى من تلك الناحية والذى كان واقف معة هو ليونسة او <sup>4 ل</sup>يجيب دانيال على سماع المسلة وجواب المجيب والى الان لم نعلم ان كان الملاك الكبير واقف وبيّن ههنا انه كان واقف فى الهوا<sup>ء</sup> فوق الماء وانة لم يكن واقف على الارض لانة لم يكن <sup>5</sup>من الملائكة التى تهبط من السماء الى الارض

وانما بعثه الله تَع لمعنى دانيال لا لغيرة ﴿ فساله لا ثامر جز مطلما وهذه مطلما ما ا يقصد بها الى هذه اللاّداת التي تجري في اخر الاوقات ﴿ وقولُه עד מَתْ يعني كم فأسوق ﴿ يكون مدّتها فاجابها كاجابة فلمونى للسائل الاول الذي قال له لا هر مرد ممان -----1 وكذَّلك اجاب 2 هذا الملاك للسائل عن مسلتة ولم يكن قصد السائل ليقف هو على ذلك لان الملائكة تقف على السرّ (الذي يقول لدانيال ابهرم مداع مراه ممازا وانما 5 سال هو ليسمع منه دانيال الجواب فان سأل سائل لايّ معنى لم يردْ هذا القول عن غير مسلة اجبنا بانه يمكن ان يكون السبب في ذلك هو ليورى ان لولا مسلة الملكَ له لم يرد الجواب لانه من الاسرار الكبار \* ثم ان لم يرد الجواب من غير يمين فعرّف ان الملك الكبير حلف يمينا ليعرّف انه ليس له استثناء لانها مدّة لا تطول وهذه اليمين ليس \*هي من اجل دانيال عَم وانما هي من اجل يسرائيل الذين ١٥ يكونون في لام لاده واورى عظم اليمين وذلك في شيين إحدهما رفع اليدين واليمين برفع اليدين تعظم اليمين الاترى انه يقول سيد ابراهام عَمَّ הרימות دام ردد ... دد ידי אל יוי وقال الخالق عز وجل دسمر ידי في عدّة مواضع والثادي انها يمين باسم وتفسير اتا لاالاه ان الباري تبارك أسمة حتى لا يزول وفي اللغة ١٢ اسم للحتى كقولة ١٢ المدد مما وكقولة חי יוי وقد يعمل اسم لخيوة نظّير חי פרעה ولم يجز ان نفسّرها ברא'ו. יש مثل חי פרעה فيجب ان نفسّرها حي لا حياة ، ثم عرّف انه حلف כי למוער ברא מב. יו מוערים וחצי وهذا يشبه قوله ערן וערנין ופלג ערן ليس بينهما فرق اصلا ونرى ان نجمع المواضع المذكور فيها الاوقات المتعلقة بالرام وهي ثمانية أحدها قول سيّد يشعياهو عمّ الامة تحد الله خطاط فلاه خطا فلا فحاد والثاني علالة فلاه خفا فحاد المار والثالث استمدينا يتجه لاد لاتا والرابع لا لاد يود مطعنو التلاك عمال التلام والتاء والخامس الديطا مصدم المحمدة معتد المحتم نفاع والسابس دا طفالا فالاتاه والسابع اعلام הוסר התמיד والثامين אשרי המחכה ל فاما قول בשלוש שנים فقد عرَّفنا اولها واخرها فاوَّلها منكذ الم الا مرات المرافظ الم الداد وهم المالدات الذي يطلبون ان يصلّوا على رسمهم فيمنعوهم الاادالات كما تقدّم به القول آنفا 25 واخرها ادولام دداة هابعد والقصد فيه هو انه يسخف وقار هابعد ويصير قليل العدد

> <sup>1</sup> الأكرى انت يقول codd. <sup>2</sup> Ins. P; om. cett. <sup>3</sup> Perh. الأترى انت المرك الم. <sup>4</sup> Ins. D; om. cett.

فصل ١٢ كقولة ملاط هالاد ويصير حينتُذ لا مقدار له أكقوله اهالاد "ولا "يكون فيهم "رئيس فاسوق ، مقدَّم كقوله لام ديدَيَّة والثاني اولهُ هروب المصلّيين الى الا دراد كما تقدَّم القول واخرة ادلام دلم ددات وآمد فلا يبقى لرجد دداته ويقل فيها جبابرته وهذه السنة هي من جملة الثلاث سنين لكن اذ مرّ منها سنة دلام ددار وما اخرها 5 ادקלה وهو آلاً يبقى له כבור اصلا \* فاما ערן וערנין ופלג ערן فهو على ما تقدّم به القول اما أن يكون اراد به ان مدّة ما يقيم عليها في ما يفعله بيَشمعال ويسراتُيل لاتز الاتزاز اهلا لاتز واما ان يكون اراد به يُجعلوا يسراتُيل بيد هذا الرمالات الى ان يبقى من زمان الرم لام الادام العراد العراد لام ومن الاقرب في النفس ان هذا الذي وصف فعله انه يبطل للجّ ويخرب البيت ويلقى دين "يسرائيل يدوم على ما هو عليه الي ٦٥ ان يبتدى لام الارد العاد لاما وعند ذلك يزول ويتلف كقول، في، الحمدة الا سحد وليس يدلّ ذلك على مدّة كونه على تلك لخال وعند زوال ملكه تبتدى الالاتز فاذا ابتدت اللادنا ابتدت اللادار المذكورة كما تقدّم به الشرح وعند نهايتها تنتهى اللادام ويُعلم ذلك من قوله هُهنا در طالاد دالادم الملا الحطَّام دهم اله من موله תכלינה כל אלה \* الان قد بيّن ان عند ابتداء الערנין تبتدى الצרות وتنتهى عند 15 فراغ اللادنا فاما للأهام التلات هماام قد تقدّم القول انها الف يوم وخمس ماية يوم وعرَّف ان نهايتها الالاح جلا ولم يذكر اوَّلها والأقرب في ذلك هو ان تدوم اللاالل على يسرائيل من هذا الملك الذي يخرب صحام ويلقى دين "يسرائيل الى الارض אלפים العراب מאות منها سنة واحدة الدلعرا בחרב المحمدة حصد الددام ولكن منتهى هذه الملعن العلال عمار التلام مح وقول، التلام مح صد المعلم محم محم محم محم 20 فاما ان يكون اراد به ظهور سيد الياهو عَمَ واما ان يكون دخول يسرائيل الى الارض من מדבר העמים ويقرب فيه ان هذا المُلْقام الطالع عمال بعضها في زمان هولاء الامدالات وبعضها من لام الادنا اهلا لام لان فيها يخرجون يسرائيل الى همدم העמים كما تقدّم به القول فقد تبيّن الآن أن اددها בחרב قبل الرددا وأن אלפים العال معالم بعضها يكون في زمان الاادالات وبعضها في جملة لااز الادرا الطاد لاا 25 وقد تقدّم القول منّا ان لاتا وقت واحد وان لادنا يدلّ على أكثر من واحد ولا يدلّ على اثنين دون ثلثة والذي يقرب هو (انه) وقت قوله اعلام ماعد ممطنة كما سنبيَّن ذِلك في تفسيرة ونذكر بعد ذلك بمحد مصمدم في وقوله اددام دهم تد يوم

<sup>1</sup> مالم X. <sup>2</sup> الح ; P; الح cett. <sup>3</sup> والم P; والم P. <sup>2</sup> در BDK. <sup>6</sup> Perh. يشمعال.

קדוש هو ما لحق يسرائيل في هذه السنين من الاتרות واعلم ان ثم وقت تكون فصل זו لادة على يسرائيل دون غيرهم ووقت تكون لادة على العالم باسرة وقد شرح ذلك فاسوق ا سيّد يرمياهو عمّ بقول؛ קול חרדה שמענו פחר ואין שלום שאלו נא וראו وقال بعد؛ . ... اخبار التي تتصل بيسرائيل وهو قول سيّد يشعياهو هدرم ممدم اعدار سعردا لاد در. ١ לצדיק وقال פחד ואין שלום وهو قولة פחד ופחת ופח وهذا צרה تشتمل على العالم 6 باسرة وذكر ذلك في الفاسوق الذي بعدة كقولة هدالا معامة دلم بدد الما الأكار دיולדה ثم قال الاת צרה היא ליעקב وفى ذلك احد قولين اما ان يكون يشير الى ما تقدّم ذكرة مما يجرى على يسرائيل في زمان الالالات الدصاد فهي لادة دادالة واما ان يكون يشير به الى ما يلحقهم بعد دخولهم من מדבר העמים الى الارض وذلك في ١٥ ثلث اوقات اولها ما يجرى عليهم من اللاطان كما تقدّم القول بـ في الله בחמה גדולה وبعدة المذكورة في مزمور لمُלהים אל דמי לך وهو قول (في) אהלי אדום ההל פג וישמעאלים وبعدة גוג وهو اخر ما يجرى عليهم من اللاרות فكأنَّه يجرى عليهم اولا لاحة في زمان الاזרועים وبعدة من طاح التعالات وبعدة الملأة المتاه وبعدة دالاً وفي جملة هذه السنيين يكون السبك وفي ذلك قال المدهم، بهم التلافير دمي ٠ זכר' יג. מ

16

140

م وانا س**معت ولم افهم ف**قلت یا سیّدی ایش اخر هن» «

قال دانيال سمعت قول الملك در لأهالا هالاتاه الملا ولم افهم ، اعلم انه لم يعلم ثلاث اشياء احدها هو انه لم يعلم الهالا كم من الزمان كما شرحنا في لام الاحرام اهلا لام وذلك ان هالا ولام ولام معنى هذه الثلاثة الفاظ واحد فقد يكون لام طرفة عين وساعة وما فوق ذلك (مثل) سنين فعند ما قال لأهالا لم يدلّ ذلك 20 على وقت محدود والثاني انه لم يقف على اوّل هذه الهالام من اين تبتدى والثالث ان هالام لفظ لا يدلّ على اثنين دون ثلاثة فلذلك قال الألا به بدم ، وقوله الماهم ما تال لم افهم ما قلت فان كان يجوز ان تعرّفني ايش اخر هذه الامور فاجابه عن الشيين احدهما اجابة عن سواله هم ماحرام ها المالاخر الخر عن قوله الألا ملام إن كان الملك لم يسمع الألا مدم هم المالا هو الاخر الحرى الحابة عن قوله الألا من الشين احدهما الحالة عن سواله هم المالا من الخرى الحابة

، فقال مرّ يا داديال فان مسدودة ومختومة الكلم الى وقت النهاية (او الانقضاء) ه

[II. 3.]

#### « شرح سغر دانيال »

141

قال در סתומים من جنس ما تقدّم له مثله في قوله اאתה דניאל סתום החזון لكن الذي تقدّم هو قولا لدانيال وليس في ذلك دليل على ان ِغيرة لا يقف 5 عليه فقال له در مراهات المراهات ليعرّف انها مراهات المراهات عن كل بنى ادم » وقال لا لا لام ٢٦ فعرّف أن الى ذلك الوقت هي ٥مالات ومن (بعد) هذا الوقت ينكشف \* ثم عرَّف ان (في) ذلك الوقت الذي هو لام ٢٦ أمدددا \* يجب أن تعلم انه عرّف أن الرم ليس يجى الا بعد تصفية الأمّة من العصاة ، ويجب أن نلبث ههنا قليلا واقول ان للفرج المنتظر نصوص تتضمَّنَ علامات تحدَّث تدلَّ ١٥ عليها وهي على قسمين احدهما فعل الآمَّة والثَّاذي فعل الله تتع فاما افعالنا فهي رجوعنا الى الله تع واما افعال الله تع فهي أشياءً كثيرة ونحن نذكرها ، اما דבר׳ ד. ל رجوعنا الى الله تع فقول الرسول عم בצר לך ומצאוך وفصل והיה כי יבאו אליך וגו׳ שם ל הושעיד. ב وقال שובה ישראל עד יוי קחו עמכם דברים שובו בנים שובבים לكنهم ليس يرجعون أرم د. « الى الله تع الا بعد شدائد كبار كما تقدّم القول به قبل (في) هذا الفصل وقال سی ده. د اجلام ممن الیهود قوله احد می الما الما معن الیهود قوله استبه علی قوم من الیهود قوله دير. ١٢ في يشعياهو ١٣٦٨ ٦٢ ٢٢ ١٢٨ فظنّ أن قد لا يتوبون يسرائيل ويجيهم الفرقان 17 <sup>1</sup>عن غير توبة° وهذا خطا اذ لوكان يجي الفرقان عن غير توبة لما اخّر الله الفرج هذه المدة الطويلة وانما نقول انه قسمة اهل الجالية في اخر هذه الدولة الاخرة على قسمين الواحد قوم اخيار يطلبون العلم ويجتهدون فية ويكثرون من الصوم والتشقّى 20 ويلبسون المسوح ويتمرغون بالرماد متواضعين يسلون الله تتم فرج امَّته والثاني قوم منهمكين في المعاصي غارقين في فعل الذنوب الكبائر ومع ذلك يبغضون الفريق الصالح ويطعنون عليه ويرونه بصورة المنافقة ويحرّمونه ويبعدونه اذ ليس يقول بقولهم ישצ׳ נה. ב ولا يرى مذهبهم فاما الفريق الأوّل فهو الذي وصف افعاله في قوله ואותי יום יום ידרשון ודעת דרכי יחפצון فانكر عليهم ان يجرى بينهم <sup>2</sup>في عوامّهم ظلم في معاملات 25 واحكام ولا يغيروها °وقلّة افتقاد ضعفاهم على ما تصمّنه الفصل والفريق الكبير دي. به الذي هو جمهور الامّة قال له مز له مولامه ند יוי ممالعالا دن مم لاداماده منا مداناه

<sup>1</sup> Om. PX. <sup>2</sup> פי P; codd. <sup>3</sup> codd.

» شرح سغر دانيال •

1 Pv

כי כפיכם נגואלו בדם ונى וن قال ותהי האמת נעדרת فالى هذا الفاسوق اشار بقول، וירא فصل זו در منا منه العرائي العرائي وفي قوله الماضل أا المالا أتنبيت تحريك العدام فأسوق ا على هولام الدسمان حتى يتوب من يتوب ويهلك من يهلك فاما ان يكون اله د ... אין איש في الأمّة باسرها فذلك في غاية البعد وقال للفريق الأوّل שמעו דבר יוי החרדים ישי׳ סו. ה الله تقرف ان اخوتهم يبغضوهم ويشتموهم ومع ذلك يقولون ان رضي الله تتم 5 فينا ومن اجلنا يكون الفرقان وهم في ذلك مبطلين فهذا ذكر طرفا مما ذكرة لناً في رجوعهم الى الله تَع وبعدة يكون الفرقان وقد نقدَّم لنا في سَمَّاناها الدام الماحم הרעת طرف ايضا ونرى أن نبيّن كيف سياتة رجوع يسرائيل الى الله تتم وما الذي يفعلوه الخاصّ منهم وما الذي يفعلوه العوامّ فنقول ان الخاصّ منهم يقبل على التورا مع <sup>2</sup>حصولة باسواً حال من الفقر والضيق الشديد وبعدّة اعدائه من الامة Io ومن الفرق الكبير وهم مصاهد ٢٦٦ وتباعهم والفريق الكبير يتناقص القائلين بقول مقدّمیه ویقترون قوم بعد قوم الی آن تبتدی به أقام الله الله معالم وفی وقت بطلان كراسي الدول واشتغال الناس في الادام تبطل مواد رؤساء اليهود ويبطل امرهم النافذ ويطلبهم العدو صاحب الوقت فعند ذلك يظهر للجماعة القائلين برياستهم ان لحق في جهة الفريق وعلى يدة يكون الفرقان فيرجعون الى التورا ويتركُّون تقليد 15 المتمسكين بكتب قدمائهم وليس يوخر الله تتم عند ذلك الفرقان وقد شرحنا ذلك شرحا شافيا على سياقة موافاة في تفسير تناد التناداه مما يطول شرحة ههنا فهذا ما ذكرة الكتاب من افعالنا فاما ما ذكرة من فعل الله تع فهو ينقسم ايضا على قسمين إحدهما ما يكون من حالنا قبل الفرقان عند توبتنا وقد ذكرة في تتهر مهاندا متعمام وهو قولة در اتا ال لاها وعرّف أن الله تع ياخذ حتى امته من 20 اعدائهم ويتراجع اليهم بالصفح عند ما يبلغون الى الفقر ولا يبقى فيهم من له حال كقول؛ دَنْ بَدَيْهُمْ دَنْ بِمَائِلُمْ بَدْ وَمَعْنَى بِمَائِلُمْ بَدْ أَوَّلاً ضَعْفَ الْفَقِّرِ ثُمْ لا يكون فيهم خادم سلطان كما كانوا إذ كان فيهم عمّال جهابذة وغير ذلك وكان احوالهم متماسكة بهم فيفتقروا بعد ما كانوا مياسير من جهة السلطان ومياسير <sup>الت</sup>جار <sup>و</sup>يتركوا المكاسب كما تقدّم به القول في قوله در لأهد مناهم مده محد ممده لأم دمنه فلذلك قال مناظر الدام. ال وقال المده لالا الالد يعنى لا يكون لواحد منهم جاء ان يحبس ويطلق كما كان 26 والثاني وصف حال الدااه وهو قولًا لأن دوه التلاه فعرَّف أن مهما أمور الداءه

فصل ١٢ منتظمة في ملكهم نحن مقيمين على ادبارنا وطول جاليتنا واذا بدوا ينكسوا يتصل فاسوق ١٠ ادبارهم ويهلكوا عن قرب كقولة د جراد ١١٦ ماته فهذه ثلثة علامات المحالام فاذا — ظهرت تيقَّدوا الصحديات بالفرقان فلذلك قال در مماهات المماهات محددات به مرم فعند قرب الرام يبين ذلك وراى الله تتم اللطيف بامّته ان يخفى ذلك عنها لانه لو 5 وقفوا على طول الجالية لتلف عالم من العوامّ لكنه تركه على الرجاء ينتظرون الفرج وينصلحون قوم بعد قوم ويزول سخط الله تتم واذا قرب الوقت ظهرت لهم العلامات فيعلمون أن الوقت قد جاء ويتمسّكون بالدين ولا يخرجون عنه الا اليسير كما تقدّم القول به \* ثم قال المدادا فقسم الناس على ثلثة اقسام يخرج اربعة على ما هوذا اشرح اعلم انه قد كان قال لالااله حمط المحدد الملدم فرجع إعادة ليورى ان ذلك 10 يكون وقت الرم فاما قولة المدارا فالظاهر منة التنفية والنقد كما ينقد الحبّ من ירמ'ד. יא الفضول والتراب والحجر مثل قوله לא לזרות ולא להבר وكما ينقد الصيرفي الدرهم الجيّد من الزيفَ فيعزلُ الجيد من الردى الذي كان مختلط معم والمراد في ذلكَ هو أن كان في الأمَّة صالحيَّن وتائبين فهم للخنطة وفيهم اشرار الآمَّة أكلهم للحرام مبدلين 2 السبوت والاعياد مرتكبين الفواحش لا يتوبون فيميّز الله تع بينهم بما يهلك 15 الاشرار فمنهم من يفنى بالسيف وقوم بالوبا كما تقدّم ألقول بع انفا في الدارة عدم יחוק׳ כ. לח עמום מ. י המורדים והפושעים בי وقال בחרב ימותו כל חטאי עמי فلذلك قال יתבררו فقد حصل قسمان قوم لاتاتواه على الكمال وقوم هم مصراه محامات ثم قال التلحدا وهم قوم متوسَّطين في الدين يفعلون الاثلاام لأعلى سبيل الكمال فهم مثل ثوب قد حصلت 19 فيه اثر وسخة فيحتاج الى قلع تلك الطبوع منه ثم يغسل كقوله في هذا المعنى ישי סר. ה וכבגר ערים כל צרקותינו فاذا قربت الצרות تركوا ما بايديهم من تلك الذنوب وكما ירמ' ב. כב قال للقدماء כי אם תכבסי בנתר فهولاء دون طبقة <sup>8</sup> من قيل فيهم יתבררו اذ كان اولائك لاتاتات وهولام متوسطين وهذه اوصاف القوم الخارجين عن الفريق الكبير ثم قال االااها وهو وصف الفريق الكبير فمثّلهم بفضّة وذهب فيه الغضّ مختلط وهي المذاهب التي ورثوها من ابائهم ويقولون بما يقولون لهم روساؤهم ويقترون 25 بها فيدخلوا تحت الادام فيسبكهم حتى يتركونها ويرجعون الى مادم ١١٠ وهذا وصف حالهم قرب ظهور سيّد الياهو عمّ كُما شَرِحنا ذلك في غير هذا السفر اعنى في سفر תהלים \* ثم قال והרשיעו רשעים يشير بـ الى מרשיעי ברית وهم القسم الذي ذكرة.

<sup>1</sup> Perh. אלסבת <sup>2</sup> ג. אלסבת P; ועוצו B K X.

شرح سفر دادیال

1109

فى المدادا يعنى انهم يزيدوا عصيان وقال الألم الالا يعنى لا يجعلون بالهم الى ما فصل ١٢ هو مكتوب فى ديوان الله تتم فكانوا يرجعون الى الله تتم ولا يخرجون عن دينه وهم فاسوق ١٠ المتاوّلين للنصوص على ما تقدّم به القول انفا ، ثم قال الماللانام اداد وذلك محمد انهم يرجعون الى الكتاب [الله تعالى] فيميّزوا ما فيه فيعلمون ان الذى ذكرة الله تتم فى كتابه قد جاء فيقفون على ذلك فيوقفون يسرائيل عليها فعند ذلك يتمسّكون 5 بالدين ويتركون ما بايديهم من المعاصى كما قال المالا الالا كما شرحناه \*

۱۱ ومن وقت ازالة الدائم واجعال الرجس خاوى مستوحش
 ايّام عددها الف يوما ومايتين وتسعين يوما .

رجع شرح له ما لم يقف عليه من قوله دا لأهالا هالاتاه المالا كما تقدّم قولنا فية فبيَّن له أن هالا هالاته هي الف ومايتين وتسعِين يوما فعلم أن قوله هالا 10 محصور على سنة واعلم ان מالاتاه هو سنتين لا أكثر وعرَّفه ان اللا هو اقل من سنة وبيِّن له أن ابتداء عدد هذه الاربعة سنين الاكسر من وقت הاعد התמיד ، ושלה וי قد ذكر الתמיד ثلث دفعات قال اولا וממנו הוסר התמיד והשלך מכון מקדשו ولم يذكر ثم من فاعلة فجاء في القول عرّف انه فعل قوم من أصحاب الدولة كقوله חרועים ממנו יעמודו وزادنا شرح في قوله וחללו ונתנו השקוץ משומם على ما شرحناً 15 واعادة لههنا ليعرّف دانيال ﴿وَكَلِيعَرِفْنَا ايضا أن ابتداء الثالاتا من وقت הاعا התמיד وعند نهاية هذه الاتنام التي هي الف ومايتي وتسعين [سنة] [و]تنقضي اللاרות كقولة مدداده دد بلاة فقد شرح له ما لم يعلمه فعلمه وينبغي ان نذكر المعنى في قولة מועד מועדים וחצי ولم يقل לשלשה מועדים فافرد מועד وجمع מועדים فنقول في ذلك ما يتجه وهو انه لما كانت هذه الثالاتات سنين على ما قلّنا واوّلها ثلام הוסר 20 התמיד وان قول سيد يشعياهو عمَّ בשלש שנים כשני שכיר هي מוער מוערים [וחצי] كما قلنا في ما تقدّم من كلامنا وقلنا انع عرّفنا ان سنة من هذه الثلاث سنين يكون فيها زوال ددات קדר وقلَّة جبابرته كقوله ادلاات عدم دعدن عدند فهو الاهالات الاول فيكون قول، ٦٠ لاهالا يشير به الى السنة الاولى من هذه الثلث سنين التي تكون فيها ادلمة دلم دداة مهد فاما السنتين فتكون على ضرب واحد وهو ان يكون 25 فيها الاطمة ددام هابد الى اخر امرة ولم يذكر سيّد يشعياهو النصف سنة بعد تلاات שנים لانه زمان بعد تلف يشمعال ويقرب فيه ان هذا النصف على التقريب لانه أكثر من نصف سنة هو منذ يكبس هأر الاهام بابل الى ان يدخلون يسرائيل من ماحد

فصل ١٢ ملاماط فيتلف طلام مند ذلك ثم بيّن ان قولة دلا النها سنين قمريّة فاسوق ١١ فتكون الثلث سنين ستة وثلاثين شهرا ١عدد ايامها الف يوما ومايتى وتسعين مسبب يوما بقى من الف يوما ومايتى وتسعين يوما ماية يوما وستة وعشرين يوما فهو طلا لام على ما قلناة فان ٦لا فى لغتنا قد يكون نصف شطرين وقد يكون اقل ولكر كما تقدّم من قولة ٦لاا لام وما يتك في كون قولة طلا لام هو الأكثر لا الاقل ويكون طلا لام يجرى فى العالم خبط من ملك اللاطام منذ يتلف يشمعال ولا يبقى لة رئيس ويخرج من بابل الى ان يتلف فى مام الام كما شرحنا فى اللاطار

۲۱ طوبی الراقب ویبلغ الی ایّام هی الف وثلثة مایة خمسة
 ۵۱ وثلاثین یوما \*

هذه الايام ليس هى من الايّام المذكورة ولم يذكر اوّلها من اى وقت تبتدى والى اىّ وقت تنتهى اذ ليس هى من ايّام الممالك اصلا م وقال محلام معادم وهذا العمادة هو الذى قد حصل فى لام هالاتا وهوذا يعدّها وقد علم انها مدّة يسيرة تتقضّى ويتخلّص من اللاتام وهو يبلغ الى هذه الالف وثلثماية خمسة وثلاثين يوما مما لاخيار معاهر ترح وتبّاعهم وقد ذكر ذلك سيد موسى عمّ فى فصل الحد حصر من لائام كما شرحناه فى موضعة وقال فى اخر الفصل مارم معتر من محترم العد حصر فى ايّام العالاتان ولا يبلغون الى هذه الايّام فلذلك قال محترم العد دعم فى ايّام العالاتان ولا يبلغون الى هذه الايّام فلذلك قال محتر معادم العد ذلك اقبال فى ايّام العالاتان ولا يبلغون الى هذه الايّام فلذلك قال محتر معاهم مند ذلك اقبال ما من في ايّام العالاتان ولا يبلغون الى هذه الايّام فلذلك ما محترم في فعل مات العد مواجر منه معاد دائل فيقرب فيه ان اوّلها منذ يهلك عام محترم فيظهر عند ذلك اقبال ما معاد من ويزاد توافرهم وفيها يكون محدام الثاني الذى قيل فيه مدن عدار عاماتين واخر هذه الايّام يجى داد ويظهر الله تع فيه دم والماني الذى قيل فيه مدن عارين واغر هذه الايّام يجى داد ويظهر الله تع فيه دم والما وهو اخر يوم من هذه الالف وثلث ماية وخمسة وثلثين يوما ثم بعد داد تكون دولة الماليام العالم ويثلث ماية وخمسة وثلثين يوما ثم معد داد تكون دولة المسيم على المال العالم وثلث ماية وخمسة وثلثيان يوما ثم معد داد تكون دولة المسيم على الها العالم فيها كدر الا انها بعد تقضّى الدول وفيها اكثر ما ننتظره م

<sup>1</sup> Numbers the same in all (BDPX Kit.); to be corrected from Comm. on Isaiah i. يبقى مايتان وخمسة وعشرين يوما . . . عدد ايّامها الف يوم وخمسة (174 b. وستون يوما.

10.

\* شرح سغر دادیال

١٢ وانت مرّ الى الحتّ (او الانبّها) وتقرّ وتقف الى قرعتك نمل ١٢ فاسوق ١٣ -----

101

وقد تكلّمنا في هذا الفصل حسب ما لاح لنا انه قريب من جميع ما سمعنا من معلمين للجالية وما قرأناه في كتبهم والله تعّ يغفر ويصفح عن الزلل والغلط بجوده وكرمة ونرى ان نتبع ذلك ما قاله غيرنا في هذه الثالاتات والرام ليقف عليها 20 من اراد ان يقف ٥ وذلك ان العلماء الذي سبقوا قبل يوسف بن بختوى رحمة الرحمٰن فسّروا بلافات التلا تعاما الذي سبقوا قبل يوسف بن الختوى رحمة لا ايّام فاما الربابين فانهم ذكروا الرام وزعموا ان من سنة ثلث لكورش الى الرام . الف وثلث ماية وخمسة وثلثين سنة وقد عبر هذا منذ سنين فقد سقط قولهم وكل من قال بقولهم وكذلك الفيومي هَمٌ فسّرها سنين وقد بطل ايضا وله في تفسير 25

انت—انصرف ال <sup>1</sup> ins. P; om. cett. <sup>2</sup> Perh. ويجيبه · Perh.

# • شرح سغر دادیال •

فصل ١٢ ٥ ١٧ ١٢ ١١ ١٦ ٢٠ بدع عجيبة وقد ردّ عليه سلمون بن يروحام رحمه الله تتح وقد فاسوق " غنينا عن الردّ عليه من حيث انه ايضا قد عبر الوقت ولم يجر الرم وكذلك قوم من القرّائين فسّروا بلاقات تلات علام سنين منذ اخرجوا الأباء من مصر والى الرم وقد عبر ايضا منذ سنين ولم يصبِّ قولهم فاما سلمون بن يروحام رحمة الله تع فانه ההל עד. מי في تفسير ולא אתנו יודע עד מה וسقط أن يعرف الקץ وتفسير תפלת עני כי יעטוף שם קב. יד 6 في دا ده هالاه اثبت الـ٢٦ وقد عبر وبطل ووافق غيرة في تفسير ٨٩ها وفي تفسير ימים אלף وزعم ايضا انها ايّام وخالفهم في ומעת הוסר התמיד فزعم ان قوله ומעת ה' הת' يريد به خراب בית שני فوافق بنيامين النهوندي رحمه الله تع في ان הוסר התמיד (هو خراب) בית שני وخالفة في ان هذة الآيّام (ايّام) لا سنين وبنيامين ١٥ رحمة الله تع مشي على اصلة في انها سنين فرد سلمون بن يروحام رحمة الله تعَ هذا الآيام أعنى بلأو التعمرات المتلات الى الثلث ونصف الذى قال فيها الملا متحدالا المحدس ادلم ولل واحد قد اخذ طريق وغلط الكل في جعلهم اثانا سنين فاما بنيامين النهوندى فجعل אלפים ושלש מאות من خراب שילה وמעת הוסר התמיד من خراب בית سد وقد بقي على حسابة نحو اربع ماية سنة وهذا قول باطل ويفسد جميع ما ذهبوا 15 الية شيان إحد، هما هو انهم ادّعوا انهم يقفون على الـ ٢٦ والكتاب قال دا صرادات مرادات הדברים فكل من يدّعي انه يقف عليه قبل لام ٢٢ فقد ادّعي ما ليس يصرّ والثاني انهم جعلوا الانتات تقددت ومن المعلوم انه لما قال تقدالات اراد ان يفرق بين نتائة وبين تقدت فى هذا اللفظ فليس شى من هذه الثلثة المذكورين سنين اعنى ملاقات اللائع همار ملام الممرام المعلام الملو فلم معالم فلاالعام المصف بل الكل اليام فاما الذى فسرها 20 ايّام لا سنين فقد قال ان هذه الثلثة هي واحد بعد الاخر اعنى جعل ملاقات العلُّ מאות الערן الواحد وجعل אלף מאתים ותשעים الערן الثاني وجعل אלף ושלש מאות الالام الثالث وزعم ان نصف الالام لم يذكر في كم يوم هو فيجوز ان يكون نصف الالام الأول وهذا لعمرى "اقرب من "قول غيرة \* وقد ذكرنا نحن ما قرب منًّا وما لاح لنا أوالله نسل التجاوز عن الخطا والزلل لان الذي جرى لنا ليس هو قول حتم 25 אך שאט שיא וודמרי שוב בון אר געע כי סתומים והתומים הדברים עד עת קץ

יומן אללה <sup>5</sup> X. ברוג B. 4 Om. B. 5 הדא 2 געור <sup>5</sup> מעלה 5 אסאל אלצפח ואליה אתצרע אן יגאוו ען אלולל ואלגלט B.

شرح سفر دادیال

<sup>1</sup>وفی هذا الزمان ینکشف علی ید الاصحاطات کما قال اהصحاطات اعادا یقرب الله فصل ۱۲ تعالی ظهورهم برحمته وراُفته

\* 108 \*

ינס סיש. X. X adds אירע מאיה סיש. אינון אין יכון אלפרקאן ענדה פי ארבע מאיה סיש. X. X adds ייעד פי ארבע מאיה אין יכון אלפרקאן ענדה חשלום: אלמלכות זעירה חש במ אמן ברוך נותן ליעף כח ולאין עונים עצמה ירבה ושלום: B adds וענדה אן אלפרקאן יכון ענד תקצי מאיה למלכות ישמעאל פתם אנה מצי פכאן שארחה אלחכם ר יפת אבו עלי ז״ל לה מן קבל דלך אלתאריך כנחו אלמאיה סנה שארחה אלחכם ל יפת אבו עלי ז״ל לה מן קבל דלך אלתאריך כנחו אלמאיה סנה פצאר לה נחו אלסבע מאיה סנה ובסר אלחכם מתופי ז״ל יבוא שלום ינוח על משכבו אמן ושלום:

100

-++-