# МОЗГЪ и ДУША.

# КРИТИКА МАТЕРІАЛИЗМА

И

очеркъ современныхъ ученій о душъ.

Проф. Г. ЧЕЛПАНОВА.

5-е изданіе.

Цъна 1 руб. 50 коп.



### ОГЛАВЛЕНІЕ.

Cmp.

| Лекція первая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Что такое матеріализмъ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
| Современное положеніе философіи.—Причины распространенія матеріализма.—Попятіе основного принципа.—Классификація философскихъ ученій: матеріализмъ, спиритуализмъ, психофизическій монизмъ.—Отношеніе матеріализма къ спиритуализму.—Отношеніе матеріализма къ позитивизму.—Матеріализмъ—метафизическое ученіе.—Матеріализмъ философскій и матеріализмъ экономическій.—Опредъленіе матеріализма                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 11 |
| Лекція вторая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
| Исторія матеріализма.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| Матеріализмъ древнихъ (Демокритъ, Эпикуръ, Лукрецій). — Французскій матеріализмъ XVIII в. (Ламетри, Гольбахъ, Кабани). — Основные тицы матеріалистическихъ ученій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 30 |
| Современный матеріализмъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |    |
| Причины возникновенія матеріализма вь XIX стол'втін.—Ученіе Молешотта, Фогта, Бюхнера и др                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 46 |
| Лекція четвертая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| Матеріализмъметафизическое ученіе.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
| Метафизическое и эмпирическое познаніе.—Связь между явленіями психическими и физическими.—Доказательства, заимствованныя изъвнатоміи, физіологіи, антропологіи, физіологической химіи и испхометріи.—Истолкованіе этихъ фактовъ съ точки зрвиія матеріализма, эмпирическаго параллелизма, исихофизическаго монизма и спири-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
| STATISMY TO SECTION OF THE SECTION O | 64 |

#### Лекція пятая.

| Cmp. | Психическія явленія могуть быть познаваемы только путемъ самонаблюденія, или внутренняго опыта.                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | О методахъ психологіп.—Физіологическая и экспериментальная психологія.— Объективный методъ психологіи.— Понятіе самонаблю-<br>денія.—Источинки психологіи.— Объ экспериментъ въ психологіи.— Отношеніе между субъективнымъ и объективнымъ наблюденіемъ                                                                                                 |
|      | Лекція шестая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | Существуетъ коренное различіе между физическимъ и психическимъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | Понятіе протяженности.— Къ психическому не приложимы категоріп пространственной протяженности.—Взгляды выдающихся писагелей по этому вопросу.—Понятіе доказательства и непосредственной очевидности                                                                                                                                                    |
|      | Лекція седьмая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | Мысль не есть свойство матеріи. Разборъ положенія: "Мысль есть функція мозга".                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | Различіе между физическимъ и психическимъ.—Явленія сознанія не выводимы и пе объяснимы изъ движенія матеріальныхъ частицъ.—Объясненіе понятій: свойство, сила, способность.—Различный смыслъ, придаваемый положенію: "мысль есть функція мозга"                                                                                                        |
|      | Лекція восьмая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | Несостоятельность матеріализма съ точки зрѣнія закона сохраненія энергіи.                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | Понятіе причинности въ естествознаніи.—Связь этого понятія съ вакономъ превращенія энергіи. — Понятіе превращенія и сохранеція энергіи.—Физическое не можетъ превратиться въ исихическое.— Ивленія психическія и физическія совершаются параллельно. — Понятіе эмпирическаго параллелизма. — Несостоятельность аргумента, заимствованнаго изъ біологіи |
|      | Лекція девятая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | 0 несостоятельности наивнаго реализма.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | Задачи теоріп познанія. — Понятіе напвнаго реализма. — Звукъ съ точки зрвнія исихологической, физической и физіологической. — Отношеніе между ощущеніемъ звука и порождающими его физическими условіями. — О субъективности ощущенія звука                                                                                                             |
|      | Лекція десятая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | 0 несостоятельности наивнаго реализма.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 158  | Цвъть съ точки зрънія психологической, физической и физіо-<br>погической. — Теоріи цвъто-ощущенія Гельмгольца и Геринга. — О<br>субъективности ощущеній цвъта                                                                                                                                                                                          |

## Лекція одиннадцатая. О субъективности пространства. Cmp.Воспріятіе пространства. Теорія Декарта и Беркли. Роль осязательно-мускульнаго опыта въ воспріятіи пространства. - Неогеометрія и доказательство мыслимости пространства въ 4 и больше измъреній. -- Критика этого возарвнія. -- Субъективность пространства. 171 Лекція двънадцатая. 0 природъ времени. О реальности времени. - Время въ нашемъ сознаніи опредъляется количествомъ образовъ. — О продолжительности "настоящаго".-Объемъ сознанія.-Экспериментальныя изследованія воспріятія времени. — О субъективности времени. — Время существуєть только въ нашемъ сознаніи Лекція тринадцатая. Несостоятельность матеріализма съ точки зрѣнія теоріи познанія. Атомизмъ у Демокрита, Дальтона и друг. — О субъективности свойствъ матеріи.—Атомизмъ есть гипотеза.—Кантъ и Шопенгауеръ о несостоятельности матеріализма.— Генезись понятія о субъекть и объектъ.-Существование сознания такъ же достовърно, какъ и суще-Лекція четырнадцатая. Объ измъреніи психическихъ явленій. Измъреніе интенсивности ощущеній. Объ единицъ для измъренія ощущеній.—О порогъ ощущеній.— Объотношеніц между ощущеніємъ и раздраженіємъ.—Законъ Вебера.— Лекція пятнадцатая. Объ измъреніи скоростей умственныхъ процессовъ. Исторія вопроса. — Попятіе реакціп. — Описаніе хроноскопа Гиппа.—Измъреніе времени простой реакціи. Время различенія, вы-Лекція шестнадцатая. Ученіе о локализаціи умственныхъ способностей. Отношение вопроса о докадизации умственныхъ способностей къ матеріализму.-Исторія ученія о локализаціи: Платонъ, Аристотель, средневъковые писатели, Декарть.-Психологія "способностей".

Френологическое ученіе Галля. — Экспериментальныя изслідованія

#### Лекція семнадцатая.

| Ученіе о локализаціи умственныхъ способностей.                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Con m       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Различные методы изслъдованія функцій головного мозга: электрическое раздраженіе, экстирнація, натологическія данныя, эмбріологическій методъ. — Изслъдованіе Гольца. — Локализація "представленій". — Истинный смыслъ термина "локализація умствепныхъ способностей". — Особый характеръ психологическихъ изслъдованій                   | Cmp.<br>252 |
| Лекція восемнадцатая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 727         |
| 0 психофизическомъ монизмъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| Исторія ученія.— Отпошеніе между психическимъ и физическимъ по этому ученію.—Параллелизмъ и ученіе о тождествъ.—Пронсхожденіе психическихъ состояній по этому ученію.— О тождествъ психическихъ и физическихъ явленій съ точки зрънія теоріи познанія.—Причины успъха психофизическаго монизма                                            | 272         |
| Лекція девятнадцатая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| Критика психофизическаго монизма.                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| Различіе между эмпирическимъ параллелизмомъ и психофизи-                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
| ческимъ монпамомъ.—Законъ сохраненія эпергіи не противоръчить ученію о взаимодъйствін между физическими и психическими явле-                                                                                                                                                                                                              |             |
| ніями.—Апализъ понятія причинвости и ученіе о взаимодъйствіи.—<br>Ученіе о взаимодъйствіи на основаніи гипотезы эволюціи                                                                                                                                                                                                                  | 290         |
| Лекція двадцатая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| Понятіе души въ современной философіи.                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
| Анимистическое понятіе души. — О единств'в сознапія и тождеств'в личности. — Соображенія, приводимыя против'в спиритуализма. — О субстанціальности и актуальности души. — Ученіе Паульсена и Вундта. — Взглядъ Милля и Спенсера на душу. — Понятіе субстанціи. — Отношеніе между современными ученіями о субстанціальности и актуальности | 301         |
| Приложеніе.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| Гэккель и его взгляды на отношеніе между душой и тёломъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 317         |

# Предисловіе къ 1-му изданію.

Цъть этой книги достаточно выяснена въ первой лекціи, но я считаю нужнымъ къ сказанному тамъ прибавить, что, предлагая вниманію публики книгу, посвященную, главнымъ образомъ, «критикъ матеріализма», я исхожу изъ предположенія, что разъясненіе этого вопроса является вполнъ своевременнымъ.

Я увъренъ, что нъкоторые читатели найдутъ, что въ своей книгъ я разбираю вопросы, которые уже сняты съ очереди, которые уже отжили свое время. На это въ свое оправданіе я замъчу слъдующее.

Если въ настоящее время философскій матеріализмъ и не пользуется въ публикъ «оффиціальнымъ признаніемъ», то тенденція къ матеріалистическому пониманію душевныхъ явленій все еще пользуется большимъ распространеніемъ. Я согласенъ съ тъмъ, что въ настоящее время матеріализмъ не признается открыто. Теперь, въроятно, не много найдется такихъ лицъ, которыя позволили бы себъ произнести фразу: «мысль есть выдъленіе мозга», или «мысль есть движеніе». Но не вст воздерживаются отъ этихъ фразъ потому, что ложность ихъ ясно ими сознается: они не станутъ ихъ произносить только потому, что они привыкли слышать, что этого теперь даже и физіологи не признають. Но разв'я только въ произношеніи фразъ подобнаго рода выражается матеріализмъ? Развъ, если кто-нибудь говоритъ, что психологіи, какъ особой науки, нътъ, и что она собственно всецъло исчерпывается физіологіей мозга, то это не значить понимать психическія явленія матеріально? Если кто-нибудь говорить, что психологія только тогда будеть представлять собою законченную науку, когда всв психическія явленія будуть сведены на мозговые процессы, и что это есть единственное научно-психологическое объяснение, то развъ не ясно, что утверждающій это понимаеть психическіе процессы матеріально? Если кто-нибудь тѣ немногія физіологическія параллели, которыя современная физіологія могла указать для иѣкоторыхъ психическихъ процессовъ, считаетъ истинно психологическими фактами, то развѣ это не равносильно отождествленію психическихъ процессовъ съ физическими? Не очевидно ли, что всѣ эти общераспространенные взгляды 1) могутъ имѣть мѣсто только при признаніи, что психическія явленія имъютъ матеріальную природу?

Тенденція къ такимъ взглядамъ можетъ быть устранена только при ясномъ различеніи между физическими и психическими явленіями, на что обращено особенное вниманіе въ настоящей книгъ. Такимъ образомъ, хотя я въ своей книгъ преслъдую по преимуществу философскую задачу, но думаю, что разъясненіе вопроса о несостоятельности матеріализма можетъ имъть и научное 2) значеніе. Истинное положеніе психологіи среди другихъ наукъ можетъ быть опредълено только въ томъ случаъ, если будетъ достаточно выяснено отношеніе между психическими и физическими явленіями.

Что матеріализмъ и теперь еще насчитываетъ значительное количество послѣдователей, показываетъ, какъ мнѣ кажется, и то обстоятельство, что такъ наз. экономическій матеріализмъ пользуется у насъ большимъ успѣхомъ. Помимо другихъ причинъ, успѣхъ этого вида матеріализма обусловливается и тѣмъ, что многимъ кажется, что экономическій матеріализмъ служитъ подтвержденіемъ матеріалистическаго міровозэрѣнія.

Вотъ почему я думаю, что разборъ вопроса, которому я посвящаю свою книгу, представляется вполнъ своевременнымъ, въ особенности если принять во вниманіе, что критика матеріализма способствуетъ разъясненію и такихъ вопросовъ дня, какъ вопросы о біологическомъ и экономическомъ матеріализмъ.

По отношенію къ матеріализму весьма часто происходить то, что многіе, утверждающіе, что собственно теперь матеріализмъ никъмъ не признается, въ то же время такъ или пначе обнаруживаютъ свою принадлежность къ самому ненаучному направленію матеріалистической философіи.

Такое явленіе объясняется тѣмъ, что они относятся къ категоріи людей, которые вполнѣ удовлетворяются готовыми

<sup>1)</sup> Это справедливо не только относительно нашего отечества. Даже въ нъмецкой литературъ замъчается подобнаго рода явленіе. См. Фолькельтъ, «Современные вопросы эстетики». Сиб. 1900 г., стр. 192 и 233.

Если дозволительно отдёлять философію отъ наукъ.

формулами, въ родъ: «теперь никто не признаетъ матеріализма», «матеріализмъ отвергнутъ наукой» и т. п., каковыя они и принимаютъ безъ всякой провърки, фактически будучи совершенно не въ состояніи отръшиться отъ матеріализма. Я долженъ сказать, что книгу свою предназначаю не для такого рода читателей. Когда я писалъ ее, то имълъ въ виду такихъ читателей, которые хотя и знаютъ, что матеріализмъ не признается наукой, но которые захотъли бы самостоятельно разобраться въ этомъ вопросъ, которые захотъли бы сами, путемъ самостоятельной работы мысли, понять несостоятельность матеріализма. Своей книгой я хотълъ придти на помощь именно такимъ читателямъ.

Въ доказательство того, что вопросы, затронутые въ моей книгъ, не относятся къ числу запоздалыхъ, я позволю себъ привести еще одно соображение.

Содержаніе моей книги и вопросы, въ ней разсмотр'внные, всец'вло опред'вляются ея исторіей.

Въ курсъ «Введенія въ философію», который я читаю студентамъ, я, разумъется, не могъ обойти молчаніемъ вопроса о несостоятельности матеріализма. Въ первые годы своей преподавательской дінтельности я, исходя изъ предположенія, что этотъ вопросъ общензвъстенъ, посвящалъ ему только одну-двъ лекціи, но это обыкновенно настолько не удовлетворяло моихъ слушателей, что въ последующие годы мне приходилось расширять изложение и даже удёлять этому вопросу значительную часть курса. Но такъ какъ изложение въ форм'в лекцій, принятое у насъ въ университетахъ, оставляло множество пунктовъ неясными, непонятными, то я вопросъ о несостоятельности матеріализма сталъ д'влать предметомъ практических занятій, гдв онъ подвергся обстоятельному, всестороннему обсужденію. Изъ этихъ занятій для меня сдівлалось яснымъ, что съ матеріализмомъ у русской молодежи связываются опредёленные вопросы, которые обыкновенно въ сочиненіяхъ по философіи совствить не затрогиваются. На нихъ я долженъ былъ дать отвъты. Этимъ объясняется своеобразное, можетъ быть, содержание книги. Она сложилась изъ отвътовъ на вопросы, которые поставлялись участниками практическихъ занятій. Я бы подумалъ, что вопросы, которые ими поставлялись, есть вопросы случайные, но впослъдствін оказалось, что и въ прессъ въ защиту матеріализма 1) были приведены тъ же аргументы, которые раньше приводились студентами въ аудиторіи.

<sup>1)</sup> По поводу моей статьи «Мозгъ и мысль» (критика матеріализма) въ

Одна публичная лекція на тему о несостоятельности матеріализма показала мив, что и во вив-университетской публикв имвется интересь къ вопросамъ подобнаго рода. Это и было причиной прочтенія на указанную тему цвлаго курса публичныхъ лекцій, изложеніе котораго и составляєть содержаніе настоящей книги.

Эта книга, можно сказать, выросла въ аудиторіи и имѣла цѣлью отвѣтить на вопросы, которые поставлялись университетской молодежью и публикой. Для нихъ она и предназначается. Удовлетвореніе ихъ запросовъ въ этой области я и имѣлъ въ виду.

Если читатель, прочтя мою книгу, почувствуеть себя неудовлетвореннымъ, если ему покажется, что онъ не получилъ отвъта на встъ тъ вопросы, которые у него связываются съ идеей объ отношеніи между душой и тъломъ, то онъ долженъ помнить, что отъ книги, подобной настоящей, имъющей только значеніе введенія въ философію, этого и требовать нельзя: закопченное ръшеніе можно дать только въ системъ философіи.

Если же читатель, прочтя мою книгу, почувствуеть потребность ознакомиться съ какой-либо системой философіи, то я съ чувствомъ полнаго удовлетворенія сочту, что ц'вль моей книги достигнута.

Кіевг, 19-го іюля 1900 г.

# Предисловіе къ 5-му изданію.

Настоящее изданіе никакихъ существенныхъ измѣненій въ сравненіи съ предыдущими не содержитъ.

Авторъ.

#### ЛЕКЦІЯ ПЕРВАЯ.

### Что такое матеріализмъ?

Современное положеніе философіи. — Причина распространенія матеріализма. — Понятіе основного принципа. — Классификація философскихъ ученій: матеріализмъ, спиритуализмъ, психофизическій монизмъ. — Отношеніе матеріализма къ спиритуализму. — Отношеніе матеріализма къ позитивизму. — Матеріализмъ — метафизическое ученіе. — Матеріализмъ философскій и матеріализмъ экономическій. — Опредъленіе матеріализма.

«Ни для кого не тайна, что философія потеряла всякое значеніе въ Европъ. Нъкогда она составляла славу и гордость величайшихъ умовъ, а въ настоящее время она, хотя и составляетъ еще одинъ изъ важныхъ элементовъ общей культуры, но находится въ упадкъ, какъ объ этомъ одинаково свидътельствуютъ сътованія ея убывающихъ поклонниковъ и многочисленные ряды ея противниковъ. Теперь съ трудомъ можно встретить людей, которые бы действительно верили въ ея широковещательныя обещанія, и еще р'яже такихъ, которые предавались бы изученію ея съ той страстной настойчивостью, съ которою цълыя тысячи посвящають себя наукъ. Съ каждымъ днемъ все болъе и болъе кръпнетъ убъждение въ томъ, что философія по самому существу своему осуждена въчно блуждать въ запутанномъ лабиринтъ, въ которомъ слоияются ея утомленные поклонники по однъмъ и тъмъ же дорожкамъ, протоптаннымъ ихъ предшественниками, не нашедшими, какъ это имъ хорошо извъстно, никакого выхода».

Такъ начинаетъ свою исторію философіи извѣстный англійскій философъ Джорже Льюисе. Но если это замѣчаніе Льюиса было справедливо лѣтъ десять, двадцать тому назадъ, то оно далеко не можетъ считаться справедливымъ относительно современнаго состоянія философіи въ Западной Европѣ, гдѣ интересъ къ ней вновь оживился.

Что же касается состоянія философіи въ нашемъ отечествѣ, то, подражая Льюису, можно было бы сказать: «ни для кого не тайна, что у насъ въ Россіи философія болѣе, чѣмъ гдѣ-нибудь, не пользуется никакимъ довѣріемъ, что интересъ къ философіи совсѣмъ не соотвѣтствуетъ интересу къ другимъ наукамъ», и это

происходитъ главнымъ образомъ оттого, что у насъ очень немногіе знаютъ, что такое философія, какое мѣсто она занимаетъ на ряду съ другими науками, наука ли она, каковы ея задачи, какіе методы рѣшенія этихъ задачъ и т. п.

И до сихъ поръ, несмотря на значительныя измѣненія въ характерѣ философскихъ ученій въ сравненіи съ предыдущими э, у насъ царитъ взглядъ, что философія есть такая же отжившая псевдонаука, какъ, напримѣръ, алхимія, астрологія и т. п. И даже нѣтъ недостатка въ представителяхъ прессы, которые часто готовы были бы доказывать, что философіи нѣтъ мѣста среди другихъ отраслей человѣческаго знанія.

Существуетъ взглядъ, что будто бы философія и точныя науки, и именно естествознаніе, представляють собою не только нѣчто противоположное одно другому, но даже прямо, можно сказать, враждебное. Этоть взглядъ является отголоскомъ ста-

Эту науку Вундтъ называетъ метафизикой и думаетъ, что кто-нибудь, пожалуй, будетъ протестовать противъ такого пазванія. «Можетъ быть, кто-нибудь подвергнетъ сомнѣнію, цѣлесообразно ли употреблять старое назвапіе метафизики для подобнаго рода изслѣдованія. Но я думаю, что, если общая утъль какой-либо науки остается тою же самою, то измѣненіе точекъ зрѣнія и методовъ не можетъ служить препятствіемъ для насъ сокранить и ея названіе».

<sup>1)</sup> У насъ до сихъ поръ склонны подъ философіей разумѣть спекулятивныя построенія времени Фихте, Шеллинга и Гегеля, между тѣмъ какъ сами философы это отрицаютъ. Ср., напр., *Наульсенъ*. «Введеніе въ философію». М. 1899, стр. 26—29. *Вундто* въ «System d. Philosophie» (въ предисловіи) о метафизикѣ говоритъ слѣдующее:

<sup>«</sup>Я не считаю метафизику ни продуктомъ фантазіи (Begriffsdichtung), ни умозрительной системой, выводимой посредствомъ специфическихъ методовъ изъ апріорныхъ предположеній, но для меня основой ея представляется опыть, единственно возможнымъ методомъ ея-это, примъняемое вездъ уже въ отдёльныхъ наукахъ, связываніе фактовъ по принципу основанія и следствія». Изъ этого можно видёть, что Вундть, одинь изъ самыхъ видныхъ представителей современной философской мысли, не считаетъ фидософію какимъ-либо умозрительнымъ построеніемъ; для него философія, какъ и всё другія науки, иметь своимь основаніемь опыть, но съ тою только разницею, что философія не ограничивается какой-либо частною областью, какъ это делають отдельныя науки, но имееть своимъ предметомъ всю область опыта, и потому является совокупностью всёхъ человъческихъ знаній; она для своихъ построеній пользуется уже готовыми обобщеніями отдёльныхъ наукъ. Философія, по Вундту, не стремится къ абсолютной достовърности своихъ положеній, какъ это она дълала въ былос время; она довольствуется только лишь построеніемъ гипотезъ. Но этого нельзя поставить ей въ упрекъ, такъ какъ это дёлають и всё другія науки. Если философія и по своему методу, и по другимъ пріемамъ не отличается отъ другихъ наукъ, то отчего же ей не быть наукой, подобно всвиъ другимъ наукамъ?

ринной вражды между наукой и метафизикой. Между тыть, при тщательномъ разсмотреніи, можно было бы видёть, что между ними такъ же мало основаній для вражды, какъ между политической экономіей и математикой; оне поставляють совершенно различныя задачи, обладають различными степенями достоверности; ни одинъ философъ последняго времени не претендоваль на то, чтобы точность его построеній въ какой-нибудь мере соответствовала точности построеній естествознанія.

Многіе часто говорять: «какъ бы ни были заманчивы тѣ задачи, которыя поставляеть себъ философія, я оть изслъдованія ихъ отказываюсь, потому что познаніе такихъ вещей, какъ «душа», «Богъ», «начало міра», находится внё предёловъ человеческихъ способностей. Познаніе всего этого относится въ область метафизики. Пусть ею занимаются тъ, у кого есть къ тому охота, я предпочитаю оставаться въ предълахъ точной науки, въ предълахъ того, что доступно строгому доказательству; я не желаю заниматься метафизикой». Едва ли что-нибудь можно возразить противъ похвальнаго желанія кого-либо оставаться въ предълахъ точной науки, но вопросъ въ томъ, знаеть ли онъ, гдъ кончается наука, и гдъ начинается метафизика? Это именно вопросъ, на который отвътить чрезвычайно трудно. Отсюда происходить то, что лица, которыя не желають имъть никакого дъла съ метафизикой, въ своихъ разсужденіяхъ сами оказываются «метафизиками», но уже въ дурномъ смыслъ слова. Я приведу нъсколько примфровъ того, въ какія странныя противорфчія впадаютъ отрицатели философіи, недостаточно хорошо съ нею знакомые. «Философы, говорять они, твердять часто о какой-то духовной субстанціи, когда хотять объяснить духовные процессы. Что меня касается, то я никакихъ субстанцій не признаю; по моему мненію, духовные процессы суть не что нное, какъ функція мозга. Утверждая это, я избъгаю всего того мистическаго, во что впадають философы признаніемь духовной субстанцін; да, наконецъ, я нахожусь въ полномъ согласіи съ тѣми результатами, которые добыты естествознаніемъ и которые прямо приводять къ признанію, что мыслить собственно мозгь, а что души у человъка совсъмъ нътъ». На это мы можемъ ему замътить слъдующее: вы употребляете такія выраженія, какъ «духовная субстанція», «душа» и т. п., вовсе не справляясь съ тъмъ, что значить слово духовная субстанція и т.п., а в'єдь, согласитесь, безъ точнаго и яснаго пониманія этихъ терминовъ невозможно собственно никакое разсуждение о душъ или духовной субстанции. Тоть, кто старается оперировать съ ними, не справляясь съ ихъ философскимъ употребленіемъ, обыкновенно оперируетъ съ популярнымъ ихъ значеніемъ и поэтому можетъ легко впасть въ метафизику, къ которой онъ относится съ такимъ презрѣніемъ. Вы думаете, что ваше утвержденіе душа есть функція мозга есть утвержденіе строго научное, а между тѣмъ въ дѣйствительности это есть утвержденіе именно метафизическое, онятьтаки въ дурномъ смыслѣ слова, потому что, какъ вы увидите дальше, доказать происхожденіе духа изъ вещества никакъ нельзя, если мы пожелаемъ остаться вѣрными основнымъ положеніямъ современнаго естествознанія».

Многіе натуралисты вообще склонны отрицать всякое значеніе за философіей, они склонны мечтать о полномъ упраздненіи ея, или, въ лучшемъ случав, склонны думать, что философія всецъло покрывается современнымъ естествознаніемъ. Часто говорять, что, напр., естествовъдъніе можеть вполнъ хорошо ръшить вст тъ вопросы, которые поставляются философіей, и, кромъ того, оно совершенно устраняеть накоторые вопросы, поставляемые философіей, такъ какъ считаеть ихъ совершенно неразръшимыми: напр., вопросы о безсмертіи души, о конечныхъ цёляхъ мірового процесса и т. н. Многіе даже думають, что, если философы обе встхъ этихъ вещахъ говорятъ, то это потому, что они собственно слишкомъ мало свъдущи въ естествовъдъніи, что, если бы они были въ этой области также свъдущи, какъ, напр., натуралисты, то они, конечно, тотчасъ поняли бы всю тщету своихъ попытокъ, они поняли бы, что теперь, въ виду развитія естествознанія, такіе вопросы, какъ вопросы о природ'я души, должны быть совершенно устранены, что теперь гораздо цёлесообразнъе заниматься другими вопросами, несомнънно доступными нашему разрѣшенію.

Противъ этой несовмъстимости естествознанія съ философіей, несовмъстимости, въ которую многіе такъ искренно върять, говоритъ сама исторія. Я назову вамъ три замъчательныхъ имени въ современной философіи: Лотие, Фехнеръ и Вундтъ. Всѣ трое были метафизиками: но, замътьте, Лотце былъ медикъ по образованію, первоначально читалъ лекціи по медицинъ, Фехнеръ былъ профессоромъ физики всю жизнь, Вундтъ былъ профессоромъ физики и физіологіи. Эти факты, по моему мнѣнію, весьма знаменательны. Они вполнъ ясно показываютъ, что естествознаніе и философія могутъ вполнъ хорошо уживаться другъ съ другомъ, что вопросы о душъ міра, о безсмертіи дущи и т. п. могутъ привлекать умы, привыкшіе къ точному изслѣдованію, и что разръшеніе ихъ пе становится въ противорѣчіе съ основными положеніями естествознанія. Нужно только помнить, что вопросы, которые естествознаніе для себя отдъляетъ, вовсе не тѣ же самые.

которые относятся въ область философіи. Всѣ данныя науки болье или менѣе подлежать провѣркѣ; всѣ онѣ относятся такъ или иначе въ область чувственнаго опыта; всѣ положенія метафизики относятся въ область гипотезъ, конечно, въ свою очередь подлежащихъ провѣркѣ. Наука съ философіей могуть жить въ мирѣ, если только мы не будемъ смѣшивать этихъ двухъ совершенно различныхъ областей.

Задача монхъ лекцій состонтъ въ томъ, чтобы уб'єдить свонхъ слушателей обратиться къ философіи и привести ихъ къ этому обращенію путемъ отрицательнымъ, именно путемъ критики матеріализма.

Дѣло въ томъ, что матеріализмъ строитъ свое міропониманіе чрезвычайно просто. По этому ученію, въ мірѣ существуетъ только матерія и больше ничего. Такія понятія, какъ духовное, душа п т. п. должны быть просто упразднены изъ человѣческой науки. Человѣческое познаніе имѣетъ своимъ конечнымъ идеаломъ сведеніе всѣхъ міровыхъ процессовъ на механику матеріальныхъ атомовъ. Въ нашей интеллигенціи широкимъ распространеніемъ пользуется взглядъ, что будто бы матеріализмъ и есть именно то слово, которое выражаетъ собою сущность современнаго научно-философскаго міропониманія, и что философія, которая поставляетъ и стремится рѣшить, между прочимъ, вопросы о духовности, о душѣ, есть не больше, какъ праздная наука.

Задача моихъ лекцій заключается въ томъ, чтобы показать, что современное научно-философское міровоззртвніе отнюдь не можеть выражаться словомь «матеріализмь». Кто со мною согласится и откажется отъ ходячаго матеріализма, тотъ получить побужденіе искать для себя міропониманія на другихъ путяхъ. Другими словами, отказъ отъ матеріализма будеть для него побужденіемъ приступить къ серьезному изученію философіи.

Я убъжденъ, что мое намъреніе критиковать матеріализмъ вызоветъ у моихъ слушателей различное отношеніе. Одни изъ нихъ навърное скажутъ: «да стоитъ ли критиковать матеріализмъ,— ученіе, которое давнымъ-давно опровергнуто философіей; едвали въ наше время найдется кто-нибудь, кто сталъ бы серьезно поддерживать это ученіе; уже давно минули тѣ времена, когда можно было увлекаться ученіями Фохта, Молешотта и Бюхпера!» Но другіе слушатели, и гораздо большая часть ихъ, отнесутся совсѣмъ иначе: «Какъ, воскликнутъ они, развѣ матеріализмъ не есть послѣднее слово науки, развѣ можно считать несправедливымъ ученіе, которое въ своихъ объясненіяхъ пользуется лишь тѣмъ, что естественныя пауки доказали неопровержимо; матеріализму, вѣдь, принадлежитъ честь освобожленія пасъ отъ разныхъ

туманныхъ, метафизическихъ ученій, которыя учать чему-то такому, что мало понятно, да притомъ находится въ полномъ противорѣчін съ тѣмъ, что намъ извѣстно изъ наукъ естественныхъ. Мы должны торжествовать, что матеріализмъ побѣдилъ метафизику и вывелъ насъ на чисто паучный путь толкованія дущевныхъ явленій!»

Я думаю, что пи тѣ, пи другіе изъ моихъ слушателей не правы. Не правы тѣ, которые утверждаютъ, что матеріалистическое ученіе не имѣетъ больше никакихъ послѣдователей; матеріализмъ, вслѣдствіе своей простоты и удобопонятности, всегда будетъ пользоваться признаніемъ тѣхъ, которые вмѣсто научно-философскихъ данныхъ будутъ руководствоваться обычными представленіями, онъ всегда будетъ оставаться философіей пе-философовъ. Что касается второй группы слушателей, то имъ я долженъ заявить, что матеріализмъ вовсе не естъ послѣднее слово науки, а обладаетъ такою же древностью, какъ и сама философія, и что матеріалистическое ученіе о душѣ вовсе не относится въ область науки, а въ область метафизики, какъ и всѣ другія ученія о природѣ души,

Я думаю, что совсёмъ не правы тѣ, которые утверждають, что матеріализмъ не пользуется никакимъ признаніемъ, что мы уже перешли на болѣе высокую стадію философскаго развитія, именно, черезъ нозитивизмъ перешли къ критицизму, и что скоро уже недалекъ переходъ и къ метафизикѣ ¹). Я убѣжденъ, что въ нашей интеллигенціи широкимъ распространеніемъ пользуется взглядъ, что матеріализмъ есть то слово, которое выражаеть собою сущность современнаго научно-философскаго міропониманія ²).

Конечно, въ настоящее время, когда всѣ выдающіеся представители философской мысли такъ единодушно отвергли матеріализмъ, распространеніе его среди нашей интеллигенціи кажется необыкновенно страннымъ анахронизмомъ.

Но мив кажется, что легко опредълить причины, благодари которымъ до сихъ поръ еще очень мпогіе изъ нашей интеллигенціп остаются на матеріалистической стадіи философскаго развитія <sup>3</sup>). Главной причиной, какъ я только что указалъ, является необыкновенная простота и удобопонятность этого ученія.

<sup>1)</sup> Какъ это утверждаль В. С. Соловьевъ въ «Вопросахъ философіи и исихологіи», 1895, № 5, стр. 122—3.

<sup>2)</sup> Даже въ литературъ имъются защитники матеріализма.

<sup>3)</sup> Впрочемъ, это справедливо не только относительно нашей интеллигенціи. Нъмецкій философъ Кюльпе («Einleitung in die Philosophie» 2-е изд. 1898, стр. 132) говоритъ: «Если въ настоящее время матеріализмъ въ философскихъ кругахъ потерилъ всякій крелитъ. то среди физіологовъ и пен-

Всякій, кто хотѣть бы быть, напр., спиритуалистомъ, долженъ изучить очень трудные отдѣлы философіи, а для того, чтобы быть матеріалистомъ, можно ничего не изучать, а достаточно знать, что въ мірѣ существуютъ только движенія матеріальныхъ частицъ, и что вся психическая жизнь сводится именно къ этимъ движеніямъ. Такая простота ученія, при которой понятія, въ родѣ: души, сознанія, мысли, совершенно упраздняются, и есть первая причина, почему матеріализмъ пользуется иопулярностью.

Второй причиной распространенности матеріализма слѣдуетъ считать ту особенность философін, въ силу которой очень многіе никакъ понять не могутъ, что философія есть такая же наука, какъ и всякая другая наука въ томъ смыслѣ, что она должна быть изучаема, что нельзя разсуждать о философскихъ вопросахъ, если мы ихъ не изучали. Едва ли кто-нибудь рѣшится высказать свой взглядъ на вопросы астрономическіе, если онъ не изучалъ астрономіи; никто не рѣшится спорить противъ научныхъ положеній ботаники и біологіи, если онъ не занимался изученіемъ этихъ послѣднихъ наукъ. Совсѣмъ не то въ философіи. Едва ли не 990/0 изъ современной интеллигенціи считають себя компетентными въ такихъ философскихъ вопросахъ, какъ «свобода воли», «душа», «матеріализмъ», хотя бы даже они никогда не имѣли случая заниматься изученіемъ философіи.

Причиной такого отношенія къ философіи является, съ одной стороны, особенность самой философіи, а съ другой стороны, по всей въроятности, и то обстоятельство, что въ философіи употребляются тѣ же самыя слова, что и въ обыденной жизни, а это заставляетъ думать тѣхъ, которые не отличаютъ «словъ» отъ «понятій», что о философскихъ вопросахъ можетъ разсуждать всякій, на основаніи одного только здраваго смысла.

Особенность философіи заключается въ томъ, что философскіе вопросы составляють неотъемлемую часть міровоззрѣнія каждаго мало-мальски мыслящаго человѣка. Каждый долженъ дать себѣ отчетъ въ томъ, что такое душа, что такое Богъ, каково начало міра, имѣетъ ли онъ какую-либо цѣль и т. п., и каждый непремѣнно составляеть себѣ опредѣленное представленіе объ этихъ вещахъ, сообразно степени своей образованности, и пользуется этими представленіями для своего, такъ сказать, обихода. Въ этомъ смыслѣ философія есть достояніе каждаго человѣка, но если бы

хіатровъ все еще замѣтна наклонность къ этому міровоззрѣнію; и въ большой публикѣ, и среди такъ называемыхъ образованныхъ классовъ это слово часто употребляется въ смыслѣ точной естественнонаучной теоріи». То

каждый при этомъ сознавалъ, что при такихъ условіяхъ возможна философія двоякаго рода: обиходная, такъ сказать, и научная, подобно тому, какъ, напр., существуютъ обиходныя представленія о физической природѣ и научныя, тогда не существовало бы такого ненормальнаго отношенія къ философіи, какое мы замѣчаемъ въ настоящее время. Вслѣдствіе того, что этого многіе не сознаютъ, происходитъ явленіе, на которое указывалъ, кажется, Гегель. «Каждый человѣкъ, по его словамъ, считаетъ себя философомъ только потому, что у него есть умъ, посредствомъ котораго онъ можетъ размышлять. Но вѣдь ради соблюденія послѣдовательности онъ долженъ былъ бы признать себя также сапожникомъ, потому что у него есть руки, посредствомъ которыхъ онъ могъ бы изготовлять сапоги».

Нельзя философствовать безъ изученія азбуки философіи! Эта необыкновенно простая мысль оказывается педоступной для очень многихъ.

Что философія есть просто діалектика—взглядъ очень распространенный, и объясняется, какъ я только что сказаль, тъмъ обстоятельствомъ, что термины философіи и обыденной жизни одни и тъ же. Напр., философъ говорить о «душъ», и въ обыденной жизни говорять о «душь». Кажется, что дьло идеть объ одномь и томъ же, объ однихъ и тъхъ же понятіяхъ, но на самомъ дълъ въ данномъ случав слова одни и тв же, а мысли совсвмъ другія. Можно представить себ'в такой разговоръ между сторонникомъ матеріализма и философомъ-спиритуалистомъ. Сторонникъ матеріализма можетъ сказать: «вы признаете душу, какъ особую субстанцію, но в'єдь то же самое признають и первобытные народы; они говорять, что следуеть открывать окно для свободнаго прохожденія души, которая покидаеть тёло умершаго человёка; слёдовательно, душа, по вашему пониманію, и душа, по пониманію людей, стоящихъ на самой низкой ступени развитія, одна и та же». Спиритуалистъ на это, конечно, отвътить: «правда, я признаю душу и духовную субстанцію, но она не им'ветъ ничего общаго съ той душой, которая признается первобытнымъ челов комъ: по его понятію, она матеріальна, по моему же, она не матеріальна; у насъ только общее слово». Вотъ это употребление однихъ и тъхъ же терминовъ является источникомъ всевозможныхъ недоразумѣній. Напр., часто говорятъ, что «мысль есть функція мозга». Кажется, что здесь все понятно, а на самомъ деле эта фраза или можеть считаться совершенно безспорной, или она можеть быть лишена всякаго смысла. То обстоятельство, что большинство людей считаетъ философію діалектикой, т.-е. просто разсужде-TEND CONCERN OUTLANDS DESIGNATION

напр., въ томъ, что многіе приступають къ изученію «Критики чистаго разума» Канта, не усвоивъ себъ даже элементовъ философіи. Никто не приступиль бы къ чтенію спеціальнаго сочиненія по ботаникъ или астрономіи, не изучивъ основанія этихъ наукъ, между тъмъ какъ по отношенію къ философіи это считается возможнымъ. Такой взглядъ на философію является причиной распространенія доктрины, которая въ наукъ давнымъ-давно покинута.

Такимъ отношеніемъ къ философіи объясняется и та въра въ легенду матеріализма, которая живеть въ сердцахъ русской молодежи. Я называю матеріализмъ «легендой» потому, что въдь никто не можетъ указать ин на одного серьезнаго представителя научнофилософской мысли, который защищаль бы матеріализмъ въ его ходячей формъ. Можно сказать, большинство изъ русскихъ читателей, приверженцевъ матеріализма, не читало никакихъ такихъ книгъ, въ которыхъ доказывается матеріализмъ; о матеріализмъ русскій читатель знаеть въ большинств' случаевъ только по наслышкъ, но въ то же время онъ глубоко въритъ, что такія книги гдъ-то существують и что такія книги написаны замъчательными учеными, натуралистами-философами, и на этомъ основаніи онъ выводить, что матеріализмъ есть единственно правильное міропониманіе. Совершенно то же самое бываеть и съ втрой во всякую легенду: тысячи людей върять во что-то такое, чего никто изъ нихъ не видълъ, чего пикто не испыталъ, но о чемъ они знаютъ по наслышкъ.

Можеть быть, болъе важной причиной признанія матеріализма является склонность избъгать въ своемъ міровоззръніи всего мистическаго, такъ какъ, по представленію многихъ, такія понятія, какъ душа, сознаніе, мысль, представляють собою именно элементь мистическій. Этотъ взглядъ я считаю крайне ошибочнымъ, потому что такія понятія, какъ мысль, сознаніе, психическое, не могутъ считаться болъе тапиственными или болъе мистическими, чъмъ, напр., матерія, матеріальный и т. п.

Но самою главною причиною распространенія матеріализма, по моему мнѣнію, является то обстоятельство, что очень многіе совсѣмъ не знають, что такое собственно матеріализмъ. Мнѣ напр., весьма часто приходилось слышать упреки, что я напрасно пишу статьи съ цѣлью критиковать матеріализмъ, такъ какъ въ настоящее время уже никакихъ матеріалистовъ нѣтъ, что собственно теперь уже никто не вѣритъ въ догму матеріализма. Но когда мнѣ приходилось съ лицами, утверждающими это, говорить о непротяженности мысли, то обыкновенно они на это отвѣчаютъ,

что «непротяженность мысли совсѣмъ не доказана». А вѣдь такое утвержденіе собственно и есть настоящій матеріализмъ. По мнѣнію многихъ, матеріализмъ есть то ученіе, по которому явденія психическія таснъйшимъ образомъ связаны съ физическими, но это совсѣмъ невѣрно, потому что, признавая связь явленій психическихъ и физическихъ, можно придти какъ къ матеріализму, такъ и къ спиритуализму или къ какому-либо иному философскому ученію о душѣ. Если бы кто-нибудь сталъ утверждать, что онъ дарвинисть, а потомъ оказалось бы, что онъ собственно не знаеть, что значитъ быть дарвинистомъ, то это было бы очень удивительно, а между тѣмъ, такая удивительная вещь постоянно случается со сторонинками матеріализма.

Само собою разумѣется, что, если кто-нибудь не знаетъ, что такое матеріализмъ, то онъ будетъ защищать многое такое, что совсѣмъ не есть матеріализмъ, и вообще впадать въ различнаго рода противорѣчія. Вотъ почему намъ прежде всего слѣдуетъ опредѣлить, что такое матеріализмъ.

Чтобы дать точное и полное опредъленіе матеріализма, слъдуеть поступить такъ, какъ поступаеть натуралисть, когда онъ желаеть, напр., опредълить функцію какого-нибудь органа. Онъ изучаеть этоть органъ на самомъ элементарномъ организмѣ, строеніє котораго отличается чрезвычайной простотой, и, изслъдуя его, имѣеть возможность дълать заключенія о функціи того же органа у сложныхъ организмовъ. И мы поступимъ точно такъ же. Чтобы понять, что такое матеріализмъ, мы должны взять такое матеріалистическое ученіе, которое отличалось бы крайней простотой. Этого мы можемъ достигнуть, если обратимся къ философскимъ системамъ древнихъ грековъ, а изъ нихъ мы прежде всего остановимся на философіи Демокрита 1), о которомъ можно сказать, что онъ первый въ систематической формѣ изложилъ матеріалистическое ученіе.

Древніе греческіе философы, въ томъ числѣ и Демокритъ, не могли, конечно, не замѣтитъ, что окружающая ихъ природа обнаруживаетъ всюду постоянное измѣненіе, превращеніе, что ничто воспринимаемое не остается въ неизмѣнномъ состояніи. Напр., вода превращается въ паръ, паръ вновь превращается въ воду; вода превращается въ ледъ, который, въ свою очередь, превращается въ воду. Роскошная растительность превращается въ пепелъ, въ прахъ; животныя умираютъ, разлагаются и точно такъ же превращаются въ прахъ. Съ другой стороны, на голой землѣ появляется роскошная растительность, и изъ праха ро-

ждаются живые организмы. Словомъ сказать, все въ мірѣ видоизмѣняется, все подвержено постоянному превращенію. Но спрашивается, если все подвергается превращенію, то не существуетъ ли чего-нибудь такого, что остается неизмѣннымъ? Другими словами, лежитъ ли что-нибудь позади всѣхъ измѣненій? На этотъ вопросъ греческіе философы отвѣчали такимъ образомъ: не все въ мірѣ измѣняется, превращается, въ мірѣ есть нѣчто такое, что не принадлежитъ никакому измѣненію, и это пеизмѣнное, вѣчное они называли основнымъ принципомъ, основнымъ началомъ, сущностью вещей. Выясненіе этого вопроса и составляеть основную задачу философіи древнихъ.

Итакъ, что лежитъ въ основъ вещей? Демокрить думалъ, что ръшить этотъ вопросъ при помощи воспріятія органовъ чувствъ нельзя, такъ какъ наши чувства могутъ насъ обманывать; чувственное познаніе вообще обманчиво, мы должны дов'трять исключительно познанію при помощи нашего разума. Разумъ же намъ говорить, что изміненіе, превращеніе есть только видимость; напр., такія качества, какъ сладость, холодъ, теплота имѣють только кажущееся существованіе; они представляють собою нічто только субъективное, объективно же вещамъ присуще нъчто совсвиъ другое, существованіе чего открывается именно разумомъ. Демокрить думаль, что все существующее состоить изъ мельчайшихъ частицъ матеріи, которыя ділимы быть не могуть; эти частицы онъ называль атомами (т.-е. недълимыми), и предполагаль, что онъ въчны, неизмънны. Далъе онъ думаль, что атомы отличаются между собою величиной и формой, одни изъ нихъ больше, другіе меньше, одни шарообразны, другіе имъють кубическую форму и проч. Эти атомы обладають только способностью двигаться, благодаря которой они могуть соединяться другь съ другомъ. Малые атомы своимъ соединеніемъ дають однѣ вещи, большіе атомы—другія. Атомы, им'єющіе кубическую форму, своимъ соединеніемъ дають однѣ вещи, а атомы, имѣющіе шарообразную форму, другія. Напр., огонь созидается изъ малыхъ, гладкихъ и круглыхъ атомовъ, потому что только такіе атомы отличаются подвижностью, которая присуща огню.

Теперь понятно, какъ Демокрить долженъ быль отвѣтить на вопросъ, что такое человъческая душа. По его мнѣнію, душа матеріальна и состоить изъ атомовъ. Но изъ какихъ атомовъ, по Демокриту, состоить душа? Какъ извѣстно, душа оживляетъ тѣло и приводить его въ движеніе, слѣд., и атомы, изъ которыхъ составляется душа, должны обладать большою подвижностью, и потому душа должна состоять изъ мелкихъ гладкихъ и круглыхъ атомовъ, такъ какъ такіе именно атомы отличаются подвижностью. Слѣд.,

для души Демокрить признаваль тѣ же атомы, что и для огня. Демокрить предполагаль, что эти атомы разсѣяны по всему тѣлу, что они проникають во всѣ его поры, а потому нашъ организмъ оживленъ во всѣхъ своихъ частяхъ. При такихъ условіяхъ можеть совершаться и мышленіе, которое есть движеніе, и именно движеніе матеріальныхъ атомовъ.

Итакъ, Демокритъ считаетъ душу состоящею изъ матеріи, но матерій совствиь особаго рода.

Воть какъ первый философъ-матеріалисть объясняль все существующее. Онъ признаваль одинъ принципъ—матеріальный, а именно атомы, которые недоступны нашимъ чувствамъ. Атомы, по мнѣнію Демокрита, п есть сущность вещей, изъ нихъ и состоить вся дѣйствительность. Существованіе этого основного начала открывается лишь при помощи разума; она и есть истипная реальность, а остальное, что открывается при помощи нашихъ чувствъ, есть кажущаяся реальность.

Изъ этого ясно, въ чемъ состоитъ сущность матеріалистической доктрины. Тотъ, кто утверждаетъ, что только матеріальные атомы представляють изъ себя истинную реальность, что изъ атомовъ созидается вся дъйствительность, все существующее, что душа, сознаніе, мысль, есть не что иное, какъ движеніе матеріальныхъ атомовъ, тотъ матеріалистъ. Для него основной принципъ вещей есть матеріальные атомы, матерія 1).

Но, если бы кто-нибудь сказалъ, что основной принципъ вещей не есть матеріальные атомы, а нѣчто не матеріальное, духовное, то жартина міропониманія получилась бы совершенно иная; тогда оказалось бы, что все въ мірѣ существующее состоить изъ духовныхъ элементовъ, что истинная реальность принадлежитъ только духовному. Эта доктрина, діаметрально противоположная доктринѣ матеріализма, называется спиритуализмомъ или идеализмомъ.

Но не следуеть думать, чтобы все философскія ученія ис-

<sup>1) «</sup>Матеріализмъ, говоритъ Фалькенбергъ («Исторія новой философіи», 1894, стр. 561), есть ученіе, по которому все существующее тълесно, всякій процессъ есть лишь движеніе матеріальныхъ частицъ, что духъ ничъмъ существеннымъ не отличается отъ матеріи. Самый духъ матеріалисты разсматриваютъ пли какъ тѣло (обыкновенно, какъ мозгъ), или какъ отдѣльный видъ тѣлесныхъ процессовъ, или какъ ихъ результатъ, какъ свойство или дъйствіе организованной матеріи. Сознаніе, ощущеніе, мышленіе—все это нервные процессы, движеніе мозга». См. также опредъленія матеріализма: Паульсенъ. «Введеніе въ философію». М. 1899, стр. 8. Спенсеръ. «Основанія психологіи» т. II, §§ 269, 270, 271. Бэнъ. «Душа и тѣло». Кіевъ, 1884, стр. 158 и д.

черпывались только этими двумя ученіями. Достаточно сказать, что въ послѣднее время широкимъ распространеніемъ пользуется ученіе, которое какъ бы соединяеть въ себѣ противоположности и матеріалистическаго, и спиритуалистическаго. Это ученіе обыкновенно называютъ «спинозизмомъ», но я, вмѣсто термина спинозизмъ, буду употреблять терминъ, который въ настоящее время чаще употребляется, это именно психофизическій монизмъ 1). Согласно этому ученію, матерія не есть единственная субстанція, которой принадлежитъ истипная реальность, но существуетъ особая субстанція, по отношенію къ которой духовное и матеріальное есть только проявленіе. Такимъ образомъ, психофизическій монизмъ является ученіемъ какъ бы среднимъ между ученіемъ матеріалистовъ и спиритуалистовъ 2).

Воть три основныхъ ученія о природів души.

Само собою разумъстся, и этими тремя группами ученій не исчерпываются всевозможныя философскія ученія. Эти три ученія признають одну субстанцію и потому называются монистическими (отъ греческаго слова «моносъ», что значить одинъ). Можно себѣ представить и такое философское ученіе, которое признаеть не одну какую-либо субстанцію, матеріальную, или духовную, а и ту, и другую вмъстѣ; тогда мы будемъ имъть дъло съ дуалистическимъ ученіемъ. Но философскихъ ученій такое множество, что я не въ состояніи привести ихъ всѣ: достаточно сказать, что даже въ теоріяхъ психофизическаго монизма есть такая масса градацій, что однъ изъ нихъ приближаются больше къ спиритуализму, другія къ матеріализму 3).

Изъ этого видно, какъ ошибочно было бы предполагать, что возможны только двѣ основныя философскія доктрины: матеріализмъ или спиритуализмъ, и говорить, что, если кто матеріализмъ отвергаетъ, тотъ спиритуализмъ признаетъ. Очень многіе изъ современныхъ писателей, отвергающихъ матеріализмъ, отвергаютъ также и спиритуализмъ и являются сторонниками психофизическаго монизма <sup>4</sup>). Такую ошибочную классификацію предлагаетъ г. Бельтовъ. Въ началѣ своей книги «Монистическій взглядъ на исторію» онъ, классифицируя философскія системы,

<sup>1)</sup> Вундтъ называетъ это ученіе также трансцендентнымъ монизмомъ.

<sup>2)</sup> Точное опредъление см. въ лекци 18-й.

О классификацій ученій о душ'є см. «Wundt's System d. Philosophie»,
 е изд. 1897, стр. 204—7.

<sup>4)</sup> Напр., Паульсенг. «Введеніе въ философію» 365—370; 132—136. Вундть. «Физіологическая психологія». 1004. Вундть. «System d. Philosophie», стр. 302—311. Риль. «Теорія науки и метафпзика». М. 1889, стр. 222. Гефдингь. «Испхологія». М. 1896. Отд. II, 8, сл. Спенсеръ. «Психологія». Т. II, стр. 364 (Ср. «Основныя начала». 1896, стр. 467).

говорить, что матеріализмо есть прямая противоположность спиритуализма или, какъ онъ его называеть, идеализма. «Идеализмъ стремится объяснить всв явленія природы, всв свойства матерін тыми или иными свойствами духа. Матеріалисть поступаеть какъ разъ наобороть» 1). Трактуя вопросъ такимъ образомъ, г. Бельтовъ даетъ поводъ думать, какъ будто въ дъйствительности есть только двъ эти группы философскихъ ученій. Такой взглядь и неправилень, ибо онь гръшить противъ исторіи, и практически крайне неудобенъ. Возьмемъ, напр., систему Герберта Спенсера. Кто онъ: матеріалисть или спиритуалисть? Спенсеръ въ своей «Психологіи» говоритъ: «Въ заключительныхъ параграфахъ «Основныхъ началъ» я уже сказалъ, что истина въ этомъ случав не можето быть выражена ни матеріализмомъ, ни спиритуализмомъ». Такимъ образомъ, если прииять классификацію г. Бельтова, то мы не будеть знать, къ какой группъ философовъ слъдуетъ отпести Герберта Спенсера. Говорить въ наше время, что существують только двъ системы-матеріалистическая и спиритуалистическая, совершенно неправильно, и поэтому мы должны при классификаціи системъ всегда помнить, что существуеть третья группа ученій, --это именно психофизическій монизмъ.

Итакъ мы видимъ, что, по ученію матеріалистовъ, въ мірѣ существують лишь матеріальные атомы, которые занимаютъ извъстную часть пространства и обладають способностью движенія; нзъ движенія и соединенія ихъ образуется все, какъ физическое, такъ и психическое. Мысль, созпаніе, душа есть не что иное, какъ движенія матеріальныхъ частицъ.

' Но для того, чтобы яснѣе понять сущность матеріализма, иужно разсмотрѣть и тѣ неправильныя представленія, которыя обыкновенно связываются съ пимъ; нужно разсмотрѣть то, что не есть матеріализмъ. Многіе говорять, что, папр., знаменитый натуралисть Дарвинъ былъ матеріалистомъ. Но это совершенно

<sup>1) «</sup>Монистическій ваглядь на исторію». Спб. 1895, стр. 1—2. Подобное же опредѣленіе было дано Энгельеомъ въ его книжкѣ: Ludwig Feuerbach и. d. Ausgang d. klassischen deutschen Philosophie 1895, стр. 13—14. «Вопросъ въ томъ, что первоначально: духъ или природа? Этотъ вопросъ въ отношеніи къ церкви принялъ слѣд. форму: созданъ ли міръ Богомъ, или міръ существуетъ изъ вѣчности? Смотря по тому, какой отвѣтъ давали на этотъ вопросъ, философы раздѣлились на два лагеря. Тѣ, которые утверждали первоначальность духа по отношенію къ природѣ, или въ послѣдней инстанціи принимали созиданіе міра какого-либо рода, образовали лагерь идеализма. Тѣ, которые природу считали первоначальной, принадлежали къ различнымъ школамъ матеріализма».

ложное митніе. Дарвинь въ своихъ сочиненіяхъ не разбираетъ вопроса объ отношеніи души къ ттлу и нигдт не высказываетъ ничего такого, изъ чего можно было бы заключить, что и по его митнію мысль есть итто матеріальное, или что въ мірт существуетъ только матерія. Говорить, что Дарвинъ—матеріалисть, значить, за отсутствіемъ лучшихъ доказательствъ, прибъгать къ защитт авторитетовъ.

Очень многіе отождествляють матеріализмо со позитивизмомъ. Позитивистами называются тъ философы, которые не считають возможнымъ познаніе сверхчувственныхъ вещей. По ихъ мивнію, познаваемое ограничивается предвлами опыта, а что не подлежить чувственному опыту, то относится къ области непознаваемаго, и съ этими вопросами какъ наука, такъ и философія ничего общаго не имъютъ. Это учение въ текущемъ стольтии защищаль съ особенною силою французскій философъ Огюсть Контъ. Представителей позитивизма всего больше въ Англій: къ нимъ можно отнести Джона Стюарта Милля, Льюиса, Спенсера, Бэна; въ Германін-Риля, Авенаріуса и др. Защитники матеріализма ссылаются на то, что лучщіе представители позитивизма, въ родъ только что названныхъ, являются сторонниками матеріализма, а потому матеріалистическая доктрина единственно научная. Но это неправильно. Считаю возможнымъ въ данномъ случать сослаться на Льюнса, который больше всего сдълаль для распространенія позитивизма. Въ своей книгъ «Вопросы о жизни и духъ» онъ не соглашается съ доктриной матеріализма 1). Англійскій философъ Вэнъ, также представитель позитивизма, въ своей книгъ «Душа и тъло» 2), опровергаетъ матеріализмъ. Герберть Спенсеръ 3), какъ это вы видѣли изъ отрывка, процитированнаго мною выше, точно такъ же не признавалъ матеріализма. Авенаріусъ, философъ, который въ недавнее время сдълался извъстнымъ, какъ увидимъ послъ, является противникомъ популярнаго матеріализма.

Итакъ, правы ли тѣ, которые утверждаютъ, что матеріализмъ есть доктрина, которая необходимо должна признаваться позитивистами, и что она поэтому есть единственно научная доктрина? Матеріализмъ ничего общаго съ наукой не имъетъ. Онъ ставить себъ такія задачи, которыя относятся къ метафизикъ. Что ученіс матеріалистовъ не есть научное, а метафизиче-

<sup>1) «</sup>Вопросы о жизни и духъ», т. 11, гл. «Движеніе, какъ видъ чувствованія».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C<sub>T</sub>p. 215.

 $<sup>^3)</sup>$  «Основанія психологіи», т. II, гл. Х.  $\it Puas.$  «Теорія науки п метафизика». Отд. II, гл. 2-я.

сное, доказывается очень просто. Отчего спиритуализмъ мы называемъ метафизикой? Оттого, что онъ признаетъ существованіе принципа, который недоступенъ нашему непосредственному воспріятію. Спиритуалисть говорить: «мы воспринимаемъ непосредственно такія явленія, какъ мысль, сознаніе, но чтобы понять, какимъ образомъ эти явленія могуть осуществиться, мы должны признать существование особой духовной субстанціи, которую мы однако непосредственно воспринимать не можемъ. Это есть то предположение, безъ котораго мы не могли бы понять душевной дъятельности; эта субстанція находится какъ бы позади психическихъ явленій». Такъ говорить спиритуалисть. Посмотримъ теперь, что говорить матеріалисть. По его мивнію, «непосредственно воспринимаемое нами есть не что иное, какъ матеріальныя явленія, но для того, чтобы понять в чную см вну явленій, нужно допустить существование неизмѣнныхъ матеріальныхъ атомовъ, которыхъ видъть и непосредственно изслъдовать мы не можемъ, но существование которыхъ мы должны предположить для того, чтобы понять все въ мір'є существующее». Очевидно, что матеріалисть дівлаеть то же самое, что и спиритуалисть: онъ признаетъ существование атомовъ позади или вни матеріальныхъ явленій.

Часто говорять, что матеріализмъ основань на результатахь, добытыхъ въ недавнее время естественными науками. Если бы это было такъ, то, спрашивается, откуда же матеріализмъ взялся у Демокрита. Какъ извъстно, въ его время не было ни химическихъ лабораторій, ни физическихъ кабинетовъ, естествознаніе находилось на самой элементарной стадіи развитія; въ такомъ случав, какимъ образомъ, откуда явилась у Демокрита мысль, что матеріальные атомы представляютъ сущность вещей? Какимъ образомъ Демокрить могъ бы придти къ этой доктринв, если бы она была естественно-научная, а не спекулятивная? Нътъ, здъсь мы имъемъ дъло съ чисто спекулятивной, умозрительной теоріей.

Часто смѣшиваютъ матеріализмъ экономическій или, какъ его еще теперь называютъ, историческій съ философскимъ. Обыкновенно говорять: «Какъ вы утверждаете, что будто матеріализмъ сошелъ со сцены науки? вѣдь въ послѣднее время доказано, что на процессахъ историческихъ вполнѣ оправдывается справедливость матеріализма». Тѣ, которые это утверждаютъ, находятся въ заблужденіи. Въ дѣйствительности тотъ, кто такъ говоритъ, смѣшиваетъ два различныхъ понятія. Правда, Карлъ Марксъ, творецъ экономическаго матеріализма, находился подъвліяніемъ матеріалистическаго ученія Фейербаха, по это обстоявліяніемъ матеріалистическаго ученія Фейербаха, по это обстоявляють по выпатеріалистическаго ученія фейербаха, по это обстоявляються подъ

тельство указываеть только на связь генетическую, необходимой же логической связи между философскимъ и экономическимъ матеріализмомъ нѣтъ. Сущность экономическаго матеріализма сводится къ признанію полной законом врности исторических в явленій; случайность или произволь совершенно исключаются изъ историческаго процесса. Это ученіе не соединимо съ дуалистическимъ спиритуализмомъ, который признаетъ вмѣшательство души въ теченіе событій и свободу воли; оно соединимо только съ такимъ философскимъ ученіемъ, которое признаетъ необходимую обусловленность и закономфрность событій, а такимъ ученіемъ можеть быть не только философскій матеріализмъ, но и такъ называемый спинозизмъ. Слъдовательно, экономическій матеріализмъ соединимъ не только съ матеріализмомъ, но съ другими философскими ученіями, лишь бы только они им'вли монистическій характерь. Впрочемь, следуеть сказать, что сами защитники экономическаго матеріализма очень неясно определяють свое отношеніе къ философскому матеріализму 1).

«Что касается воззрвній собственно Маркса и Энгельса, говорить Маса-

<sup>1)</sup> Такъ, напр., у г. Бельтова никакъ нельзя разобрать, какъ онъ относится къ философскому матеріализму (см. его «Монистическій взглядъ на исторію»). Одинъ разъ кажется, что онъ симпатизируетъ философскому матеріализму, по крайней мъръ въ началъ книги, гдѣ онъ нѣсколько иронически отзывается о г. Михайловскомъ по поводу его замѣчанія о томъ, что есть въ настоящее время люди, которые смѣшиваютъ экономическій матеріализмъ съ матеріализмомъ въ обще-философскомъ смыслѣ. Въ другомъ мѣстѣ онъ проситъ отличать философскій матеріализмъ отъ экономическаго, который онъ называетъ также діалектическимъ. Наконецъ, изъ многихъ мѣстъ кажется, что онъ подъ матеріализмомъ разумѣетъ спинозистическій монизмъ.

То же самое нужно сказать относительно автора «Beiträge zur Geschichte des Materialismus». 1896. Нигдъ опредъленно онъ не высказывается относительно того, что онъ понимаетъ подъ философскимъ матеріализмомъ. Одинъ разъ онъ относится скептически къ Молешотту и Бюхнеру, съ именами которыхъ мы привыкли соединять представление о философскомъ матеріализмъ: онъ называеть ихъ матеріализмъ «матеріализмомъ à la Молешоттъ» и т. п. Въ другой разъ онъ беретъ подъ свою защиту такое положеніе матеріалистическое, какъ то, что «матерія мыслить» (стр. 5, прим.), и затъмъ приводитъ свое толкованіе исторіи въ связь съ выраженіемъ Гексли, которое имъетъ совершенно матеріалистическій характеръ. «Если мы станемъ, говоритъ онъ, на монистическую точку зрфнія и предоставимъ опыту ръшить вопросъ, которая изъ двухъ теорій: идеализмъ или матеріализмъ лучше объясняетъ явленія, съ которыми мы имфемъ дёло при изученіи природы и человъческаго общества, то легко убъдиться, что даже въ области исихологіп, занимающейся фактами, которые по преимуществу могуть быть названы феноменами духа, мы можемъ работать съ большимъ усивхомъ, если мы природу примемъ за первоначальное, а на операціи духа будемъ смотръть, какъ на необходимое последствие движения материи» (стр. 177).

Часто смѣшиваютъ теоретическій матеріализмъ съ практическимъ цли этическимъ. Такъ, напр., стремленіе къ матеріальной наживѣ называютъ иногда матеріализмомъ и считаютъ его необходимымъ послѣдствіемъ теоретическаго матеріализма. Но это едва ли такъ. Многіе изъ выдающихся представителей матеріализма отличались очень благороднымъ образомъ мыслей 1).

Позвольте теперь резюмировать содержаніе сегодняшней лекціи. Матеріалистическое ученіе заключается въ признаніи, что въ мірѣ истинная реальность принадлежить только матеріи или матеріальнымъ атомамъ, что эти атомы занимаютъ извѣстную часть пространства и обладаютъ способностью двигаться; изъ этихъ атомовъ созидается вся дѣйствительность со включеніемъ человѣка съ его душевной жизнью. Послѣдовательный матеріалисть, пародируя Архимеда, долженъ былъ бы сказать: «дайте мнѣ матерію или матеріальные атомы, тѣ самые атомы, съ которыми оперируеть физикъ и химикъ 2), и я покажу вамъ, что

рикъ («Die wissenschaftliche und philosophische Krise innerhalb des gegenwärtigen Marxismus». 1898, стр. 21), то ихъ міровозэрѣніе можно назвать, конечно, матеріалистическимъ, но съ извѣстнымъ ограниченіемъ. Энгельсъ осуждаетъ фогтовскій и бюхнеровскій матеріализмъ; фактически матеріализмъ Маркса и Энгельса представляетъ не особенно удачный синтезъ гегелевскаго пантеизма, вульгарнаго матеріализма, позитивизма и, наконецъ, эволюпіоннзма».

Одниъ изъ сторонниковъ экономическаго матеріализма, Штериъ въ статъ въ «Экономическій и философскій матеріализмъ» пишетъ, что отношеніе между натурфилософскимъ и экономическимъ матеріализмомъ совсѣмъ не выяснено. По его словамъ, обыкновенно молча предполагается, что между ними находится связь такого рода, что экономическій матеріализмъ держится и падастъ вмѣстѣ съ философскимъ. По миѣнію Штериа, безспорно, что историческая связь между обѣими теоріями существуетъ, но логической связи между ними иѣтъ. Онъ находитъ, что экономическій матеріализмъ могъ бы быть приведенъ въ снязь съ спинозизмомъ или исихофизическимъ монизмомъ (см. «Neue Zeit». 1896—1897, № 36). См. по этому вопросу также Мазатук. Die philosophischen und sociologischen Grundlagen des Матхіятив. 1899. Русск. переводъ подъ заглавіемъ: «Философскія и сопіологическія основы марксизма». М. 1900.

<sup>1)</sup> Какъ говоритъ Гёфдингъ («Geschichte d. neuren Philosophie» В. П. 1896, стр. 559): «Матеріализмъ очень хорошо можетъ признавать значеніе высшихъ и благородивішихъ идей и чувствъ, хотя онъ думаетъ, что они, какъ и всѣ духовныя явленія, суть продукты или формы матеріальныхъ процессовъ».

У) Я обращаю особенное вниманіе на то обстоятельство, что посл'ядовательный матеріалисть должень въ своихь объясненіяхь брать атомы, которые обладають только лишь способностью движенія и протияженностью, потому что н'якоторые писатели принимають атомы, одаренные сознаніемь, и многіе считають ихъ матеріалистами, но это невфрно. Для нихь существуєть особое названіе, именно, гилозоисты. Матеріалисть, смішивающій

изъ ихъ движенія и соединенія созидаются не только камни, вода, воздухъ, растенія, животные организмы, но я также покажу, что сознаніе, мысль, душа созидаются изъ движенія и соединенія тѣхъ же атомовъ». Но матеріалистъ, какъ мы увидимъ впослѣдствін, глубоко въ этомъ заблуждается.

свою точку зрѣнія съ гилозоизмомъ, не можетъ считаться послѣдовательнымъ. «Въ дѣйствительности матеріализмъ, говоритъ А. Ланге, если его не сливать съ самаго начала съ гилозоизмомъ и пантеизмомъ, лишь тамъ законченъ, гдѣ матерія понимается также чисто матеріально, т.е. гдѣ ел составныя части суть не мыслящее само по себъ вещество, но тѣда, которыя движутся по чисто тѣлеснымъ принципамъ, и будучи сами по себѣ безчувственны, посредствомъ извѣстныхъ формъ взаимодѣйствія производятъ ощущеніе и мышленіе. Поэтому проведенный до конца матеріализмъ, повидимому, неизбѣжно представляетъ изъ себя всегда атомизмъ». Ланге. «Исто-

### ЛЕКЦІЯ ВТОРАЯ.

### Исторія матеріализма.

Матеріализмъ древнихъ (Демокритъ, Эпикуръ, Лукрецій). — Французскій матеріализмъ XVIII в. (Ламеттри, Гольбахъ, Кабани). — Основные типы матеріалистическихъ ученій.

Въ прошлой лекціи я пытался въ общихъ чертахъ познакомить васъ съ содержаніемъ матеріалистической доктрины. Я пытался дать представление о томъ, что въ философии понимается подъ именемъ «сущности вещей», «принципа» или «основного принципа». Я указаль на то, что въ философіи признается или матеріальный принципъ, или духовный, или такой, по отношенію къ которому матеріальное и духовное есть только проявленіе. Сообразно съ такимъ взглядомъ на основной принципъ, и философскія системы дълятся на три группы: на матеріалистическія, спиритуалистическія и системы, которыя я назваль бы общимъ именемъ психофизическаго монизма. Я указывалъ на то, что обычное деленіе философских в систем в на две группы должно признать невърнымъ. Если бы такое дъленіе было правильно, то мы не знали бы, куда отнести такихъ выдающихся современныхъ философовъ, какъ Гербертъ Спенсеръ, Паульсенъ, Вундть и др., и потому въ интересахъ историческихъ и практическихъ мы должны признать дъленіе философскихъ системъ на три основныхъ группы единственно правильнымъ.

Далѣе, я пытался дать опредѣленіе матеріализма. Я указывалъ на то, что, по этому ученію, реальное существованіе признается только за матеріальными атомами, изъ соединенія которыхъ созидается все въ мірѣ существующее. По этому поводу я долженъ замѣтить, что для критики матеріализма довольствоваться только опредѣленіемъ нельзя. Опредѣленіемъ вообще можетъ пользоваться лишь тотъ, кто съ опредѣляемымъ предметомъ знакомъ вполнѣ хорошо; оно служитъ только лишь для того, чтобы мы не смѣшивали одной вещи съ другою. Поэтому тотъ, кто съ ма-

ничиться знакомствомъ съ нимъ изъ одного опредъленія. Онъ долженъ ознакомиться съ матеріализмомъ въ его конкретной формъ.

Для ознакомленія же съ матеріалистическими ученіями въ ихъ конкретной формъ необходимо обратиться къ исторіи матеріализма, начиная съ древнихъ временъ. Мив по этому поводу могуть сдёлать следующее возраженіе: «Было бы гораздо целесообразнъе подвергнуть критикъ только современный матеріализмъ; нътъ никакого интереса знакомиться съ философскими ученіями, которыя были въ древности или хотя бы даже въ прошломъ столътіи». Но это замъчаніе неправильно, и вотъ почему. Въ публикъ существуетъ взглядъ, по которому матеріализмъ будто бы есть философское ученіе, являющееся результатомъ усп'яховъ естествознанія въ XIX въкъ. Въ краткой исторіи матеріализма я укажу, что этоть взглядъ совершенно нев'вренъ. Матеріалистическое ученіе совствить не новость въ современной философіи и высказывалось очень давно; матеріалистическая философія существовала еще тогда, когда естествознаніе находилось въ примитивномъ состояніи, и когда о современныхъ естественно-научныхъ понятіяхъ и рѣчи быть не могло.

Вотъ причины, по которымъ всякому, желающему ознакомиться съ матеріализмомъ, необходимо познакомиться съ его исторіей. Кто разсмотрить исторію матеріализма, тотъ познакомится съ различными оттънками и типами этого ученія. Я, съ своей стороны, къ сожальнію, не могу коснуться связи этой доктрины съ тъмъ или инымъ культурнымъ состояніемъ различныхъ эпохъ; не могу также указать и на генетическую связь между отдъльными матеріалистическими ученіями, что также могло бы представлять огромный интересъ. Моя задача въ данный моментъ заключается только въ томъ, чтобы показать, какіе существують типы матеріалистическихъ ученій (разумъется, я буду говорить о матеріализмъ только въ области психологіи). Начну съ философіи древнихъ.

Родоначальникомъ матеріализма въ древней философіи является Демокрить. Онъ, какъ я уже говориль въ прошлой лекціи, долженъ былъ признать истинную реальность только лишь за матеріей. Позади измѣняющагося міра существуетъ нѣчто неизмѣнное, вѣчное, и этому послѣднему принадлежить истинная реальность, недоступная воспріятію нашихъ органовъ чувствъ и открываемая нашимъ разумомъ. Истинная реальность, по Демокриту,—это атомы, послѣднія недѣлимыя частицы матеріи. Все въ мірѣ состоитъ изъ атомовъ и изъ пустого пространства 1).

<sup>1)</sup> Нужно было признать и «пустое пространство» на ряду съ атомами,

Вст вещи, которыя мы воспринимаемъ при помощи органовъ чувствъ: и животныя, и растенія, и минералы, словомъ, весь воспринимаемый нами міръ въ концѣ концовъ состоить изъ атомовъ. Что же такое атомы? Это мельчайшія недълимыя частицы матеріи, которыя недоступны для нашего воспріятія. Атомы отличаются другъ отъ друга прежде всего формой: одни изъ нихъ шарообразны, другіе им'єють кубическую форму и т. д.; кром'є того, они отличаются другъ отъ друга величиной: одни маленькіе, другіе большіе. Атомъ обладаетъ только лишь одной способностью, именно способностью двигаться, производить толчки, или ударяться о другіе атомы; никакихъ внутренних в свойствъ (напр., способности ощущенія) атомъ пе имъетъ. Атомы могуть двигаться, сталкиваться другь съ другомъ, при чемъ одни изъ нихъ обладають большею подвижностью, другіе меньшею. Атомы могутъ соединяться и, смотря по различнымъ комбинаціямъ, созидать ту или другую вещь. Огонь, напр., обладающій большою подвижностью, долженъ состоять изъ атомовъ, обладающихъ свойствомъ подвижности, т.-е. онъ долженъ состоять изъ атомовъ мелкихъ, гладкихъ, шарообразныхъ; такіе атомы именно и отличаются наибольшею подвижностью. Демокрить представляеть дёло такъ, что разъ огонь обладаетъ какими-нибудь свойствами, то и атомы его должны обладать теми же свойствами, а потому его атомы и должны быть маленькими, гладкими, шарообразными, потому что именно этими свойствами атомовъ обезпечивается огню та подвижность, которою онъ обладаетъ. Душа, им вющая своей задачей приводить наше тело въ движение, должна обладать тою же подвижностью, какою обладаеть и огонь, иначе она не могла бы двигать тёло, а потому душа состоить изъ тъхъ же атомовъ, что и огонь. Атомы огня и души, по Демокриту, одни и тъ же. Но это ученіе на первый взглядъ, кажется, не свободно отъ слъдующаго упрека: если атомы души обладають большою подвижностью, то они могуть разлетьться и оставить тело. Это возражение Демокритъ предвиделъ. Онъ находитъ, что противъ такой опасности насъ предохраняетъ постоянный процессъ дыханія; вмъсть съ воздухомъ мы вдыхаемъ и частицы огня, которыя заменяють атомы души, вышедшіе изъ тела. Процессъ дыханія въ человіческомъ организмі производить также и то, что стремленіе атомовъ выходить изъ тъла парализуется движеніемъ другихъ атомовъ, стремящихся войти въ тъло. Эти посл'ядніе образуютъ сильный токъ, мізшающій выходить атомамъ души, находящимся въ нашемъ тълъ.

Итакъ, по мивнію Демокрита, только благодаря процессу ды-

шемъ организмѣ; но если случается, что процессъ дыханія останавливается, то атомы души убъгають изъ нашего тъла, и тъло становится мертвымъ.

Легко видъть, что Демокрить считаль душу состоящею изъ матеріи, но матеріи совсъмъ особаго рода. Душа у него матеріальна, но матерія души есть нѣчто болѣе совершенное, чѣмъ матерія тѣла. Демокрить отличаеть душу отъ тѣла; душа для него въ человѣкѣ самое существенное, тѣло же есть только сосудъ души, и на этомъ основаніи онъ убѣждаеть больше заботиться о душѣ, чѣмъ о тѣлѣ 1).

Изъ того соображенія, что Демокритъ и его школа отождествляли душу и огонь, мнѣ кажется, нетрудно отвѣтить на вопросъ: къ какой философской школѣ слѣдуетъ отнести Демокрита? Онъ былъ, конечно, матеріалисть, но, что еще важнѣе, онъ былъ и монистъ, т.-е. онъ признавалъ одинъ основной принципъ. Въ данномъ случаѣ важно замѣтить, что, хотя Демокритъ и отличалъ атомы души отъ атомовъ тѣла (вѣдь, по его мнѣнію, душа состоитъ изъ болѣе тонкихъ частицъ, а тѣло изъ болѣе грубыхъ), но, тѣмъ не менѣе, въ основѣ и тѣла и души лежатъ одни и тѣ же матеріальные атомы, одинъ и тотъ же принципъ матеріальный, а потому Демокритъ долженъ быть признанъ монистомъ.

Вотъ въ основныхъ чертахъ ученіе Демокрита о томъ, что такое душа. Его ученіе, которое появилось въ V в. до Р. Х., въ греческой философіи имѣло громадное вліяніе; всѣ тѣ философы, которые не удовлетворялись идеалистическими системами, находили для себя убѣжище въ школѣ Демокрита.

Въ III в. до Р. Х. ученіе Демокрита возродилось въ школѣ Эпикура. Здѣсь мы встрѣчаемъ въ основныхъ чертахъ повтореніе воззрѣній Демокрита, только съ небольшими измѣненіями. Эпикуръ, подобно Демокриту, думалъ, что душа состоитъ изъ матеріальныхъ атомовъ, которые отличаются чрезвычайной тонкостью, легкостью и подвижностью. Это у него доказывается тѣмъ, что мышленіе происходитъ въ высшей степени быстро, и что душа мгновенно покидаетъ тѣло, когда это послѣднее умираетъ. Въ пользу того, что атомы души чрезвычайно легки, говоритъ то обстоятельство, что тѣло человѣка, лишенное души, имѣетъ тотъ же вѣсъ, что и при жизни, а не становится легче 2).

Послѣ Эпикура самымъ выдающимся представителемъ мате-

<sup>1)</sup> См. Zeller. «Philosophie d. Griechen». Th. I. Lpz. 1876, стр. 760 и д., 809.

<sup>2)</sup> Zeller. «Philos. d. Griechen». Th. 3, Abth. I, crp. 417-8.

ріализма въ древнемъ мір'в является римскій поэть Лукрецій (94—54 до Р. Х.), который написалъ поэму «О природъ вещей». Эта поэма содержить въ себъ то, что мы называемъ системой философіи. Тамъ разбираются вопросы о началѣ міра, о сущности вещей и т. п., и въ этомъ отношении поэма Лукреція является однимъ изъ лучшихъ документовъ эпикурейской философіи. Лукрецій, подобно Демокриту и Эпикуру, разбираеть вопросъ о природъ души. Здъсь онъ между прочимъ подпимаетъ въ высокой мфрф интересный для матеріализма вопросъ о способности ониущенія самихъ атомовъ. Въ самомъ дель, мы видели, что, по ученію Демокрита, атомы не им'єють никаких внутренцихъ состояній; атомы души обладають только механическими свойствами; они обладають протяженностью. Какимъ образомъ изъ этихъ свойствъ можетъ возникнуть ощущение? Какъ изъ соединения и движеній неощущающихъ, безжизненныхъ атомовъ могуть возникнуть живущія и ощущающія существа? Какимъ образомъ нѣчто, имъющее жизнь, можеть возникнуть изъ чего-то безжизненнаго, изъ того, что не есть жизнь? Лукрецій на этотъ вопросъ отвъчаеть въ томъ смыслъ, что живое возникаеть изъ безжизненнаго, подобно тому, какъ, напр., червь возникаетъ изъ грязи.

Казалось бы всего проще-то допустить, что атомы обладають жизнью; что атомы, кром'в чисто-механическихъ способпостей движенія, обладають еще способностями ощущенія, мышленія. Тогда дъло чрезвычайно упростилось бы. Если бы каждый атомъ обладалъ способностью жизни, способностью мышленія, быль бы одухотворень, то тогда легко можно было бы понять, почему тъло человъка, взятое въ цъломъ, одухотворено. Лукрецію діло представлялось совсімь иначе. По его мивнію, допустить, что атомы обладають жизнью, значить допустить величайшую нельпость. Если бы мы предположили, что атомъ не что иное, какъ отдъльный организмъ, способный и смъяться, и плакать, и переживать горести, и радоваться, и въ своемъ маленькомъ «я» задавать себъ вопросъ: изъ какихъ элементовъ я состою?-то последній элементь этого элемента делаль бы то же самое, и т. д. до безконечности, а это предположение абсурдно. Поэтому нужно быть увъреннымъ, что мы происходимъ изъ безжизненныхъ атомовъ 1).

У Лукреція мы находимъ рядъ вопросовъ, которыхъ нѣтъ у Демокрита. Такъ, напримѣръ, Лукрецій говоритъ, что душа приводитъ въ движеніе тѣло, а такъ какъ приводить въ движеніе возможно только лишь при помощи прикосновенія, и такъ

<sup>1)</sup> Lucretius. «De rerum natura». Кн. II. 973-990.

какъ прикосновеніе не можетъ быть производимо чѣмъ-либо нематеріальнымъ, то очевидно, что  $\partial y ua$  есть нъчто матеріальное 1).

Во времена Лукреція существовала гипотеза, по которой душа есть только лишь гармонія или результать изв'ястнаго соотношенія между отдъльными элементами тьла. Эта гипотеза, по существу матеріалистическая, защищалась главнымъ образомъ пиеагорейцами 2). По этому пониманію, въ человъкъ нътъ души. какъ отдъльнаго принципа, душа есть не что иное, какъ результатъ опредъленныхъ соединеній отдъльныхъ частей организма. Это можно пояснить следующимъ сравнениемъ: напр., лира состоитъ изъ дерева и изъ струиъ. Если дерево и струны соединены опредъленнымъ образомъ, то лира издаеть звуки; но если разбить лиру, то хотя части ея останутся тв же самыя, останется то же дерево и тъ же струны, по звучать лира перестанетъ. И тело, подобно лире, состоитъ изъ отдельныхъ частей, соединенныхъ извъстнымъ гармоническимъ образомъ, и въ результать этого гармонического соединенія является жизнь. Когда нарушается эта гармонія, то вм'вст'в съ этимъ исчезаеть жизнь и душа. По этому взгляду въ человъкъ отдъльной души нъть: она есть только извъстное гармоническое отношение между отдъльными частями. Лукрецій съ подобнымъ взглядомъ не соглашался. Онъ считалъ, что душа въ нашемъ организмѣ есть часть m m a a, такая же часть, какъ рука, нога, и это доказать, но его мнънію, очень легко. Тъло, напр., больеть въ то время, когда душа находится въ счастливомъ состоянін, душа можеть быть опечалена въ то время, когда тело здорово; а этого не могло бы быть, если бы было справедливо мненіе, что душа есть только лишь извъстная гармонія. По его мнѣнію, душа есть отдъльная часть нашего организма и потому можеть страдать или радоваться независимо отъ тела, подобно тому, какъ нога можеть страдать независимо отъ головы 3).

Такимъ образомъ, мы видимъ въ ученіяхъ Демокрита, Эпикура и Лукреція самое полное, самое ясное и самое послѣдовательное выраженіе того взгляда, что душа есть нѣчто матеріальное.

Весьма характернымъ для ихъ матеріализма является ученіе о *воспріятіи* чувственныхъ качествъ вещей. Ученіе ихъ по этому вопросу по своей простотъ и послъдовательности прямо удивительно.

<sup>1)</sup> Ib. III, 136—176.

<sup>2)</sup> А также ученикомъ Аристотеля, Аристоксеномъ.

<sup>8)</sup> Ib. III. KH. 94-135.

Положимъ, передо мною есть дерево, которое я созерцаю. Результатомъ такого созерцанія является представленіе дерева, или дерево, какъ мысль. Дерево, какъ вещь, и дерево, какъ мысль, не одно и то же: между тъмъ и другимъ огромная разница. Вопросъ о томъ, какимъ образомъ изъ дерева, какъ вещи, получается дерево, какъ мысль, и современные философы не умъютъ рышить настолько удовлетворительно, чтобы всъ распри по этому предмету были прекращены. Демокритъ и его школа ръщаль этотъ вопросъ слъдующимъ образомъ. Они говорили, что вещи въ процессъ воспріятія могуть дъйствовать на насъ только при помощи прикосновенія; если этого прикосновенія нътъ, то и воспріятія быть не можетъ. Положимъ, дерево находится на извъстномъ разстояніи отъ насъ. Какимъ образомъ дерево можетъ дъйствовать на насъ, разъ оно находится отъ насъ на извъстномъ разстояніи и не соприкасается съ нами? На этотъ вопросъ можно отвътить только въ томъ случать, если предположить, что дерево отдъляеть отъ себя мелкія частицы матеріи, и эти частицы черезъ все пространство, черезъ воздухъ, который отдъляеть насъ отъ дерева, попадають въ нашъ организмъ, въ нашъ органъ зрвнія, проникають въ душу, приводять частицы ея въ движение и порождають такимъ образомъ ощущение, или представленіе, мысль о деревъ. Эта мысль, представленіе есть, такимъ образомъ, не что иное, какъ движение матеріальных частинь воспринимающаго органа, которое происходить вслъдствіе того, что образы вещей (такъ они называли совокупность частиць, отдъляющихся оть вещей) проникають въ твло <sup>1</sup>).

Вотъ въ высшей степени простое ръшение вопроса, какимъ образомъ вещи даютъ начало представленіямъ.

Здѣсь у древнихъ матеріалистовъ мы находимъ первую формулу матеріализма, а именно, что мысль есть движеніе матеріальных частицъ.

Послѣ Демокрита, Эпикура и Лукреція матеріалистическая доктрина осуждена была много вѣковъ оставаться безъ движенія 2), и причины этого вполнѣ понятны. Въ средніе вѣка господствовало схоластическое направленіе въ философіи, находившееся въ тѣсной связи съ теологіей, а при такихъ условіяхъ

<sup>1)</sup> Zeller, ук. соч., стр. 421.

<sup>2)</sup> Впрочемъ, былъ моментъ въ исторіи философіи, когда даже отцы церкви (Тертулліанъ, Арнобій и др.) думали, что для признанія безсмертія души необходимо признать ея матеріальность. См. объ этомъ, напр., Ueberweg-Heinze, Grundriss d. Geschichte d. Philos. 2-er Th. 1886, стр. 62 и др. Но этотъ періодъ былъ непродолжителенъ.

для матеріалистическаго пониманія міра не могло быть мѣста, а потому средніе вѣка представляють собой, такъ сказать, пробѣль въ исторіи матеріализма, и только въ XVI вѣкѣ во Франціи и въ Англіи появляются почти одновременно два выдающихся представителя матеріализма—Гассенди и Гоббесъ. Гассенди, французскій философъ, возобновиль систему Эпикура и главнымъ образомъ его атомизмъ. То же самое можно сказать и о Гоббесъ. Впрочемъ, ученій этихъ философовъ, являющихся, такъ сказать, историческими посредниками между философіей древнихъ и французской философіей XVIII вѣка, я разсматривать не буду, такъ какъ это могло бы отвлечь насъ въ сторону. Намъ нужно познакомиться только съ различными типами матеріализма, а это можно лучше всего сдѣлать посредствомъ изученія французскаго матеріализма XVIII вѣка.

Французскій матеріализмъ получаєть свое начало, какъ это ни странно для тёхъ, кто знакомъ съ исторіей философіи, отъ Декарта, французскаго философа (1596—1650), который однако самъ былъ очень далекъ отъ матеріализма. Съ Декарта начинается такъ называемая новъйшая философія. Онъ первый ясно выразилъ различіе между физическимъ и психическимъ, и, какъ это ни удивительно, существуетъ несомнънная генетическая связь между матеріализмомъ XVIII въка и философіей Декарта.

Декартъ принадлежалъ къ числу тъхъ философовъ, которые называются дуалистами, т.-е. тъхъ, которые признаютъ существованіе двухъ основныхъ принциповъ: принципа матеріальнаго и принципа духовнаго, двухъ субстанцій: матеріальной и духовной. Онъ говорилъ, что матеріальныя субстанціи характеризуются однимъ свойствомъ-протяженностью, а духовная субстанція-способностью мышленія или разумнаго мышленія. Между этими субстанціями есть коренное различіе: духовная субстанція протяженностью обладать не можеть, а матеріальная мыслить никогда не въ состояніи. Духовная непротяженна; матеріальная протяженна; первая чужда движенію, вторая чужда мысли; он'в исключають другь друга. Такимъ образомъ, въ Декартъ мы видимъ типичнъйшаго представителя дуализма. Онъ признаетъ два другъ отъ друга кореннымъ образомъ отличающихся принципа. По мивнію Декарта, духовная субстанція обладаеть только способностью мышленія, а матеріальная только протяженностью и движеніемъ. Какъ только Декартъ выставилъ на видъ это положеніе, явились непреодолимыя трудности въ разрѣшеніи вопроса, какимъ образомъ душа можеть дъйствовать на тъло, а тъло на душу. Этого вопроса онъ не былъ въ состояніи ръшить. Разъ онъ предположилъ, что между духовнымъ и матеріальнымъ

принципами есть непроходимое различіе, то какъ же объяснить, что матеріальное, т.-е. нѣчто протяженное, можеть дѣйствовать на непротяженное, напр., на душу, и наобороть. Такимъ образомъ, вопросъ о взаимодъйствіи между душою и тѣломъ у Декарта оставался нерѣшеннымъ. Факты же взаимодѣйствія всегда были и есть. Напр., у меня явилось желаніе двинуть рукой, и это желаніе (нѣчто психическое) дъйствуеть на мой физическій органъ, рука повинуется ему и начинаетъ двигаться. Источникъ свѣта, находящійся внѣ меня (нѣчто физическое), возбуждаетъ мой физическій органъ, глазъ; дъйствіе физическое). Этн факты Декартъ не былъ въ состояніи объяснитъ, исходя изъ основныхъ принциповъ своей философіи.

Исходя изъ своего ученія, Декартъ долженъ былъ признать, что нашъ тълесный организмъ есть простая машина, подобная той, которую дълаеть мастеръ. Правда, человъкъ состоить не изъ одного тъла, а изъ тъла, соединеннаго съ душой, но дъло въ томъ, что душа, какъ мы только что видели, не можетъ оказывать никакого возд'вйствія на тіло, потому что она предназначена только къ тому, чтобы имъть разумное мышленіе. Отсюда Декартъ приходитъ къ признанію, что животныя не импють души, потому что они не обладають способностью разумнаго мышленія, такъ какъ душа и разумное мышленіе неразлучны. Животныя, правда, имъютъ мышленіе, но неразумное; человъкъ же обладаеть этой последней способностью, у человека, следовательно, есть душа, а у животныхъ ея нътъ: это простыя машины, автоматы 1). Они способны двигаться, избъгать опасности, пить, ъсть; но они не сознають того, что они дълають, когда движутся, пьють, ъдять и т. д.

Взглядъ Декарта, что животныя суть машины, необходимымъ образомъ привелъ къ слъдующимъ выводамъ.

Если признать, что животное есть машина, дъйствія которой могуть быть объяснены чисто механически, безь всякаго вмъ-шательства чего-либо нематеріальнаго, духовнаго, въ родъ души и т. под., то спрашивается: какая же разница между человъкомъ и животнымъ? Если животныя—машины, то, можетъ быть, мы

<sup>1)</sup> На то, что человъкъ имъетъ разумное мышленіс, указываетъ его способность ръчи. Животное же, даже самое умное, лишено способности говорить, т.-е. имътъ мышленіе, которое выражалось бы при помощи знаковъ, словъ; оно лишено способности разумнаго мышленія, между тъмъ какъ даже душевно-больные люди, стоящіе на самой низкой ступени культуры, обладаютъ способностью ръчи. Итакъ, разница между животнымъ и человъкомъ несомитьна.

имѣемъ право сказать, что и человѣкъ есть машина? Отчего его дѣйствія не могутъ быть объяснены чисто механически, исключительно матеріальными причинами? Вѣдь нѣтъ никакого сомнѣнія въ томъ, что вмѣшательствомъ духовной субстанціи, которую признавали спиритуалисты, ничего объяснить нельзя, а потому есть всѣ основанія думать, что человъкъ ссть машина, что нѣтъ никакой надобности признавать особой духовной субстанціи, что все въ человѣкѣ можетъ быть объяснено чисто матеріальными причинами.

Однимъ изъ первыхъ защитниковъ этого воззрѣнія былъ Ламеттри, авторъ знаменитой книги «Человѣкъ-машина».

Ламеттри родился въ 1709 году. Въ ранней молодости онъ обнаруживаль наклонность къ изящной литературъ и думаль посвятить себя ей, но отепъ его находилъ, что священнику лучше живется, чъмъ поэту, и предназначалъ его на службу церкви. Ламеттри согласился съ отцомъ, принялся за изучение теологіи, но это продолжалось недолго. Во время случайнаго пребыванія его въ родномъ городъ, тамошній врачь вселиль въ него охоту къ изученію медицины, и Ламеттри, въ свою очередь, убъдивъ отца, что «хорошій рецентъ приноситъ больше дохода, чъмъ отпущеніе гръховъ», сдълался врачемъ. Впослъдствін, въ качествъ военнаго врача, онъ принималъ участіе въ походъ въ Германію. Во время одного изъ этихъ походовъ онъ сильно заболълъ горячкой и воспользовался этимъ случаемъ, чтобы сдёлать надъ самимъ собой наблюдение относительно вліянія волненій крови на душевные процессы. Послъ бользни онъ написалъ книгу, въ которой доказываль, что въ человъкъ собственно духовнаго принципа цъть, что все психическое объясняется исключительно физическими причинами. Эта книга называлась «Естественная исторія души» и появилась въ 1746 г. Полковой священникъ поднялъ шумъ по поводу еретическихъ воззрѣній, содержащихся въ этой книгъ. Послъ этого Ламеттри не могъ болъе оставаться во Франціи и долженъ быль б'єжать въ Голландію, гд ви прожилъ два года. Здёсь онъ написалъ новую книгу «Человёкъ-машина», которая была въ томъ же духф; послф чего дальнфишее его пребываніе и въ Голландіи сдёлалось невозможнымъ. Онъ бёжалъ оттуда и нашелъ пріють въ Пруссіи, при дворъ прусскаго короля Фридриха Великаго, который, какъ извъстно, окружаль себя философами и учеными. Здёсь онъ сдёлался чтецомъ короля, а также, по остроумному сравненію Вольтера, «придворнымъ атеистомъ» 1).

\_ 1) См. Ланге. «Исторія матер.», т. І, стр. 297 п д.

Ламеттри начинаетъ свое сочиненіе «Человѣкъ-машина» 1) слѣдующимъ утвержденіемъ: есть только двѣ философскихъ системы—матеріалистическая и спиритуалистическая. Спиритуалистическое ученіе онъ совершенно отвергаетъ, какъ неосновательное. По его мнѣнію, Декартъ напрасно признавалъ духовную субстанцію. Онъ даже думаетъ, что Декартъ поступалъ пеисъренно, признавая духовную субстанцію; это онъ дѣлалъ, по его мнѣнію, только для того, чтобы усыпить аргусовъ Сорбонны, т.-е. онъ, по мнѣнію Ламеттри, боялся ожесточить противъ себя цензоровъ, а потому и выдумалъ непротяженную и безсмертную душу.

Можно привести громадное количество фактовъ, указывающихъ на зависимость явленій психическихъ отъ физическихъ. Каждый врачъ можетъ привести многочисленные примъры въдоказательство этой зависимости: и это, по его мнънію, доказываетъ матеріальность души.

«Не находятся ли въ зависимости различные темпераменты и характеры отъ тъхъ или иныхъ соковъ нашего организма и ихъ комбинацій?»—спрашиваеть онъ. Въ бользняхъ душа то затемняется и не даеть о себъ никакого знака, то отъ сильнаго возбужденія, напр., въ состояніи ярости, о ней можно сказать, что она дълается двойной. Всъмъ извъстны случан, когда, вслъдствіе бол'взни, у челов'вка наступаеть слабоуміе, но оно проходить, какъ скоро проходить и бользнь. Бользни изъ человъка разумнаго созидають человъка безумнаго, и тогда прощай всъ тъ прекрасныя познанія, которыя были пріобретены съ такими затратами и съ такимъ трудомъ. Вотъ паралитикъ, который спрашиваеть, на постели ли его нога, а воть солдать, который думаеть, что у него есть еще рука, которую у него отръзали. Въ такія заблужденія челов'якъ можетъ быть поставленъ въ зависимости отъ тъхъ или иныхъ состояний его организма. Что нужно было бы Юлію Цезарю, Сенекъ, Петронію для того, чтобы изъ людей неустрашимыхъ превратиться въ трусливыхъ и малодушныхъ? Для этого нужно было только засореніе въ селезенкѣ, печени или воротной венъ. Почему? Потому что наши психическія способности засоряются вмісті съ засореніемъ этихъ органовъ. Отсюда же рождаются всъ своеобразныя явленія истерическихъ, ипохондрическихъ состояній. А что сказать о тъхъ, которые думають, что они превращены въ вурдалаковъ, пътуховъ, вампировъ, и которые воображаютъ, что мертвецы ихъ со-

<sup>1)</sup> Цитирую по изданію «Oeuvres philosophiques De M. de la Mettrie». Amsterdam. 3 т. 1774.

суть? Все это представленія, проистекающія оть болѣзненнаго состоянія организма. Англійская нація, больше всѣхъ другихъ націй употребляющая въ пищу красное кровяное мясо, кажется, больше всѣхъ причастна и той дикости, которая происходитъ оть употребленія этой пищи 1). Вотъ примѣры зависимости духовныхъ состояній человѣка отъ состоянія организма.

«Такъ какъ всё способности души зависять такимъ образомъ отъ организаціи мозга и всего тёла, то, очевидно, что онё суть не что иное, какъ сама эта организація» <sup>2</sup>). Душа есть только пустой терминъ, о которомъ мы не имёемъ никакого представленія и которымъ мы пользуемся только для того, чтобы обозначить ту часть, которая въ насъ мыслитъ, а мыслитъ въ насъ именно мозгъ; и допускать, кромѣ мозга, еще душу нѣтъ никакой надобности <sup>3</sup>).

Человѣкъ есть только сложная машина, состоящая изъ отдѣльныхъ частей, пружинъ, изъ которыхъ одна приводить въ движеніе другую, душа же есть не что иное, какъ принципъ движенія или извѣстная матеріальная часть мозга, которую можно считать главной пружиной всей машины, и которая приводить все тѣло въ движеніе, и когда эта пружина перестаетъ дѣйствовать, то вмѣстѣ съ нею перестаетъ дѣйствовать и все тѣло 4).

Душа есть нѣчто матеріальное и ничего больше, а отсюда Ламеттри дѣлаетъ слѣдующій выводъ: душа есть нѣчто матеріальное, слѣдовательно, человѣкъ есть существо всецѣло матеріальное. Но такъ какъ человѣкъ (существо всецѣло матеріальное) мыслитъ, то ясно, что это происходитъ оттого, что матерія, изъ которой состоитъ человѣкъ, мыслитъ 5).

Итакъ, мы должны допустить, что матерія обладаетъ способностью мышленія; мышленіе есть свойство матеріи—это вторая формула матеріализма, кореннымъ образомъ отличающая французскій матеріализмъ отъ матеріализма древнихъ. По мнѣнію древнихъ, матерія обладаетъ только протяженностью и способностью двигаться; протяженность и движеніе—вотъ единственныя свойства, которыя мы можемъ приписать матеріи.

Въ концѣ XVII вѣка *Ньютонъ* открылъ законъ всеобщаго притяженія. Благодаря этому открытію, точка зрѣнія на свойства матеріи вообще должна была сильно измѣниться.

Какъ извъстно, по теоріи Ньютона, двъ частицы матеріи,

<sup>1) «</sup>L'homme-machine», 5-13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ib., стр. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ib., 59.

<sup>4)</sup> Ib., 70.

<sup>5) «</sup>Traité de l'âme», crp. 86.

которыя находятся на извъстномъ разстояніи другь отъ друга. притягиваются другъ къ другу и именно потому, что каждой частицѣ матеріи присуще csoйcmso притяженія: частица A притягиваеть частицу B, точно такъ же, какъ частица B притягиваеть къ себъ частицу А, въ силу свойства притяженія. Это свойство матеріи не есть ни движеніе, ни протяженность, а нѣчто скрытое, какое-то внутреннее свойство, постичь которое мы не нивемъ никакой возможности. Мы говоримъ, что эта способность есть нъчто первоначальное, неразложимое, необъяснимое. Гдъ это свойство находится, изъ чего оно составляется, мы не знаемъ. Но мы видимъ, что это свойство присуще частицамъ матеріи. Такимъ образомъ, не выходя изъ предъловъ научности, мы можемъ утверждать, что матерін присущи свойства, которыхъ мы не можемъ видъть, непосредственно воспринимать, но существованіе которыхъ мы тъмъ не менье должны признать. Изъ этого Ламеттри могъ вывести, что, если частицамъ матеріи присуще такое свойство, какъ свойство «притяженія», то отчего же нельзя сказать, что частицъ матерін (атому) присуще и свойство «мыслить»? Правда, мы никакъ не въ состояніи понять, какимъ образомъ матерія можеть мыслить, но вѣдь и другихъ свойствъ матерін въ такомъ же смыслѣ мы не можемъ понять. Итакъ, мы можемъ утверждать, что матерія мыслить, подобно тому, какъ она обладаеть свойствомъ притягивать 1).

Воть чёмъ отличается матеріализмъ XVIII вёка отъ матеріализма древнихъ, которые говорили, что атомъ можетъ только двигаться, соединяться съ другими атомами и т. п. Во французскомъ матеріализмѣ мы находимъ новую черту, а именно признаніе, что атому присуще внутреннее свойство, способность мыслить. Это шагъ впередъ сравнительно съ матеріализмомъ древнихъ. Но въ этомъ случаѣ Ламеттри дѣлаетъ одно характерное замѣчаніе: онъ убѣжденъ, что матерія мыслить, но не знаетъ, можно ли сказать, что каждый матеріальный атомъ, взятый въ отдѣльности, можетъ мыслить, или же, можетъ быть, атомы должны соединяться, быть въ извѣстныхъ соединеніяхъ для того, чтобы они могли мыслить, потому что относительно атомовъ, которые находятся внѣ человѣческаго и вообще животнаго орга-

<sup>1)</sup> Взглядъ, что матерія можетъ мыслять, быль высказанъ Локкомъ въ 1688 г. Онъ, высказывая этотъ взглядъ, ссылался именно на открытый Ньютономъ законъ притяженія. Въ «Traité de l'âme», стр. 85, Ламеттри, по поводу того, что было непонятно, какимъ образомъ матеріи могло бы быть присуще свойство мышленія, говоритъ: «Comprend on mieux comment l'etendue decoule de son essense (изъ сущности матеріи?). Comment elle peut-être mue par une force primitive donl l'action s'exerce sans contact» и т. д.

низма, онъ не можетъ утверждать, чтобы они мыслили; онъ можетъ это утверждать только относительно атомовъ животнаго тъла 1). Это сомнъніе онъ оставилъ безъ разръшенія. Вопросъ о томъ, мыслитъ ли всякая матерія или только матерія, находящаяся въ извъстныхъ соединеніяхъ, вновь подвергается обсужденію у послъдующаго защитника матеріализма, Гольбаха.

Iольбах $\sigma$ , богатый н $\sigma$ вецкій барон $\sigma$ , родился въ 1723 г., въ Пфальцъ. Въ ранней молодости онъ поселился въ Парижъ, въ самомъ культурномъ центръ того времени. Въ Парижъ онъ оставался всю жизнь, и въ его гостепріимномъ дом' собирались самые выдающиеся писатели и мыслители того времени. Время они проводили въ обсуждении научныхъ и философскихъ вопросовъ. Нужно думать, что всв, составлявшіе кружокъ барона Гольбаха, были солидарны въ пониманіи основныхъ вопросовъ философіи, потому что, когда въ Лондонъ въ 1770 г. появилась книга подъ заглавіемъ «Система природы», подписанная Мирабо, то всѣ думали, что эта книга есть продукть коллективнаго труда цёлаго кружка, но впоследствіи выяснилось, что книга эта написана самимъ Гольбахомъ. Она въ скоромъ времени сдълалась катихизисомъ матеріализма, такъ какъ содержала въ себъ обсужденіе встхъ основныхъ философскихъ вопросовъ, которые ръшались въ духъ матеріалистической философіи.

Гольбахъ утверждаетъ, что въ мірѣ, кромѣ матеріи и движенія матеріальныхъ частицъ, ничего нѣтъ 2). Подобно Ламеттри, онъ разбираетъ вопросъ о душѣ и говоритъ, что рѣшеніе этого вопроса спиритуалистами его совсѣмъ не удовлетворяетъ. Спиритуалисты утверждаютъ, что душа непротяженна и недѣлима, невидима и невоспринимаема посредствомъ органовъ чувствъ, а если такъ, то какъ можно понять, что душа можетъ дѣйствоватъ на наше тѣло? Фактически мы знаемъ, что душа дѣйствуетъ на наше тѣло, которое имѣетъ части; а разъ она дѣйствуетъ на тѣло протяженное, занимающее пространство и имѣющее части, значитъ, она сама есть нѣчто, имѣющее части и занимающее пространство, а слѣдовательно, нѣчто матеріальное, и напрасно говорятъ спиритуалисты, что душа есть нѣчто, отличное отъ нашего тѣла. Тѣло и душа составляютъ одно и то же, душа и есть само наше тъло 3).

Гольбахъ относительно способности матеріи мыслить разсуждалъ такъ же, какъ и Ламеттри, но только онъ старается

<sup>1) «</sup>Traité de l'âme», стр. 86.

<sup>2)</sup> Я цитирую по «Système de la nature ou des lois du monde physique et du monde moral». Londres 1771. Часть 1.я.

<sup>3)</sup> Стр. 96, 97, 99, 108.

ближе опредълить, какая именно матерія можеть мыслить. По его мнѣнію, матерія, когда она находится внѣ человѣческаго организма, напр., въ камнѣ, въ водѣ и вообще во всѣхъ неодушевленныхъ предметахъ, мертва, безжизненна, но входя въ нашъ организмъ, она пріобрѣтаеть новое свойство. Напр., молоко, вино, вода, входя въ организмъ человѣка, превращаются въ животное вещество или, какъ онъ выражается, анимализируются, пріобрѣтають новыя свойства; между прочимъ они пріобрѣтають способность ощущенія или способность мышленія 1). Слѣдовательно, по мнѣнію Гольбаха, матерія обладаеть способностью мышленія, ощущенія только въ томъ случаѣ, когда она организована, когда она составляеть часть организма.

Этотъ новый типъ матеріалистическаго ученія сводится къ признанію, что мышленіе есть свойство матеріи организованной 2).

Такимъ образомъ, я изложилъ три типа матеріалистическаго ученія, но есть еще и четвертый и, я сказалъ бы, наиболѣе любопытный. Этотъ четвертый типъ мы находимъ у французскаго врача-философа  $Ka\deltaan\acute{u}$  (1758—1808) 3).

Онъ сводится къ утвержденію, что мысль есть выдрълёніс мозга. Кабани разсуждаль о томъ, въ какомъ отношеніи мысль находится къ мозгу, и находилъ, что совершенно въ такомъ же, въ какомъ желчь находится по отношенію къ печени; подобно тому, какъ печень выдогляеть желчь, такъ и мозгъ выдогляеть мысль. Онъ говорить, что мысль, которая производится въ мозгу, не могла бы существовать, если бы этоть органъ отсутствовалъ. Мысль измъняется въ зависимости отъ того, какъ устроенъ мозгъ. На нашъ мозгъ нужно смотръть, какъ на органъ, который спеціально предназначенъ для того, чтобы созидать (produire) мысль, подобно тому, какъ желудокъ и внутренности предназначены для того, чтобы варить пищу, какъ печень предназначена для того, чтобы выдълять желчь, а подъязычная железа-слюну. Впечатлънія, приходя къ мозгу, приводять его въ дъятельное состояніе, подобно тому, какъ пища, попадая въ желудокъ, возбуждаетъ въ немъ болъе обильное выдъленіе желудочнаго сока. Можеть быть, кто-нибудь скажеть, что органическія движенія, посредствомъ которыхъ совершаются функціи мозга, намъ неизвъстны. А разв'в намъ изв'встны д'виствія, посредствомъ которыхъ желудочные нервы опредъляють разные процессы, которые соста-

<sup>1)</sup> CTp. 114.

<sup>2)</sup> Относительно Гольбаха, впрочемъ, слѣдуе в замѣтить, что онъ допускалъ возможность также и того, что всякая матерія обладаетъ способностью ощущенія.

<sup>3)</sup> Ero counhenie «Rapports du phisique et du moral de l'homme». 1802.

вляють пищевареніе? Мы видимъ, что пища попадаеть въ желудокъ со свойствами, которыя ей присущи; мы видимъ, что она оттуда выходить съ новыми свойствами. Точно такимъ же образомъ впечатлъніе входить въ мозгъ и выходить оттуда превращеннымъ. Изъ этого мы можемъ заключить, что «мозгъ перевариваето въ извъстномъ смыслъ впечатлънія, что онъ органически производить выдагленіе мысли». («Le cerveau digère en quelque sorte les impressions, il fait organiquement la secretion de la pensée»).

Итакъ, формулируя вкратцѣ матеріализмъ древнихъ и матеріализмъ XVIII вѣка, можно сказать, что онъ далъ 4 формулы, другъ отъ друга отличающіяся:

- 1) мысль есть движеніе матеріальныхъ частицъ;
- 2) мысль есть свойство матерін;
- 3) мысль есть свойство организованной матеріи и
- 4) мысль есть выдъленіе мозга.

На этомъ пунктъ матеріализмъ остановился. Онъ высказалъ все, что могъ сказать. Можно прямо утверждать, что въ исходъ XVIII въка матеріализмъ сказалъ свое послъднее слово. XIX въкъ и его громадные успъхи въ естествознаніи ничего не прибавиля къ матеріализму XVIII въка. Современный матеріализмъ является лишь повтореніемъ матеріализма XVIII въка, въ чемъ присутствующіе, я надъюсь, убъдятся изъ слъдующей лекціи.

## лекція третья.

## Современный матеріализмъ.

Причины возникновенія матеріализма въ XIX стольтіи.—Ученіе Молешотта, Фогта, Бюхнера и др.

Въ прощлой лекцін мы разсмотрѣли исторію матеріализма, начиная съ древнихъ временъ до XIX вѣка, и видѣли, что матеріалистическая доктрина сводится къ четыремъ основнымъ типамъ. Одни изъ матеріалистовъ признавали, что мысль есть движеніе матеріальныхъ частицъ; другіе, что мысль есть свойство матеріи; третьи, что мысль есть свойство организованной матеріи; четвертые, паконецъ, что мысль есть выдѣленіе мозга. Я разсмотрѣлъ исторію матеріализма съ тою цѣлью, чтобы, съ одной стороны показать, какіе существуютъ основные типы его, съ другой—чтобы показать, что обычный взглядъ, по которому матеріализмъ является продуктомъ развитія естествознанія XIX вѣка, невѣренъ. Когда мы разсмотримъ матеріализмъ XIX вѣка, то мы увидимъ, что всѣ основные пункты его являются лишь повтореніемъ основныхъ пунктовъ матеріализма XVIII вѣка.

Многіе думають, что появленіе матеріализма во второй половинѣ XIX вѣка было возможно только благодаря успѣхамъ естествознанія, т.-е. что развитіе естествознанія доставило данныя, благодаря которымъ сдѣлалось возможнымъ построеніе матеріалистической системы. Но это певѣрно. Главная причина возрожденія матеріализма во второй половинѣ XIX вѣка лежить не въ развитіи естествознанія, а въ недостаткахъ самой философіи первой половины XIX вѣка.

Извъстно, что въ началъ нынъшпяго стольтія во всей Европъ вообще и въ Германіи въ частности господствовала идеалистическая система философіи; метафизика Фихте, Шеллинга и Гегеля имъла громадный успъхъ. Извъстно также, что методъ, которымъ пользовалась эта философія, былъ методъ спекулятивный, умозрительный; это значитъ, что въ своихъ построеніяхъ философы этого направленія пренебрегали эмпирическими дан-

ными. Философія, пользовавщаяся такимъ методомъ, и была главной причиной появленія матеріализма.

Философы создали философію о природъ или, какъ ее называють, натурфилософію, которая находилась въ полномъ противоръчіи съ естественными науками. Гегель, напр., имъвшій огромное вліяніе на европейскую мысль, создаль натурфилософію, противоръчіе которой съ данными науки было поразительно. Я приведу несколько примеровъ, которые ясно показываютъ, до какой степени философія Гегеля не отв'вчала научнымъ построеніямъ его времени. Вотъ, напр., его взглядъ на то, что такое неподвижныя звъзды. Онъ говорилъ, что это не есть небесныя тъла, а только «абстрактныя свётовыя точки», свётовая сыпь, такъ же мало заслуживающая удивленія, какъ щолуди у человъка». Въ то время, когда писалъ свою натурфилософію Гегель, была уже извъстна канто-лапласовская гинотеза, по которой наша планета, какъ и другія планеты солнечной системы, отд'влилась отъ солнца; но Гегель, не взирая на эту теорію, утверждаль, что, наоборотъ, планеты выбросили изъ себя солице: и это онъ дълалъ на основаніи діалектических в соображеній. Дале онъ говориль, что земля есть совершеннъйщая изъ всъхъ планетъ, потому что у нея есть спутникъ, между тъмъ какъ Юпитеръ имъетъ ихъ цълыхъ четыре 1). Вотъ къ чему приводило Гегеля его пренебрежение эмпирическими данными. Когда Гегелю указывали на то, что его построенія противоръчать фактамъ, онъ говорилъ: «тьмъ хуже для фактовъ». Онъ не считалъ нужнымъ обращать вниманіе на факты, которые противоръчили его теоріямъ. У Шеллинга мы встръчаемся съ такимъ же пренебреженіемъ къ эмпирическимъ даннымъ.

Люди науки и въ особенности представители естествознанія должны были относиться съ глубокимъ презрѣніемъ къ тому методу, которымъ пользовались философы того времени. Бюхнеръ, напр., съ негодованіемъ говорить о натурфилософахъ и выражаетъ надежду, что уже «минули времена ученаго хвастовства, философскаго шарлатанства или умственнаго фокусничества» 2). Недоступность философскихъ построеній также вызывала сильнѣйшее неудовольствіе. По этому поводу тотъ же Бюхнеръ говорилъ: «Въ самой природѣ философіи лежитъ то, что она есть общее духовное достояніе. Философскія разсужденія, которыя не могутъ быть поняты каждымъ образованнымъ человѣкомъ, не стоятъ тѣхъ типографскихъ чернилъ, которыя употреблены на нихъ. Что

<sup>1)</sup> Другіе примѣры въ этомъ же род $\mathfrak k$  см. въ книг $\mathfrak k$  Pu.19 «Теорія науки и метафизика». М. 1887, стр. 142—9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писано въ 1855 году въ предисловін къ 1 над. Kraft und Stoff.

ясно мыслится, то можеть быть и выражено ясно». Въ недоступности философіи кроется вторая причина, почему публика должна была отвернуться оть спекулятивной философіи.

Какъ разъ къ этому времени естествознаніе доходить до того развитія, которое очень выгодно отличаеть его оть философіи. Естествознаніе пользуется такими методами, которые приводять его къ болье или менье достовърнымъ даннымъ. Оно обогащается массою новыхъ фактовъ. И воть въ 50-хъ годахъ начинается сильное движеніе противъ построеній, добытыхъ при помощи спекулятивнаго метода; о философіи начинають говорить, что она отжила свой въкъ, и что будеть всего лучше, если она уступитъ свое мъсто естествознанію. Только пользуясь методами и данными, добытыми естественными науками, можно построить философское міровозэрьніе. Физика, химія, физіологія—воть науки, на основаніи которыхъ нужно строить свое міровозэрьніе. Эти построенія приводять къ матеріализму, который мы видъли въ древней философіи и въ французской философіи XVIII въка.

Въ 1852 г. появилась книга Молешотта «Круговоротъ жизни», которая содержить рядъ писемъ къ знаменитому химику Либиху и въ которой говорится также о главныхъ предметахъ философіи: о душъ, безсмертін, свободъ, Затьмъ возникаетъ знаменитый споръ между физіологами Рудольфомъ Вагнеромъ и Карломъ Фогтомъ. Фогтъ отъ лица своей науки, физіологіи, говорить: «Физіологія высказывается совершенно опредъленно и категорически, что индивидуальнаго безсмертія не существуеть, что никакой души ніть, что психическіе процессы суть только функція мозга, какъ матеріальнаго субстрата». Рудольфъ Вагнеръ на събздв естествоиспытателей въ Геттингенъ въ 1854 г. заявилъ, что, по его мнънію, Фогтъ глубоко ошибается, говоря, что естествознаніе отвергаетъ безсмертіе души; по его мнінію, естествознаніе поступило бы лучше, если бы не вмѣшивалось въ рѣшеніе такихъ вопросовъ, какъ «безсмертіе» души, «природа» души и т. п., что оно для этого недостаточно эръло. Онъ предлагаеть замънить пробълы человъческаго знанія второй въ индивидуальную духовную субстанцію, чтобы не разрушать нравственныхъ основъ общественнаго порядка. «Въ дълъ религіи, говорить онъ, я люблю больше всего простую и наивную въру угольщика; въ дълъ же науки я поставляю себя въ ряды тъхъ, которые любять сомнъваться во всемъ возможномъ». Противъ этого мивнія выступаеть Карлъ Фогть въ своей книгъ подъ названіемъ «Сльпая въра и наука», въ которой онъ ръзко осмъиваетъ Вагнера. Общественное мнъніе стало на сторону Фогта, а Вагнера признало неправымъ; это было въ 1854 г., а въ 1855 г. появилась книга Бюхнера «Сила и матерія», и этимъ собственно завершается развитіе матеріализма въ XIX въкъ.

Теперь разсмотримъ вкратцѣ содержаніе книги Молешотта «Круговоротъ жизни» 1). Первая и основная мысль въ его книгѣ сводится къ тому, что нють силы безъ матеріи, и нютъ матеріи безъ силы. Эта мысль на первый взглядъ кажется непонятной. Могутъ спросить, для чего онъ выдвигаетъ подобное положеніе? Это сдѣлается понятнымъ, если мы примемъ въ соображеніе, что въ прошломъ и въ началѣ нынѣшняго вѣка были натурфилософы, которые думали, что могутъ существовать силы вню матеріи; они предполагали существованіе особой жизненной силы, независимой отъ матеріи. Эта сила, входя въ матерію, можетъ придавать ей особенныя свойства. Чтобы разсужденія виталитию възът, которые признаютъ жизненную силу, были понятны, нужно разсмотрѣть тѣ соображенія, на которыхъ они основываютъ свое положеніе.

Какъ извъстно, всякое вещество, которое въ міръ существуетъ, можетъ быть разложено на такъ называемые простые химическіе элементы; именно, эти простые элементы, соединяясь другъ съ другомъ, созидаютъ всѣ вещи; въ физическомъ мірѣ, кромѣ этихъ простыхъ элементовъ, ничего не существуетъ. Но между веществами нужно отличать два класса, кореннымъ образомъ разнящихся другь оть друга; къ одному классу принадлежать вещества неорганическія, къ другому-органическія. Чтобы видіть различіе между ними, возьмемъ для приміра кристаллъ квасцовъ и крахмальное зерно. Кристаллъ квасцовъ-вещество неорганическое. Онъ можеть быть разложенъ на составные элементы: на съру, кислородъ, калій, аллюминій. Зерно крахмала-вещество органическое. Его мы тоже можемъ разложить и показать, изъ какихъ элементовъ оно складывается, и въ немъ мы не найдемъ другихъ элементовъ, кромъ тъхъ, которые намъ извъстны. Но какая же разница между кристалломъ квасцовъ и крахмальнымъ зерномъ? Разница заключается въ томъ, что, если мы возьмемъ тъ простые элементы, изъ которыхъ состоить кристаллъ квасцовъ, т.-е. съру, кислородъ, калій и т. д., мы можемъ изъ нихъ составить кристаллъ квасцовъ, и вообще изъ простыхъ элементовъ можно составить всякое неорганическое вещество; если же взять элементы крахмальнаго зерна и пожелать изъ нихъ составить искусственнымъ путемъ, въ лабораторіи, крахмальное зерно, то

<sup>1) «</sup>Kreislauf des Lebens». Послѣднее пятое, дополненное изданіе вышло въ 1877—1887 г. Книга эта вышла въ нѣсколькихъ изданіяхъ и на русскомъ языкѣ, но съ очень большими пропусками. Напр., «Вращеніе жизни въ природѣ». Спб. 1867.

намъ этого не удастся сдълать; точно такъ же намъ не удастся составить въ лабораторіи и муравьиную кислоту, и щавелевую, и другія органическія вещества. Для того, чтобы изъ простыхъ элементовъ создать крахмалъ, необходимо, чтобы эти элементы попали въ организмъ: вообще, для того, чтобы изъ простыхъ элементовъ могло создаться органическое вещество, нужно, чтобы на нихъ воздействоваль живой организму. Вотъ какая разница, по мнѣнію прежнихъ химиковъ, между органическими и неорганическими веществами: первыя могуть создаваться искусственно, вторыя-только при помощи организма. Нъкоторые изъ химиковъ утверждали, что для того, чтобы изъ простыхъ элементовъ создалось органическое вещество, нужно, чтобы къ нимъ присоединилась особенная сила, или, какъ они выражались, жизненная сила. Такъ разсуждали натурфилософы-виталисты, которые поль 😯 зовались этимъ аргументомъ, чтобы доказать существованіе особой жизненной силы.

Но въ то время, когда Молешоттъ писалъ свою книгу (т.-е. въ 50-хъ годахъ), въ лабораторіяхъ искусственнымъ путемъ удалось составить щавелевую кислоту, кислоту муравьиную и многія другія органическія вещества. Это обстоятельство дало право сказать Молешотту, что тѣ, которые признавали необходимость какойто жизненной силы для созиданія органическихъ веществъ, были неправы, и что, вообще, никакой силы вню матеріи нють 1).

Всѣ простые элементы, какъ кислородъ, водородъ и др., вѣчно имѣютъ одни и тѣ же неизмѣняющіяся свойства и новыхъ
свойствъ они не пріобрѣтаютъ, будутъ ли они входить въ составъ
органическаго или пеорганическаго вещества. Для того, чтобы
эти элементы могли составить соединеніе, дающее жизнь, нѣтъ
надобности въ жизненной силѣ. Атомы каждаго элемента обладаютъ своими особыми свойствами, которыя вѣчны, но они могутъ
образовать такія соединенія, которыя будутъ обладать свойствами,
не принадлежащими элементамъ, входящимъ въ ихъ составъ. Положимъ, мы имѣемъ атомы водорода и кислорода; и тѣ, и другіе
атомы имѣютъ свои особенныя постоянныя свойства, но, соединяясь вмѣстѣ, они образуютъ воду, которая имѣетъ свойства
новыя, отличныя отъ свойствъ атомовъ водорода и кислорода.

<sup>1)</sup> По мивнію Молешотта, «сила не есть какой-либо движущій богь, не есть какая-либо сущность вещей, отдвленная отъ матеріальной основы, она есть неотдвлимое отъ вещества, отъ ввиности ему присущее свойство». Съ другой стороны, матерія совершенно немыслима безъ какихъ-либо силъ, которыя собственно сводятся къ свойствамъ вещества.

<sup>«</sup>Сущность вещей, говорить онь, есть сумма ихъ свойствъ, а сущность всъхъ свойствъ есть сила» (ук. соч. т. II, стр. 584).

Если мы это разсужденіе прим'внимъ къ другимъ случаямъ, то мы должны будемъ признать, что чѣмъ сложнѣе соединеніе, тѣмъ больше и больше новыхъ свойствъ будетъ пріобрѣтать вещество, тѣмъ эти свойства будутъ выше. Вещества могутъ соединяться до тѣхъ поръ, пока на извѣстной ступени соединенія они не пріобрѣтутъ и такихъ свойствъ, какъ свойство «жить», свойство «мыслить», имѣтъ «сознаніе» и пр. Слѣдовательно, жизнь, сознаніе созидается изъ матеріи, благодаря тому, что ея частицы входять въ болѣе и болѣе сложныя соединенія 1).

Итакъ, по мнѣнію Молешотта, сила безъ матеріи существовать не можеть, точно такъ же, какъ и матерія безъ силъ. Тѣ, которые думають, что могуть существовать силы независимо оть матеріи, глубоко ошибаются. «Жизнь, по мнѣнію Молешотта, не ссть продуктъ какой-нибудь особенной силы, она скорѣе есть форма движенія вещества».

Эта формула—«нътъ силы безъ матеріи и пътъ матеріи безъ силы»—имъетъ громадное значеніе для всего міровоззрънія Молешотта.

Если нѣтъ силы независимо отъ матеріи, то нѣтъ и души независимо отъ нашего тѣла. То, что мы называемъ душой, сводится лишь къ дѣятельности матеріальныхъ частицъ; эти частицы соединяются между собою, даютъ то, что мы называемъ мыслью, сознаніемъ. Мысль есть не что иное, какъ движеніе матеріальныхъ частицъ, обладающихъ способностью движенія, въ мірѣ ничего нѣтъ.

Молешоттъ предвидитъ возраженіе. Именно его могутъ спросить: можетъ ли онъ объяснить, какимъ образомъ изъ движенія матеріальныхъ частицъ рождается мысль; если опъ этого не можетъ сдѣлать, то какія у него имѣются основанія утверждать, что мысль есть движеніе матеріальныхъ частицъ? Молешоттъ отвѣчаетъ на это слѣдующимъ кримѣромъ. Возьмемъ кусочекъ желѣза и потремъ его о магнитъ. Что мы увидимъ? мы увидимъ, что этотъ кусочекъ желѣза пріобрѣтаетъ новыя свойства; онъ пріобрѣтаетъ способность притягивать другіе кусочки желѣза. Теперь спросимъ физика, почему желѣзо пріобрѣло это новое свой-

<sup>1) «</sup>Кто говорить о жизненной силь, тоть поставлень въ необходимость допускать силу безь вещества. Но сила безь матеріальнаго носителя есть совершенно беземысленное представленіе. Единственное основное различіе между органической и неорганической матеріей состоить въ томь, что органическое вещество обладаеть болье сложнымь строеніемь. Какь только вещество достигаеть опредъленной степени сложности, тотчась съ организованной формой начинается жизнь» (т. І, стр. 75—77).

ство притягивать. Онъ намъ, конечно, скажеть, что жельзо пріобрѣло это новое свойство не потому, что къ кусочку желѣза присоединилась какая-то невидимая сила, а по всей въроятности, потому, что частицы жельза перераспредылились, заняли повыя мъста или стали двигаться инымъ образомъ. Какъ это произошло, мы не знаемъ; мы знаемъ только, что, вследствіе этого перемещенія, частицы пріобрѣли новое свойство, способность притягивать. А знаетъ ли физикъ дъйствительно, что произошло внутри куска жельза? Нътъ, онъ этого не знаеть. Онъ знаетъ только, что въ кускъ жельза произошли какіе-то процессы, но какіеонъ не знаетъ. Быть можетъ, наукъ и удастся впослъдствіи выясинть сущность этихъ процессовъ; быть можетъ, она придетъ къ тому заключенію, что жельзо пріобрытаеть свойство притягиванія всл'єдствіе того, что частицы его перем'єщаются тімь или инымъ образомъ; въ настоящее время наука въ состояніи констатировать только результаты этихъ процессовъ и ничего больще. То же самое мы можемъ сказать и относительно мозговой дъятельности, результатомъ которой является мысль. Мы можемъ съ полнымъ правомъ сказать, что въ нашемъ мозгу совершаются какіе-то процессы, результатомъ которыхъ является мысль, но какіе это процессы, намъ неизвъстно. Можно даже сказать, что физіологь, пожалуй, находится въ боле выгодномъ положеніи сравнительно съ физикомъ. Онъ хоть до нъкоторой степени знаеть, что происходить въ мозгу во время процесса мышленія. Онъ знаетъ, напр., что мозгъ во время процесса мышленія переполняется кровью, что температура мозга повышается, что мозговая ткань претерпъваеть извъстныя химическія измъненія, при которыхъ выдъляется большое количество фосфора. Вообще слъдуетъ замітить, что мозгь человіка отличается оть мозга животныхъ содержаніемъ большого количества фосфора. «Безъ фосфора нътъ мысли» 1). Эта фраза сдѣлалась внослѣдствіи лозунгомъ матеріализма: безъ фосфора нътъ мысли, отъ его выдъленія происходить мышленіе. Такимъ образомъ, мы можемъ, хоть до нъкоторой степени, охарактеризовать тъ процессы, которые происходять въ

<sup>1)</sup> Противъ того положенія, что «безъ фосфора нѣтъ мысли»—Оһпе Phosphor kein Gedanke», возражали, что въ такомъ же смыслѣ можно было бы сказать: «безъ бѣлка нѣтъ мысли», «безъ кали, безъ крови, безъ воды нѣтъ мысли». (См. Liebmann. «Analysis der Wirklichkeit». 1880, стр. 529.) Тогда Молешоттъ этому положенію придаль другую, форму, именно, что «безъ фосфора, безъ жира, безъ воды нѣтъ мысли». Но эта формула такъ же неудовлетворительна, какъ и прежняя, потому что не только фосфорь, жиръ и вода обусловливаютъ возможность мысли, но еще и тысячи другихъ вещей, которыя всѣ нужно было бы въ такомъ случаѣ перечислить.

мозгу во время процесса мышленія; мы знаемъ, что мозгъ обильно орошается кровью, что температура его повышается, что въ мозгу происходятъ химическія измѣненія, выдѣленіе фосфора и проч., а можетъ ли физикъ съ такою же опредѣленностью сказать, что происходить въ кусочкѣ желѣза при намагничиваніи? Нѣтъ, онъ съ такою опредѣленностью сказать этого не можетъ. Мы, слѣдовательно, съ большимъ правомъ можемъ утверждатъ, что мысль есть продуктъ движенія матеріальныхъ частичскъ въ нашемъ мозгу, чѣмъ физикъ можетъ утверждать, что желѣзо пріобрѣтаетъ способность притягивать, вслѣдствіе измѣненія въ расположеніи его частицъ 1).

Есть еще рядъ фактовъ, доказывающихъ то же положеніе. Это именно факты измъренія скорости мыслительных процессовъ. Для изм'тренія скорости ихъ существують особые приборы, которые называють хроносконами и которые опредёляють скорость съ точностью до  $^{1}/_{1000}$  сек. Изъ измѣренія при помощи этихъ приборовъ оказывается, что, если мысль очень проста, то она совершается быстро; если же мысль сложнье, то она совершается медленнее, и вообще, чёмъ сложнёе мысль, тёмъ процессъ мышленія совершается медленнье. Это обстоятельство для Молешотта имъло громадное значеніе. Мысль имъеть скорость, одинъ разъ меньшую, другой разъ большую. Почему мысль вообще имъетъ скорость? Что такое скорость? Скоростью обладають только тъла, находящіяся въ движеніи. Съ извъстной скоростью летить ядро, съ извъстной скоростью движется паровозъ, съ извъстной скоростью движется пароходъ. Для того, чтобы вообще говорить о скорости, мы должны непременно представить себе какое-либо матеріальное тёло, находящееся въ движеніи. Скорость и движеніе матеріальнаго тъла-два понятія неразрывныя. О скорости нельзя говорить безъ того, чтобы не мыслить матеріальное тъло, движущееся въ пространствъ. Но изъ указанныхъ изслъдованій оказывается, что и мысль имфетъ изв'єстную скорость; слъдовательно, мы должны думать, что мысль есть нъчто матеріальное, движущееся въ пространствъ. Въ самомъ дълъ, по мнънію Молешотта, мысль есть процессь физическій, она есть не что иное, какъ движение матеріальныхъ частичекъ мозга. «Мыщленіе есть протяженный процессъ, и именно тымъ болье про-

<sup>1) «</sup>Мысль есть движеніс, перемищеніе мозгового вещества; мозговая двятельность есть такое же необходимое и неотдвлимое свойство мозга, какъ и во всвят другихъ случаяхъ сила присуща матеріи, какъ внутренній неотдвлимый призракъ. Такъ же невозможно, чтобы неповрежденный мозгъ не мыслилъ, какъ невозможно, чтобы мысль принадлежала другому веществу, а не мозгу». (603).

тяженный, чёмъ болѣе оно сложно» 1). Я обращаю особенное вниманіе на эту аргументацію: съ нею мы неоднократно будемъ имѣть дѣло. На томъ основаніи, что можно измѣрять скорость мыслительныхъ процессовъ, Молешоттъ заключаетъ, что мысль есть процессъ протяженный.

Итакъ, по мнънію Молешотта, мысль есть не что иное, какъ движение матеріальныхъ частицъ нашего мозга. Въ природъ есть цълый рядъ другихъ явленій, связанныхъ съ движеніемъ. Напр., что такое теплота? Теплота есть тоже родъ движенія. Теперь уже нельзя считать справедливымъ старый взглядъ, но которому теплота есть что-то въ родъ жидкости, способной истекать изъ тълъ. Какъ извъстно, всякое тъло состоитъ изъ мельчайшихъ частицъ, способныхъ приходить въ движение, и воть съ этимъ-то движеніемъ и связывается теплота; теплота есть родъ движенія, это же можно утверждать и относительно такихъ явленій, какъ электричество, магнитизмъ, свъть и т. п. По ученію физиковъ, всё эти явленія суть не что иное, какъ извъстный родъ движенія матеріальныхъ частичекъ. Если всъ явленія природы могуть быть сведены къ движенію матеріальныхъ частичекъ, то спрашивается, стоить ли «мысль» особнякомъ въ этомъ ряду явленій, или же она представляется тождественной со всфми прочими явленіями природы. Молешотть могъ отвётить на этотъ вопросъ только въ одномъ смыслё, а именно въ томъ, что мысль есть движение матеріальныхъ частицъ, движеніе, подобное тому, которое порождаеть теплоту, свъть, электричество; въ этомъ отношеніи мысль не представляеть чеголибо исключительнаго, мысль есть только лишь особый видъ движенія  $^{2}$ ).

<sup>1)</sup> Всё процессы въ нервной системѣ: возбужденіе, распространеніе его воздѣйствія, воспріятіе, сужденіе, волевое возбужденіе имѣють опредѣленную скорость, тѣмъ меньшую, чѣмъ сложнѣе процессъ. Мышленіе есть протяженный процессъ, и именно тѣмъ болѣе протяженный, чѣмъ болѣе онъ сложенъ. Но то, что для своего совершенія требуетъ времени, связано съ временемъ, можетъ существовать только лишь черезъ посредство передвиженія, и именно мельчайшихъ частицъ. Во времени движутся мельчайшія частицы, слѣдовательно, оно (мышленіе) совершается черезъ посредство движенія. Оно не можетъ быть извлечено изъ окружающей матеріальной массы безъ того, чтобы не утратить движенія и времени (Zeitgrenze), чтобы не прекратить своего существованія. Оно поэтому само матеріально, но движется такимъ своеобразнымъ способомъ, что за нимъ слѣдуютъ тѣ явленія, которыя обыкновенно называются духовными; они не возникаютъ безъ матеріи, не существуютъ безъ матеріи, не могутъ быть восприняты безъ матеріи (603—604).

<sup>2) «</sup>Въ научномъ смыслъ величайшее пріобрътеніе нашего стольтія—это отврытіе, что теплота есть форма движенія. То ученіе, что теплота есть

Другимъ виднымъ представителемъ матеріализма XIX вѣка нужно считать извѣстнаго физіолога Карла Фогта. Сочиненіе его носить названіе «Физіологическія письма» 1). Свое основное воззрѣніе объ отношеніи мысли къ мозгу онъ формулируеть въ слѣдующихъ выраженіяхъ: «Я полагаю, что каждый естествонспытатель при сколько-нибудь послѣдовательномъ размышленіи придетъ къ тому убѣжденію, что всѣ способности, извѣстныя подъ названіемъ душевныхъ дѣятельностей, суть только функціи мозга (sind Functionen des Gehirns) или, выражаясь нѣсколько грубѣе, что мысль находится почти въ такомъ же отношеніи къ головному мозгу, какъ желчь къ печени. Принимать особую душу, для которой головной мозгъ служитъ инструментомъ, которымъ она работаетъ по произволу—затруднительно».

Фогть этимъ хочеть сказать, что каждый органъ въ нашемъ организмѣ имѣеть совершенно особенное устройство и особенное назначеніе. Въ этомъ отношеніи такой органъ, какъ мозгъ, не представляеть никакого исключенія изъ всѣхъ другихъ органовъ. Подобно тому, какъ назначеніе мускула сокращаться, назначеніе слюнной железы—выдѣлять слюну, печени выдѣлять желчь, совершенно такимъ же образомъ назначеніе мозга—производить мысль, или (какъ многіе, на основаніи этихъ словъ Фогта, склонны были думать) назначеніе мозга—выдълять мысль.

Этотъ взглядъ намъ уже знакомъ. За 50 лѣтъ до Карла Фогта его высказывалъ французскій физіологъ Кабани, который говорилъ, что мысль есть не что иное, какъ выдгъленіе мозга. Правда, Фогтъ не употребляетъ этого послѣдняго выраженія, тѣмъ не менѣе онъ былъ понятъ въ томъ смыслѣ, что мысль есть нѣчто, подобное желчи; подобно тому, какъ печень выдѣляетъ желчь, такъ и мозгъ выдѣляетъ мысль. Поэтому Молешоттъ, а впослѣдствіи Бюхнеръ должны были внести поправку въ его опредѣленіе. Они говорили: правда, мысль есть функція мозга, но не слѣдуетъ думать, что мысль представляетъ изъ себя нѣчто въ родѣ жидкости (подобно желчи и др.): какъ теплота и звукъ не есть жидкость, такъ и мысль не есть жидкость 2). Во всякомъ случаѣ, выраженіе Фогта было понятно въ томъ смыслѣ, что мысль есть выдѣленіе мозга, подобное выдѣленію желчи.

мъра движенія, основывается на той же самой почвъ объединяющаго естественно-научнаго воззрѣнія, которое признаетъ, что и «мышленіе есть форма движенія». Т. ІІ, стр. 259.

<sup>1) «</sup>Физіологическія письма». Спб. 1863, стр. 355.

<sup>2)</sup> Молешоттъ (ук. соч., т. II).

Послѣ Карла Фогта наиболѣе популярнымъ представителемъ матеріализма является Бюхнеръ. Онъ написалъ книгу подъ заглавіемъ «Сила и матерія», первое изданіе которой появилось въ 1855 г. Эта книга пользовалась у насъ большою извъстностью въ 60-хъ годахъ. Такъ, въ романъ Тургенева «Отцы и дъти» герой романа Базаровъ, рекомендуеть читать эту книгу виъсто сочиненій Пушкина. Можно прямо сказать, что книга эта представляеть въ настоящее время катихизисъ матеріализма. Она переведена на вст литературные языки. На нтмецкомъ она выдержала около 20 изданій. Существуеть даже дешевое изданіе этой книги для народа. Это обстоятельство показываеть, что ее читають не только высшіе интеллигентные классы, но и народъ, и рабочіе классы. По словамъ нѣмецкаго историка философіи. Фалькенберга, «эта книга еще и теперь въ рукахъ всякаго тимназиста служить средствомъ для удовлетворенія его потребностей къ свободомыслію» 1).

Чёмъ же объясняется подобный успёхъ книги? Нужно думать, что такой успёхъ объясняется прежде всего презрительнымъ отношеніемъ большинства къ высшей философской мысли; во-вторыхъ, онъ объясняется и достоинствами самой книги; она написана простымъ, доступнымъ для всёхъ языкомъ и въ высшей степени интересна. Матеріалъ, который приводитъ Бюхнеръ, заимствованъ имъ у научныхъ авторитетовъ, у извёстныхъ натуралистовъ; онъ, такъ сказать, становится подъ знамя науки, къ тому же, онъ задается цёлью рёшить основные вопросы, какъ-то: о природъ души, о безсмертіи, о свободъ воли и др. и трактуетъ ихъ очень доступно. Эта общедоступность философіи Бюхнера могла и должна была сдёлать то, что книга его сдёлалась самой популярной во всей матеріалистической литературъ.

Къ чему же сводится содержаніе этой книги? Въ данный моментъ насъ интересуютъ только тѣ главы, которыя относятся къ психологіи. Бюхнеръ, подобно Молешотту, говорилъ, что задача современной науки или, такъ сказать, идеалъ, къ которому она должна стремиться, — это свести всѣ явленія природы къ движенію матеріальныхъ частицъ, объяснить все съ точки зрѣнія движенію матеріальныхъ частицъ. Само собою разумѣется, что психическія явленія въ этомъ отношеніи не представляють никакого исключенія.

Въ міръ, кромъ матеріи, обладающей способпостью движе-

<sup>1)</sup> По-русски вышла въ 1907 г. подъ заглавіемъ: «Сида и вещество».

нія, ничего больше не существуєть. Душа есть мозгъ, находящійся въ дѣятельности. Душа и нервныя клѣтки—одно и то же 1). Мозгъ есть органъ мысли, что доказывается многочисленными фактами изъ физіологіи и т. п. Многочисленные факты, взятые изъ жизни, показываютъ, что нѣтъ ни одного душевнаго процесса, который не былъ бы связанъ съ физическимъ процессомъ въ мозгу, они показываютъ, что между духовными и физическими процессами есть самая тѣсная и неразрывная связь, а отсюда Бюхнеръ дѣлаетъ выводъ, что мысль есть не что иное, какъ продукта движенія матеріальныхъ частицъ нашего мозга 2).

По мнѣнію Бюхнера, не слѣдуетъ думать, какъ это дѣлаютъ нѣкоторые изъ читателей Карла Фогта, что мысль есть выдъление мозга: «даже при самомъ безпристрастномъ разсмотрѣніи, говоритъ Бюхнеръ, мы не въ состояніи найти аналогіи или дѣйствительнаго сродства между выдѣленіемъ желчи и тѣмъ процессомъ, посредствомъ котораго мысль созидается въ мозгу. Желчь есть вещество осязаемое, вѣсомое, видимое; сверхъ того, это отбросъ, который тѣло выдѣляетъ изъ себя; мысль же или мышленіе совсѣмъ не есть выдѣленіе или отбросъ, оно есть дѣятельность или движеніе веществъ, или соединеніе веществъ, опредѣленнымъ способомъ располагающихся въ мозгу. Мышленіе, поэтому, должно быть разсматриваемо, какъ особая форма общаго движенія природы».

Какъ извъстно, всъ физическіе процессы сводятся только къ движенію. Ни одно движеніе въ природъ не пропадаеть, оно можеть только превращаться въ другую форму движенія. Такъ, теплота можеть превратиться въ свъть, въ электричество и т. д.

<sup>1) «</sup>Слово душа есть не что иное, какъ собирательное понятіе или общее выраженіе для всей совокупности дъятельности мозга и его отдъльныхъ частей или органовъ, совершенно такъ, какъ слово «дыханіе» есть коллективное понятіе для дъятельности органовъ дыханія или слово «пищевареніе» для дъятельности пищеварительныхъ органовъ» (305).

<sup>2) «</sup>Мысль не есть матерія, но она матеріальна въ томъ смыслѣ, что является обнаруженіемъ матеріальнаго субстрата, отъ котораго она такъ же мало отдѣлима, какъ сила отъ матеріи, или, другими словами, своеобразное обнаруженіе своеобразнаго матеріальнаго субстрата совершенно такъ, какъ теплота, свѣтъ, электричество неотдѣлимы отъ ихъ субстратовъ» (308).

<sup>«</sup>Психическая дѣятельность есть не что иное и не можеть быть ничѣмъ инымъ, какъ распространеніемъ движенія, происходящаго отъ внѣшнихъ впечатлѣній, между клѣтками мозговой корки. Слова: «духъ», «душа», ощущеніе, воля, жизнь не обозначаютъ никакихъ сущностей, никакихъ дъйствительныхъ вещей, но только лишь свойство, способности, дѣятельности живой субстанціи или результаты (дѣятельности) субстанцій, которыя обоснованы на матеріальныхъ формахъ существованія» (310). Цитирую по 17-му изд. 1892 г.

Для Бюхнера, какъ и для Молешотта, важно было ръшить, существуеть ли какая-нибудь разница между тымь видомъ движенія, которое мы называемъ электричествомъ, теплотою и свътомъ, и тъмъ видомъ движенія, которое мы называемъ мыслью или психическими процессами. И Бюхнеръ и Молешоттъ отвъчали, что психическія явленія не представляють чего-либо исключительнаго, они точно такъ же входять въ общій составъ природы. Исихическую силу Бюхнеръ отождествляеть съ физическими силами, существующими въ природъ. Если только вспомнить законъ сохраненія силы, то нельзя сомнъваться, что мысль, или психическая деятельность вообще, есть только форма или способъ проявленія того великаго общаго движенія природы, которое поддерживаеть въчное круговращение силь. Обмънъ матеріи, совершающійся въ нашемъ организмѣ и поддерживаемый пріемами пищи, доставляеть силу дровостку, которую онъ расходуеть при помощи своихъ мускуловъ, но тотъ же самый обмънъ матеріи можетъ доставить силу ученому, мыслителю, поэту, и эта сила создаеть въ ихъ мозгахъ мысль. Разумъется, сила въ томъ и въ другомъ случав будетъ тождественна, только формы проявленія ея будуть различны. Такимъ образомъ, легко понять, что всякій психическій процессъ мы можемъ вывести изъ общихъ источниковъ силъ природы, и что они подчиняются великому закону сохраненія энергіи. Нервная ткань вследствіе питанія можеть накоплять извъстное количество напряженной энергіи, которая можетъ быть переведена въ движеніе. Нервъ вслъдствіе химическихъ процессовъ, происходящихъ внутри его, освобождаетъ электричество; это освобожденное электричество превращается въ нервную дъятельность, которая, въ свою очередь, превращается въ мысль, въ хотвніе, въ волевое решеніе и т. п. Подобно тому, какъ силы природы могутъ превращаться одна въ другую, подобио тому, какъ теплота можетъ превращаться въ свъть, въ электричество, такъ и онъ могутъ превращаться въ мысль, и, наоборотъ, мысль можетъ превращаться въ другія физическія силы: мысль есть лишь одно звено въ общей цюпи силъ природы 1).

<sup>1) «</sup>Разъ доказано, что мысль неразрывно связана съ опредъленными матеріальными движеніями, то уже достаточно простого указанія на великій и не допускающій исключенія законъ сохраненія или безсмертія силы, чтобы не сомнюваться въ томъ, что мысль или психическая дъятельность вообще есть только форма или способъ проявленія того великаго общаго движенія природы, которое поддерживаетъ вѣчное круговращеніе силъ и которое обнаруживается то въ видѣ механической, то въ видѣ электрической или луховной силы. Булетъ ли обмѣнъ матеріи, безпрестанно совер-

Итакъ, мы видимъ, что Бюхнеръ не признаетъ особой духовной субстанцін; по его миѣнію, нѣтъ особой силы, которая созидаетъ мысль, такъ какъ мысль созидается движеніемъ вещества.

Бюхнеръ разсуждаеть далве подобно Гольбаху. Гольбахъ говориль, что въ человъкъ нъть особой духовной субстанцін, а есть только матерія, обладающая способностью мыслить, а отсюда выводъ: матерія обладаетъ способностью мышленія. Бюхнеръ тоже признаеть, что матерія можеть мыслить, но, утверждая это, онъ предупреждаетъ, что нельзя каждому отдъльному атому приписать способность мышленія; каждый атомъ, взятый въ отдёльности, способностью мышленія не обладаеть, а обладаеть ею только въ случав соединенія съ другими атомами; только комплексъ атомовъ обладаетъ этою способностью, только изъ сложныхъ соединеній атомовъ созидается мысль. Это зам'вчаніе важно потому, что оно показываеть, что, по мижнію Бюхнера, мысль порождается соединеннымъ дъйствіемъ множества атомовъ. Атому, какъ таковому, мышленіе вовсе не присуще 1), а такъ какъ взаимодействіе между атомами возможно только при условіи ихъ движенія, то мы приходимъ такимъ образомъ къ основному матеріалистическому положенію, что мысль есть продукть движенія матеріальных частиць. Я обращаю ваше вниманіе на то, какъ различно формулируетъ свой взглядъ Бюхнеръ. Одинъ разъ онъ говоритъ, что мысль есть движение вещества, въ другой разъ, что мысль есть продукть движенія вещества, какъ будто объ эти формулы тождественны. На самомъ дълъ здъсь кроется глубокое различіе; это два совершенно различныхъ взгляда.

Изъ другихъ писателей, защищавшихъ матеріализмъ, заслуживаютъ упоминанія *Ибервег* и *Гартсен*г. Матеріализмъ Ибервега принимаеть совершенно особенную форму. По его мнѣнію,

щающійся въ нашемъ тѣлѣ и поддерживаемый употребляемыми нами пищевыми средствами, доставлять силу дровосѣку, которую онъ расходуетъ при помощи своихъ мускуловъ, или ученому, мыслителю, поэту—силу, которая въ его мозгу созидаетъ мысли,—на самомъ дѣлѣ оказывается вполнѣ тождественнымъ, только форма или дѣйствіе различно, смотря по различію органовъ» (стр. 312).

<sup>1) «</sup>Ни въ какомъ случав, —говорить онъ, —мы не можемъ атому, какъ таковому, приписать ощущение, но только лишь комплексамъ атомовъ при опредъленныхъ состоннияхъ или условияхъ». «Какъ и какимъ образомъ эти комплексы, нервныя клътки или, выражаясь совсъмъ обще, материя начинаетъ созидать или производить ощущение или сознание, для нашей цъли это совершенно безразлично, для насъ вполню достаточно знать, что это на самомъ дълю такъ». (Стр. 326).

вещи внѣшияго міра, которыя мы воспринимаемъ, суть только лишь наши представленія, но такъ какъ внѣшнія вещи протяженны, то, слѣдовательно, протяженны и наши представленія. Но такъ какъ, далѣе, эти протяженныя представленія находятся у насъ въ душѣ, то и душа протяженна и въ то же самое время матеріальна, такъ какъ именно матерія и есть протяженное 1).

Гартсенъ интересенъ тъмъ, что у него матеріализмъ является почти въ той же формъ, въ какой онъ являлся у древнихъ. «Мы считаемъ, говоритъ онъ, невъроятнымъ непротяженность души, во-первыхъ, потому, что считаемъ вообще нелъпымъ чтонибудь непротяженное, во-вторыхъ, потому, что мы въ душт воспринимаемъ отношеніе мѣстъ, разстоянія, протяженные образы». «Душа и тело суть вместе соединенныя вещи; но где въ организм'в граница между душой и теломъ? Где начинается часть, способная къ сознанію? Никто не могъ до сихъ поръ опредълить, гдв кончается тьло и начинается душа. Кажется, что ръзкой границы между обоими не существуеть, что они переходять другъ въ друга посредствомъ незамътныхъ промежуточныхъ ступеней; субстанція души не можеть быть отличной отъ субстанціи тъла. Говорять, что субстанція духа невъсома, что она не имъетъ никакой тяжести, но гдъ же доказательства того, что она невъсома?» «Говорять, что сознаніе совершенно отлично оть движенія и, слъдовательно, не можеть быть движеніемъ; но это опроверженіе есть petitio principii, такъ какъ именно вопросъ заключается въ томъ, есть ли коренное различіе между сознаніемъ и движеніемъ». «Физики предполагають, что каждый атомъ матеріи окруженъ атомами эфира; можетъ быть, и психологъ долженъ допустить, что каждый эфирный атомъ окруженъ еще болье тонкой субстанціей (атомами души)» 2).

<sup>1)</sup> См. Brasch. «Die Welt-und Lebensanschauung Fr. Ueberwegs». Lpz. 1899. «Zur Theorie der Richtung des Sehens», стр. 317. Но слѣдуетъ замѣтить, что матеріализмъ Ибервега не тождественъ съ матеріализмомъ Молешотта и Бюхнера. Онъ признаваль міровую душу и телеологію.

<sup>2)</sup> Цит. y Rehmke. «Lehrbuch der allg. Psychologie». 1894, стр. 17.

Съ этимъ интересно сравнить взглядъ физіолога Болля, который говоритъ: «Эфирныя волны, которыя возбуждаютъ глазъ, продолжаются въ колебаніяхъ нервовъ не для того, чтобы создать представленіе, но для того, чтобы быть представленіемъ». Здѣсь мысль прямо отождествляется съ движеніемъ вещества. (Medic. Centralblatt. 1877. № 39, стр. 697).

Говоря о современномъ матеріализмѣ, я долженъ былъ бы упомянуть также и о Дюрингю, который вообще считается матеріалистомъ, но о немъ пришлось бы говорить очень немного, такъ какъ въ вопросѣ объ отношеніи души къ тѣлу онъ не высказалъ ничего такого, что заслуживало бы вниманія. Кромѣ того, о немъ слѣдуетъ замѣтить, что онъ вообще былъ далекъ

Следуеть упомянуть также о взглядахь техь отечественныхъ ученыхъ, главнымъ образомъ представителей естествознанія, которые собственно не могуть быть названы матеріалистами въ строгомъ смыслѣ слова, потому что они не занимались спеціально разръшеніемъ философской проблемы объ отношеніи души къ тълу, а иногда даже прямо отказывались отъ принадлежности къ этой школ'в философовъ, но, тъмъ не менъе, они должны быть признаны матеріалистами, потому что, будучи поставлены въ необходимость изследовать явленія физіологическія, находящіяся въ тесной связи съ явленіями психическими, они утверждали, что явленія психическія суть по существу явленія матеріальныя, или, что они являются результатомъ дѣятельности матеріальныхъ частичекъ нашего мозга. Таковы въ большинствъ случаевъ взгляды физіологовъ на сущность душевныхъ явленій. Я укажу только на наиболье типичныя проявленія этого взгляда въ нашей литературъ, вовсе не имъя намъренія исчерпать ее всю.

«Въ статъв «Движеніе, какъ основное начало психическихъ явленій»  $^{1}$ ) ніжій E.  $\mathcal{J}$ ., очевидно, натуралисть, разбираеть два замъчательныя сочиненія по психологіи, Горвича: «Анализъ душевныхъ явленій на психологической почвѣ» и Вундта: «Физіологическая психологія». Оба эти писателя одинаково отвергаютъ матеріалистическую точку зрвнія. Авторъ же указанной статьи находить, что это противоръчить духу естествознанія. «Поэтому, говорить онь, въ настоящей стать в мы намерены, отбросивъ у избранныхъ нами писателей песвойственные ихъ школъ принципы, установить на основаніи выработанныхъ ими главитишихъ элементовъ то краеугольное начало, которое должно лечь въ основу психологіи будущаго». «По нашему мивнію, говорить авторъ указанной статьи, существують факты, которые бросають нѣкоторый свъть на такъ называемый химизмо мысли. Какъ извъстно, давно уже въ умахъ физіологовъ и реальныхъ философовъ бродила смутная идея о томъ, что психическая жизнь, разсматриваемая съ самой общей точки эрвнія, есть продукть химических в реакцій. Существують признаки, указывающіе на то, что психическіе процессы им'єють тісное родство съ силой молекулярнаго движенія. Это доказывается, во-первыхъ, тѣмъ, что въ мозгъ ничего не могло войти, кром'в нервнаго возбужденія или живой молекулярной силы, развитой химическими процессами, и, слъ-

отъ ходячаго матеріализма. Такъ, въ свою систему онъ вводить телеологическій элементъ. Говоря о развитіи, по его митнію, нельзя обойтись безъ понятія укли. Цълью космическаго устройства можетъ быть только ощущеніе, жизнь (см. его «Gesammtcursus d. Philosophic». В. ІІ.).

<sup>1)</sup> Журналъ «Знаніе», 1876, декабрь.

довательно, все, что происходить въ головномъ мозгу, можетъ происходить лишь на счеть этой молекулярной силы. Во-вторыхъ, сильнымъ доводомъ сродства химическихъ процессовъ съ движенемъ служитъ то обстоятельство, что въ концѣ всѣхъ этихъ психическихъ процессовъ видимо получается та живая молекулярная сила, которая выражается сокращеніемъ мышцъ. Вътретьихъ, психическіе процессы совершаются во времени и съ этой стороны могутъ быть измѣрены. Такимъ образомъ, принимая во вниманіе, что психическая дѣятельность происходитъ лишь на счетъ молекулярнаго движенія, освобождаемаго химическими процессами, и что эта дѣятельность измѣрима во времени, мы приходимъ къ заключенію, что психическая или душевная жизнь человъка есть особый родъ движенія, ибо нѣтъ ничего, что, протекая во времени и имѣя своимъ источникомъ движеніе, не было бы само движеніемъ».

Ковалевскій, профессоръ физіологіи Казанскаго университета, въ своей статъъ «Какъ смотритъ физіологія на жизнь вообще и на психическую въ частности» 1), полемизируя противъ какой-то психической силы, которую въ настоящее время едва ли кто-либо изъ психологовъ станетъ принимать, высказываетъ воззр'вніе, им'ьющее несомн'вню матеріалистическій характеръ. «Изъ приведеннаго краткаго очерка отношеній нервной машины къ предполагаемой психической силь, по его мньнію, нельзя не замьтить, что дёло смотрить иначе, чёмъ думають психологи. Вы видите, что изъ основного свойства нервной системы, а именно изъ ея матеріальной памяти, физіологія въ состояніи вывести уже довольно сложные психическіе процессы. Большая часть свойствъ, приписываемыхъ психологами психической силъ, суть свойства матерін. Физіологія можеть сказать, что сознаніе не есть сила, но лишь свойство нервных в процессовь, появляющееся при извъстныхъ опредъленныхъ условіяхъ. Физіологія же потому въ состояніи рѣщать вопросы объ образованіи и ходѣ психическихъ процессовъ, что они, какъ матеріальное, совершаются въ пространствъ и во времени, а для подобныхъ изследованій она владветь методами и средствами, которыя растуть съ каждымъ днемъ».

Профессоръ Стиеновъ 2) слѣдующимъ образомъ доказываетъ, какъ онъ выражается, сродство психическихъ явленій съ тълесными. «Физіологія, говорить онъ, представляетъ цѣлый рядъ данныхъ, которыми устанавливается родство психическихъ явле-

<sup>1)</sup> Kas. 1876.

<sup>2) «</sup>Психологическіе этюды». Спб. 1873.

ній съ такъ называемыми нервными процессами въ твлъ, актами чисто соматическими. Воть главнъйшія изъ этихъ данныхъ: 1) самые простъйшіе изъ психическихъ актовъ требують для своего прохожденія опредъленнаго времени, и тъмъ большаго, чтмъ сложнъе актъ; 2) психическая дъятельность требуетъ для своего прохожденія анатомо-физіологической цёлости головного мозга; 3) зачатки или, по крайней мъръ, зачатки психической дъятельности, съ которыми родится человъкъ, развиваются, очевидно, изъ чисто матеріальныхъ субстратовъ яйца и съмени; 4) черезъ посредство этихъ же матеріальныхъ субстратовъ передаются по наследству очень многіе изъ индивидуальныхъ психическихъ особенностей и иногда такія, которыя относятся къ разряду очень высокихъ проявленій, напр. насл'ядственность талантовъ; 5) ясной границы между завъдомо соматическими, т.-е. тълесными, нервными актами и явленіями, которыя встьми уже признаются психическими, не существуеть ни съ одномъ мыслимомъ отношеніи». Это отождествленіе явленій психическихъ съ физическими, очевидно, носить чисто матеріалистическій характеръ 1).

<sup>1)</sup> Говоря о современномъ матеріализмѣ, я долженъ былъ бы разсмотрѣть также взгляды Э. Геккеля, такъ какъ его обыкновенно считаютъ матеріалистомъ, но въ виду особеннаго характера его ученія будстъ цѣлесообразнѣе разсмотрѣть его взгляды особо. См. прилож. въ концѣ книги.

## ЛЕКЦІЯ ЧЕТВЕРТАЯ.

## Матеріализмъ-метафизическое ученіе.

Метафизическое и эмпирическое познаніе.—Связь между явленіями психическими и физическими.—Доказательства, заимствованныя изъ анатоміи, физіологіи, антропологіи, физіологической химіи и психометріи.— Истолкованіе этихъ фактовъ съ точки зрівнія матеріализма, эмпирическаго параллелизма, психо-физическаго монизма и спиритуализма.

Въ прошлыхъ лекціяхъ мы разсмотрѣли содержаніе матеріалистической доктрины и видали, что въ существенныхъ чертахъ она сводится къ признанію того, что въ мір'в истинною реальностью обладаеть только матерія, матеріальные атомы, изъ движенія и соединенія которыхъ созидается все, въ мірѣ существующее, вплоть до психическихъ явленій и души человітка. Въ настоящей лекціи мы должны были бы перейти къ пересмотру основныхъ аргументовъ, которые матеріалистическая доктрина выставляеть въ защиту своихъ положеній, но пока мы займемся однимъ утвержденіемъ матеріалистовъ, по которому матеріалистическое ученіе будто бы есть догма чисто научная, что же касается другихъ ученій, напр. спиритуализма, психо-физическаго монизма, то эти ученія будто бы чисто метафизическія. Само собою разумфется, что терминъ метафизика въ данномъ случат матеріалистами употребляется въ смыслъ презрительномъ, какъ построеніе спекулятивное, умозрительное, ненаучное, необоснованное, а потому такое построеніе, которое собственно никъмъ признано быть не должно.

По этому поводу я долженъ замѣтить слѣдующее: если признать, что спиритуализмъ или психофизическій монизмъ есть ученіе метафизическое, то слѣдуетъ признать, что и матеріализмъ есть ученіе метафизическое, но при этомъ я спѣшу заявить, что употребляю слово «метафизика» не въ обычномъ презрительномъ смыслѣ, а въ смыслѣ противоположенія эмпирическому изслѣдованію. Я не думаю, что метафизическое построеніе не есть научное, что оно не имѣетъ никакого права на существованіе. Различіе между эмпирическимъ и метафизическимъ изслѣдованіемъ

заключается въ томъ, что въ эмпирическомъ изслѣдованіи мы имѣемъ дѣло съ тѣмъ, что намъ дано непосредственно, что подлежитъ непосредственной провѣркѣ, напр., наши чувства, мысли, желанія и т. п., съ одной стороны, и матеріальныя явленія—съ другой. Метафизическое построеніе не имѣетъ дѣла съ непосредственно данными; метафизическія гипотезы не подлежатъ непосредственной провѣркѣ. Но какъ эмпирическое, такъ и метафизическое построеніе должны быть признаны одинаково научными, съ тою только разницею, что построенія эмпирическія обладаютъ большею степенью достовѣрности, чѣмъ метафизическія.

Если всевозможныя научныя построенія разсматривать съ этихъ двухъ точекъ зр'внія, то окажется, что матеріализмъ не есть эмпирическое построеніе, а, наоборотъ, подобно построеніямъ спиритуалистовъ и сторонниковъ психофизическаго монизма, матеріализмъ является построеніемъ чисто метафизическимъ.

На чемъ же основывають матеріалисты свое утвержденіе, будто ихъ ученіе имъетъ научный характеръ въ противоположность метафизическому характеру другихъ ученій? Если послушаемъ отвъть, который дають матеріалисты, то мы увидимъ, что они по существу дъла гораздо меньше заботятся объ обоснованіи своихъ взглядовъ, чемъ объ опровержении взглядовъ своихъ противниковъ. По словамъ матеріалистовъ, «спиритуалисты признають духовную субстанцію, какую-то особую душу, которая витаетъ гдъ-то надъ матеріей и, соединяясь съ нею, производить то или другое дъйствіе». Такъ будто бы разсуждають спиритуалисты, но, по мивнію матеріалистовъ, разсуждають неправильно, такъ какъ мы не можемъ указать ни одного случая, гдф психическіе процессы были бы независимы отъ физическихъ; следовательно, духовное выта физическаго существовать не можетъ. Но матеріалисть приписываеть спиритуализму то, съ чёмъ этоть последній никакъ согласиться не можеть. По словамъ матеріалиста, спиритуалисть признаеть такую душу, которая какъ бы витаеть въ пространствъ надъ матеріей, но матеріалисть не замъчаеть, что такая «душа» должна быть матеріальной, и ученіе это было бы матеріалистическимъ, а не спиритуалистическимъ.

Имѣя въ виду такой мнимый взглядъ спиритуалистовъ, матеріалисты стараются показать, что въ мірѣ нють ни одного психическаго явленія, которое не было бы связано съ физическими явленіями, и факты, относящіеся сюда, по ихъ мнѣнію, доказываютъ, что психическіе процессы суть не что иное, какъ результатъ дѣятельности матеріальныхъ атомовъ.

По ихъ мивнію, между физическимъ и психическимъ мы находимъ такое же отношеніе, какъ между причиной и слидствіемъ. Возьмемъ въ примъръ такое причинное отношеніе, какое существуетъ между огнемъ и теплотой. Есть огонь, есть и теплота; увеличивается огонь, увеличивается и теплота; уменьшается огонь, уменьшается и теплота; нѣтъ огня, нѣтъ и теплоты. Если таково вообще отношеніе между причиной и слѣдствіемъ, то таково же отношеніе между физическимъ и исихическимъ, и все исихическое, слѣдовательно, есть только продуктъ дѣятельности матеріи и ничего больше.

Связь психическихъ явленій съ физическими доказывается многочисленными фактами, заимствованными изъ анатоміи, физіологіи, патологіи, изъ физіологической химіи, изъ психометріи, которал занимается измѣреніемъ скоростей психическихъ процессовъ.

Я считаю нужнымъ, во-первыхъ, хотя бы въ общихъ чертахъ, разсмотръть то утверждение матеріалистовъ, по которому матеріалистическая догма есть научная догма. Я хочу показатъ, что матеріализмъ не есть ученіе эмпирическое, а, подобно другимъ ученіямъ о душть,—чисто метафизическое; во-вторыхъ, я хочу показать, что на тъхъ фактахъ, на которыхъ матеріализмъ строитъ свои положенія, могутъ обосновывать свои положенія и другія ученія.

Я разсмотрю прежде всего тѣ многочисленные факты, которые указывають на связь между явленіями физическими и психическими, и дѣлаю это по слѣдующимъ соображеніямъ. Когда бы мнѣ ни приходилось критиковать матеріалистическую доктрину, я всегда слышалъ одно и то же возраженіе: «вы забыли, что существують многочисленные факты, указывающіе на неразрывную связь между явленіями физическими и психическими». Я хочу, во-первыхъ, показать, что признавать эти факты вовсе не значитъ приходить непремѣнно къ признанію матеріалистическаго ученія. Во-вторыхъ, намъ слѣдуетъ разсмотрѣть эти факты и по той причинѣ, что матеріализмъ часто опредѣляютъ, какъ такое ученіе, которое доказываеть, что все психическое находится въ тѣсной связи съ физическимъ; а это опредѣленіе, какъ мы увидимъ ниже, совсѣмъ несправедливо.

Изслѣдованіе мозга показало существованіе зависимости или связи между интеллектуальными способностями и строеніемъ его. Такъ, прежде всего кажется, что такая связь существуетъ между интеллектуальными способностями и величиною или въссомъ мозга. Анатомы давно интересовались этимъ вопросомъ, и для разрѣшенія его они взвѣшивали мозги выдающихся ученыхъ, писателей и обыкновенныхъ людей послѣ ихъ смерти. Оказалось, что мозгъ у различныхъ людей имѣетъ различный вѣсъ. Такъ, мозгъ знаменитаго французскаго натуралиста Кювье вѣсилъ 64 унціи, мозгъ

знаменитаго нѣмецкаго математика Гаусса вѣсилъ 51 унцію. Что касается до средняго вѣса мозга средняго человѣка, то онъ равняется 49 унціямъ у мужчины и 44 у женщины, у идіотовъ вѣсъ доходитъ до 27 и даже 8 унцій. Отсюда легко видѣть, что въ зависимости отъ вѣса мозга находятся интеллектуальныя способности; чѣмъ выше умственныя способности, тѣмъ мозгъ обладаетъ большимъ вѣсомъ и, разумѣется, размѣромъ 1). Вмѣстимость череповъ оказывается у высшихъ расъ больше, чѣмъ у низшихъ.

Есть и еще нъчто въ строеніи мозга, въ зависимости оть чего находится та или иная степень умственныхъ способностей, это именно отношение величины больших полушарий ка остальнымъ частямъ мозга. Степень интеллектуальнаго развитія находится въ связи именно съ этимъ отношеніемъ. Если разсмотрѣть мозгъ животныхъ, отъ самыхъ низшихъ представителей до самыхъ высшихъ, напр., человъка, то мы увидимъ, что чъмъ выше умственныя способности, тъмъ отношение величины полушарій къ остальнымъ частямъ мозга будеть все больше и больше. Напр., у земноводныхъ больше, чъмъ у рыбъ; у птицъ больше, чъмъ у земноводныхъ; у млекопитающихъ больше, чъмъ у птицъ, и, наконецъ, у человъка больше, чъмъ у млекопитающихъ. У карпа большія полушарія уступають въ величинъ даже зрительнымъ буграмъ, а у лягушки они превосходять послъдніе своими размърами. «У голубя полушарія простираются уже сзади до мозжечка. Параллельно съ этимъ возрастаеть и степень интеллектуальнаго развитія у названныхъ животныхъ. Въ мозгу собаки полушарія покрывають уже совершенно четверохолмія, но мозжечекъ лежитъ еще позади нихъ. И только у человъка большія полушарія вполнъ прикрывають собою и мозжечекъ» 2).

Третье обстоятельство, въ связи съ которымъ находится степень интеллектуальнаго развитія, это обиліє бороздъ въ мозгу. Именно, изслѣдованія показали, что количество бороздъ находится въ какой-то связи съ умственными способностями. Такъ, у рыбы, у лягушки, у птицы полушарія не имѣютъ бороздъ, у кролика онѣ есть, хотя ихъ и немного; у собаки полушарія представляются покрытыми уже множествомъ извилинъ, у слона, весьма интеллигентнаго животнаго, особенно бросается въ глаза изобиліе извилинъ и бороздъ. У человѣка мы замѣчаемъ то же самое явленіє: чѣмъ выше его интеллектуальныя способности, тѣмъ количество бороздъ больше; у людей, высоко одаренныхъ, ко-

<sup>1)</sup> Это положеніе, впрочемъ, нуждается въ ограниченіяхъ: но они для насъ въ данную минуту не представляютъ интереса.

<sup>2)</sup> Ландуа. «Учебникъ физіологіи», русск. переводъ. § 376.

личество бороздъ значительно больше, чёмъ у людей, мало одаренныхъ. Всё эти обстоятельства указываютъ на то, что интеллектуальныя способности и количество бороздъ въ мозгу находятся въ какой-то связи другъ съ другомъ 1).

Обратимся къ другой группъ фактовъ, доказывающихъ связь между физическими и психическими явленіями. При первомъ взглядъ на мозгъ человъка, тъ, которые не занимались анатоміей, поражаются количествомъ бороздъ и извилинъ; съ перваго взгляда кажется, что между ними нътъ никакой связи; но анатомамъ и физіологамъ удалось разобраться въ нихъ; они придумали названіе для каждой бороздки и извилины и, благодаря этому, удалось опредълить функцію или назначеніе каждой отдъльной части мозга. Физіологъ, удаляя извъстную часть мозга у животнаго, наблюдаетъ, какія психическія способности вмѣстѣ съ этимъ исчезають, и можеть, следовательно, сказать, каково назначение этой удаленной части мозга. Если, напр., мы возьмемъ собаку и выръжемъ у нея часть такъ называемой «затылочной доли», то оказывается, что собака утрачиваетъ способность видтать предметы; слѣдовательно, утрачиваеть способность зрительныхъ воспріятій; если мы выръжемъ опредъленную часть височной доли, то собака лишается способности воспринимать тъ или другіе звуки. Можно сдълать больше. Можно выръзать оба полушарія мозга. Оказывается, что собака и при такихъ условіяхъ можеть жить цълые мъсяцы, но она, лишенная большихъ полушарій, лишается вмъсть съ тьмъ сознательности и воли. Такъ, сильно голодная, она не станетъ дълать движеній, даже если пища находится передъ нею; она не станетъ хватать пищи, но, если приблизить пищу ко рту, то она ее събстъ. Изъ этого следуетъ, что рефлективныя движенія у нея есть, а волевыхъ, сознательныхъ-нътъ. Изъ этого ясно также, что назначение полушарий головного мозга состоить въ томъ, чтобы быть орудіемъ сознанія и воли.

Патологическіе случаи, т.-е. нервныя болізни, доказывають точно такимъ же образомъ, что, если опредівленная часть мозга подвергается заболіванію, то это равносильно потерів человівкомъ какой-нибудь умственной способности. Если, напр., подвергается заболіванію третья лобная извилина, то человівкъ утрачиваетъ способность рівчи, хотя его гортань, языкъ, весь голосовой аппарать находится въ вполнів здоровомъ состояніи.

«Пороки образованія головного мозга: микроцефалія и водянка мозга обусловливають уничтоженіе или пониженіе умственных способностей до полнаго идіотизма и самаго глубокаго слабоумія;

<sup>1)</sup> Тамт же.

обширныя воспаленія, перерожденія, давленія, малокровіе мозговых в сосудовъ, наконецъ, одуряющія средства совершенно уничтожають умственныя способности» 1).

Такихъ примѣровъ можно было бы привести огромное множество. Всѣ они какъ бы указывають на то, что между мозговою дѣятельностью и психическими явленіями существуеть такая же связь, какая существуеть между причиной и слѣдствіемъ: есть извѣстная часть мозга, есть и соотвѣтствующая психическая функція; нѣтъ этой части, нѣтъ и соотвѣтствующей функціи; ослабляется дѣятельность извѣстной части мозга, ослабляется и функція. Совершенно такъ, какъ въ указанномъ выше примѣрѣ причинной связи между огнемъ и теплотой: есть огонь, есть и теплота; увеличивается огонь, увеличивается и теплота; уменьшается огонь, уменьшается и теплота; нѣтъ огня, нѣтъ и теплоты. Однимъ словомъ, кажется, что между мозговою дѣятельностью и психическою есть отношеніе причины и слѣдствія.

Есть еще группа фактовъ, доказывающихъ то же самое. Это именно факты, показывающіе, что изм'тненіе въ физическомъ органъ вызывается измъненіями въ психической дъятельности. Когда нервныя ткани вообще находятся въ дъятельномъ состояніи, то он'в тратять изв'єстныя вещества и возобновляють ихъ. Эта трата и возобновление вещества сопровождаются извъстными физическими процессами, связанными съ выдъленіемъ теплоты. То же самое происходить и съ мозгомъ, когда онъ «мыслить» или переживаеть то или иное психическое состояніе: мозговыя ткани выдёляють извёстныя вещества, послё чего нуждаются въ притокъ новыхъ веществъ. Физіологи, пользуясь самыми точными пріемами изследованія, нашли, что во время мышленія мозгъ выдъляеть фосфоръ 2). Этимъ фактомъ воспользовался Молещотть для утвержденія, что «безъ фосфора нъть мысли». Особенно ретивые изъ его последователей утверждали, напр., что рыбаки умиње земледъльцевъ, потому что рыбаки употребляють въ пищу рыбу, которая богата фосфоромъ, и что рыба содер-

<sup>1)</sup> Ландуа. Тамъ же.

<sup>2)</sup> Изъ этого следуетъ, что самый химическій составъ мозга имъетъ громадное спаченіе, на каковое обстоятельство особенно часто указывали защитники матеріализма. По словамъ Бюхнера («Stoff und Kraft», стр. 274), «содержанію фосфора въ мозгу принадлежитъ особенное значеніе, и заставляетъ насъ предполагать, что между нимъ и духовной работой существуетъ опредъленное отношеніе». «Они показываютъ, говоритъ Бюхнеръ, что тотъ литературный шумъ, который въ свое время былъ поднятъ по новоду извъстнаго молешоттовскаго выраженія «безъ фосфора мътъ мысли», доказываетъ только невъжество обвинителей».

жить его гораздо больше, чёмъ хлёбъ, которымъ питается земледълецъ.

Несомнѣнно то, что химическія измѣненія дѣйствительно происходять въ то время, когда мозгъ находится въ дѣятельномъ состояніи, при чемъ эти химическія измѣненія сопровождаются повышеніемъ температуры. Для того, чтобы доказать справедливость этого, французскій ученый Bpoκά прибѣгъ къ довольно простому опыту. Онъ прикладывалъ съ особенными предосторожностями термометръ къ головѣ лицъ, надъ которыми производились опыты, и заставлялъ ихъ рѣшать въ умѣ сложныя вычисленія, читать на мало знакомомъ языкѣ. Оказалось, что послѣ 10 минутъ чтенія или рѣшенія задачъ температура мозга поднималась съ 33,82 до 34,23. Этотъ опытъ доказалъ, что во время процесса мышленія температура мозга поднимается довольно значительно.

Есть еще одинъ опыть, принадлежащій нѣмецкому физіологу Шиффу и доказывающій то же самое. Именно онъ браль собаку, наркотизироваль ее, и, когда она находилась въ такомъ состояніи, пробуравливаль ей черепь; затѣмъ прикладываль къ мозгу иглы одного аппарата, который показываеть самымъ точнымъ образомъ тончайшія измѣненія въ температурѣ. Послѣ этого онъ заставлялъ собаку испытывать различныя возбужденія чувствъ, и каждый разъ аппаратъ показывалъ повышеніе температуры; особенное же сильное повышеніе температуры аппаратъ показываль въ то время, когда Шиффъ подносилъ кусочекъ сала къ носу животныхъ. Шиффъ добивался повышенія температуры въ томъ случаѣ, когда онъ воздѣйствовалъ на душевную дѣятельность собакъ, заставляя ихъ слушать, напр., лай другихъ собакъ, мяуканье кошекъ 1).

Есть экспериментальное доказательство того, что во время мозговой дѣятельности кровь приливаеть къ мозгу. Этоть опыть, принадлежащій итальянскому физіологу Моссо, заключается въ слѣд. Представимъ себѣ стеклянный сосудъ, наполненный водою до краевъ; въ немъ устанавливается вертикально тонкая стеклянная трубочка. Въ этотъ сосудъ съ водою субъектъ, надъ которымъ производится опыть, погружаетъ руку, сжатую въ кулакъ, и послѣ этого сосудъ завязываютъ плотно каучуковой перепонкой. Вода поднимается и останавливается на извѣстномъ уровиѣ вертикальной трубочки (рука во время опыта должна быть совершенно неподвижна). Послѣ совершенія вышесказаннаго мы начинаемъ задавать лицу испытуемому различные сложные вопро-

<sup>1)</sup> Tepueno. La psychophysiologie générale.

сы, напр., просимъ его умножить одно число на другое или говорить на мало извъстномъ иностранномъ языкъ, вообще, совершать какую-нибудь сложную умственную работу. При этомъ происходить замѣчательное явленіе. Какъ только субъекть начинаеть усиленно мыслить, вода въ трубочкв начинаеть понижаться. Это объясняется темъ, что во время процесса мышленія кровь приливаеть къ мозгу, отливая отъ всёхъ частей организма, между прочимъ и отъ руки, а потому объемъ руки уменьшается, и вода въ сосудъ понижается. Но какъ только субъекть перестаетъ усиленно мыслить, вода въ сосудъ поднимается. Это служить знакомъ того, что объемъ руки сделался больше, что кровь отлила отъ мозга и прилила къ рукъ. Отсюда ясно, что при процессахъ мышленія въ мозгу крови больше, чёмъ въ состояніи покоя. Въ этомъ экспериментъ мы имъемъ лишнее доказательство того, что психическіе процессы стоять въ опредѣленной зависимости отъ физіологическихъ.

Есть еще группа фактовъ, доказывающая то же самое; это именно измърение скорости психическихъ процессовъ, которое показываеть, до какой степени мыслительные процессы находятся въ зависимости отъ тъхъ или иныхъ состояній мозга. Въ прошлой лекціи я уже указываль, что скорость психическихъ процессовъ измъряется при помощи особыхъ, очень точныхъ инструментовъ, которые показывають время въ тысячныхъ доляхъ секунды. Изъ этихъ измъреній оказывается, что утромъ человъкъ мыслить скоръе, чъмъ вечеромъ, скоръе тогда, когда онъ бодръ, чемъ когда утомленъ; при помощи этихъ измереній доказывается, что люди пожилые мыслять медленные, чымь молодые, женщины медлениве мужчинъ и т. д. Если субъектъ принялъ какія-нибудь ліжарственныя вещества или просто выпиль чай и кофе, то скорость мысли опять будеть иная, чамъ до пріема, слъдовательно, и умственные процессы иные. Связь эта дълается еще болье несомнынной, когда мы обратимся къ опытамъ съ алкоголемъ; опыты, относящіеся сюда, особенно интересны. Скорость мысли тотчасъ послѣ пріема алкоголя сильно повышается; зато потомъ она сильно падаетъ, и мыслительные процессы соверщаются въ высшей степени медленно. Эти факты доказываютъ, что разъ измѣняется питаніе мозга, измѣняется и качество психической дъятельности 1).

Наша *память* находится тоже въ связи съ нервно-мозговой дѣятельностью: утромъ, когда человѣкъ бодръ, и память у него лучше, чѣмъ вечеромъ, когда онъ утомленъ; у дѣтей эта способ-

<sup>1)</sup> Объ измёреніи скоростей умственныхъ процессовъ см. лекцію 17-ю.

ность проявляется совсѣмъ иначе, чѣмъ у людей престарѣлыхъ. Это объясняется тѣмъ, что память находится въ связи съ измѣненіями нервно-мозговыхъ тканей. Напр., большіе пріемы брома, который обладаеть способностью парализовать нервную дѣятельность, вызывали у одного пастора то, что онъ забываль свои проповѣди и не былъ въ состояніи произносить ихъ, но эта способность возвратилась къ нему, когда онъ переставаль принимать бромъ въ больщихъ дозахъ. Обратное дѣйствіе производять вещества, возбуждающія нервную дѣятельность, напр., гашишъ. У нѣкоторыхъ экспериментаторовъ, принимавшихъ гашишъ, возобновлялись такія далекія воспоминанія дѣтства, которыя, казалось, навсегда были утеряны изъ памяти.

Чтобы дополнить картину этихъ фактовъ, къ которымъ мы не разъ будемъ возвращаться, слѣдуетъ присоединить еще одинъ рядъ явленій. Я разумѣю зависимостъ простѣйшихъ чувствъ отъ чисто физіологическихъ состояній. Существуетъ взглядъ, по которому наши чувства, напр. страха, печали, негодованія, представляють собою нѣчто независимое отъ какихъ бы то ни было физіологическихъ процессовъ. Но въ послѣднее время нѣкоторые психологи старались показатъ, что причину ихъ нужно искатъ въ какихъ-то физіологическихъ состояніяхъ нашего организма, такъ какъ чувства не только не могутъ существовать независимо отъ физическихъ состояній, но что только этими послѣдними они и вызываются.

Обыкновенно принято выражаться такъ: «я потерялъ свое состояніе, я огорченъ, я плачу»; «я увидёль медвёдя, я испугался и бросился бъжать»; «я оскорбленъ врагомъ, приведенъ въ ярость и наношу ему ударъ». Т.-е., по этому способу выраженія, у меня вслідь за какимъ-либо познавательнымъ процессомъ (я узналъ о потеръ своего состоянія) является извъстное чувство (печали), и послѣ этого уже является выражение этого чувства (у меня текуть слезы). Первоначально чувства существують какъ бы отдъльно отъ чего-либо физическаго, и они какъ бы вызывають извъстное физическое выражение. По мнънию американскаго психолога Джэмса, такъ выражаться нельзя. Нельзя говорить: «я потерялъ состояніе, я опечаленъ, я плачу», или «я увидълъ медвъдя, испугался и пустился въ бъгство», а нужно говорить: «я потеряль свое состояніе, я лью слезы, я опечалень»; «я встратиль медвадя, я пустился въ бъгство, я испугался» и т. д. Джэмсь хочеть этимъ сказать, что за представленіемъ чего-либо (потери состоянія) возникаеть не чувство (печали), а выраженіе этого чувства (мы льемъ слезы), а вследъ за пролитіемъ слезъ у The O was a constant пувство печали въ данномъ

случай является результатомъ извъстнаго физическаго процесса. То же самое справедливо по отношенію ко всъмъ чувствамъ: всъ они являются результатомъ цълаго ряда физіологическихъ процессовъ, которые у насъ совершаются въ организмъ. Это, между прочимъ, доказывается также фактами, заимствованными изъ патологіи. Существуетъ, напр., чувство страха въ то время, когда предмета, вызывающаго страхъ, нътъ. Это бываетъ въ томъ случаъ, когда индивидуумъ лишенъ способности глубоко дышатъ, онъ испытываетъ біеніе сердца и стремится принять распростертое положеніе; но если этотъ субъектъ выпрямится и начнетъ глубоко дышатъ, то чувство безпредметнаго страха устранится. Отсюда Джэмсъ заключаетъ, что чувство страха вообще есть результатъ извъстныхъ физіологическихъ измъненій 1).

Воть рядь фактовь, которые доказывають несомивниую связь между явленіями психическими и физическими. Я не знаю, станеть ли кто-нибудь опровергать такіе факты, заимствованные у лучшихъ представителей науки. Опровергать эти факты нельзя, они доказаны тщательными изслъдованіями, но объяснять ихъ можно различно.

Я спѣшу заявить, что я лично ни одинъ изъ приведенныхъ фактовъ не подвергаю сомнѣнію, но хочу только показать, что истолковывать ихъ можно различно.

Представимъ себѣ, что мы собрали представителей различныхъ ученій: здѣсь есть и матеріалисть, и физіологъ, сторонникъ эмпирическаго параллелизма, и спиритуалисть. Устроивъ изъ нихъ родъ судища, мы предложимъ на ихъ усмотрѣніе вышеприведенные факты съ тѣмъ, чтобы они истолковывали ихъ. Мы увидимъ, что каждый изъ нихъ будетъ различно объяснять значеніе этихъ фактовъ.

Прежде всего предоставимъ слово матеріалисту. Онъ будетъ разсуждать слѣдующимъ образомъ: «вотъ рядъ фактовъ, доказывающихъ, что явленія психическія безъ физическихъ существовать не могутъ; поэтому слѣдуетъ признать, что между ними существуетъ причинная связь такого рода, что физическія явленія порожодаютъ психическія, что физическое является главнымъ, а психическое производнымъ. Физическія явленія безъ психическихъ могутъ существовать, напр., процессъ пищеваренія, дыханія и прочіе физіологическіе процессы. Эти процессы только физіологическіе, они не связаны ни съ какими психическими явле-

<sup>1)</sup> Джелисъ. «Психологія». Сиб. 1898. Гл. 24. Но, издагая эту теорію, Джемсъ считаетъ нужнымъ прибавить: «Мол точка зрѣнія не можетъ быть названа матеріалистической».

ніями, а психическое явленіе безъ физическаго существовать не можеть: цёлый рядъ фактовъ доказываеть справедливость этого. Между физическимъ и психическимъ существуеть такая связь, какъ между причиной и дёйствіемъ, а такъ какъ причина является главнымъ, дёйствіе же производнымъ, то, слёдовательно, причина, т.-е. физическое, и импеть истинную реальность, психическое же является продуктомъ дёятельности физическаго, а отсюда выводъ: существуетъ только матерія; что же касается психическаго, то оно самостоятельнаго бытія не имфеть. Психическое есть только результать дёятельности матеріи. Въ мірѣ истинною реальностью обладаеть одна только матерія, а все остальное является продуктомъ ея дёятельности. Воть единственная теорія, которая даеть ясный и опредёленный отвётъ относительно значенія всёхъ вышеприведенныхъ фактовъ». На этомъ философъ-матеріалистъ кончаеть.

Теперь слово принадлежить физіологу. Физіологь говорить: «я совствить не разделяю вашего мития относительно того, что психическое есть продукть физическаго, результать дъятельности матеріальныхъ частей мозга; вы употребляете такіе термины, какъ «причина», «результатъ» и т. п., крайне произвольно. Вы говорите, что между физическимъ и психическимъ существуеть причинная связь, психическое есть результать, продукть дъятельности матеріальныхъ частей мозга; вы говорите, что между физическимъ и психическимъ отношеніе такое же, какъ между причиной и дъйствіемъ, какъ между огнемъ и теплотой, но для того, чтобы вы имъли право такъ истолковывать вышеуказанныя явленія, нужно, чтобы вы им'вли возможность наблюдать существованіе промежутка времени между окончаніемъ физическихъ процессовъ и началомъ психическихъ; а между тъмъ утверждать этого мы не имфемъ никакихъ основаній. Во всякомъ случаф, наблюдать этого мы не можемъ. Если бы дъйствительно былъ промежутокъ времени между физическими и психическими явленіями. вы были бы поставлены въ безвыходное положение при объяснении нъкоторыхъ фактовъ. Тогда оказалось бы, что психическія явленія съ своей стороны также оказывають дъйствіе на физическую природу человъка. Эти факты въ большомъ количествъ собраны въ книгѣ Хэкъ-Тюка 1) («Духъ и тѣло»). Всѣ они доказывають, что психические процессы действують на физіологическіе. Изъ многочисленныхъ фактовъ, сюда относящихся, я приведу только одинъ. Въ 1868 г. въ Бельгіи была дъвица Луиза Лато, у которой появлялись такъ называемые стигматы; это-

<sup>1) «</sup>Духъ и тъло. Дъйствіе психики и воображенія на физическую при-

пятна, изъ которыхъ по временамъ выступала кровь. Само собою разумъется, на это явленіе было обращено вниманіе, врачи подвергли ее изследованію. Оказалось, что Луиза Лато въ состояніи религіознаго экстаза постоянно думала о страданіяхъ Іисуса Христа и о его ранахъ. Вслъдствіе этого у Луизы Лато появлялись кровавыя пятна на техъ же самыхъ местахъ, на которыхъ и у Іисуса Христа. Слъдовательно, простое представленіе, нъчто психическое, въ данномъ случат было причиной физическихъ явленій. Если матеріалисть будеть признавать промежутокъ между физическими и психическими явленіями, то въ данномъ случав онъ долженъ признать, что физическое явление есть результать психического. Къ этому факту можно было бы присоединить также и воздъйствіе сознанія на физическіе процессы въ гипнотическихъ явленіяхъ. Мы внушаемъ субъекту, находящемуся въ состояніи гипноза, какую-нибудь мысль или представленіе, напр., совершить убійство, кражу, и эта мысль превращается въ (физическое) дъйствіе; слъдовательно, ньчто психическое превращается въ физическое. Если признать промежутокъ времени между тъмъ и другимъ, какъ это признають матеріалисты, то этихъ фактовъ, которыхъ очень много, они никакъ не были бы въ состояніи объяснить. Сколько бы мы ни наблюдали, мы все-таки не имъли бы возможности доказать, что между психическими процессами и физіологическими существуеть причинное отношеніе. Отношеніе между тъми и другими процессами я понимаю слъдующимъ образомъ.  $Kor\partial a$  имветь мвсто процессъ психическій, то имветь мвсто и процессъ физическій; когда имфетъ мфсто процессъ физическій, имъетъ мъсто и процессъ психическій. Всякому опредъленному исихическому процессу соотвътствует опредъленный процессъ физическій. Дальше констатированія этой связи я идти не желаю. Я не хочу ръшать вопросовь о томъ, существуеть ли въ міръ только одна матеріальная субстанція или есть еще и духовная субстанція, и какъ эти субстанціи воздійствують другь на друга. Я не хочу заниматься этими вопросами, такъ какъ для этого я долженъ быль бы перейти за предълы эмпирического изслъдованія. Оставаясь на этой почев, я могу сказать только, что, когда является психическое, то является и соотвётствующее ему физическое, и наоборотъ. Это ученіе называется параллелизмомъ. Процессы физическіе и психическіе параллельны другь другу. Больше объ ихъ связи я утверждать ничего не могу. Я желаю оставаться на точкъ зрънія строго-эмпирическаго параллелизма». Воть вамъ разница во взглядахъ между матеріалистомъ и физіологомъ-эмпирикомъ, который умъетъ отличить, гдъ кончается эмпирическое изследование и начинается метафизическое.

Теперь слово принадлежить третьему члену судилища, стороннику психофизическаго монизма, который говорить: «я нахожу, что совершенно правильно разсуждаль физіологь, признавая существование какъ физическаго, такъ и психическаго. Я, разумъется, не только не отрицаю фактовъ связи между психическими и физическими явленіями, но, наобороть, моя собственная теорія держится и падаеть вмѣстѣ съ признаніемъ этой связи. По моему мнѣнію, психическое непротяженно и не находится въ пространствъ, тогда какъ физическое протяженно и находится въ пространствъ. Хотя я и очень одобряю умъренность физіолога, въ силу которой онъ не желаетъ выходить за предълы эмпирическаго изслѣдованія, тѣмъ не менѣе человѣческій умъ не можетъ удовлетвориться однимъ только этимъ признаніемъ; нъть, пытливость человъческаго ума не позволяетъ останавливаться на простомъ констатированіи связи между физическими и психическими явленіями, и онъ стремится получить отвъть на вопросъ, почему существуеть такая связь между физическимъ и психическимъ. Само собою разумъется, что, поставляя вопросъ такого рода, я долженъ буду перейти за предълы эмпирическаго изслъдованія въ область метафизики. Въ этомъ смыслѣ матеріалисты правы, когда ставили себъ вопросы, выходящіе за предълы эмпирическаго изслъдованія, но они неправы въ томъ, что допускають существованіе только одной субстанціи, матеріальной. Одной матеріальной субстанціей объяснить всего нельзя. Но я думаю, неправы и тъ, которые признають ихъ двъ, какъ, напр., Декарть, который признавалъ и матеріальную и духовную субстанцію. Если допустить существованіе двухъ субстанцій, то какъ объяснить, что матеріальная протяженная и духовная непротяженная субстанціи дъйствують другь на друга? Какимъ образомъ одна субстанція протяженная можетъ дъйствовать на другую субстанцію непротяженную и, наоборотъ, какимъ образомъ нѣчто духовное, пространства не занимающее, можеть дъйствовать на матерію. Объяснить это взаимодъйствіе не въ состояніи ни матеріалисть, признающій одну матеріальную субстанцію, ни тъ, которые признають двъ субстанціи-и матеріальную и духовную, какъ, напр., Декартъ. Матеріалисть правъ, признавая одну субстанцію, но эта субстанція не должна быть ин матеріальной, ин духовной. Эта субстанція—ивчто скрытое отъ нашего непосредственнаго познанія. Мы можемъ познавать только отдёльныя стороны ея: одна сторона этой субстанціи есть нічто физическое, другая сторона-нічто психическое; мы ее знаемъ только съ двухъ сторонъ: съ одной стороны она матеріальна, съ другой-духовна. Следовательно, истинная реальность принадлежить одной субстанціи съ двумя различными

сторонами. Вы скажете, какъ это одна сторона психическая, другая физическая, одна протяженная, другая непротяженная могутъ вивств соединяться? Это я могу объяснить при помощи следующаго сравненія. Представимъ себ'є кругь; я разсматриваю кругь извић, а кто-нибудь другой разсматриваетъ его изнутри. Мы видимъ одинъ и тотъ же кругъ, но мы видимъ его съ двухъ сторонъ, одному онъ представляется вогнутымъ, другому выпуклымъ. Вотъ примфръ, какъ одна вещь, разсматриваемая съ двухъ сторонъ, представляется различной. То же можно сказать и относительно моей субстанціи. Ее нельзя воспринять при помощи органовъ чувствъ, но существование ея необходимо признать для возможности объяснить всв міровыя явленія. Вотъ какова моя точка зрвнія, которая называется психофизическимъ монизмомъ. Я долженъ сознаться, что я метафизикъ, потому что я признаю существованіе субстанціи, недоступной непосредственному изследованію, но спъщу замътить, что матеріалисть тоже метафизикъ, потому что онъ тоже въ основу міровой жизни кладеть матеріальные атомы, недоступные для непосредственнаго воспріятія».

Здёсь оканчиваеть свои разсужденія сторонникъ психофизическаго монизма, и на сцену выступаеть спиритуалисть. «Я тоже, говорить онъ, не отрицаю факта постоянной связи между психическими и физическими явленіями, но это не м'вшаеть тому, чтобы я признавалъ полную самостоятельность психическаго начала. Такое самостоятельное психическое начало есть именно то, что называють духовною субстанціей. Эта духовная субстанція, по моему митнію, можеть оказывать воздтиствіе на тело, а для этого она, разумъется, должна находиться въ связи съ нимъ. Существованіе же духовной субстанціи, мн кажется, слъдуеть признать воть на какихъ основаніяхъ. Матеріалисты говорять: все въ мір'в изм'вняется, превращается, но позади этого изм'вняющагося міра есть что-то не изміняющееся, вічно существующее, это именно матеріальный атомъ, признаніе котораго дёлаеть понятнымъ всѣ измѣненія въ мірѣ матеріальномъ. А не то же ли самое мы должны сказать относительно духовной субстанціи? Мы видимъ въ мірѣ психическомъ постоянныя измѣненія; одно духовное состояніе сміняется другимь, но какь они могуть связываться, соединяться въ одно цълое, если не признать духовнаго атома, назначение котораго заключается въ томъ, чтобы быть носителемъ духовныхъ состояній? Поэтому я считаю необходимымъ признать духовную субстанцію. Я признаю духовную субстанцію, которая при помощи нашихъ органовъ чувствъ воспринята быть не можетъ. Наши чувства, наши желанія и др. психическія состоянія мы можемъ воспринять непосредственно, духовная же субстанція, которая находится позади этихъ состояній, недоступна для нашего непосредственнаго воспріятія. Въ этомъ смыслѣ я метафизикъ такъ же, какъ матеріалистъ и сторонникъ психофизическаго монизма: мы признаемъ существованіе отдѣльной субстанціи, дѣлающей понятнымъ измѣненія, происходящія въ мірѣ».

Наступаеть очередь подвести итогь тому, что они сказали. Вст они не отвергаютъ фактовъ, указывающихъ на связь между явленіями физическими и исихическими. По митнію матеріалиста, связь эта такая же, какъ между причиной и действіемъ; изъ этого онъ дълаеть выводъ, что существують только физическія явленія, а психическія являются побочными, производными отъ нихъ и не существующими независимо. Физіологъ-эмпирикъ находить, что между психическимъ и физическимъ есть соотношеніе, но онъ отказался отъ разсмотрівнія того, что лежить въ основаніи техъ или другихъ явленій; это-задача метафизики, онъ же за предълы эмпирическаго изслъдованія не желаеть переступать. Сторонникъ психофизическаго монизма, не отрицая фактовъ, говорить, что физическое и психическое есть проявление одной субстанціи; что ни психическое не является причиной физическаго, ни физическое въ свою очередь не является причиной психическаго, что они совершаются параллельно другь съ другомъ. Спиритуалисть признаеть существование духовной субстанціи, делающей понятными всв измъненія исихическаго міра.

Теперь вы видите, что всё тё факты, которые показывають связь между физическимъ и психическимъ, могутъ получить четыре различныхъ толкованія. Которое изъ этихъ ученій истинно? Въ данный моменть мы не можемъ входить въ обсужденіе этого вопроса. Изъ четырехъ—эмпирическій параллелизмъ можеть быть признанъ наиболѣе достовѣрнымъ; психическій монизмъ и спиритуализмъ можно признать ученіями спорными, а матеріализмъ безусловно ложнымъ. Въ слѣдующей лекціи перейдемъ къ разсмотрѣнію того положенія матеріализма, по которому «мысль есть движеніе вещества».

## ЛЕКЦІЯ ПЯТАЯ.

## Психическія явленія могуть быть познаваемы только путемъ самонаблюденія, или внутренняго опыта.

О методахъ психологіи. — Физіологическая и экспериментальная психологія. — Объективный методъ психологіи. — Понятіе самонаблюденія. — Источники психологіи. — Объ экспериментъ въ психологіи. — Отношеніе между субъективнымъ и объективнымъ наблюденіемъ.

Въ сегодняшней лекціи я долженъ былъ бы перейти къ критикъ перваго основного положенія матеріализма, по которому мысль есть движение вещества. Но ми пришлось убъдиться въ томъ, что неправильность этого основного доложенія становится понятной только въ томъ случать, если различие между «физичеческимъ» и «психическимъ» представляется вполнъ ясно; между тъмъ вести бесъду о различіи между физическимъ и психическимъ на почвъ критики матеріализма оказывается весьма труднымъ, а потому въ настоящей лекціи я рішаюсь взять другую, совершенно индифферентную тему, на почвъ которой я и разсмотрю вопросъ о различіи между психическимъ и физическимъ. Только при такихъ условіяхъ міръ психическій и міръ физическій будутъ представляться, какъ два совершенно различныхъ міра, до такой степени различныхъ, что сказать, что «мысль», нъчто психическое, есть движение «вещества», чего-то матеріальнаго, будетъ все равно, что сказать «квадратъ круглъ» или «деревянное жельзо», однимъ словомъ, все равно, что связать два такихъ понятія, которыя никоимъ образомъ связаны быть не могуть. Та индифферентная тема, о которой я намфренъ говорить, есть вопросъ о предметт психологіи.

На первый взглядъ вопросъ о предметѣ психологіи кажется чрезвычайно яснымъ и простымъ. Разумѣется, всякій скажеть, что предметъ психологіи составляютъ тѣ состоянія, которыя мы называемъ психическими: наши «чувства», «мысли», «желанія», «сомнѣнія», «волевыя рѣшенія», и т. п. Между тѣмъ, именно, по поводу этого вопроса возникаютъ различныя сомнѣнія. Если бы мы взяли, напр., двѣ отрасли естествознанія: ботанику и минера-

логію, и спросили о предметѣ этихъ паукъ, то едва ли по этому поводу могли бы возникнуть какія-нибудь сомнѣнія. Никто, напр., не скажетъ, что растительный міръ есть предметъ минералогіи, а что минералы составляютъ предметъ изслѣдованія ботаники. Между тѣмъ, нѣчто подобное по отношенію къ предмету психологіи и, напр., физіологіи постоянно имѣетъ мѣсто. Обыкновенно говорятъ, что исихологія, какъ отдѣльная наука, не существуетъ, что она есть только часть той науки, которая называется физіологіей; она есть отрасль физіологіи, науки о физическомъ существѣ человѣка, а потому и предметъ ея тотъ же, что и предметъ физіологіи.

Весьма часто можно слышать мнвніе, что въ прежнія времена, когда психологія разрабатывалась исключительно философами, она не была собственно наукой; что тогда психологію разрабатывали исключительно философы-метафизики и только абстрактно-умозрительными, не научными методами; что только въ послъднее время, когда къ разработкъ психологіи приступиль физіологъ, она сдълалась истинной наукой; что она сдълалась наукой только тогда, когда она стала отраслью физіологіи. Между прежней и новой психологіей нътъ ничего общаго. Только современная психологія собственно и есть психологія, и именно потому, что она физіологическая, что она пользуется услугами физіологіи. Да и въ самомъ д'єль, какую науку могла представлять собой психологія, которая, по собственному же признанію психологовъ, пользовалась методомъ, называющимся методомъ «самонаблюденія», методомъ, ни въ одной наукъ не примъняемымъ? Физіологія же, занимаясь изследованіемъ психическихъ явленій, пользуется тъмъ самымъ методомъ, которымъ она пользуется и при изученіи физіологическихъ явленій и который ничего общаго не имъетъ съ методомъ самонаблюденія.

Въ дъйствительности и втъ взгляда болье ложнаго, чъмъ этотъ. Можно прямо сказать, что собственно психологія всегда была физіологической, что со времени Аристотеля, основателя эмпирической психологіи, эта послъдняя всегда была физіологической 1), такъ что положеніе, что современная психологія свои построенія основываеть на физіологическихъ данныхъ, нужно понимать только въ томъ смыслъ, что современная психологія въ большихъ размърахъ пользуется физіологіей, чъмъ это ей было возможно дълать прежде, но что принципіально она и прежде пользовалась физіологіей.

<sup>1)</sup> Разумъется, въ объяснени психическихъ явлений, а не въ вопросъ о природи души.

Психологія греческаго философа *Аристотеля* представляєть собою физіологическую психологію и именно потому, что Аристотель всегда разсматриваль всякій психическій процессь въ тъсной связи съ явленіями физіологическими.

Если бы я прочелъ вамъ нѣсколько мѣстъ изъ той книги, которую держу въ настоящее время въ рукахъ, и спросилъ васъ, какому автору она принадлежитъ, то я увѣренъ, что вы ошиблись бы, вы навѣрно приписали бы эти взгляды какому-нибудь изъ современныхъ психологовъ, между тѣмъ какъ эта книга написана Аристотелемъ за 22 столѣтія до нашего времени. Напр., разсматривая, что такое память, онъ говоритъ, что въ органѣ души происходитъ опредѣленное движсеніе частицъ вещества, которое оставляетъ извѣстные слѣды, способные возобновляться, и вмѣстѣ съ этимъ возобновляются и соотвѣтствующія имъ представленія. Съ такой же точки зрѣнія Аристотель разсматривалъ и другіе психическіе процессы: ощущеніе, воображеніе, представленіе, иллюзіи, галлюцинаціи, и вообще для всѣхъ возможныхъ психическихъ процессовъ онъ искалъ соотвѣтствующіе имъ физіологическіе процессы 1).

Движеніе, которое производить вившнее впечатлівніе въ органахь чувствь, имьеть своимь непосредственнымь слідствіемь не только ощущеніе, но это движеніе сохраняется въ органі (429 а 5, 459 в 6, 462 а 9). Это есть нічто въ родів слідда, который оставляется печатью. Сліддь этоть можеть отличаться большей пли меньшей устойчивостью, смотря по тому, какія органическія условія существують для его сохраненія.

Движеніе, сохраняющееся въ органахъ, при нѣкоторыхъ обстоятельствахъ распространяется отъ органовъ чувствъ къ центральному органу, и вдѣсь происходитъ возобновленіе образа въ отсутствіи самого предмета. Сновиджнія, напр., суть не что пное, какъ слѣды движеній, возникающихъ при чувственномъ воспріятіи (461 b 21).

Такимъ образомъ, представленіе даже и по удаленіи предмета воспрінтія можетъ продолжать свое существованіе въ видѣ  $\partial \epsilon u \varkappa e n i u$  (453 b 2). Способность удерживать впечатлѣнія называется памятью.

Память онъ объясняетъ также чисто физіологически. Послѣ воздѣйствія внѣшняго возбужденія у насъ задерживается извѣстное впечатлѣніе. Задержку впечатлѣнія онъ сравниваетъ съ инерціей, которая имѣетъ мѣсто въ движущихся тѣлахъ, потому что тѣло продолжаетъ двигаться, если бы даже то, что привело его въ движеніе, уже больше не прикасалось къ

<sup>1) «</sup>Ощущеніе, по Аристотелю, есть изміненіе, происходящее въ ощущающемь органів оть какого-либо внішняго объекта (Aristotelis Opera omnia. 416, b. 33), есть движеніе души черезь посредство тіла (454 а 9). Необходимымь условіємь ощущенія является опреділенное отношеніе между элементами органа. Если воздійствіе внішняго объекта будеть таково, что оно будеть нарушать это отношеніе, то ощущеніе не будеть иміть міста (424 а 6). Воздійствіе внішняго объекта на органь чувствь напоминаеть собою отпечатокь, слюдь, оставляемый печатью» (424 а).

Извъстно, какимъ вліяніемъ пользовалась философія Аристотеля въ средніе въка вплоть до самого Декарта; а изъ этого легко понять, что и его физіологическая психологія непрерывно существовала вплоть до начала новъйшей философіи, что въ средніе въка психологія писалась по тому образцу, который завъщалъ Аристотель.

Чтобы убѣдить васъ въ томъ, что физіологическую психологію знали уже очень давно, мнѣ стоить указать на рядъ сочиненій конца XVI и начала XVII в. Напр., психологъ  $Kaccmans^{-1}$ ) былъ одинаково знатокомъ философіи и медицины; онъ опредѣлялъ психологію, какъ часть антропологіи, и излагалъ психологію на чисто физіологической почвѣ. Фабіанъ  $Funniycs^{-2}$ ) писалъ физическую психологію. Его психологія содержитъ физіологію и изложеніе строенія человѣческаго тѣла. И такихъ писателей этой эпохи можно было бы назвать чрезвычайно много.

Возьмемъ Декарта, о которомъ, можетъ быть, многіе думають, что онъ былъ только философъ, и что его система построена на такихъ основахъ, которыя никакого значенія не имѣютъ. Правда, онъ получилъ образованіе въ іезунтской школѣ, гдѣ, по собственному признанію, онъ немногому научился, но зато, когда онъ занимался философскими построеніями, онъ очень усердно изучалъ анатомію и физіологію. О немъ существуетъ разсказъ, что, когда одинъ изъ его посѣтителей обратился къ нему

нему. Совершенно такимъ же образомъ и въ органахъ чувствъ остаются движенія послѣ того, какъ объектъ, дѣйствовавшій на нихъ, пересталъ дѣйствовать.

Запоминаніе есть движеніе, идущее отъ центра и органовъ чувствъ къ душѣ, чтобы тамъ оставить извѣстное впечатлѣніе; воспоминаніе, напротивъ, есть движеніе въ обратномъ порядкѣ, идущее отъ души къ органамъ чувствъ (408 b).

Удовольствіе и страданіе Аристотель также объясняль чисто физіологически, и ему, между прочимь, принадлежить та теорія, въ настоящее время многими принятая, что удовольствіе связано съ повышеніемъ жизненныхъ функцій, а страданія связаны съ пониженіемъ ихъ.

<sup>1)</sup> Ero сочиненія, напр., «Psychologiae anthropologicae sive animae humanae doctrina» Hannov. 1594. Въ то же время онъ занимался и физіологіей; его второе сочиненіе называется «Anthropologiae pars secunda h. e. de fabrica humani corporis metodice descripta». Hannov. 1596.

<sup>2)</sup> Сочиненіе его называется «Fabiani Hippii Psychologia physica» 1600 г. Кром'в того, онъ написаль «Dissertatio de corporis humani ex semine ortu». Или, напр., въ 1612 году вышло сочиненіе Gregor'a Horsti De natura homana libri duo, quorum prior de corporis structura, posterior de anima tractat» («О челов'вческой природ'в дв'в книги, изъ коихъ первая трактуетъ о челов'вческомъ т'вл'в, а вторая о душ'в».) О другихъ сочиненіяхъ въ этомъ же род'в см. у Carus'a «Geschichte d. Psychologie». Lpz. 1808, стр. 453 и д.

съ вопросомъ: «а гдѣ же ваша библіотека?», то Декартъ повель его въ ту комнату, гдѣ находились анатомическіе препараты и сказалъ: «вотъ моя библіотека», желая этимъ сказать, что истинный методъ изслѣдованія лежить не въ изученіи сочиненій старыхъ схоластиковъ, а въ непосредственномъ изученіи природы. Декартъ при изученіи психическихъ явленій постоянно старался дать имъ физіологическое толкованіе. Англійскій натуралистъ Гексли написалъ даже отдѣльную статью, чтобы показать, до какой степени сходны взгляды Декарта со взглядами современныхъ физіологовъ. Онъ, какъ и современные физіологи, объяснялъ многіе психическіе процессы при помощи движенія первныхъ частицъ.

Чтобы показать, какимъ образомъ Декарть пользовался физіологіей для психологическихъ цівлей, я позволю себів привести только одинъ примъръ изъ его сочиненій. Въ своихъ «Principes de la philosophie» (§ 189) онъ говоритъ: «мы должны замътить, что, хотя душа соединена со всъмъ тъломъ, но свои главныя функціи она совершаеть въ мозгу, и зд'ясь она не только понимаеть, воображаеть, но и ощущаеть, и это происходить черезъ посредство нервовъ, которые распространяются въ видъ тонкихъ нитей отъ мозга ко всёмъ частямъ другихъ органовъ, съ которыми они такъ связаны, что къ органамъ нельзя прикоснуться безъ того, чтобы не привести въ движеніе оконечности какого-либо нерва, и это движение черезъ посредство нервовъ доходитъ до мозга, съ которымъ душа связана теснейшимъ образомъ, и вслъдствіе своего различнаго характера движенія заставляють ее имъть различныя мысли. Это суть тъ различныя мысли, которыя исходять непосредственно отъ движеній, возбужденныхъ черезъ посредство нервовъ въ мозгу, и которыя мы называемъ нашими ощущеніями».

Если физіологическая психологія была извъстна Аристотелю и Декарту, то о XVIII въкъ и говорить нечего.

Итакъ, тотъ взглядъ, будто психологія только въ недавнее время сдѣлалась физіологической, можетъ поддерживаться только тѣми, кто совсѣмъ не знакомъ съ исторіей этой науки. Нужно помнить, что современная психологія отличается отъ прежней не тѣмъ, что будто бы прежняя призывала разсматривать все только умозрительно, а что въ настоящее время психологія потому и сдѣлалась наукой, что стала разсматривать психическія явленія въ связи съ физіологическими. Въ дѣйствительности современная психологія отличается отъ прежней вовсе не этимъ, а тѣмъ, что она сдѣлалась экспериментальной, каковой прежняя психологія не могла быть вслѣдствіе недостаточнаго развитія именио экспе-

риментальныхъ методовъ. Физіологическая психологія и экспериментальная психологія—два понятія, отличныя другъ отъ друга. Можно сказать, что экспериментальный методъ изслѣдованія въ прежней психологіи не примѣнялся, между тѣмъ какъ физіологическое изслѣдованіе психическихъ процессовъ далеко не новость.

Взглядъ, по которому методъ самонаблюденія является непригоднымъ въ психологіи, въ новъйшее время былъ высказанъ основателемъ позитивной системы философіи Огюстомъ Контомъ. Онъ по своему образованію быль математикъ и натуралисть. Когда онъ познакомился съ психологіей, гдв употребляется методъ самонаблюденія, то очень удивился тому, что методъ самонаблюденія можно вообще считать научнымъ методомъ. Онъ не могъ признать внутренняго опыта, который употреблялся, какъ онъ думалъ, по преимуществу метафизиками; отождествляя психологію съ метафизикой, онъ совершенно отвергалъ внутренній опыть. По его мивнію, самонаблюденіе просто певозможно. Онъ не могъ понять, какъ сознаніе можеть наблюдать самого себя въ процесст собственной дтятельности; онъ никакъ не могъ понять, что такое «сознаніе сознанія». Съ перваго взгляда такой процессъ напоминаетъ собою невозможную механическую задачуподнять самого себя на стуль, на которомъ сидишь. Самонаблюденіе есть вещь немыслимая 1). По митнію Огюста Конта, умъ

<sup>1)</sup> Я позволяю себѣ привести это мѣсто изъ сочиненія Огюста Конта, которое имѣло такое важное значеніе. «Метафизики, —говоритъ онъ, —придумали въ послѣднее время отличать два рода наблюденій одинаковой важности: одно внюшнее, другое внутреннее, изъ которыхъ послѣднее предназначено исключительно для изученія интеллектуальныхъ явленій. Но я хочу, —говоритъ Контъ, —показать, что это мнимое, непосредственное созерцаніе духа есть чистая иллюзія. Очевидно, что человѣческій духъ можетъ наблюдать всѣ явленія, за исключеніемъ своихъ собственныхъ, ибо чѣмъ можетъ производиться такое наблюденіе? Легко понять по отношенію къ чувствамъ, что человѣкъ могъ бы наблюдать, напр., страсти, которыя его возбуждаютъ, по той анатомической причинѣ, что органы, которые являются ихъ мѣстопребываніемъ, отличны отъ тѣхъ органовъ, которые предназначаются для наблюдательныхъ функцій.

Но если бы даже кто-нибудь имѣлъ случай наблюдать ихъ надъ самимъ собою, то онъ, конечно, не допустилъ бы, что они имѣютъ важное научное значеніе. Нужно согласиться, что самое лучшее средство познавать даже страсти состоитъ въ наблюденіи во вню, потому что всякая рѣзко выраженная страсть, т.е., именно то, что всего важнѣе изслѣдовать, по необходимости не совмѣстамо съ состояніемъ наблюденія. Что же касается наблюденія интеллектуальныхъ явленій въ то время, когда они совершаются, то это очевидная невозможность. Индивидуумъ мыслящій не можетъ раздѣлиться на двое, изъ которыхъ одинъ разсуждалъ бы въ то время, какъ другой наблюдаль бы разсужденія перваго. Такъ какъ органъ наблюдаемый

не можетъ наблюдать умственныхъ актовъ въ то время, когда онъ мыслитъ; для этого ему нужно прекратить свою дѣятельность, а тогда нечего наблюдать. Чтобы процессъ самонаблюденія могъ осуществляться, нужно, чтобы умъ раздѣлился на двѣ части, изъ которыхъ одна часть будетъ мыслить, а другая будетъ наблюдать то, какъ эта первая часть будетъ мыслить; а такъ какъ такое раздѣленіе ума на двѣ части невозможно, то, слѣдовательно, и самонаблюденія—несбыточная мечта. Для построенія психологіи нужно обратиться къ физіологіи мозга; а такъ какъ строеніе мозга во времена Огюста Конта было плохо извѣстно, то онъ думалъ, что можно построить психологію посредствомъ изученія строенія черепа, по примѣру Галля, основателя френологіи, который доказывалъ, что существуютъ способы опредѣленія умственныхъ способностей по очертаніямъ черепа 1).

Надо замѣтить, что взглядъ Огюста Конта былъ отвергнуть англійскими его послѣдователями, именно  $\mathcal{A}.$  С. Миллемъ и Льюисомъ. Но въ Англіи же оказался писатель, который нашелъ возможнымъ защищать теорію О. Конта во всей ея цѣлости. Это именно психіатръ  $May\partial cnu$ , по мнѣнію котораго «люди, думающіе освѣтить весь строй умственной дѣятельности свѣтомъ собственнаго сознанія, похожи на людей, которые захотѣли бы освѣтить вселенную ночникомъ». До такой степени методъ самонаблюденія казался ему безсмысленнымъ  $^2$ ).

Для насъ, русскихъ, этотъ вопросъ представляетъ интересъ потому, что онъ въ одно время былъ предметомъ журнальной полемики между Кавелинымъ и Сѣченовымъ. Кавелинъ, представитель гуманитарныхъ наукъ, Сѣченовъ, извѣстный физіологъ, спорили о задачахъ психологіи и между многими другими вопросами затронули также и вопросъ ю методѣ психологіи. Каселинъ 3) говорилъ, что основной пріємъ, при помощи котораго можно строить психологію, есть «внутреннее эрѣніе», «психическое зрѣніе». Сточеновъ, физіологъ, утверждалъ, что такого «внутренняго,

въ данномъ случав тождественъ съ наблюденіемъ, то какимъ образомъ могло бы осуществиться наблюденіе? Этоть мнимый психологическій методъ по своему существу есть ничто». «Philosophie positive» изд. 1830 г., т. І, стр. 34 и др. (Ср. съ этимъ то, что онъ говорить въ 3-мъ томъ стр. 540. Изд. 1869 г.).

<sup>1)</sup> О Галлъ см. ниже.

<sup>2)</sup> См. его «Физіологія и патологія души», Спб. 1871 г., гл. 1-я «О способъ пзученія души» (существують болье новыя изданія на англійскомъ языкт).

<sup>3)</sup> См. Кавелина «Задачи психологіи». Спб. 1872 г., и Стиченова «Психологическіе этюды». Спб. 1873 г.

психическаго зрвнія» вовсе нвть и быть не можеть 1). Общественное мивніе стало на сторону Свченова, и въ настоящее время у насъ господствуеть взглядъ, по которому методъ самонаблюденія долженъ быть признанъ методомъ ненаучнымъ. Но если бы этотъ споръ предложить на рвшеніе современной науки, то представители ея высказались бы за Кавелина, а не за Свченова.

Очень многіе, желая понять, что такое самонаблюденіе, обращаются къ слову «самонаблюденіе» и изъ слова хотять разгадать смыслъ самого понятія. Они думають, что самонаблюденіеэто значить «наблюденіе самого себя». Въ англійскомъ языкъ термину «самонаблюденіе» соотвътствуеть терминъ «интроспекція», что означаеть «глядение внутрь самого себя». По этому поводу обыкновенно говорять: «я понимаю, что значить глядъть внъ себя: это значить, разсматривать предметь, лежащій вив меня, но что значитъ «глядъть внутрь самого себя», я не понимаю». Основываясь на этомъ, многіе тотчасъ же отвергають и самый пріемъ, какъ ненаучный. На это я долженъ замѣтить, что никогда не слъдуетъ обращаться къ слову, когда мы желаемъ узнать смыслъ какого-нибудь понятія; для этого всегда следуеть обращаться къ самой философіи. И въ данномъ случать мы должны обратиться къ философамъ и спросить, какъ они понимають этоть своеобразный терминъ «самонаблюденіе», и мы увидимъ, что смыслъ его въ высшей степени простой.

Положимъ, что я смотрю на какой-нибудь предметъ, находящійся передо мною, напр., на дерево, имъющее опредъленную величину, форму, цвътъ; предметъ моего наблюденія находится вни меня, на извъстномъ разстояніи отъ меня, и воспринимаю я его при помощи зрительнаго органа. Положимъ, далѣе, я слышу звукъ пушки; я воспринимаю этотъ звукъ при помощи другого органа чувствъ—уха. Я прикасаюсь къ столу и нахожу, что его поверхность шероховата или гладка, холодна или тепла; все это

<sup>1)</sup> Въ «Психологическихъ этюдахъ» отрицается существованіе особаго «внутренняго» эрѣнія. Такъ, напр., на

стр. 122: «Итакъ, особаго психическаго зрвнія, какъ спеціальнаго орудія для изследованія психическихъ процессовъ, въ противоположность матеріальнымъ, ифтъ».

Стр. 134: «Рекомендуемое Кавелинымъ спеціальное орудіе для психическаго изслѣдованія оказывается фикціей»...

Стр. 145: «Всякій, кто признаетъ исихологію неустановившейся наукой, долженъ неизбъжно признать вмѣстѣ съ этимъ, что у человѣка нѣтъ никакихъ спеціальныхъ умственныхъ орудій для познаванія психическихъ фактовъ, въ родѣ внутренняго чувства или психическаго зрѣнія, которое, сливаясь съ познаваемымъ познавало бы продукты познанія непосредственно, по

я узнаю, благодаря тому, что у меня есть органъ осязанія. Вотъ что мы можемъ узнать при помощи нашихъ органовъ чувствъ: нашего глаза, уха, органа осязанія и проч. Если мы возьмемъ всѣ эти явленія, которыя составляютъ предметъ естествознанія, какъ свѣтъ, теплота, движеніе и т. п., то мы увидимъ, что всѣ они воспринимаются нами при помощи нашихъ органовъ чувствъ.

Но можемъ ли мы сказать, что воспріятіемъ при помощи нашихъ органовъ чувствъ исчернывается все наше познаніе? Нѣтъ, мы должны отвътить на этотъ вопросъ отрицательно. Существуетъ еще многое такое, что при помощи нашихъ органовъ чувствъ воспринято быть не можеть, но что тъмъ не менъе имъеть реальное существование и познается нами. Напр., чувства, мысли, желанія, решенія и т. п. Ведь все это мы можемъ познать, но спрашивается, какъ мы ихъ познаемъ? Разумъется, всякій скажетъ, что ни при помощи глаза, уха, органа осязанія и т. п., а какимъ-то инымъ способомъ. Вотъ этотъ-то способъ у философовъ принято называть искусственнымъ терминомъ «самонаблюденія», «внутренняго зрѣнія», «психическаго зрѣнія», «внутренняго чувства», «внутренняго опыта» и т. п. Само собою разумъется, что вы такой процессъ познанія можете назвать какимъ угодно терминомъ, только вы должны согласиться съ тъмъ, что это познаніе дается намъ не при помощи органовъ чувствъ. Для обозначенія того, что есть цільй мірь явленій-наши чувства, мысли, желанія, волевыя ръшенія, которыхъ воспринять мы не можемъ при помощи глаза, уха и проч., у психолога существуетъ особый терминъ. Это-«міръ внутренній», «міръ психическій». Для познанія его необходимо: «самонаблюденіе», «внутреннее зрѣніе» и т. п. Вотъ единственный и простой смыслъ слова «самонаблюденіе».

Изслѣдованіе того, что воспринимается при помощи органовъ чувствъ, есть предметъ естествознанія въ широкомъ смыслѣ этого слова, а изслѣдованіе того, что мы не можемъ воспринимать при помощи внѣшнихъ органовъ чувствъ, и тѣмъ не менѣе, однако, воспринимаемъ, есть предметъ психологіи. Такимъ образомъ, для нашего познанія существуетъ два міра: міръ психическій и міръ физическій. Для познанія міра психическаго существуетъ методъ самонаблюденія, или такъ наз. внутренній опыть, для познанія міра физическаго существуетъ методъ внѣшняго наблюденія, или такъ наз. внъшній опыть. Методъ самонаблюденія иначе называется методомъ субъективнымъ, методъ наблюденія надъ физическимъ міромъ называется методомъ объективнымъ.

Я говорю, что существуетъ самонаблюдение для познанія того, что воспринимается нами не при помощи внѣшнихъ органовъ чувствъ. Кромъ міра физическихъ явленій, міра внѣшняго, кото-

рый мы познаемъ при помощи внѣшнихъ органовъ чувствъ, есть еще міръ внутренній, который познается особымъ способомъ, для обозначенія котораго принять условный терминъ: «внутренній опытъ», «внутреннее зрѣніе», «психическое зрѣніе» или «самонаблюденіе». Но ни одинъ психологъ не думалъ, что существують особые органы для воспріятія этого міра явленій, что существують, напр., особые органы для воспріятія чувствъ печали, радости, гнѣва и т. п. Они утверждаютъ, что кромѣ внѣшняго міра есть еще внутренній міръ, но, разумѣется, они не думали утверждать, что міръ внутренній находится гдѣ-нибудь въ мозгу или внутри нашего черепа, вообще нашего организма. Они, употребляя этотъ терминъ, имѣютъ въ виду сказать, что есть два различнымъ міра, которые и воспринимаютъ различнымъ образомъ, различными способами.

Если это понятно, то можно пойти дальше и спросить, почему мы указанный нами пріемъ изслѣдованія психическихъ явленій называемъ самонаблюденіемъ, субъективнымъ методомъ изследованія и утверждаемъ, что онъ кореннымъ образомъ отличается отъ объективнаго наблюденія? Для того, чтобы это сдёлалось понятнымъ, я позволю себъ привести два, три примъра изъ области объективнаго и субъективнаго наблюденія, изъ познанія внъшняго и внутренняго міра. Вотъ, напр., зеленый цвътъ; я его вижу, и вс $\delta pyzie$  видять то же самое, что и я; если бы неподалеку, положимъ, раздался звукъ пушки, то я бы его услышалъ, и еще тысяча людей услышала бы его такъ же, какъ и я; они восприняли бы звукъ такъ же непосредственно, какъ и я. Если бы появилась какая-нибудь новая комета, то навърное милліоны людей увид'вли бы ее съ такою же непосредственностью, какъ и я. Вотъ характерная особенность внѣшняго, объективнаго, наблюденія. Каждый индивидуумъ наблюдаетъ то или другое явленіе съ такою же непосредственностью, какъ и всѣ другіе. Эта особенность создаеть громадное преимущество объективному наблюденію передъ субъективнымъ.

Совсѣмъ не то при воспріятіи психическихъ явленій. Воспріятіе психическихъ явленій доступно только для того индивидуума, который переживаетъ ихъ. Положимъ, что въ данный моментъ, когда я нахожусь передъ вами, я испытываю какое-нибудь чувство, напр., чувство боли. Никто изъ присутствующихъ этого чувства ни познатъ, ни видѣтъ не можетъ. Положимъ, далѣе, что у меня естъ какое-нибудь желаніе; и о немъ никто изъ присутствующихъ не можетъ догадаться; оно доступно только для меня одного. Всѣ психическія состоянія всегда абсолютно доступны только для того, кто ихъ переживаетъ. Другой не можетъ видѣть ни моихъ желаній, ни моихъ чувствъ, ни волевыхъ рѣше-

ній, онъ не можетъ воспринять ихъ съ той же непосредственностью, съ какою онъ могъ бы это сдёлать, если бы пожелалъ воспринять какія-нибудь физическія явленія.

Въ тъхъ случаяхъ, когда мы знаемъ о чувствахъ и мысляхъ другихъ индивидуумовъ, мы знаемъ о нихъ только потому, что мы о нихъ умозаключаемъ; ихъ мы можемъ познать только при помощи процесса умозаключенія. Не думайте, что я строю какіенибудь софизмы; та мысль, которую я высказываю, очень проста и неоспорима. Положимъ, передъ нами стоитъ человъкъ и плачетъ потому, что онъ испытываеть чувство печали. Мнѣ могуть сказать: «какъ же вы говорите, что будто нельзя видъть чувствъ. Видимъ же мы чувство печали у этого человѣка; мы можемъ это чувство наблюдать». На это я могь бы отвътить: «Вы ошибаетесь, чувствъ вы не видите, страданія вы не видите, вы воспринимаете только рядъ физическихъ явленій, изъ которыхъ вы умозаключаете, что человъкъ страдаетъ». Въ самомъ дълъ, что вы воспринимаете, когда видите передъ собою плачущаго человъка? Вы посредствомъ органа слуха воспринимаете рядъ звуковъ, которые называются плачемъ; посредствомъ органа зрѣнія вы воспринимаете, какъ изъ его глазъ текуть капли прозрачной жидкости, которыя называются слезами; вы видите измѣнившіяся черты лица, опустившиеся углы рта, и изъ всего этого вы умозаключаете, что человъкъ страдаетъ. Этотъ процессъ и есть процессъ умозаключенія, а не непосредственнаго наблюденія. Такого рода умозаключенія я могу д'влать потому, что я знаю, что, когда я страдаю, я издаю тоже прерывистые звуки, изъ глазъ моихъ тоже течеть прозрачная жидкость и т. д. и т. д.; и потому, когда я воспринимаю эти явленія у другого человіка, я заключаю, что онъ страдаеть совершенно такъ же, какъ и я. Следовательно, необходимо мнъ самому пережить хоть разъ то, что переживаетъ другой человъкъ, для того, чтобы судить о его душевномъ состояніи.

Въ этомъ отношеніи положеніе психолога не такъ благопріятно, какъ положеніе натуралиста. Нѣсколько натуралистовъ могутъ разсматривать одновременно одинъ и тотъ же предметь или одно и то же явленіе и легко могутъ приходить къ единогласному миѣнію, между тѣмъ какъ психологъ всегда долженъ только умозаключать о томъ или иномъ психическомъ явленіи; его умозаключенія не всегда будутъ тождественны съ умозаключеніемъ другого. Если, положимъ, существо, которое наблюдаетъ психологъ, стоитъ близко къ нему по своей организаціи, то его умозаключенія относительно психическихъ состояній этого существа будуть болѣе безошибочны, чѣмъ въ томъ случать, когла онъ

умозаключаеть о психическихъ состояніяхъ существъ, значительно отличающихся отъ него по своей организаціи. Если, напр., мы будемъ наблюдать психическія состоянія краснокожихъ, негровъ и, основываясь на своихъ состояніяхъ, будемъ говорить, что ихъ чувства таковы же, какъ и наши, что они страдають такъ же, какъ и мы, то еще вопросъ, не сдълаемъ ли мы ошибки въ своихъ умозаключеніяхъ. Напр., хирурги говорять, что хирургическія операціи низшими расами переносятся значительно легче, чъмъ европейдами. Если мы спустимся еще ниже и будемъ наблюдать психическую жизнь, напр., лошади, то наше положение будеть еще болъе затруднительно. Страдаеть ли лошадь отъ удара такъ же, какъ страдаю я? Я, конечно, могу сказать, что животное способно страдать отъ удара такъ же, какъ и я; но будутъ ли страданія животнаго равняться по силь моимъ страданіямъ, этого я сказать не могу. И если бы какой-нибудь скептикъ выразилъ сомн вніе относительно того, что животныя страдають отъ удара въ такой же мъръ, какъ я, то я опровергнуть его сомнъній не былъ въ состояніи, такъ какъ о страданіяхъ животнаго я могу только умозаключать на основаніи своего опыта, а вид'ьть эти страданія такъ же непосредственно, какъ можетъ непосредственно видъть физическія явленія натуралисть, я не въ состояніи. Если мы спустимся еще ниже и возьмемъ міръ инфузорій и по нашимъ чувствамъ будемъ умозаключать о ихъ чувствахъ, то ошибаться будемъ весьма часто. Станемъ, напр., наблюдать инфузоріи подъ микроскопомъ. Вотъ мы видимъ, какъ къ одной инфузоріи приближается другая, большая, которая направляется къ меньшей; и мы видимъ, какъ эта послъдняя стремится прочь отъ нея. Мы заключаемъ, что у низшихъ организмовъ дъло обстоить совершенно такъ, какъ у высшихъ, напр., у человъка, который при видъ непріятеля боль сильнаго, обращается въ бъгство. Но мы не можемъ съ увъренностью сказать, что наши умозаключенія будуть вполнъ достовърны, потому что мы по своей организаціи до такой степени отличаемся отъ этихъ низшихъ организмовъ, что предполагать въ нихъ такія же чувства, такія же побужденія, какъ у насъ, мы имъемъ только очень немного основаній.

Изъ этихъ примъровъ мы видимъ, что непосредственно воспринимать психические процессы у другихъ мы не можемъ, мы можемъ о нихъ только умозаключать, непосредственно же мы воспринимаемъ ихъ только въ самихъ себъ. Вотъ почему этотъ способъ познанія психическихъ процессовъ и называется «самонаблюденіемъ». О всѣхъ психическихъ процессахъ другихъ индивидуумовъ мы знаемъ только на основаніи того, что мы сами пережительно водинительного вы желаемъ изучить

на другихъ существахъ, мы переводимъ на языкъ своихъ собственныхъ душевныхъ переживаній; только въ такихъ случаяхъ возможно понять психическія состоянія другихъ. Поэтому-то психологи утверждаютъ, что единственный источникъ познанія психическихъ процессовъ есть самонаблюденіе; безъ самонаблюденія о психической жизни другихъ индивидуумовъ, другихъ организмовъ мы не могли бы знать.

Но выражаясь такимъ образомъ, что самонаблюдение есть единственный источникъ познанія психическихъ явленій, я могу, пожалуй, кого-нибудь ввести въ заблужденіе. Пожалуй, могутъ подумать, что психологь, желающій построить систему психологіи, долженъ запереться въ свой кабинетъ и начать наблюдать самого себя и изъ того, что онъ получить, создавать законы психологіи. Но я долженъ на это зам'єтить, что утверждать чтолибо подобное можеть только лишь тоть, кому неясенъ истинный смыслъ термина «самонаблюденіе». Философы, которые признають за самонаблюденіемь единственный источникь познанія психическихъ явленій, никогда не думали, что только изъ наблюденій надъ самимъ собою можно строить законы психической жизни; напротивъ, они признаютъ, что психологія — одна изъ самыхъ энциклопедическихъ наукъ; она содержитъ въ себъ рядъ вспомогательныхъ наукъ, которыя необходимы для построенія психологической системы. Воть, напримъръ, тъ матеріалы, которые необходимы современному психологу для его психологическихъ теорій.

- І. Данныя сравнительной психологіи:
- 1) психологія народовъ (этнографія, антоопологія):
- 2) психологія животныхъ;
- 3) психологія ребенка.
- II. Анормальныя явленія:
- 1) душевныя бользни;
- 2) гипнотическія явленія, сонъ, сновидѣнія;
- 3) психическая жизнь слъпыхъ, глухонъмыхъ и т. п.
- III. Экспериментальныя данныя.

Изъ этого перечня вы видите, что современные психологи вовсе не думали утверждать, что для построенія законовъ психологіи достаточно запереться въ свой кабинетъ и паблюдать самого себя; вотъ какими разнообразными пауками долженъ пользоваться психологъ, желающій построить систему психологіи. Если бы не было всёхъ этихъ вспомогательныхъ наукъ, то современной психологіи не существовало бы.

Прежде всего психологу необходимо имъть данныя сравнительной психологіи: сюда относится психологія народовъ редигі-

озныя представленія, языкъ, мины и пр. первобытныхъ и малокультурных в народовъ. Изследование религиозных в представлений, напримъръ, у первобытныхъ народовъ даеть намъ возможность изучить одно изъ тъхъ высшихъ чувствъ, которое называется религіознымъ чувствомъ. Всв такъ наз. высшія чувства-эстетическія, моральныя, чувство собственности и пр. у культурныхъ народовъ являются чъмъ-то такимъ сложнымъ, что, если бы мы вздумали изследовать ихъ непосредственно у этихъ последнихъ, то мы не были бы въ состояніи ихъ проанализировать. Для этого необходимо направить свое изследование на низшія ступени человъческой культуры; нужно обратиться къ жизни первобытныхъ людей: только тамъ мы встрътимъ эти чувства въ ихъ простомъ, если можно такъ выразиться, эмбріональномъ состояніи. Послів изученія состоянія этихъ чувствь у мало культурныхъ народовъ, мы поймемъ природу высшихъ чувствъ и у культурныхъ народовъ.

Психологу необходимо также знакомство съ исторіей народовъ. Исторія, описывая прошлую жизнь людей, описываеть и такіе моменты въ ихъ жизни, какъ народныя движенія, революціи, и это даеть богатый матеріалъ для такъ наз. психологіи массъ. Изученіе развитія языка доставляеть также очень интересный матеріалъ для психологіи. Языкъ и мысль тѣсно связаны между собою; прослѣдить развитіе языка значить изучить развитіе человѣческой мысли; языкъ есть воплощеніе человѣческой мысли; его развитіе есть развитіе человѣческой психологіи, какъ, напримѣръ, измѣненія въ значеніяхъ словъ, которыя можно подмѣчать на протяженіи цѣлыхъ столѣтій, являются самымъ лучшимъ показателемъ измѣненія человѣческихъ представленій. Воть почему «въ послѣднее время вновь вырастаетъ психологія языка, на нѣкоторое время отстраненная увлеченіемъ физіологической психологіей» 1).

Психологія животтых также способна дать массу важнаго матеріала. Когда анатомъ задается цёлью узнать, каково назначеніе того или иного сложнаго органа, то онъ обращается къ изученію этого органа у низшихъ животныхъ, такъ какъ чёмъ органъ проще, тёмъ и функція его проще. Изученіемъ этой посл'ядней онъ научается распознавать функціи бол'я сложныхъ органовъ. Подобно анатому, долженъ поступать и психологъ. Если у животныхъ нёкоторыя психическія способности проще, то психологу сл'ядуеть начинать свое изсл'ядованіе изученіемъ состоянія

<sup>1)</sup> Cm. Benno-Erdmann. Ueber Sprechen und Denken Bt Arch. f. Syst.

этихъ способностей у животныхъ. Кромѣ того, у животныхъ нѣкоторыя способности проявляются рѣзче, чѣмъ у человѣка. Возьмемъ, напримѣръ, инстинктъ. И у человѣка есть инстинктъ, но въ очень неясной формѣ. Если же мы сравнимъ его съ тою способностью у животныхъ, которая соотвѣтствуетъ инстинкту у людей, то, пользуясь результатами, полученными путемъ наблюденія надъ животными, въ состояніи будемъ лучше познать природу этой способности у человѣка.

Психологія ребенка очень много разрабатывалась и разрабатывается въ настоящее время. Здёсь психологъ можетъ видёть, какимъ образомъ высшія умственныя способности развиваются изъ элементарныхъ. Здёсь онъ встрёчается съ психологическими способностями въ ихъ эмбріональномъ состояніи и можеть шагь за шагомъ проследить ихъ развите вплоть до того сложнаго состоянія, которое присуще взрослому человѣку. Возьмемъ, напримѣръ, нашу способность воспринимать пространство. Если бы мы ограничили свое изследование только темь, что мы знаемь объ этой способности у взрослыхъ, то мы не знали бы, изъ какихъ элементовъ представление пространства складывается; мы могли бы, пожалуй, подумать, что человъкъ рождается съ способностью видъть пространство такъ, какъ онъ его видить потомъ. Между тъмъ наблюденія надъ психическою жизнью ребенка показывають, что ребенокъ въ первые дни своей жизни совсъмъ не можеть видьть пространства такъ, какъ его видить взрослый. На 17-18-й недълъ послъ рожденія ребенокъ часто тянется къ предмету, который находится отъ него на разстояніи въ 3-4 раза больщемъ, чемъ его ручка. Изъ этого можно заключить, что ребенокъ не можетъ опредълять разстоянія, а это является, въ свою очередь, доказательствомъ того положенія, что наша способность распознаванія пространства не есть первоначальная способность, а есть результать сложнаго развитія.

Изученіе анормальных явленій, куда относятся душевныя бользии, гипнотическія явленія, а равнымъ образомъ сонъ и сновидьнія и т. п., также для психолога необходимо. То, что у нормальнаго человька выражено неясно, неопредьленно, у душевнобольного выдьляется чрезвычайно рызко; душевныя бользии иногда называють микроскопомъ для изученія душевныхъ явленій. Если мы возьмемъ такъ наз. дефектныхъ, у которыхъ отсутствуеть, напримыръ, органъ зрынія, слуха и т. п., то наблюденія надъними представляють въ высокой степени интересный матеріалъ. У слыпого ныть многихъ представленій, которыя есть у зрячаго. У слыпого не ты представленія о пространствь, какія у зрячихъ. Его пространственныя представленія находятся въ зависимости отъ его

осязательныхъ и двигательныхъ ощущеній, а не зрительныхъ. Слепой отъ рожденія, который обладаеть такимъ представленіемъ пространства, является очень интереснымъ субъектомъ для наблюденія, потому что, благодаря этимъ изследованіямъ, мы имеемъ возможность опредёлить, что приходится на долю осязательныхъ и двигательныхъ ощущеній въ пространственныхъ представленіяхъ зрячаго. Недавно умерла извъстная Лаура Бриджменъ, которая въ раниемъ дътствъ потеряла способность видъть и слышать. Не взирая, однако, на отсутствие двухъ такихъ важныхъ органовъ, она пріобр'вла способность выражать свои мысли, и ей сд'влались доступными даже такія отвлеченныя понятія, какъ понятія Бога, души. Все это ей удалось достигнуть только благодаря осязательнымъ органамъ. Она умерла на 62 году отъ роду. Само собою разумфется, что она не могла не обратить вниманія психологовъ, и изслъдованія надъ ея психическою жизнью были въ высшей степени важны для опредъленія того, какимъ образомъ складываются у человъка «представленія» и «понятія».

Я зашель бы слишкомъ далеко, если бы захотель указать все ть источники, которыми пользуется психологь для построенія своей системы, но и приведенныхъ достаточно для того, чтобы видъть, что строить психологію на самонаблюденіи не значить отказаться оть встхъ фактовъ, доступныхъ объективному наблюденію. Всякій психологъ скажеть, что необходимъ разнообразный, объективно получаемый матеріаль для построенія системы психологіи, но весь этотъ матеріалъ становится для насъ доступнымъ только благодаря самонаблюденію. Если мы такъ или иначе истолковываемъ психическую жизнь ребенка, если мы понимаемъ психическую жизнь слібпого, его пространственное представленіе, то только потому, что мы наблюдали самих в себя; всв эти данныя становятся для насъ доступными только благодаря тому, что мы переводимъ ихъ на языкъ нашего самонаблюденія; однимъ словомъ, весь объективно добываемый матеріаль, который лежить въ основъ психологіи, становится доступнымъ, благодаря самонаблюденію.

Изъ того, однако, что, по мижнію психологовъ, единственный непосредственный источникъ психологіи есть самонаблюденіе, совсжиъ не слждуеть, что все добытое путемъ объективнаго наблюденія нужно отрицать.

Теперь намъ слѣдуетъ разсмотрѣтъ, какимъ образомъ возможно примѣненіе эксперимента въ психологіи. Если предметъ психологіи составляетъ то, что мы знаемъ изъ самонаблюденія, т.-е., наша психическая жизнь: наши мысли, стремленіе, желанія и проч., все то, что доступно для того, кто ихъ переживаетъ, то, кажется, ни о какомъ экспериментѣ въ психологіи и рѣчи

быть не можеть. И это легко понять, если мы вспомнимь, что называется въ естествознаніи экспериментом въ отличіе отъ простого наблюденія.

Если я, положимъ, желаю изучить свойства радуги, то я ее наблюдаю такъ, какъ она миъ дана въ природъ; я ее не измъняю. Это будеть простымъ наблюденіемъ . Но если бы, напр., ботаникъ захотълъ изучить вопросъ о томъ, существуеть ли какая-нибудь связь между солнечными лучами и зеленымъ цвътомъ растеній, онъ долженъ быль бы для выясненія этого произвести следующій эксперименть. Онъ должень взять растеніе, накрыть его колпакомъ, чтобы такимъ образомъ изолировать его отъ действія солнечныхъ лучей, и наблюдать, что произойдеть послі того съ зеленымъ цвътомъ. Онъ нашелъ бы, что зеленый цвътъ превратился въ желтый, но если бы послъ этого онъ снялъ колпакъ и вновь открыль доступь солнечнымь лучамь, то желтый цвать превратился бы въ зеленый. Такимъ путемъ ботаникъ экспериментально доказаль бы связь между солнечными лучами и зеленымъ цвътомъ растеній. Здёсь мы им'вемъ дёло съ настоящимъ экспериментомъ, потому что главный признакъ эксперимента состоитъ именно въ томъ, чтобы измънять обстоятельства, при которыхъ имѣетъ мъсто изучаемое явленіе, и наблюдать при этомъ тъ измъненія, которыя совершаются въ самомъ явленіи.

Теперь разсмотримъ, какъ обстоитъ дъло съ экспериментомъ въ психологіи. Положимъ, я желаю изучить какія-нибудь чувства. Какимъ образомъ я буду измѣнять обстоятельства, при которыхъ имѣютъ мѣсто чувства? Растеніе я могу перенести изъ одной обстановки въ другую, могу измѣнять условія ихъ жизни. Но какъ могу я производить эксперименты надъ чувствами и мыслями? въдь такъ оперировать надъ ними, какъ оперируеть ботаникъ надъ растеніями, я не въ состояніи. Казалось бы, поэтому, что эксперименть въ психологіи примінень быть не можеть; но это только кажущаяся невозможность, въ дъйствительности ее избъжать довольно легко. Если мы вспомнимъ, что между явленіями психическими и физическими существуеть тъсная неразрывная связь, то не можемъ ли мы оперировать непосредственно надъ физическими явленіями и, оперируя надъ ними, не можемъ ли мы, хотя бы косвенно, измѣнять и соотвѣтствующія психическія явленія. Очень простой примъръ поможеть намъ выяснить сущность эксперимента въ психологіи.

Если я буду сочетать извъстные цвъта другъ съ другомъ, то при извъстномъ сочетания я достигну того, что буду испытывать чувство пріятнаго, и это будеть тогда, когда цвъта будуть гармонировать между собою. Извъстно, что одни цвъта гармони-

рують другь съ другомъ, а другіе нѣтъ. Положимъ, мы желаемъ изучить, какіе именно цвъта гармонирують другь съ другомъ, т.-е., сочетаніе какихъ цвътовъ вызываеть въ насъ чувство пріятнаго. Беремъ какой-нибудь цвътъ, напр., красный, и задаемся цълью отыскать такой другой цвфть, который бы съ нимъ гармонироваль. Для этого мы беремъ различные цвъта, сначала оранжевый, прикладываемъ его къ красному и смотримъ, получается ли красивое сочетаніе. Потомъ беремъ желтый, голубой и, наконецъ, зеленый; изъ всъхъ этихъ цвътовъ наиболъе гармонирующихъ съ краснымъ, положимъ, окажется зеленый, т.-е., количество удовольствія при такомъ сочетаніи мы получимъ наибольшее; сочетаніе краснаго и зеленаго будеть наиболее для насъ пріятно. А что собственно мы дълаемъ, когда мы производимъ такой экспериментъ? Мы измъняемъ непосредственно состояніе нашего физическаго аппарата, въ данномъ случав нашей свтчатки, а то или другое измвиеніе сътчатки влечетъ за собою то или иное психическое состояніе. Въ данномъ экспериментъ, какъ это легко видъть, мы можемъ измънять наши психическія состоянія совершенно такъ, какъ ото дълаеть въ своей области натуралисть: зоологь, ботаникъ; мы можемъ косвеннымъ образомъ измънять наши психическія состоянія, а именно, при помощи изм'єненія физическаго аппарата. Такимъ образомъ вы видите, что экспериментъ въ психологіи можетъ примъняться и именно потому, что мы можемъ измънять физическій аппарать, а изм'вняя его, мы изм'вняемъ и психическое, съ нимъ связанное, состояніе. Въ этомъ смыслѣ экспериментъ въ психологіи возможенъ, и можно сказать, что эксперименть преобразилъ всю современную психологію.

Въ настоящее время при помощи эксперимента изслѣдуется то, что прежде только наблюдалось. Разница между современной и прежней психологіей не въ томъ, что она будто бы сдѣлалась физіологической, а въ томъ, что она сдѣлалась экспериментальной. Послушаемъ, что говорить по этому поводу Вундтъ, который собственно и ввель терминъ «физіологическая» психологія. Онъ въ четвертомъ изданіи «Основаній физіологической психологіи» находитъ, что этотъ терминъ неудобенъ, и думаетъ, что самымъ подходящимъ названіемъ для современной психологіи является названіе «экспериментальная» психологія. Въ терминъ «экспериментальная» психологія есть указаніе на характерную особенность современнаго изслѣдованія, терминъ же «физіологическая» психологія является одностороннимъ 1).

Современные выдающіеся философы и психологи, которые и

<sup>1)</sup> Grundz d. phys. Psych. 1892, B. II, crp. 8-9.

у насъ въ Россіи пользуются большимъ почетомъ, какъ, напр., Дж. Ст. Милль, авторъ извъстной «Логики», Гербертъ Спенсеръ, Рибо, Вундтъ, по вопросу о роли самонаблюденія всъ высказывались въ томъ смыслѣ, что они не только не думали отрицать самонаблюденія, а, наоборотъ, старались подчеркнуть, что самонаблюденіе есть единственный непосредственный источникъ познанія психическихъ явленій.

Милль, послѣ того какъ вышла книга Огюста Конта, нашелъ нужнымъ выступить въ защиту метода самонаблюденія. Огюстъ Контъ, какъ мы видѣли, говорилъ, что методъ самонаблюденія естъ методъ метафизическій, что онъ непримѣнимъ къ психологіи, да и вообще психологіи въ качествѣ особой науки Контъ не признавалъ. Вмѣсто психологіи онъ предлагалъ френологическую физіологію, для которой онъ предлагаетъ анализъ анатомическій и физіологическій, а отнюдь не самонаблюденіе. Между тѣмъ какъ Д. С. Милль говоритъ, что единственный методъ, возможный въ психологіи, это именно методъ самонаблюденія 1).

То же самое говорить и Гербертз Спенсерз: «нѣкоторые утверждають вслѣдъ за Контомъ, что субъективная психологія невозможна... Для тѣхъ, которые видять, что всѣ существенныя понятія, служащія отправною точкою для психологіи вообще, доставляются ей субъективной психологіей; для тѣхъ, которые видять, что такія слова, какъ чувствованіе, идея, память, воля, пріобрѣли каждое свое особое значеніе лишь при помощи само-анализа, для тѣхъ ясно, что объективная психологія не может существовать, какъ таковая, не заимствуя своихъ данныхъ отъ субъективной психологіи» 2). По мнѣнію Рибо, при построеніи психологіи однимъ самонаблюденіемъ, разумѣется, довольствоваться нельзя, необходимо также объективное наблюденіе, но,

<sup>1)</sup> Милль въ своей книгѣ «Огюстъ Контъ и позитивизмъ» говоритъ: «Контъ отвергаетъ, какъ вовсе ненужный процессъ, психологическое наблюденіе, въ собственномъ смыслѣ, или, говоря иначе, внутреннее сознаніе, по крайней мѣрѣ, въ отношеніи къ нашимъ умственнымъ дѣйствіямъ. Онъ не даетъ мѣста психологіи въ своей классификаціи наукъ и отзывается о ней всегда съ презрѣніемъ. Изученіе духовныхъ явленій или, по его выраженію, моральныхъ и интеллектуальныхъ функцій, помѣщается въ его планѣ въ отдѣлѣ біологіи, но только какъ отдѣльная вѣтвъ физіологіи. Намъ надо, думаетъ онъ, пріобрѣтать наши познанія о человѣческомъ умѣ черезъ наблюденіе надъ другими людьми. Но какимъ образомъ должны мы наблюдать умственное 'дъйствіе другихъ или объяснять ихъ проявленіе, не узнавъ черезъ познаніе насъ самихъ (by Knowledge of ourselves), значеніе этихъ проявленій—этого онъ не объясняетъ» (см. русск. пер. М. 1897 г., стр. 67—72). Мѣсто изъ Логики, въ которомъ онъ отвергаетъ О. Конта, см. ниже, въ лекціи 15-й.

<sup>2)</sup> Основанія психологін. § 56.

твить не менве, «самонаблюденіе все-таки остается фундаментомъ психологіи»  $^{1}$ ).

Итакъ, вы видите, что обычный взглядъ, будто самонаблюденіе есть методъ не научный, рѣшается въ томъ смыслѣ, что психологія не была бы возможна, если бы не было самонаблюденія. У Вундта <sup>2</sup>) въ послѣднемъ изданіи его «Физіологической психологіи» по поводу самонаблюденія говорится, что «задача эксперимента заключается въ томъ, чтобы сдѣлать возможнымъ точное самонаблюденіе». В. Вундтъ, глава современной «физіологической» психологіи, считаетъ самонаблюденіе единственно возможнымъ методомъ въ психологіи <sup>3</sup>).

Если все это ясно, то вы согласитесь со мною въ томъ, что утверждать, будто психологія есть часть физіологіи, мы не имфемъ основаній. Если психологія имфеть свой особый предметь-психическія явленія; если психологія пользуется своимъ особымъ методомъ, методомъ самонаблюденія, которымъ не пользуется физіологія, -- то утверждать, что психологія есть часть физіологіи, было бы совершенно безсмысленно. Психологія, какъ наука, пользуется данными, добытыми методомъ самонаблюденія, а потому быть физіологіей она не можеть. Между тімь, что называется міромъ психическимъ, и тъмъ, что называется міромъ физическимъ, между міромъ внутреннимъ и міромъ внѣшнимъ существуеть огромное различіе; цълая пропасть раздъляеть ихъ; познаніе того и другого міра получается различными путями, а если способъ познанія совершенно иной, то это значить, что между мірому физическиму и мірому психическиму есть непроходимое различіе 4), и говорить, будто мысль нѣчто психическое, есть движение вещества, которое представляеть изъ себя нъчто физическое, совершенно неправильно.

<sup>· 1)</sup> La Psychologie Allemande (Introduction).

<sup>2)</sup> Wundt. Grundz. d. Psychologie. B. II, crp. 8-9.

<sup>3)</sup> Когда нъкоторые философы, видя, что Вундтъ требуетъ примъненія объективныхъ экспериментальныхъ методовъ, упрекали его въ томъ, что онъ отвергаетъ самонаблюденіе, то онъ на это отвѣтилъ: «но я подъ объективнымъ методомъ никогда не понималъ такого метода, который былъ бы только объективнымъ, т.е. исключалъ бы самонаблюденіе; требоватъ такого метода для психологіи значитъ требовать безсмыслицы». «Ich habe aber unter der objectiven Methode niemals eine solche verstanden, die bloss objectiv wäre d. h. die Selbstbeobachtung ausschlösse. Eine derartige Methode für die Psychologie verlangen, hiesse meines Erachtens, eine Sinnlosigkeit verlangen» (Philosoph. Stud. B. IV, стр. 304).

<sup>4)</sup> Разумъется, въ данномъ случаъ ръчь идетъ о различіи между психоческимъ и физическимъ только лишь въ одномъ отношеніи, въ отношеніи протяженности одного и непротяженности другого. Это нужно помнить, потому что въ противномъ случаъ будетъ непонятно разсужденіе нъкоторыхъ

## ЛЕКЦІЯ ШЕСТАЯ.

## Существуетъ коренное различіе между физическимъ и психическимъ.

Понятіе протяженности. — Къ психическому не приложимы категоріи пространственной протяженности. — Взгляды выдающихся писателей по этому вопросу. — Понятіе доказательства и непосредственной очевидности.

Въ прошлой лекціи мы разсмотрѣли вопросъ о такъ наз. методѣ самонаблюденія въ психологіи. Мы видѣли, что все познаваемое нами дѣлится на двѣ крайне отличныхъ группы, на міръ явленій физическихъ и на міръ явленій психическихъ. Мы видѣли, что существуетъ два различныхъ способа познанія этихъ явленій, и это указываетъ на то, что и самыя явленія кореннымъ образомъ отличаются другъ отъ друга. Если для познанія явленій физическихъ существуетъ пріемъ внѣшняго наблюденія, то для явленій психическихъ существуетъ пріемъ самонаблюденія, или внутренняго опыта. Эта разница въ пріемахъ происходитъ оттого, что и между самими явленіями есть коренное различіе.

Вопросъ о коренномъ различіи между явленіями физическими и явленіями психическими есть одинъ изъ очень существенныхъ вопросовъ философіи. Для того, кто не постигнеть этой разницы между физическими и психическими явленіями, знакомство съ философскими ученіями о томъ, что такое душа, существуетъ ли духовная субстанція, существуєть ли взаимод'єйствіе между духомъ и матеріей, окажется невозможнымъ; тотъ, кто не постигъ этой разницы, не можетъ приступать къ изученію философіи вообще; для того закрыть доступь къ философіи. Воть почему я ръшиль посвятить цёлую лекцію разсмотренію этого, хотя и скучнаго, но очень важнаго вопроса. Я долженъ предупредить, что я не имъю въ виду говорить въ сегодняшней лекціи о томъ, что такое душа, духовная субстанція, все это относится въ область метафизики, я буду говорить только о психических веленіях и объ ихъ отличіи отъ явленій физическихъ. Я хотъль бы оставаться на почвъ чисто эмпирическаго изследованія, и это вполне возможно до техъ поръ, пока я буду говорить о психическихъ явленіях и не буду

касаться вопроса о духовной субстанцін 1). Если различіе между «психическимъ» и '«физическимъ» сдѣлается яснымъ, то и несостоятельность перваго основного положенія матеріализма, что мысль или все психическое есть движеніе вещества, тоже будеть ясна.

Многіе предполагають, что это положеніе матеріалистовъ есть своего рода догма, или результать длиннаго ряда научныхъ доказательство, что это есть незыблемое положение, обоснованное строго научными данными; но это ошибочный взглядъ. Это положеніе есть только результать неправильнаго употребленія словъ. Тѣ, которые употребляють выраженіе: «мысль есть движеніе вещества», произнося слово «мысль», думають обыкновенно не о «мысли», а о чемъ-то совстви другомъ, а потому и получается такая странная формула, на которой строится вся матеріалистическая доктрина. Для того, чтобы доказать вамъ, что здёсь имеетъ мъсто только неправильное употребление слова, я долженъ разъяснить значеніе и прим'вненіе слова «протяженность». Я, разумфется, убфжденъ, что всф присутствующие станутъ удивляться тому, что я буду говорить о значеніи и прим'вненіи слова протяженность. Но дело въ томъ, что въ философіи чрезвычайно важно правильное употребленіе терминовъ, а это вовсе не такъ легко, какъ это можетъ казаться на первый взглядъ.

Мив приходится очень часто слышать такого рода замвчанія: «отчего философія пользуется иностранными, малопонятными терминами, какъ, напр., субстанція, субстратъ, монизмъ, дуализмъ, какъ будто на русскомъ языкв нетъ соответствующихъ имъ терминовъ; въдь эта терминологія дълаеть философію мало доступной для пониманія, а потому-то философія и является достояніемъ лишь немногихъ». На это я замѣчу, что, если бы мы замънили эти философскіе термины словами чисто русскаго происхожденія, то мы все-таки не были бы гарантированы отъ неправильнаго пониманія и употребленія ихъ, какъ это происходить, напр., съ понятіемъ «протяженность». Въдь употребляють же такое выраженіе, какъ «мысль есть движеніе вещества», и употребляютъ не только тъ, которые стоять вдали отъ философіи, люди, не занимающіеся наукой, но и многіе ученые. Вообще нужно сказать, что философская терминологія вещь крайне запутанная; въ философскіе термины вкладываются значенія, которыя становятся доступными только тогда, когда мы обратимся къ самой философіи.

Итакъ, перейдемъ къ тому, что следуетъ понимать подъ сло-

<sup>1)</sup> Существованіе *души* есть предметь гипотезы, существованіе духовныхь *явленій* есть предметь непосредственнаго воспріятія.

вомъ «пространственная протяженность» или протяженный. Для выясненія этого понятія возьмемъ рядъ примъровъ. Вотъ вещь; мы говоримъ, что она протяженна. Что мы хотимъ этимъ сказать? То, что она имъетъ длину, ширину, толщину, вышину и т. д. Говоря, что вещь протяженна, мы разумъемъ, что она занимаетъ извъстное положеніе или мюсто въ пространствъ, находится вправо, влъво, впереди, позади отъ меня или отъ какого-нибудь другого предмета. Говоря, что вещь протяженна, мы имъемъ въ виду сказать, что она имъетъ форму, что она или кругла, или четырехугольна, или квадратна, что она кубична или шарообразна, или, наконецъ, не имъетъ опредъленной формы. О вещи, которая имъетъ протяженность, мы говоримъ, что она можетъ перемпънять свое положеніе въ пространствъ, или, какъ обыкновенно говорятъ, что она можетъ двигаться. Вещь, которая была только что вправо отъ меня, теперь находится влъво и т. п.

То обстоятельство, что о вещахъ матеріальныхъ мы можемъ употреблять такія выраженія, что онѣ занимаютъ извѣстное положеніе, что онѣ имѣютъ извѣстную форму, что онѣ перемѣняютъ мѣсто въ пространствѣ, на техническомъ философскомъ языкѣ можно такъ выразить: «къ вещамъ матеріальнымъ мы можемъ прилагать тѣ или другія категоріи пространственной протяженности», т.-е. одна категорія протяженности относится къ формѣ вещей, другая къ нахожденію ихъ въ пространствѣ, третья къ движенію, совершающемуся въ пространствѣ, и т. д. Вотъ первое положеніе, на которое я обращаю ваше вниманіе, а именно, что ко всему матеріальному мы можемъ прилагать категоріи протяженности. Что это справедливо, намъ очень легко въ этомъ убѣдиться. Сто̀итъ только взять нѣсколько примѣровъ и посмотрѣть, въ какомъ смыслѣ понимается, что категоріи протяженности примѣнимы къ міру физическому.

Въ мірѣ физическомъ мы познаемъ съ одной стороны, вещи, съ другой стороны, явленія, процессы. Дерево, напр., это—вещь, а горѣніе это—явленіе. Разница между вещами и явленіями понятна. Вещь это нѣчто постоянное, а явленіе—процессъ, нѣчто измѣняющееся.

Теперь посмотримъ, какъ прилагаются категоріи протяженности къ вещамъ и явленіямъ физическаго міра. Воть кусокъ дерева; къ нему, разум'вется, прим'внимы категоріи протяженности вполн'в; о немъ можно сказать, что оно тонко или толсто, кругло или им'веть неправильную форму и т. п. Воть жидкость въ какомъ-либо сосуд'в. Въ какомъ смысл'в прим'внима категорія протяженности къ жидкости? Разъ она находится въ изв'єстномъ сосуд'в, то, сл'вдовательно, она им'веть форму, опред'вленный раз-

мъръ, можетъ двигаться, перемънять мъсто въ пространствъ и т. д. То же самое можно сказать и относительно газовъ. Теперь спросимъ, въ какомъ смыслѣ прилагаются категоріи протяженности по отношенію къ явленіямь? Возьмемъ для примъра кипъніе. Кипъніе въдь явленіе, процессъ. Но можеть ли процессъ быть названъ протяженнымъ? Неть, не можеть. Но зато о немъ можно сказать, что онъ совершается въ пространствъ. Кипъніе совершается въ водъ, вода занимаетъ извъстное пространство, слъдовательно, и самый процессъ совершается въ пространствъ. Если мы возьмемъ горѣніе, то точно такимъ же образомъ мы увидимъ, что и процессъ горѣнія можеть происходить на большемъ или на меньшемъ пространствъ, слъдовательно, и горъніе есть такой процессъ, къ которому вполнъ можеть быть примънена категорія протяженности. Я, конечно, не им'єю въ виду, говоря, что къ процессу горвнія примвнима категорія протяженности, сказать, что горвніе можеть быть толстое, круглое, четырехугольное и т. д., что къ нему примънимы всъ указанныя категоріи протяженности, но одна категорія протяженности, «совершеніе его въ пространствъ», примънима и къ нему.

Есть одно явленіе въ физическомъ міръ, которое всъхъ неопытныхъ въ философскомъ мышленіи въ состояніи поставить въ большое затрудненіе. Я им'єю въ виду такое явленіе, какъ электричество, магнетизмъ. Многіе не понимають, какъ это къ электричеству и магнетизму примънимы категоріи протяженности. Мнъ часто приходилось слышать возраженіе: «в'ядь не скажете же вы, что электричество толстое, круглое, четыреугольное, широкое; слъдовательно, нельзя сказать, что категоріи протяженности примънимы къ подобнымъ явленіямъ». Это затрудненіе ръшается следующимъ образомъ. Какія явленія мы называемъ явленіями магнетизма? Мы имбемъ магнить и кусокъ желбза, и между ними находится маленькое промежуточное пространство. Когда это промежуточное пространство сдълается еще меньше, то жельзо начинаеть двигаться. Воть это движение въ пространствъ до соединенія съ магнитомъ мы и называемъ явленіемъ магнетизма. Явленіе магнетизма, какъ это легко вид'ьть, есть явленіе, совершающееся въ пространствъ. Многіе, употребляя терминъ «магнетизмъ», думають о причинть, производящей движеніе куска жельза, и думають, что къ этой причинь, которую они называють силой, нельзя примънять категорій протяженности. Но ихъ ошибка заключается въ следующемъ. Если бы съ вопросомъ, почему магнить притягиваеть жельзо, мы обратились къ какому-нибудь средневъковому философу, то онъ, въроятно, сказалъ бы, что тамъ, внутри куска магнита, есть особая сила, скрытая оть нашихъ взоровъ, таинственное существо, которое невидимыми лапами или щупальцами притягиваетъ къ себѣ кусокъ желѣза. Современная наука не скажетъ, что причина притяженія желѣза объясняется существованіемъ скрытыхъ силъ въ магнитѣ. Самое большое, что она можетъ сказатъ, это, что въ процессѣ притягиванія магнита желѣзомъ происходитъ какое-то неизвѣстное намъ перемъщеніе частицъ вещества магнита, желъза и окружающей среды. А если такъ, то легко понять, что къ явленіямъ магнетизма примѣнимы категоріи протяженности, совершенно такъ же, какъ и къ остальнымъ явленіямъ природы.

Резюмировать все, мною сказанное, можно слѣдующимъ образомъ: нѣтъ ни одной матеріальной вещи, ни одного матеріальнаго процесса, къ которымъ такъ или иначе не примѣнялись бы категоріи протяженности, т.-е. все матеріальное или имѣетъ извѣстную толщину, высоту, длину, или имѣетъ опредѣленную форму, или совершается въ пространствѣ, или занимаетъ мѣсто въ пространствѣ. Вотъ характерная особенность матеріальныхъ вещей и матеріальныхъ явленій.

Если это ясно по отношеню къ явленіямъ и вещамъ матеріальнаго міра, то покинемъ его и перейдемъ къ міру психическихъ явленій и прежде всего зададимъ себѣ вопросъ, примѣнимы ли категоріи протяженности къ явленіямъ психическимъ или нѣтъ. Для рѣшенія поставленнаго такимъ образомъ вопроса возьмемъ психическую жизнь и будемъ разсматривать, что въ ней заключается. Мы увидимъ, что въ эту область включены три класса различныхъ явленій: наши мысли, т.-е. познавательные процессы, наши чувства и наши волевые процессы. Чтобы рѣшить поставленный вопросъ, мы поступимъ такъ, какъ мы поступили съ явленіями физическими, т.-е. мы разсмотримъ послѣдовательно, примѣнимы ли категоріи протяженности къ нашимъ чувствамъ, къ нашимъ мыслямъ, къ нашимъ волевымъ процессамъ.

Изъ трехъ классовъ психическихъ явленій, куда относятся наши мысли, наши чувства, волевые процессы, мы возьмемъ прежде всего наши чувства. Возьмемъ, напр., чувство эстетическое, то тихое чувство удовольствія, которое мы испытываемъ, когда смотримъ на художественно выполненную картину, любуемся живописнымъ пейзажемъ, или слушаемъ прекрасную мелодію, и спросимъ, примѣнима ли хотя бы одна изъ категорій протяженности къ этому чувству. Можетъ ли, напр., эстетическое чувство быть толстымъ или широкимъ, или узкимъ, можетъ ли оно находиться вправо или влѣво, позади или впереди, т.-е. заниматъ извѣстное положеніе; можетъ ли эстетическое чувство быть круглымъ, шарообразнымъ, кубическимъ, четыреугольнымъ, или, наконецъ, совер-

шается ли оно въ пространствъ. Само собою разумъется, что такія предположенія по отношенію къ эстетическому чувству въ высшей степени нельпы: ни одна изъ категорій протяженности здысь примънима быть не можеть. Но возьмемъ волевые процессы. Возьмемъ для примъра мое «ръшеніе изучить фотографическое искусство или астрономію». Протяженно ли оно, примънима ли къ нему хотя одна изъ тъхъ категорій протяженности, которыя, какъ мы видъли, приложимы къ процессамъ физическимъ? Если мы спросимъ, есть ли у моего «ръшенія» ширина, толщина, высота, то сама постановка вопроса покажется нельпой; къ волевымъ процессамъ и всъ остальныя категоріи протяженности точно такъ же не примънимы. Теперь возьмемъ третій классъ психическихъ явленій-это наши мысли. Напр., моя «мысль» объ англійскомъ парламентъ. Можно ли къ ней примънить хоть одну изъ категорій протяженности? Такой вопросъ звучить странно. Думать, что мысль можеть имъть объемъ, занимать извъстное пространство, совершаться въ пространствъ, двигаться въ пространствъ, это какая-то очевидная несообразность. Послѣ того какъ мы разсмотрѣли наши мысли, чувства, волевые процессы, намъ остается только обобщить и сказать, что ни къ одному изъ явленій психическаго міра ни одна изъ категорій пространственной протяженности 1) примънена быть не можеть, въ то время какъ къ явленіямъ и вещамъ матеріальнымъ категоріи протяженности примѣняются. Вотъ коренное различіе между психическими явленіями и физическими, между тъмъ, что мы называемъ психическимь, и тымь, что мы называемь физическимь 2).

Теперь я прежде, чѣмъ идти дальше, хочу отвѣтить на одно возраженіе, которое, какъ я предвижу, мнѣ могутъ сдѣлать. Мнѣ

<sup>1)</sup> Я обращаю особенное вниманіе на терминъ «пространственная» протяженность и на то, что психическія явленія не подлежать измітренію посредствомь пространственной протяженности, потому что многіе, желая доказать, что психическія явленія могуть быть измітримы и что въ этомъ смыслів могуть быть поставлены на ряду съ явленіями физическими, ссылаются именно на то, что психическія явленія могуть быть измітрены посредствомь временной протяженности. Воть почему необходимо помнить, что, когда мы въ данномъ случаї говоримъ о протяженности, то мы имітемь въ виду пространственную протяженность. Что психическія явленія совершаются во времени, въ этомъ едва ли кто-нибудь станетъ сомії ваться, а что они совершаются въ пространстві, это я оспариваю, какъ вещь вполніть абсурдную.

<sup>2)</sup> Здѣсь я привожу только, такъ сказать, внѣшній признакъ, посредствомъ котораго можно психическое отличать отъ физическаго. Различіе между «внутреннимъ» и «внѣшнимъ», между психическимъ и физическимъ сдѣлается вполнѣ отчетливымъ, когда я буду говорить о несостоятельности матеріализма съ точки зрѣнія теоріи познанія.

кто-нибудь можеть сказать: возьму иголку и стану колоть палець, я буду испытывать чувство боли. Боль-это чувство. Вы говорите, что чувство не занимаеть пространства, а я въдь чувствую боль въ кончикъ пальца. Стало быть, боль занимаетъ извъстное мпсто и, следовательно, утверждать, что категорія протяженности къ чувствамъ не примънима, что чувства непротяженны, было бы ошибочно. Но въ этомъ разсуждении кроется вотъ какая ошибка. Когда мы говоримъ, что то или иное «чувство» (напр., боли) имъетъ опредъленное мъсто, что оно локализуется въ извъстномъ пространствъ, то мы это говоримъ потому, что съ такимъ «чувствомъ» у насъ ассоціируется или связывается зрительная протяженность поверхности кожи, т.-е., когда мы переживаемъ какоелибо «чувство» (напр., боли), то мы переживаемъ его вмпстт съ пространственнымъ представленіемъ, и потому намъ кажется, что будто чувство боли само по себт находится въ опредъленномъ мъстъ; въ дъйствительности же чувство само по себъ никакого мъста не занимаетъ. Это, между прочимъ, можно иллюстрировать еще следующимъ примеромъ. У больного ампутирують руку. Спустя 12 лъть ему кажется, что онъ испытываетъ боль въ кончикахъ пальцевъ, хотя уже 12 лътъ, какъ ихъ у него нътъ. Кажется страннымъ, что боль находится въ такомъ мѣстѣ, котораго вовсе нъть. Но эта иллюзія объясняется тымь, что у больного сохранилось пространственное представление о кончикахъ пальцевъ, и когда онъ теперь переживаетъ чувство боли 1), то онъ переживаетъ его вмисти съ этимъ пространственнымъ предстаставленіемъ; оттого и самое чувство кажется ему занимающимъ извъстное мъсто.

Еще разъ формулирую то, что было мною сказано. Ко всѣмъ психическимъ явленіямъ, ко всему тому, что мы называемъ «психическимъ», ни одна изъ категорій протяженности не примѣнима, и въ этомъ именно смыслѣ можно сказать, что между психическимъ и физическимъ есть коренное различіе.

Но чтобы лица предубъжденныя не подумали, что мысль объ абсолютной противоположности между психическимъ и физическимъ принадлежитъ только мнѣ, я долженъ сказать, что она есть общее достояніе всей философіи. Есть вещи въ философіи, которыя признаются далеко не всѣми философами, но зато есть одна вещь, которая признается всѣми философами, какъ безусловно вѣрная—это именно та, что между психическимъ и физическимъ существуетъ коренное различіе, и это различіе кроется именно въ

<sup>1)</sup> Напр., вследствіе прикосновенія къ остающейся части руки.

томъ, что все психическое непротяженно, а все физическое протяженно, и потому сравнивать одно съ другимъ нельзя.

Декарто, котораго справедливо считають основателемъ новъйшей философіи, былъ первымъ, ясно формулировавшимъ это различіе 1). То же самое мы находимъ, напр., у Лейбница, о взглядахъ котораго я скажу въ следующей лекціи. Онъ въ очень отчетливой форм'в высказаль немыслимость перехода отъ физическаго къ психическому 2). Юмъ, который жилъ въ серединъ восемнадцатаго столътія и который считается истиннымъ основателемъ позитивной философіи, высказался совершенно опредъленно, что къ психическимъ явленіямъ категоріи протяженности примѣнимы быть не могутъ. «Можеть ли кто-нибудь, говорить онъ, постигнуть чувство, обладающее ярдомъ длины, футомъ ширины и дюймомъ толщины? Поэтому мысль и протяженность суть качества, другь съ другомъ несовмъстимыя» 3). Всъхъ философовъ, которые являются сторонниками этого взгляда, я, конечно, перечислить не въ состояніи; укажу еще на одного извъстнаго англійскаго психолога эмпирической школы, Бэна. «Область объекта, или внъшняго міра, по его мнънію, специфически характеризуется свойствомъ протяженности. Область субъективнаго міра чужда этого свойства. Дерево, ръка, очевидно, имъютъ протяженность. Удовольствіе не имфеть ни длины, ни ширины, ни тол-

<sup>1)</sup> Descartes. «Méditations» (VII), «Principes de la philosophie» I, 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лейбницъ. «Орега» изд. Erdmann'a, стр. 185, 200 и д. 347, 376, 706, 17 и въ др. м.

<sup>3)</sup> Вотъ это мъсто полностью («Treatise of human nature». Vol. I. Part. IV. Sect. V. Изд. Selby-Bigge, стр. 234—235):

<sup>«</sup>Существуетъ аргументъ, вообще употребляемый для доказательства нематеріальности души, который мив кажется достойнымъ вниманія. Все, что протяженно, состоитъ изъ частей, дълимо, если не въ дъйствительности, то, по крайней мъръ, въ воображении. Но невозможно, чтобы какая-нибудь вещь дълимая могла входить въ соединение съ мыслыю или съ восприятиемъ, которое есть бытіе совершенно неотділимое или неділимое, потому что, если предположить возможнымь такое соединение, то можно было бы спросить, находится ли нераздълимая мысль на лъвой или на правой сторонъ протяженнаго дълимаго тъла, на поверхности или же въ серединъ, спереди или сзади. Если оно соединяется съ протяженностью, то оно должно было бы существовать въ какой-нибудь особенной части, и тогда эта особенная часть недълима и представление соединяется только съ нею, а не съ протяженностью. Или если мысль существуеть въ каждой части, то она должия была бы быть протяженна, отделима и делима такъ же, какъ и тело, что совершенно абсурдно и противоръчиво. Ибо можетъ ли кто-нибудь представить себь чувство, имъющее одинъ ярдъ длины, футъ ширины и дюймъ толщины? Поэтому мышленіе и протяженность суть свойства, другъ съ другомъ несовитстимыя».

щины—свойствъ, которыя мы усматриваемъ въ каждомъ предметъ, имъющемъ протяженность» 1).

Точно такимъ же образомъ выражается Гербертъ Спенсеръ, который очень многими и у насъ въ Россіи признается за выдающагося мыслителя. Я процитирую одно мъсто изъ его сочиненій: «Различіе между субъектомъ и объектомъ представляетъ собою сознаніе различія, превосходящаго всъ другія различія... Что единица чувствованія (сознанія) не имъетъ ничего общаго съ единицей движенія, становится болье, чъмъ очевиднымъ, какъ только мы поставимъ эти единицы рядомъ другъ съ другомъ» 2).

Какъ видите, Спенсеръ находить, что между тѣмъ, что называется мыслью, и тѣмъ, что называется движеніемъ въ пространствѣ, ничего общаго не существуеть. Этотъ рядъ цитатъ я закончу еще одной цитатой изъ книги англійскаго физика T 
otin ma, который прямо говорить, что «сознаніе и воля лежать вню физической области» 3).

Итакъ, вы видите, что всѣ названные философы видятъ непроходимое различіе между психическимъ и физическимъ, и что это положеніе нужно считать общепризнаннымъ.

Но если это такъ, если это положение считается установленнымъ, то спрашивается, почему же такая простая мысль была неизвъстна защитникамъ матеріализма. Чтобы объяснить, почему

<sup>1) «</sup>Мысль или идея могутъ относиться къ протяженнымъ величинамъ, но нельзя говорить о протяженіи ихъ самихъ. Никто не скажетъ, что акты воли, желанія, въры измъряются пространственно. Поэтому обо всемъ, что входитъ въ область субъекта, говорятъ вообще, какъ о непротяженномъ. Такимъ образомъ, если духъ, какъ это обыкновенно дълается, принять за цълую сумму внутреннихъ субъективныхъ состояній, то мы можемъ опредълить его отрицательнымъ путемъ, какъ отсутстве протяженности». «Мепtal and Moral Science» или на русск. яз. «Психологія». Спб. 1887 г., Введеніе. Гл. 1-я. (Ср. его же «The Senses and the Intellect». 1894 г., 4-е, стр. 1—2; «Logic» І, стр. 255 и д. «Душа и тъло», гл. ІV).

<sup>2) «</sup>Основанія психологіи» § 62. Ср. съ этимъ другое мѣсто «Основанія психологіи», т. І, стр. 146 (§ 56): «Психологія есть наука совершенно единственная въ своемъ родѣ, независимая отъ всѣхъ какихъ бы то ни было другихъ наукъ и даже антитетически противоположная пмъ. Мысли и чувствованія, которыя составляють собою сознаніе, представляють собою такос существованіе, которое не имъетъ себъ мъста между тъми существованіями, съ которыми имъютъ дъло остальныя науки... Духъ продолжаетъ оставаться для насъ чѣмъ-то, не имѣющимъ ничего общаго съ другими предметами; а потому наука, открывающая законы этого нѣчто, при помощи сознанія, заглядывающаго внутрь самого себя, не представляетъ никакого перехода, состоящаго изъ незамѣтныхъ степеней, къ наукамъ, которыя открываютъ законы этихъ другихъ предметовъ».

<sup>3) «</sup>Свойства матеріи», Спб. 1887 г., стр. 2. Ср. его же «Новъйшіе успъхи физическихъ знаній». Спб. 1877 г., стр. 23.

такіе писатели, какъ Бюхнеръ, Молешотть и очень многіе другіе, отождествляли явленія психическія съ физическими въ мозгу, я процитирую одно мѣсто изъ книги психіатра Ковалевскаго «Основы механизма душевной д'вятельности». «Намъ нужно, говоритъ онъ, указать пути, по которымъ ощущенія проникають въ область мозговой корки», и затъмъ далъе: «изъ предыдущаго мы знаемъ, что ощущенія изъ субкортикальныхъ узловъ, проникая къ мозговой коркъ, центру сознанія, превращаются тамъ въ представленія». Въ высшей степени характерны выраженія: ощущенія двигаются, ощущенія проникають, какъ будто ощущенія могуть двигаться; въдь, какъ мы видъли, къ нимъ категоріи протяженности, а въ томъ числъ и категорія движенія примънимы быть не могуть. Говорить о томъ, что ощущенія «двигаются» и «проникають», нельзя. И не одинъ г. Ковалевскій, а и многіе другіе физіологи допускають такую неправильность, и это происходить оттого, что, говоря о мысли, о сознаніи, они въ сущности думають о мозговыхъ процессахъ; произнося слово мысль, они въ то же время думають не о мысли, а о процессахъ, совершающихся въ мозгу. Г. Ковалевскій вмісто того, чтобы говорить о движеніи нервнаго возбужденія, что, конечно, въ виду матеріальнаго характера послідняго, должно происходить, говорить о движеніи ошишенія, т.-е. чего-то психическаго, а потому впадаеть въ ошибку.

Защитники матеріализма, говоря о психических процессахъ, на самомъ дълъ всегда думають о физіологических, которые несомивнио занимають місто въ предівлахъ нашего организма. Говоря, напримъръ, о томъ, что чувство голода занимаеть опредъленное мъсто въ предълахъ нашего организма, они въ дъйствительности думають о физіологическихъ процессахъ, сопровождающихъ чувство голода. Но можно ли считать эти два процесса тождественными? Можно ли между чувствомъ голода и физіологическими процессами, сопровождающими его, поставить знакъ равенства? Что между ними есть различіе, на это указываеть и то обстоятельство, что мы употребляемъ два различныхъ слова для обозначенія этихъ двухъ процессовъ. Если хотите, я могу привссти еще и другое соображение въ пользу того, что физіологическіе процессы и чувство голода не одно и то же. Ребенокъ, дикарь, который физіологіи никогда не учился и о физіологическихъ процессахъ не имъетъ никакого понятія, о чувствъ голода имъеть очень ясное представление. Бездомный бродяга знаеть это «чувство» даже лучше, чъмъ физіологъ, хорошо знакомый съ физіологическими процессами, а чувство голода испытывающій развѣ только за полчаса до объда. Знаніе этихъ процессовъ и самос чувство голода двъ различныхъ вещи. Физіологическіе процессы только *сопровождают* это чувство, но что они и есть самое чувство голода, этого никакъ утверждать нельзя.

Итакъ, къ явленіямъ психическимъ категоріи протяженности примѣнимы быть не могутъ. Всякій, кто хочеть изучить философію, долженъ ясно себѣ это усвоить и твердо помнить.

Мит могуть сказать, какой интересъ въ томъ, что къ психическимъ явленіямъ не примѣнимы категоріи протяженности; это только отрицательное утверждение, изъ котораго собственно ничего не слъдуеть. «Мы съ вами согласны, скажуть они, что къ явленіямъ психическимъ категоріи протяженности непримінимы, но что же изъ этого следуеть?» Я на это могъ бы ответить, что изъ этого следуеть только то, чтобы во всехъ техъ случаяхъ, когда вы говорите о психическихъ явленіяхъ, вы не примѣняли бы къ нимъ категорій протяженности, не говорили бы, напримъръ, что явленія психическія совершаются въ пространствъ, находятся въ пространствъ. Мой собесъдникъ, который только что соглашался со мною, спрашиваеть меня: «вы говорите, что психическія явленія въ пространств не находятся, а гдть же они находятся?» Миъ, конечно, остается ему отвътить: «вы сами же согласились, что категоріи протяженности къ психическимъ явленіямъ не примънимы, а задавая вопросъ, гдто они находятся, вы, слёдовательно, хотите примънять ихъ» 1).

Какъ только вы признаете, что мысль непротяженна, вы отръшитесь отъ массы предразсудковъ. Чтобы показать, до какой степени въ обществъ распространенъ предразсудокъ, что мысль протяженна, я приведу два примъра. Не такъ давно во многихъ газетахъ въ отдълъ «смъсь» сообщалось слъдующее. Одинъ физіологъ изследовалъ мозгъ какого-то египтолога, который очень много въ своей жизни проработалъ надъ чтеніемъ египетскихъ гіероглифовъ. Когда физіологъ положилъ подъ микроскопъ частицу его мозга, то онъ увидълъ въ ней изображение гиероглифовъ, которые отпечатались въ мозгу египтолога, вслёдствіе постоянныхъ занятій ими. Но тоть, кто со мною согласился, что мыслы о гіероглифахъ не то же самое, что физіологическіе процессы, которые совершаются въ мозгу въ процесст мышленія о гіероглифахъ, тоть, разумъется, пойметь, что мысль, представление о гиероглифахъ не можеть отпечататься въ мозгу, въ формъ гіероглифовъ, что это невозможная вещь, что если въ мозгу и остаются какіе-пибудь слѣды представленій, то эти матеріальные слѣды совсѣмъ не похожи на представленія. Такъ что если даже и допустить, что физіо-

<sup>1)</sup> Просто не имъетъ смысла говорить о пространственномъ положения исихическихъ процессовъ.

логъ видѣлъ какіе-пибудь слѣды въ мозгу египтолога, но эти слѣды ничего похожаго на египетскіе гіероглифы имѣть не могутъ 1). Совершенно въ такой же степени невозможна и та вещь, о которой возвѣстило недавно одно иллюстрированное изданіе. Я говорю о «фотографированіи мысли»—изобрѣтеніи Эдиссона. Былъ изображенъ фотографическій аппарать, передъ которымъ сидить субъектъ и думаетъ о долларѣ, и эта «мысль» о долларѣ отпечатывается на пластинкѣ аппарата. Возможность такого рода извѣстій показываеть, что до сихъ поръ для многихъ «мысль» представляется въ видѣ пространственной формы, но мысль пространственной формы не имѣеть и имѣть не можеть; мысль есть только мысль и ничего больше. На вновь изобрѣтенномъ Эдиссоновскомъ аппаратѣ все можетъ фотографироваться, только не «мысль».

Но на этомъ въ сегодняшней лекціи я считаю невозможнымъ остановиться. Мнѣ могутъ сдѣлать одно очень серьезное возраженіе. Мнѣ могутъ сказать: «вы научно не доказали своего положенія Вы взяли мысль, взяли чувство и волевые процессы, пробовали примѣнить къ нимъ категоріи протяженности. Оказалось, что онѣ не приложимы, и, основываясь на этомъ, вы утверждаете, что къ явленіямъ психическимъ вообще не приложимы категоріи пространства; нѣтъ, вы докажите научно, иначе это только простое утвержденіе». На это возраженіе я могу сказать слѣдующее: «Вы просите у меня научныхъ доказательствъ того, что все психическое протяженностью не обладаетъ; хорошо, я вамъ дамъ ихъ, но только подъ условіемъ, чтобы вы, въ свою очередь, пред-

<sup>1)</sup> Многіе смъшивають изображенія, которыя получаются на сътчаткъ, съ теми следами, которые могуть быть въ мозгу, и думають, что такія же изображенія или что-нибудь на нихъ похожее получается и въ мозгу въ процессѣ мышленія. Поэтому для тѣхъ, которые говорятъ, что «мысль есть движеніе частицъ мозга», кажется, что именно такія изображенія и есть то, что мы называемъ мыслью. Но это совершенно неправильно. Въ мозгу, конечно, совершаются тъ или другія движенія, которыя должны соотвътствовать темъ или другимъ процессамъ мысли, но сходства между этими движеніями и процессами мысли не должно быть. Такого рода отождествленіе между изображеніями предметовъ и следами въ мозгу происходить оттого, что берутся въ примъръ зрительныя представленія, но стоитъ взять въ примеръ слуховыя представленія для того, чтобы увидеть полную нелепость такого отождествленія. В'єдь если бы въ самомъ ділів было какоенибудь сходство между вившними предметами и мозговыми процессами, сопровождающими мысли объ этихъ предметахъ, то мы для послёдовательности должны были бы предположить, что если бы какой-нибудь физіологъ вскрыль мозгь Бетховена или другого знаменитаго композитора и приложиль къ нему микрофонъ, то долженъ быль бы услышать звуки, слъды которыхъ остались у него въ мозгу, подобно тому, какъ тотъ физіологъ ивидтель знаки гіероглифовъ.

ставили мий научное доказательство того, что «матерія протяженна». На это мое требованіе всякій, конечно, отвітить: «нельзя научно доказать, что матерія протяженна; всякій, кто понимаеть такія слова, какъ «матеріальное тіло» и «протяженность», тоть сейчасъ же признаеть, что матеріальныя тіла протяженны; къ этому положенію вовсе не должно приміняться научное доказательство. Опо очевидно». Я на это могу сказать: «если вы отказываетесь оть научнаго доказательства того, что матерія протяженна, то я отказываюсь оть научнаго доказательства того, что мысль непротяженна; я нахожусь совершенно въ такомъ же положеніи, какъ и вы; и на томъ же самомъ основаніи, на какомъ вы утверждаете, что матеріальныя вещи протяженны, я утверждаю, что психическое протяженностью не обладаеть».

Если это разсуждение вамъ покажется неубъдительнымъ, то я принужденъ сдълать маленькую экскурсію въ область логики. Прежде всего я долженъ сказать, что въ наукъ не все доказывается. Если бы мы требовали отъ науки только доказательствъ, тогда и сама наука перестала бы существовать. Положимъ, у меня есть какое-нибудь положение А, которое я утверждаю; вы выражаете сомнъние въ върности этого положения и требуете доказательствъ. Тогда я беру какой-нибудь принципъ, на основаніи котораго доказываю справедливость положенія А. Положимъ, я беру принципъ В. Какъ только я доказалъ справедливость положенія А на основаніи принципа В, вы сейчась же спрашиваете, а принципъ В доказанъ? Я беру принципъ С и на основаніи его доказываю справедливость принципа В; но вы сомивваетесь также и въ принципъ С; я и его доказываю на основании принципа D и т. д. Но долженъ же быть въ концъ-концовъ предълъ этимъ доказательствамъ, должны же быть въ наукъ положенія, которыя непосредственно очевидны, иначе наука должна была бы прекратить свое существованіе.

И, въ самомъ дѣлѣ, всякая наука имѣеть въ своей основѣ тѣ или иныя непосредственно очевидныя положенія. Положенія всякой науки бывають двухъ родовъ: одни изъ нихъ мы можемъ доказывать, другія не можемъ, такъ какъ они сами по себѣ очевидны. Возьму примѣръ изъ математики. Мы говоримъ относительно треугольника, что сумма его угловъ равняется двумъ прямымъ. Это положеніе нужно доказать.

Для этого мы въ треугольникъ ABC сначала продолжаемъ сторону AC, а затъмъ черезъ точку C проводимъ линію CM, на раллельную AB. Тогда мы найдемъ, что уголъ b, равенъ углу d, какъ внутренній накрестъ лежащій, а уголъ e равенъ углу e, какъ соотвътственный, а отсюда, замъняя въ равенствъ c+d+e=2d

(на томъ основаніп, что сумма угловъ возлѣ точки по одну сторону прямой двумъ прямымъ) углы d и e равными имъ b и c, найдемъ, что углы a+d+c двумъ прямымъ или сумма внутреннихъ угловъ въ треугольникѣ равняется двумъ прямымъ. Мы основываемъ наше доказательство, между прочимъ, на положеніи, что сумма угловъ возлѣ точки по одну сторону отъ прямой равна двумъ прямымъ. Мы должны  $\partial o \kappa a s a m b$  и это положеніе. Мы его доказываемъ, основываясь на томъ положеніи, что всѣ прямые углы равны; а стараясь доказать это положеніе, мы приходимъ, въ концѣ-концовъ, къ такимъ положеніямъ, какъ, напримѣръ, что если двѣ величины порознь равны третьей, то онѣ равны между собой. Это положеніе и подобныя ему не могутъ быть доказываемы, они считаются непосредственно очевидными.



Но, пожалуй, примъръ изъ математики не будеть убъдителенъ, а потому я приведу еще одинъ примъръ изъ естествознанія и постараюсь показать, какимъ образомъ сложное научное положение приводится къ непосредственной очевидности. Положимъ, физикъ говорить своему собесъднику, не знакомому съ физикой: «извъстно ли вамъ, что на солнцъ есть жельзо и натрій, и что это доказывается при помощи такъ наз. спектральнаго анализа». Неучившійся физик'в даже возможности этого положенія не можеть допустить и просить доказательствъ. Физикъ въ доказательство приводить тоть принципъ, что каждый элементъ при горфиіи даеть своеобразный спектръ. Для нефизика это непонятно, и онъ просить ближайшихъ разъясненій и доказательствъ. Тогда физикъ говорить приблизительно слѣдующее: «есть особый приборъ, называемый спектроскопомъ, состоящій изъ трехгранной призмы. Лучъ свъта, проходя черезъ призму, разлагается на отдъльные цвъта и образуеть то, что мы называемъ спектромъ. Если бы передъ скептроскопомъ мы помъстили раскаленную известь и

лучи ея пропустили черезъ призму, то получился бы спектръ, состоящій изъ такъ называемыхъ цвътовъ радуги; но если бы далье, вмысто раскаленной извести, мы взяли горящій натрій и пропустили его лучи черезъ призму, то спектръ получился бы другой, а именно мы получили бы только одну желтую полоску въ опредъленномъ мъсть. Если теперь между источникомъ свъта, получающимся отъ раскаленной извести, и спектроскопомъ находится горящій натрій, то въ спектръ раскаленной извести въ томъ мъсть, гдъ натрій даеть желтую полоску, получается полоска темнаго цвъта. Поэтому, если мы вообще имъемъ спектръ съ темной полоской въ извъстномъ мъсть, то это значить, что мы имъемъ дъло со свътомъ натрія. Если отъ свъта солнца мы получимъ спектръ, содержащій въ себъ указанную черную полоску, то мы имъемъ право заключить, что и на солнце есть натрій». Положимъ, нефизикъ, выслушавъ это доказательство, скажетъ: «я со встми вашими доказательствами вполив согласень, но хотвль бы, чтобы вы мнѣ доказали, что воть эта полоска, которую вы называете желтой, действительно желтая, а не синяя?» Физикъ былъ бы поставленъ этимъ вопросомъ въ больщое затрудненіе. Впрочемъ, если бы физикъ нашелся своевременно, онъ долженъ былъ бы отвътить такъ: «глаза нормальнаго человъка такъ устроены, что, когда ему показывають желтый цвъть, онь видить желтый, а когда ему показывають черный, онъ видить черный, а если у васъ ненормальные глаза, то вамъ физикой заниматься не следуеть и о желтомъ цвътъ съ вами говорить нельзя. Кто имъетъ нормальные глаза, тоть сейчась видить, что это желтый цвѣть, а тому, кто имѣеть ненормальные глаза, сколько ни доказывай, все будеть безполезно, онъ все равно не пойметь, что имфеть дело съ желтымъ цветомъ».

Развѣ можно, напримѣръ, доказать, что вода жидка? У кого осязательный органъ въ порядкѣ, кто знаетъ значеніе такихъ :словъ, какъ «вода» и «жидкій», тотъ безъ всякихъ доказательствъ тотчасъ согласится съ тѣмъ положеніемъ, что вода жидка. Но если вашъ осязательный органъ измѣнится и будетъ очень сильно реагировать на малѣйшее сопротивленіе, то при прикосновеніи къ водѣ вы будете думать, что имѣете дѣло съ твердымъ веществомъ. Тогда пустъ сколько угодно вамъ доказывають, что вода жидка, вы не повѣрите. Всѣ такія положенія, которыя очевидны безъ всякихъ доказательствъ, мы назовемъ непосредственно очевидными; сюда относятся такія положенія, какъ «тѣло имѣеть тяжесть», «ледъ холоденъ», «камень твердъ» и т. п. Задача натуралиста заключается въ томъ, чтобы сложныя научныя положенія привести къ элементарнымъ, непосредственно очевиднымъ. Когда физикъ утверждалъ, что на солнцѣ есть на-

трій, онъ долженъ былъ доказать, приведя свое утвержденіе къ непосредственно очевиднымъ положеніямъ, и всякій ученый долженъ поступать такъ, какъ въ данномъ случав поступилъ натуралисть, но если бы завтра человвчество стало сомнвваться въ этихъ непосредственно очевидныхъ данныхъ, то наука о природв тотчасъ должна была бы прекратить свое существованіе.

Наука содержить въ себъ два рода положеній: одни непосредственно очевидныя, другія, требующія доказательствъ. Если бы всъ положенія науки были таковы, что всъ ихъ нужно было бы доказать, то наука перестала бы быть наукой. Этоть взглядъ принадлежить не исключительно мнѣ, а принять всъми. Я могу сослаться на Дж. Ст. Милля, который говорить: «все, что мы способны познавать, должно принадлежать къ одному классу или къ другому классу, должно быть или въ числѣ первоначальныхъ данныхъ, или въ числѣ заключеній, которыя могуть быть выведены изъ нихъ 1).

Если вы въ этомъ со мною согласны, то вы согласитесь со мною и въ томъ, что если натуралисть, наука котораго основана на незыблемыхъ основаніяхъ, долженъ исходить изъ непосредственно очевидныхъ положеній, то почему же мнѣ, психологу, не пользоваться тѣми же логическими пріемами и не утверждать, что къ психическимъ явленіямъ категоріи протяженности не примѣняются. Я пользуюсь тѣми же логическими основаніями, которыми пользуется и натуралисть.

Конечно, и это положеніе, я уб'єждень, не вс'єхь удовлетворить. Мн'є могуть сказать: «мы съ вами согласны, что наука не можеть доказать того, что явленія психическія непротяженны, но

<sup>1)</sup> См. Милль. «Логика», Введеніе, § 4. Троицкій. «Учебникъ логики», М. 1885 г. (Введеніе; объ очевидности, какъ предметъ логики. Стр. 26). Ваіл. «Logic», 1879 г., ч. 1-я, 32—36. Wundt. «Logik». В. І. Abth. І. Сар. 3. Die logische Evidenz.

Вэнг, принадлежащій къ такому же направленію, что и Милль, говоритъ («Logic» Part. 1. 1879—5 г. стр. 32—3): «Существуетъ два рода истинъ: истины, познаваемыя непосредственно, интуитивно, или посредствомъ прямого сознанія, и истины, познаваемыя чрезъ посредство другихъ истинъ. Это различіе имъетъ основное и важное значеніе. Факты наличнаго сознанія, какъ, напр., то, что «я голоденъ, я слышу звукъ, я испытываю удовольствіе, я говорю»,—не могутъ быть сведены ни къ какимъ законамъ или правиламъ. Мы не можемъ избъжать ихъ, мы не можемъ быть болье или менъе убъждены въ нихъ посредствомъ какого-либо метода доказательства. Они суть конечныя данныя познанія каждаго человъка.

Ср. Wundt. «Logik». В. I, стр. 82 (изд. 1893 г.). Болѣе полное изложеніе этого вопроса читатель, уже знакомый съ логикой, можетъ найти въ книгѣ Sigwart'a «Logik». В. I, 1889 г., въ главѣ «объ истинности непосредственныхъ сужденів» («Die Wahrheit der unmittelbaren Urtheile»). стр. 382—400.

это вѣдь временное состояніе нашей науки; откуда мы знаемъ, что спустя 100—200 лѣть наука не достигнетъ такого состоянія, когда будеть доказано, что и психическія явленія протяженностью обладають, вѣрите же вы въ прогрессъ науки, въ эволюцію человѣчества». На это я могу отвѣтить сравненіемъ. «Если вы вѣрите въ возможность того, что настанетъ время, когда къ психическимъ явленіямъ будуть примѣняться категоріи протяженности, то я вѣрю, что настанетъ время, когда наука будеть въ состояніи доказать, что вещи матеріальныя протяженностью не обладаютъ, — тѣ самыя матеріальныя вещи, которыя, какъ намъ кажется, въ настоящее время обладаютъ пространственной протяженностью». Но такъ какъ это послѣднее предположеніе очевидно нелѣпо, то также и нелѣпо первое.

Остановимся такимъ образомъ на томъ положеніи, что разница между физическимъ и психическимъ та, что къ первому приложимы категоріи протяженности, а ко второму неприложимы. Если это понятно, вернемся къ разсмотрѣнію основного положенія матеріализма, что мысль или все психическое есть движеніе вещества. Такъ какъ движеніе вещества можетъ совершаться только въ пространствомъ не имѣетъ, то нельзя сказать, что мысль еще движеніе вещества.

Если мы говоримъ: «мысль есть движеніе вещества», то можно ли сказать и наобороть, что опредъленное движение вещества есть мысль? Можно сказать: «я быль въ Лопдонъ», но можно сказать: «я былъ въ столицѣ Англіи», и это будеть одно и то же, потому что Лондонъ есть столица Англіи». Но можемъ ли мы обратить формулу матеріалистовъ и сказать: «опредъленное движеніе опредъленнаго вещества есть данная мысль». Этого сказать мы не можемъ. Чтобы сделать это яснымъ, я позволю себе следующій примъръ. Предположимъ, что мы обладаемъ средствами, при помощи которыхъ мы можемъ непосредственно разглядьть все то, что дълается у насъ въ мозгу въ то время, когда мы мыслимъ. Это, можеть быть, было бы возможно, если бы у насъ быль микроскопъ, увеличивающій въ милліардъ разъ больше, чёмъ тоть, который мы имъемъ въ настоящее время. Положимъ, у меня есть какая-нибудь мысль, напр., о домъ. Положимъ, что я при помощи указаннаго фантастическаго микроскопа усмотрълъ, что въ то время, когда я мыслю о домъ, въ моемъ мозгу совершается опредъленное движеніе частичекъ мозга. Могу ли я сказать, что эти движенія и моя мысль одно и то же? Ніть, это двів вещи совершенно различныя. Если бы мы хотели правильно выразиться, то мы должны были бы сказать, что въ то время, когла мы смотримъ въ микроскопъ и видимъ движенія въ мозгу, въ тотъ самый моментъ въ сознаніи субъекта есть мысль, представленіе». Думать, что движеніе и есть самое представленіе, невозможно; смотрѣть на нихъ, какъ на нѣчто тождественное, нельзя. Можно сказать только, что, когда есть опредѣленное движеніе, то есть и соотвѣтствующая мысль, и, наоборотъ, когда есть мысль, то есть н движеніе, а замѣнить одно другимъ пельзя; сказать, что «мысль есть движеніе вещества» или «движеніе вещества» есть мысль, мы не можемъ.

Защитникъ матеріализма, выслушавъ наши аргументы, можетъ быть скажетъ: «я, пожалуй, готовъ согласиться съ вами, что мысль не есть движеніе вещества, но, соглашаясь съ вами, я вовсе не хочу отказываться отъ своей точки зрѣнія. Я постараюсь только болѣе правильно формулировать свой взглядъ. Я не настанваю больше на тождество мысли съ движеніемъ матеріи, потому что она дѣйствительно не есть что-либо матеріальное, но зато я утверждаю, что она есть свойство матеріи». Я думаю, что и въ этомъ матеріальноть ошибается, разсмотрѣнію чего и посвящу слѣдующую лекцію.

## ЛЕКЦІЯ СЕДЬМАЯ.

## мысль не есть свойство матеріи. Разборъ положенія "мысль есть функція мозга".

Различіе между физическимъ и исихическимъ.—Явленія сознанія не выводимы и не объяснимы изъ движенія матеріальныхъ частицъ.— Объясненіе понягій: свойство, сила, способность.— Различный смыслъ, придаваемый положенію "мысль не есть функція мозга".

Въ прошлой лекціи я разобралъ первое положеніе матеріализма, по которому мысль есть движеніе вещества. Я разсмотрѣлъ этотъ вопросъ съ точки зрѣнія различія между явленіями физическими и явленіями психическими; и мы видѣли, что это различіе сводится къ тому, что къ психическимъ явленіямъ категоріи протяженности не примѣнимы, тогда какъ къ явленіямъ физическимъ онѣ примѣнимы; на этомъ основаніи я утверждалъ, что мысль движеніемъ вещества не можетъ быть, потому что движеніе вещества предполагаетъ примѣненіе категорій протяженности. Въ сегодняшней лекціи я хочу перейти къ двумъ другимъ положеніямъ матеріалистовъ: во-первыхъ, къ тому положенію, по которому мысль есть свойство матеріи, и, во-вторыхъ, что мысль есть не что иное, какъ функція мозга.

Оказалось, что изложенный мною въ прошлой лекціи взглядъ вызвалъ чрезвычайно много недоумѣній и сомнѣній. Всѣхъ этихъ сомнѣній я разбирать не могу, но среди нихъ есть одно, которое пельзя пройти молчаніемъ.

Я говорилъ, что къ явленіямъ физическимъ категоріи протяженности примѣнимы, а къ явленіямъ психическимъ онѣ пе примѣнимы, и указывалъ на то, что какъ одно, такъ и другое положеніе являются непосредственно очевидными. На это мнѣ возражали: «если бы дѣйствительно то положеніе, что къ психическимъ явленіямъ категоріи протяженностй не примѣнимы, было непосредственно очевидно, то какимъ образомъ такіе писатели, какъ Бюхнеръ, Молешоттъ и др., держались обратнаго взгляда. Если бы это положеніе дѣйствительно было непосредственно очевидно, то въ высшей степени странно, что они не замѣтили, что мысль не есть движеніе вещества». На это возраженіе я позво $_{
m MO}$  себ $^{\pm}$  отв $^{\pm}$ тить с $_{
m T}$ дующее.

По моему мивнію, эта ощибка матеріалистовъ происходить вслівдствіе двухъ причинь: во-первыхъ, вслівдствіе предубівжденія и, во-вторыхъ, вслівдствіе небрежности мысли. Всякій разъ, когда мив приходится доказывать, что между явленіями физическими и психическими существуєть коренное различіе, что сознаніе, мысль кореннымъ образомъ отличается отъ всего физическаго, у моего собесідника остается такое мивніе, какъ будто я доказываю существованіе души, существованіе отдільной духовной субстанціи. Всякій разъ, когда я доказываю это различіе, я всегда слышу одно и то же замівчаніе, а именно, что я признаю какую-то духовную субстанцію. Изъ боязни этого признанія обыкновенно отвергають и самое различіе между психическимъ и физическимъ; и это, конечно, объясняется исключительно предубіжденіемъ.

Во-вторыхъ, въ отрицаніи различія между психическимъ и физическимъ большую роль играетъ небрежность мысли. Если, напр., мы разсмотримъ философскія воззрѣнія апостоловъ матеріализма: Бюхнера, Молешотта, Фохта, то мы у нихъ не найдемъ той точности мысли и выраженій, которую можно было бы ожидать оть людей науки. Философская терминологія Бюхнера, напр., страдаеть поразительной неточностью. Бюхнерь въ одномъ мѣстѣ говорить, что все психическое или мысль есть не что иное, какъ деижение вещества 1), а въ другой разъ говорить, что мысль есть не что иное, какъ  $npo\partial y \kappa mz$  движенія вещества  $^2$ ), а нѣсколькими строками ниже говорить: «мысль и протяженность могуть быть разсматриваемы, какъ двѣ стороны одной и той же сущности» 3). Бюхнеръ, матеріалисть, формулируеть свой взглядь словами Спинозы, или сторонника психофизического монизма. То же самое мы видимъ и у Молешотта. Онъ въ своемъ сочинении все время доказываеть, что въ мірѣ существуеть только матерія, а все остальное есть продукть ея деятельности, а въ конце 2-го тома заявляеть, что его ученіе можно назвать «ученіемъ двуединства» 4); этимъ онъ хочеть выразить ту мысль, что, по его ученію, все

<sup>1) «</sup>Kraft und Stoff», crp. 308, 309, 320.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 308, 310.

<sup>3) 75, 77. «</sup>Denken und Ausdehnung können daher nur als zwei Seiten oder Erscheinungeweisen eines und desselben einheitlichen Wesens betrachtet werden».

<sup>4)</sup> В. II, стр. 155. Онъ говоритъ: «Матеріалисты признаютъ тождество матеріи и силы, дука и тъла, Бога и міра». На этомъ основаніи Молешоттъ считаетъ возможнымъ перемънить названіе матеріализма на названіе монизма (EinheitsIehre, или ученіе о единствъ) или, еще лучше, на ученіе двуединства (Zweieinigkeitslehre).

существующее имъетъ двъ стороны. Слъдовательно, все то, что онъ писалъ раньше, онъ забылъ и употребляетъ формулу Спинозы, или психофизическаго монизма. Эта формула находится въ полномъ противоръчіи съ его прежними утвержденіями, что существуетъ только одна субстанція, и эта субстанція чисто матеріальная. Вотъ какою точностью отличалась терминологія Бюхнера и Молешотта. То же самое можно сказать и относительно Фохта. Послѣ того, какъ Молешоттъ и Бюхнеръ возвели формулу «мысль есть движеніе вещества» въ опредѣленный шаблонъ, публика просто восприняла ее, вовсе не думая критически относиться къ ней и провърять ея истинность. Этотъ взглядъ вмѣстѣ съ публикой раздѣляють и нѣкоторые изъ философовъ. Они, не давая себѣ тщательнаго отчета, повторяютъ, что мысль есть «движеніе вещества», «продуктъ движенія матеріи» и т. д.

Мит кажется, что всякій непредубъжденный человъкъ, который желаеть постигнуть ту мысль, что психическое протяженностью не обладаеть, очень легко можеть этого достигнуть, но для этого нуженъ извъстный навыкъ; я хочу этимъ сказать, что умъ, чтобы усвоить это положение, нуждается въ навыкъ, въ привычкъ. Поясню это примъромъ. Въ обыденной жизни, и въ особенности среди простолюдиновъ, такіе цвъта, какъ оранжевый, розовый, пунцовый называють просто краснымь. Это происходить оттого, что люди, смъшивающіе цвъта, никогда не обращали вниманія на ту разницу, которая между ними существуєть. Но я убъжденъ, что и у простолюдина можно развить способность находить различие между указанными отгынками, при томъ, разумыется, условіи, если мы будемъ обращать его вниманіе на ихъ различіе. Для развитія же особенной тонкости при опредёленіи цвётовъ нуженъ продолжительный навыкъ. По свидетельству англійскаго астронома Гершеля, въ мозаичныхъ мастерскихъ рабочій научается отличать до 30 тыс. различныхъ оттенковъ цветовъ. Для рабочаго, который пріобръль такую способность, два оттынка какогонибудь цвъта не могутъ казаться тождественными, различіе между ними ему кажется непосредственно очевиднымъ, хотя не только для простолюдина, но и для насъ такое различіе можеть не казаться очевиднымъ. Следовательно, нужно иметь некоторый навыкъ, привычку даже въ такихъ сравнительно простыхъ вещахъ, какъ опредъленіе цвътовъ. Точно такимъ же образомъ, и въ умѣньи различать между психическими явленіями и физическими нуженъ навыкъ, привычка. Если мы путемъ навыка научимся отличать психическое отъ физическаго, то это различіе до такой степени намъ покажется непосредственно очевиднымъ, что никакіе аргументы не въ состояніи будуть насъ разубъдить въ

противномъ. Вотъ мысль, на которую, по моему мнѣнію, слѣдовало бы обратить наше вниманіе.

Говорять, что если бы различіе между психическимь и физическимь дъйствительно было очевидно, то его всякій видъль бы. Какъ видите, для этого необходимь еще нъкоторый навыкъ. Для того, чтобы пріобръсти такой навыкъ, необходимо исходить изътого положенія, что такіе мыслители, какъ Спенсеръ, Бэнъ, Вундть и др., не могли свои утвержденія оставлять открытыми для тъхъвозраженій, которыя обыкновенно дълаются.

Часто говорять: «если къ психическимъ явленіямъ категоріп протяженности не примѣнимы, то какимъ образомъ такое чувство, какъ, напр., эстетическое, совершается все-таки во миъ, следовательно, въ пространстве. Действительно ли такія физическія явленія, какъ теплота, свътъ протяженностью не обладають?» Даже самое непродолжительное размышленіе можеть показать, что эстетическое чувство не можеть находиться ез насъ въ такомъ же смыслъ, въ какомъ мы говоримъ о сердцъ, о легкихъ, что они находятся впутри насъ. Теплота не есть явление физическое, это только наше ощущеніе, а если мы говоримъ о теплотъ, къ которой категоріи протяженности примінимы, то мы имінемь въ виду движение частичекъ въ веществъ, движение, вызывающее въ насъ ощущение теплоты. То же мы можемъ сказать и о свъть. Свъть не есть физическое явленіе, это наше ощущеніе, къ нему нельзя примѣнить категорій протяженности, а къ энирному движенію, которое совершается въ пространствъ и которое вызываетъ ощущение свъта, категоріи протяженности примънимы вполнъ 1).

Очень часто говорять: «только философы-теоретики, которые строять свои теоріи въ кабинеть, могли придти къ такому выводу, что между психическимъ и физическимъ существуеть различіе; если бы мы обратились къ врачамъ и натуралистамъ, которые безпрестанно имъють дъло съ мозгомъ и его отправленіями, то мы никогда не услышимъ отъ нихъ такого рода утвержденія. Такое утвержденіе можно слышать только отъ философовъ». Но это замъчаніе совершенно неправильно. Я приведу здъсь взгляды цълаго ряда натуралистовъ, которые тоже думали, что между явленіями психическими и явленіями физическими существуеть коренное различіе.

Начиная приблизительно съ 60-хъ гг., особенно горячо обсуждается вопросъ о томъ, можно ли всѣ міровые процессы объяснить однимъ дьиженіемъ матеріальныхъ частицъ. Этотъ вопросъ возникъ потому, что многія физическія явленія, какъ, напр., теп-

<sup>1)</sup> Объ этомъ см. 10-ю лекцію.

лоту, свѣть, электричество, стали объяснять движеніемъ матеріальныхъ частичекъ. Отсюда стали дѣлать предположеніе, что и все остальное, въ мірѣ существующее, можеть быть сведено къ «механикѣ атомовъ», что это составляеть «конечный идеалъ естествознанія», какъ выразился Дю-Буа-Реймонъ. Но достиженіе этого идеала возможно только въ томъ случаѣ, если мысль и все исихическое будеть объяснено движеніемъ вещества. Сторонники такого взгляда старались доказать, что, если не теперь, то когданибудь впослѣдствіи наука достигнеть такого состоянія, когда все будеть объяснено механическимъ движеніемъ частичекъ вещества, въ томъ числѣ и психическіе процессы будуть выведены и объястиены изъ движеній вещества.

Этоть взглядъ существоваль и существуеть до сихъ поръ среди публики. Но выдающиеся натуралисты смотрять на это совсъмъ иначе. Возьмемъ, напр., Дю-Буа-Реймона, знаменитаго нъмецкаго физіолога, который говорить: «я покажу съ достаточною ясностью, что сознание не только при теперешнемъ состояніи нашего познанія не можеть быть объяснено изъ 🗪 матеріальныхъ условій, но что оно по самой природѣ вещей изъ этихъ условій никогда не будеть объяснено. Противоположное мивніе, что не следуеть терять падежды на то, что сознаніе можеть быть опредълено изъ его матеріальныхъ условій, что оно будеть доступно для человъческого ума спустя столътія или тысячелътія, есть мивије ложное. Духовные процессы, даже при астрономическомъ познаніи органа души (т.-е. высщемъ, какое мы о немъ имътъ можемъ), были бы такъ же непонятны, какъ и теперь. Астрономическое познаніе мозга не открываеть намъ въ немъ ничего больше, какъ только движущуюся матерію. Никакимъ мыслимымъ расположеніемъ или движеніемъ матеріальныхъ частицъ мы не можемъ перебросить моста въ область сознанія» 1).

Въ данномъ случав Дю-Буа-Реймонъ только парафрамируетъ мысль, которую еще въ прошломъ столвтін высказалъ философъ Лейбницъ 2), по мнвнію котораго, если бы мы представили себв мозгъ въ видв какого-нибудь большого механизма, такого боль-

<sup>1) «</sup>Ueber die Grenzen des Naturerkennens». Lpz. 1891, crp. 33-51.

 $<sup>^2</sup>$ ) «Если мы вообразимъ себъ машину, устройство которой производитъ мысль, чувство и воспрінтія, то можно будетъ представить ее себѣ въ увеличенномъ видѣ съ сохраненіемъ тѣхъ, же отношеній, такъ что можно будетъ входить въ нее, какъ въ мельницу. Предположивъ это, мы при осмотрѣ ея не найдемъ ничего внутри нея, кромѣ частей, толкающихъ одна другую, и никогда не найдемъ ничего такого, чѣмъ можно было бы объяснить воспріятіе». Лейбницъ. «Избран. фидософск. сочиненія» (Изд Моск. Псих. Общ. М. 1890 г.).

шого, какъ, напр., мельница, гдѣ бы мы могли свободно прохаживаться и видѣть все, что тамъ совершается, мы увидѣли бы только отдѣльныя части машины, изъ которыхъ юдна приводить въдвиженіе другую; видѣть же мысль въ этой машинѣ мы не были бы въ состояжи.

Физіологь  $\Phi$ ирордъ говорить: «Психическій процессь не сравнимь съ какимъ-либо физіологическимъ процессомъ, и поэтому не можеть быть объяснимъ изъ матеріальныхъ видоизмѣненій въ мозгу» 1).

Англійскій физикъ Тиндалль, и у насъ въ Россіи хорошо извѣстный, говорить слѣдующее: «переходъ отъ механики мозга къ соотвѣтствующей дѣятельности сознанія немыслимъ... Будь наша душа и чувство настолько развиты, что мы могли бы видѣть самыя молекулы мозга, будь мы способны слѣдить за всѣми ихъ движеніями, ихъ группированіемъ и будь мы точнѣйшимъ образомъ знакомы съ соотвѣтствующими состояніями мыслей и чувствъ, мы все-таки были бы такъ же далеко, какъ и прежде, отъ дърѣшенія задачи: какъ связаны эти физическіе факты съ фактами сознанія» 2).

Махъ, извъстный физикъ, нынъ профессоръ философіи въ Вънъ, по поводу этого вопроса высказывается слъдующимъ образомъ. «Какимъ образомъ было бы возможно изъ атомныхъ движеній мозга объяснить ощущенія?» Такъ обыкновенно спрашивають. Конечно, это никогда не удастся такъ же, какъ мы никогда изъ преломленія свъта не будемъ въ состояніи понять явленія свъта» 3).

Вотъ взгляды выдающихся натуралистовъ по вопросу о различіи между психическими и физическими явленіями.

Теперь вы видите, что это мивніе принадлежить не только философамъ, но и постралисты по профессіи держатся того же взгляда:

Какъ я замѣтилъ выше, защитникъ матеріализма можетъ сказать: «я не могу не согласиться съ вами послѣ того, какъ вы, въ защиту своего положенія, ссылаетесь на такіе выдающіеся авторитеты; я, пожалуй, готовъ отказаться отъ своей формулы, что «мысль есть движеніе вещества», но отъ своего основного взгляда, что въ мірѣ существуеть только матерія, что истинною реальностью обладаеть только матерія, я не могу отказаться: я

<sup>1)</sup> Vierordt. «Grundriss der Physiologie». 1877, crp. 563-564.

<sup>2)</sup> Tyndall. «Fragmente aus den Naturwissenschaften» 1874. Ст. Der Matérialismus in der Naturwissenschaft. 142.

<sup>3)</sup> Mach. «Populärwissenschaftliche Vorträge», стр. 230. Ср. съ этимъ Helmholtz. «Vorträge u. Reden». В. II. стр. 187.

постараюсь только точнее формулировать свой взглядь. Я исхожу изъ того предположенія, что въ мірѣ существуєть только матерія, обладающая различными свойствами, какъ, напр., протяженностью, непроницаемостью, свойствомъ притяженія, а также и свойствомъ «мышленія». Мышленіе наравнѣ съ другими свойствами присуще матеріи. Вы говорите, что къ мышленію непримѣнимы категоріи протяженности; я съ вами, пожалуй, готовъ согласиться, но думаю, что и къ другимъ свойствамъ матеріи, какъ, напр., притяженія, категоріи протяженности непримънимы. Итакъ я утверждаю, что мышление есть свойство матеріи. Воть какимъ образомъ я хочу формулировать свой взглядъ на основное положение матеріализма». Если бы мы сказали, что для насъ непонятно, какъ можно матеріи, обладающей протяженностью, приписать способность мышленія, т.-е. нічто такое, что протяженностью не обладаеть, то на это матеріалисть отвѣтиль бы намъ: «совершенно такимъ же образомъ, какъ свойство непроницаемости, притяженія скрыты въ матеріи, такъ и свойство мышленія скрыто въ той же самой матеріи».

Но чтобы понять, что эта формула матеріализма совершенно неправильна, мы должны разобрать, что значить вообще свойство, сила, способность. Дело въ томъ, что такія понятія, какъ «свойство», «сила», «способность» не только въ обыденной жизни, но часто даже и въ наукъ неточно понимаются. Когда въ докультурный періодъ человъку пужно было объяснять различныя явленія природы, то онъ, по выраженію Дю-Буа-Реймона, населялъ своимъ воображениемъ рощи, источники, скалы различными существами, которыя, по его мнёнію, и производили тё или иныя явленія 1). Еще въ средніе в'вка и даже въ XVI и XVII стольтіяхъ мыслители, употребляя такія слова, какъ «сила, свойство», разсматривали ихъ, какъ особыя скрытыя сущности, присущія вещамъ 2). Для науки въ настоящее время такой періодъ миноваль, но въ не-научныхъ кругахъ существуеть этотъ взглядъ и до сихъ поръ, —взглядъ, по которому въ вещахъ въ скрытомъ состояніи находятся силы, которыя производять тв или иныя дъйствія. Возьмемъ, напр., магнитъ. Магнитъ притягиваеть жельзо. Почему онъ притягиваеть? Обыкновенно говорять, онъ притягиваетъ потому, что въ немъ есть особая сила, и въ то же время думаеть о какомъ-то существъ, которое какъ бы

<sup>1)</sup> Цит. у Ланге. «Исторія матеріализма».

<sup>2)</sup> Это воззрѣніе приводило къ такъ называемому qualitas occulta. На вопросъ, почему опій усыпляєть? отвѣчали: «Потому что онъ обладаетъ усыпляющей силой».

невидимыми лапами или щупальцами притягиваеть къ себъ жельзо. Такой взглядъ очень распространенъ, и поэтому необходимо его разобрать.

Находится ли свойство, сила, способность въ вещахъ или ньть? Воть мыль, который обладаеть «свойствомь» писать. Гдь это свойство писать помъщается? Употребляя выражение, что мълъ обладаетъ свойствомъ писать, можно подумать, что внутри мѣла скрыто нѣчто, вслѣдствіе чего мѣлъ пишеть. Но кромѣ бѣлыхъ частицъ, мълъ въ себъ ничего не заключаетъ. Отчего же въ такомъ случат мы говоримъ, что мтлъ обладаеть свойствомъ писать? Это происходить оттого, что мы предвидимъ, что всякій разъ, когда мы будемъ нажимать мѣломъ по черной доскѣ, на ней получаются бълые штрихи. Это просто наше обобщение, которое мы сдълали на основаніи фактовъ. Мы же обобщаемое нами явленіе объективируемъ и считаемъ, что въ мѣлѣ находится реально какое-то скрытое свойство. То же самое следуеть разуметь, когда говорять, что тъла обладають «способностью» притяженія. Когда Ньютонъ утверждаль, что тела другь друга притягивають, то онъ не хотълъ этимъ сказать, что гдъ-то внутри тъла находится какая-то сила, которая притягиваеть. Онъ констатироваль факть, что два тела при известныхъ условіяхъ взаимно притягиваются; человъческая же мысль, желая себъ дать отчеть о томъ, какъ это происходить, представляеть дело такъ, какъ будто бы внутри тъла есть какая-то скрытая сила. Если бы мы спросили у современнаго физика, отчего происходить явленіе притяженія, то не думайте, что онъ призналъ бы причиной притяженія особую силу. Силъ, какъ чего-то существующаго внъ и независимо от т матеріи и отъ движенія матеріальныхъ частицъ, онъ не признаеть. Для объясненія физическихъ явленій онъ не находить нужнымъ признавать чего-либо другого, кром в матеріи и движенія; все, что въ физическомъ мірѣ существуеть, объяснимо изъ движенія матеріальныхъ частицъ. Поэтому, если бы онъ пожелалъ опредълить причины явленій притяженія, то, можеть быть, сказаль бы, что каждая частица въсомой матеріи окружена частицами энра, которыя находятся въ постоянномъ движеніи, и что притяженіе между частицами матеріи происходить оттого, что между частицами движущейся матеріи движутся частицы энира въ разныхъ направленіяхъ; при чемъ въ силу нѣкоторыхъ условій (о которыхъ говорить здёсь не мёсто) они своимъ движеніемъ производять толчки, которые вызывають движение въсомыхъ частицъ въ извъстномъ направленіи, такъ что предполагать присутствіе какой-нибудь скрытой силы нъть никакого основанія. Здъсь притяжение просто объясняется движением невъсомыхъ частицъ. Это, разумѣется, одно изъ многихъ возможныхъ толкованій притяженія при помощи движенія частицъ эенра. Но какое бы другое толкованіе мы ни предложили, оно всегда будетъ исключать признаніе скрытой силы  $^{1}$ ).

То же самое и относительно притяженія магнита. Если есть магнить, а на извъстномъ разстояни отъ него есть жельзо, то магнить притянеть желъзо. Многіе въ этомъ случат склонны думать, что въ магнитъ есть какая-то особая сила; физикъ же утверждаеть, что въ этихъ явленіяхъ происходить рядъ движеній матеріальныхъ частицъ энира, и благодаря только этому, можно объяснить такое явленіе, какъ притяженіе жельза магнитомъ. Я позволю себъ привести одну грубую аналогію, при помощи которой можно сдълать нагляднымъ магнитное притяжение безъ всякаго принятія какой-бы то ни было силы. Представьте себ'в каучуковый шаръ. Если бы я сталъ тянуть его со стороны полюсовъ, то тв части, которыя лежать ближе къ экватору, стали бы сближаться. Если бы кто-нибудь не видёль и не могь бы видёть; что это сближеніе частей экватора происходить всл'ядствіе удаленія полюсовъ, то онъ подумаль бы, что существуеть какая-то сила, которая производить то, что экваторіальныя части притягиваются другъ другомъ, между тъмъ какъ мы знаемъ, что это притяженіе происходить оттого, что, растягивая шаръ со стороны полюсовъ, мы производимъ перемъщение частицъ шара около экватора. Точно такимъ же образомъ и притяжение магнитомъ происходитъ вслъдствіе того, что въ магнить, въ жельзь и окружащей средь происходить цёлый рядъ движеній матеріальныхъ частицъ, которыя и производять передвижение жельза къ магниту 2). Мы этихъ движеній частиць не видимь и видіть не можемь, и потому предполагаемъ, что есть какая-то сила, которая производитъ передвиженіе жельза.

Такимъ образомъ, изъ только что сказаннаго ясно, что современная физика не признаетъ какихъ-нибудь силъ, находящихся внъ движущейся матеріи. Все сводится къ движенію въсомой или невъсомой матеріи. Магнитное притяженіе, притяженіе вемли не представляютъ результата особой силы, а только особой формы движенія.

Вы видите, слѣдовательно, что слово «сила» не можетъ въ современной наукѣ пониматься, какъ особая сущность, а служитъ для обозначенія причины движенія. Для подтвержденія этого взгляда приведу слова Гельмгольца, который говорить, что сила,

<sup>1)</sup> См., напр., Секки. «Единство физическихъ силъ». Спб. 1880 г., отд. IV.

<sup>2)</sup> См. Максуэлль. «Матерія и движеніе». § 84.

какъ нѣчто отдѣльное, въ вещахъ не существуетъ, это только слово для обозначенія закона, констатированнаго нами.

Когда мы произносимъ слова: сила, свойство, способность, то не нужно думать, что мы признаемъ за ними какую-то реальность,—это только слова для обозначенія мыслимыхъ отношеній между вещами; они реальны только въ нашей мысли, это только форма нашего мышленія, это законъ, который наша мысль созидаеть, а фактически существуеть только движеніе матеріальныхъ частицъ или тълъ 1).

Не если для насъ понятно, что въ матеріальныхъ вещахъ объективно, реально никакія свойства, никакія силы не существують, то и неправильность утвержденія матеріалистовъ, что мысль есть свойство вещества, тоже будетъ ясна. Мысль есть реальность, непосредственно нами воспринимаемая, а свойство есть лишь форма нашего воспріятія. Какъ же можно послѣ этого утверждать, что мысль есть свойство матеріи?

Матеріалисты для того, чтобы объяснить намъ, какимъ образомъ мысль (нѣчто непротяженное) можеть соединяться съ матеріей, съ чѣмъ-то протяженнымъ, говорили, что, если вещамъ присущи различныя непротяженныя свойства, то почему мы не можемъ допустить, что имъ присуще и такое свойство, какъ мышленіе. Теперь же оказывается, что такихъ свойствъ, въ качествѣ особыхъ реальностей, въ вещахъ нѣтъ, и потому ихъ аналогія оказывается вполнѣ несостоятельной.

Немыслимость соединенія матеріи съ мыслью еще въ прошломъ стольтій доказываль Лейбницъ. Онъ говорилъ, что соединить матеріальный атомъ съ мыслью тьть возможности. Допустить это можно было бы только въ томъ случав, если бы мы признали, кромв матеріальной, еще субстанцію духовную; тогда мы могли бы допустить, что матерія мыслить. Сказать же, что матерія сама по себть мыслить, это значить связать матеріальное съ нематеріальнымъ, в это невозможно 2).

Но допустимъ, что матеріалистъ правъ, когда говоритъ, что матерія обладаетъ способностью мыслить. Въдь въ самомъ допущеніи этого кроются самыя пагубныя послъдствія для матеріализма. Вы помните, въ какой формъ раньше матеріалистъ выра-

<sup>1)</sup> О понятіи *свойства*, *силы* см. *Паульсен*г. «Введеніе въ философію», 367—9. *Helmholtz*. «Das Denken in d. Medicin». (См. Vortr. u. Reden. B. II, стр. 187).

<sup>2)</sup> См. Locke. «On human Understanding». Book. IV. Ch. III, 6. Leibnitz. «Nouveaux Essais», кн. IV, гл. III, русск. пер. Лейбницъ. «Избранныя соч.», М 1890 г. стр. 206 п. к.

жалъ свой взглядъ. Онъ говорилъ: «дайте мнъ матеріальный атомъ, тотъ самый атомъ, съ которымъ оперируетъ физикъ и химикъ, дайте миъ атомъ, который только движется и занимаетъ пространство, и я докажу, что изъ движенія этихъ атомовъ созидается сознаніе». Теперь оказывается, что съ такими атомами онъ обойтись не можеть. Ему нужно, чтобы атому еще было присуще сознание. Воть къ какой непоследовательности онъ приходить: онь хотъль показать, какимъ образомъ изъ движенія матеріальныхъ частицъ созидается сознаніе, теперь онъ утверждаеть, что сознаніе существуеть изначала въ матеріи; такимъ образомъ, онъ делаеть ошибку, которая въ логике называется petitio prinсіріі, и эта ошибка сама по себ'в показываеть несостоятельность матеріалистической доктрины. У Бюхнера 1) мы повсюду находимъ утвержденіе, что въ мір'є существуеть только матерія и движеніе, и въ то же время онъ утверждаеть, что матерія не безжизненна, и что атомъ представляетъ изъ себя нъчто одаренное жизнью, а разумъется, и сознаніемъ. И это утвержденіе нужно считать вопіющимъ противоръчіемъ матеріализма.

Воть тв соображенія, которыя можно привести противъ утвержденія матеріалистовь, что мысль есть не что иное, какъ свойство матеріи.

Теперь разсмотримъ ту формулу, по которой мысль есть не что иное, какъ функція мозга.

По мнѣнію матеріалиста, такъ выражаться можетъ только истинный матеріалисть, и многіе изъ публики раздѣляютъ это мнѣніе <sup>2</sup>). Многіе думають, что, когда кто-нибудь произносить эту фразу «мысль есть функція мозга», то онъ тотчасъ же про-износитъ чисто матеріалистическое утвержденіе. Если бы я не боялся парадоксовъ, то я могъ бы сказать, что эта формула безсмысленна, потому что ее можно понимать въ различныхъ смыслахъ.

Первый грубо-матеріалистическій смысль этой фразы быль бы тоть, который придаваль творець этой формулы, французскій физіологь Кабанн. «Мозгъ предназначень для мышленія такь же, какь желудокь для пищеваренія или печень для выдѣленія желчи». Подобио тому, какъ печень выдѣляеть желчь, такъ мозгъ выдълеть мелчь, такъ мозгъ выдълеть мысль, говориль онъ. Эту формулу въ новѣйшее время употребляль Фохть. Ее, какъ мы видѣли, понимали въ томъ смы-

<sup>1)</sup> Büchner. «Kraft und Stoff». Изд. 1892 г., стр. 67.

<sup>2)</sup> Впрочемъ, и въ философской литературѣ вошло въ обычай эту формулу истолковывать въ смыслѣ матеріалистическомъ, но это способно вызывать недоразумѣнія.

сль, что мозгь есть какъ бы особая железа, которая выдъляеть мысль; что мысль есть нёчто осязаемое, видимое. Это видно изъ того, что уже Молешотть и Бюхнер<math>z 1) возстали противъ подобнаго толкованія. Молешотть говорить, что формулу «мысль есть функція мозга» нельзя понимать въ томъ смыслъ, что мозгъ выдъляетъ мысль; мысль въдь не жидкость; она-только родъ движенія, не больше. Точно такимъ же образомъ и Бюхнеръ не согласился съ этимъ толкованіемъ. Онъ говорить, что сравнивать мысль съ желчью никакъ нельзя. Желчь есть нѣчто вѣсомое, осязаемое, видимое, между тъмъ какъ мысль не есть ни въсомое, ни видимое, ни осязаемое. Это-движение частицъ. Когда это же возраженіе было сдёлано и противниками матеріализма, то Карлъ Фохта съ большимъ раздраженіемъ отв'вчаль, что онъ не пуждается въ поученіи, что мозгъ не есть что-либо въ родъ фильтра, который бы пропускаль черезь себя мысль. Утверждая, что мысль есть функція мозга, онъ, по его словамъ, хотель только сказать, что не признаеть существованія души отдельной отъ тела, души, которой приписывають безсмертіе 2). Отвъть этоть весьма любопытенъ. Онъ ясно показываетъ, что матеріалисты гораздо меньше заботятся объ обоснованіи своихъ собственныхъ взглядовъ, чёмъ объ опровержении взглядовъ своихъ противниковъ. Лучше было бы, если бы Фохть позаботился о томъ, чтобы дать точное толкованіе своей формул'в. Нужно думать, что Фохть въ естествознаніи осторожнье обращался съ терминологіей.

Можеть быть и другое толкованіе формулы «мысль есть функція мозга». По этому толкованію, мысль есть такой же физіологическій процесст, какть и всякій другой. Напр., подобно тому, какть функція мускула есть сокращеніе, такть функція мозга—мышленіе, и подобно тому, какть сокращеніе есть физіологическій процессть. Такое толкованіе нельзя признать на томъ основаніи, что, какть мы это видіти, кть мышленію категоріи протяженности не приміннимы, тогда какть кть физіологическимъ процессамъ оніт приміннимы.

Третье толкованіе этой формулы заключается въ признаніи, что мозгъ  $neo \delta xo \partial u m$  для мышленія. Могутъ сказать, вотъ истинно матеріалистическій взглядъ. Но это невѣрно, такъ какъ

<sup>1) «</sup>Kraft und Stoff», crp. 307-308.

<sup>2)</sup> Köhlerglaube u. Wissenchaft» 1855 r., crp. 32. «Den Beweis, den ich zur Widerlegung meiner Sätze verlangen kann: dass es eine vom Körper unabhängige Seele gebe; dass diese Seele nach dem Tode des Körpers fortleben könne; dass diese Seele nach dem Tode des Körpers fortleben könne; dass diese Seele nach dem Tode des Gehirns sind».

даже настоящій, самый крайній спиритуалисть могь бы сказать то же самое. Спиритуалисть и не думаеть отрицать того, что мозгь необходимъ для мышленія, но, по его представленію, въ нашемъ существѣ, кромѣ мозга, есть еще и душа. Душа и мозгъ— это какъ бы артистъ и его инструментъ. Душа—это артистъ, который управляеть инструментомъ, т.-е. мозгомъ, но какъ артистъ можетъ играть только тогда, когда есть инструментъ, такъ и душа можетъ оказывать воздѣйствіе на тѣло только въ томъ случаѣ, если есть мозгъ. Поэтому становится понятнымъ, что, по признанію спиритуализма, мозгъ является необходимымъ для того, чтобы мысль осуществилась. Все исходить отъ души, но при участіи мозга. Если матеріалистъ думаетъ, что онъ одинъ можетъ признать необходимость мозга для мышленія, то онъ въ этомъ ошибается, потому что спиритуалисть признаеть то же самое.

Есть еще четвертое возможное толкование этой формулы, которое принадлежитъ стороннику такъ называемаго эмпирическаго параллелизма. И сторонникъ эмпирического параллелизма тоже можеть сказать, что «мысль есть функція мозга», вовсе не думая, что мышленіе есть матеріальный процессъ. Понятіе функція въ данномъ случат онъ употребляетъ въ томъ самомъ смыслт, въ какомъ оно употребляется въ математикъ. Мы знаемъ, что, когда дв'в величины такъ связаны другъ съ другомъ, что изм'вненіе одной величины влечеть за собою опредъленное измънение другой, го такое отношение есть отношение функциональное. Поясню примъромъ. Есть двъ такихъ величины, какъ площадь круга и радіусъ. Онъ такъ связаны между собою, что съ измъненіемъ величины радіуса изміняется и площадь круга и, наобороть, съ изміненіемъ площади круга измъняется и радіусь; чъмъ больше радіусь, тъмъ больше площадь круга; чёмъ больше площадь круга, тёмъ больше радіусь; они такъ связаны между собою, что мы можемъ сказать, что между радіусомъ и площадью круга есть функціональное отношеніе. Сторонники эмпирическаго параллелизма говорять, что такое же отношеніе существуеть и между физіологическими процессами и мышленіемъ, между тімъ, что мы называемъ «физическимъ», и темъ, что мы называемъ «психическимъ»; между ними отношеніе функціональное; когда изм'вняется одно, то соотв'втственно измѣняется и другое. Когда измѣняется мозгъ, то измѣняется и соотвътствующее этому измъненію психическое; функціей въ данномъ случать будеть психическое. Но мы знаемъ, что измъненія въ сферъ мысли вызывають физическія измъненія, такъ что въ этомъ смыслѣ можно сказать, что мозговая дѣятельность есть функція мышленія. Однимъ словомъ, между явленіями физическими и явленіями психическими существуеть функціональное отношеніе. Изъ этого ясно, что формулу «мысль есть функція мозга» можеть признать и сторонникъ эмпирическаго параллелизма <sup>1</sup>), и потому матеріалисть неправъ, когда думаеть, что ему одному свойственно такъ выражаться.

Вы видите, что эта формула непригодна для матеріалиста, потому что ей можно дать такое толкованіе, съ которымъ сами матеріалисты согласиться не могуть, или такое, которымъ можеть пользоваться и спиритуалисть, или, наконецъ, такое, которое признаеть сторонникъ омпирическаго параллелизма.

Послѣ всего этого матеріалисть долженъ заявить: «разъ эта формула вызываеть такое различное толкованіе, то я отказываюсь отъ нея, но отъ основной своей мысли я все-таки не отказываюсь: она сводится къ следующему: употребляя эту формулу, я хотъль сказать, что мысль безъ движенія матеріальныхъ частицъ осуществиться не можеть, она зависить отъ мозга, и въ этомъ отношеніи между физическимъ и психическимъ больщая разница. Въ то время, какъ физические процессы могуть быть безъ психическихъ, какъ, напр., дыханіе, пищевареніе, кровообращеніе, ни одно психическое явленіе безъ соотвѣтствующаго физическаго совершаться не можеть; я не могу ни мыслить, ни чувствовать безъ соотвътствующихъ физіологическихъ процессовъ въ моемъ организмъ. Изъ этого, я думаю, можно сдълать то заключение, что явленія физическія главите, они являются какъ бы причиной, а явленія психическія суть только результать діятельности частицъ матеріи, и именно въ этомъ смыслѣ моя основная формула остается непоколебимой. Въ міръ существуеть только матерія, а что касается психическихъ явленій, то они-только результать ея дъятельности; физическое есть причина психическаго; физическое порождает психическое». Вотъ четвертая формула матеріализма. Въ слъдующей лекціи я займусь разсмотръніемъ того, въ какой мъръ и эту формулу матеріализма можно признать правильной.

<sup>1)</sup> Напр., Гёфдингъ, противникъ матеріализма, говоритъ: «Въ математическомъ смыслѣ можно съ полнымъ правомъ сказать, что сознаніе есть функція мозга, такъ какъ опытъ показываетъ намъ нѣкоторую пропорціональность между степенями въ развитіи сознанія и мозга». «Оч. психологіи». Гт II 8 в (З.е. нап., стр. 49).

## ЛЕКЦІЯ ВОСЬМАЯ.

## Несостоятельность матеріализма съ точки зрѣнія закона сохраненія энергіи.

Понятіе причинности въ естествознаніи.—Связь этого понятія съ закономъ превращенія энергіи.—Понятіе превращенія и сохраненія энергіи.—Физическое не можеть превратиться въ психическое. — Явленія психическія и физическія совершаются параллельно. — Понятіе эмпирическаго параллелизма.—Несостоятельность аргумента, заимствованнаго изъ біологіи.

Мы разсмотръли уже три основныхъ положенія матеріализма. Прежде всего мы разсмотръли то положение матеріалистовъ, по которому «мысль есть движеніе вещества». Мы допустили, что матеріалисть согласился съ нами, что мысль протяженностью обладать не можеть, а потому и движеніемъ вещества быть не можеть; но, признавая это, онъ темъ не мене можеть настаивать на своемъ основномъ положеніи. Онъ можеть сказать, что, если признать, что въ мір'в существуеть только матерія, то нужно будеть допустить, что мысль есть не что иное, какъ свойство матеріи, на ряду съ другими непротяженными свойствами ея. Мы видъли, что и это положение матеріалистовъ неправильно, и неправильно по той причинъ, что въ дъйствительности никакихъ свойствъ, силъ въ вещахъ реально, объективно нѣтъ и не можеть быть, а то, что мы называемъ «силой», «свойствомъ», «способностью», есть не что иное, какъ форма нашего мышленія, только лишь отвлечение. На этомъ основании можно утверждать, что мысль свойствомъ матеріи не можетъ быть. Третья формула матеріалистовъ сводится къ тому, что мысль есть не что иное, какъ функція мозга, но она отличается такою неопредёленностью, что лучше будеть, если матеріалисты совстив откажутся оть нея. Такимъ образомъ, остается четвертая формула, которую намъ предстоить разсмотръть. Эта формула сводится къ утверждению, что мысль есть продукть движенія вещества.

Матеріалисть можеть сказать: «я согласень съ тѣмъ, что мысль протяженностью не обладаеть, что мысль не есть свойство матеріи и не есть функція мозга, но я настанваю на своючт

прежнемъ мнѣнін, что мысль есть продукта движенія вещества, потому что въ мірѣ истинною реальностью обладають только матеріальные атомы, способные двигаться, и изъ движенія которыхъ созидается все остальное, въ мірѣ существующее». Я обращаю ваше вниманіе на эту аргументацію. Если бы даже матеріалисть и согласился съ тѣмъ, что мысль протяженностью не обладаеть, то это ему не мѣшаетъ утверждать, что мысль есть только лишь продуктъ движенія матеріальныхъ частицъ. Если даже онъ допустить непротяженность мысли, но при этомъ признаеть ее только лишь результатомъ движенія матеріальныхъ частичекъ, то все-таки онъ остается чистымъ матеріалистомъ.

Теперь намъ предстоить разсмотръть положение, что мысль есть продукть движенія вешества. Это положеніе кажется настолько убъдительнымъ, что оно кажется просто неопровержимымъ. Факты, указывающіе на связь между явленіями физическими и явленіями психическими, матеріалистами истолковываются въ томъ смыслъ, что эта связь причинная (въ естественно-историческомъ смыслѣ). Они говорять, что между явленіями физическими и психическими есть причинная связь, совершенно такая; какъ въ томъ случат, когда огонь порождаетъ теплоту. Если мы будемъ разсматривать дъятельность мозга, то мы найдемъ, что существуеть полное соотвътствіе между дъятельностью извъстныхъ частей его и психическими процессами: если извъстныя части мозга налицо, то налицо и соотвътствующіе имъ психическіе процессы; парализуются эти части, и соотвътствующіе имъ психическіе процессы исчезають; если парализованная часть мозга возстанавливается, то и психическіе процессы появляются вновь: когда нервы возбуждаются, то и сознание существуеть; когда нервы находятся въ покойномъ состояніи, то и психическіе процессы отсутствують, словомъ сказать, совершенно такъ, какъ во встхъ другихъ причинныхъ соотношеніяхъ въ мірт физическихъ явленій; а такъ какъ причина важнье, чьмъ дъйствіе, ибо вообще причина порождает дъйствіе, то и физическое порождаеть психическое. Вотъ примъръ. Передъ нами человъкъ въ обморокъ; его нервы не функціонирують, у него нѣть и психической жизни, но какъ только нервы начинають действовать, къ нему возвращается и сознаніе; очевидно, здісь имітеть мітето причинная связь. Далее, я слышу выстрель; въ этомъ случае происходить колебаніе воздушныхъ волнъ, которое возбуждаетъ мои слуховые нервы; это возбужденіе рождаеть во мнѣ ощущеніе звука; слѣдовательно, эдъсь физическое является причиной, а психическое дъйствіемъ. На основаніи подобныхъ фактовъ матеріалисты утверждають, что вообще пенхическое происходить отъ физическаго, что физическое

порождаеть, созидаеть психическое, что физическое превращается въ психическое.

Эта аргументація кажется непоколебимой, и матеріалисты съ особеннымъ упорствомъ настаивають на ней, но зам'ьтьте, что и противники матеріализма съ такимъ же упорствомъ настаивають, что въ разсматриваемомъ случать, наобороть, нть причинной связи. Само собою разум'ьется, что положеніе противника матеріализма гораздо трудніве, чтыть положеніе сторонниковъ матеріализма. Это происходить оттого, что терминологія матеріалистовъ на первый взглядъ кажется бол'є понятной, на самомъ же д'вл'є она страдаеть полною неопредёленностью.

Прежде всего слѣдуеть разсмотрѣть, какъ употребляется понятіе причинности и какъ оно должно быть употребляемо. Мнѣ могуть сдѣлать упрекъ, что я слишкомъ много вниманія удѣляю выясненію различныхъ терминовъ; мнѣ могуть сказать, что такой терминъ, какъ «причина», и безъ выясненія понятенъ. Но это не совсѣмъ вѣрно. По справедливому замѣчанію одного французскаго философа, «философія естъ только усовершенствованный языкъ», этимъ она отличается отъ обиходной мысли. Напр., слово «причинность», кажущееся на первый взглядъ вполнѣ понятнымъ, въ дѣйствительности часто понимается неправильно, и это неправильное пониманіе причинности способно ввести въ заблужденіе въ различныхъ областяхъ науки.

Разсмотримъ, какъ обыкновенно понимается причинность. Положимъ, у насъ есть явленіе А, которое порождаеть явленіе В; между ними есть причинная связь. Въ этой связи между А и В, кажется, содержится ибчто таниственное, такъ какъ мы видимъ, что въ дъйствіи содержится нъчто такое, чего итть въ причинъ. Напр., мы говоримъ: «солнечные лучи являются причиной зеленаго цвъта растеній» (листья растеній, произрастающихъ вь отсутствін солнечнаго свъта, какъ извъстно, теряють зеленый цвътъ). Спрашивается: какимъ же образомъ причиной зеленаго цвъта растеній являются солнечные лучи? Въ лучахъ солнца, въдь, зеленаго цвъта нътъ 1), а, между тъмъ, они производять зеленый цвъть. Искра сожгла городъ и произвела народное бъдствіе. Искра-причина, народное бъдствіе-дъйствіе. Дъйствіе содержить въ себъ то, чего нътъ въ причинъ. Многіе поэтому старались опредълить внутреннюю связь, существующую между причиной и дъйствіемъ. Они истолковывали эту связь такимъ образомъ, какъ если бы въ причинной связи причина была живымъ существомъ, чъть-то такимъ, что является творцомъ по отношению къ слъд-

<sup>1)</sup> Дъло идетъ, разумъется, о популярномъ пониманіи.

ствію, въ такомъ же родѣ, какъ, напр., художникъ, который созидаетъ картину изъ ничего, или инженеръ, который изъ камня и металла созидаетъ мостъ, или мастеръ, который изъ безформенной массы дѣлаетъ красивую мебель. По этому пониманію, причина естъ нѣчто творческое.

Принявъ это обстоятельство въ соображеніе, мы легко поймемъ, отчего матеріалисть такъ отстаиваетъ свою точку зрѣнія, что физическое есть причина психическаго, физическое порождаетъ психическое. Думая такимъ образомъ, онъ можетъ утверждать, что причина только и существуеть, т.-е., что истинною реальностью обладаютъ только матерія и движеніе матеріальныхъ атомовъ, и эти движенія порождаютъ все то, что мы называемъ психическимъ, которое истинною реальностью не обладаетъ.

Противникъ матеріализма долженъ показать, что матеріалисть ошибается, когда утверждаеть, что между физическимъ и психическимъ существуеть причинная связь 1), а исходя изъ этого, онъ можеть доказать, что, кромѣ матеріи, существуеть еще нѣчто и другое. Моя ближайшая задача заключается въ томъ, чтобы разобрать, что называется причинностью въ мірѣ физическомъ, и съ чѣмъ она связана.

Положимъ, мы имъемъ движущееся ядро, которое встръчаетъ на своемъ пути ствну и разрушаетъ ее. Мы можемъ сказать, что движеніе ядра есть причина разрушенія стыны. Физикъ сказаль бы, что движущееся ядро содержить въ себъ извъстное количество энергіи, которую оно тратить на преодолівніе сціпленія между частицами стіны. Мы говоримь, что солнечная теплота есть причина таянія льда. Это, другими словами, значить, что солнце содержить въ себъ извъстное количество энергіи, которая употребляется на то, чтобы привести ледъ изъ твердаго состоянія въ жидкое, т.-е., чтобы измѣнить расположеніе частицъ льда. Токъ, идущій по телеграфной проволокъ, есть причина движенія якоря электромагнита. При ближайшемъ разсмотрівній оказывается, что въ батарев развивается извъстное количество химической энергіи, которая превращается въ движеніе якоря электромагнита. Физикъ можеть сказать: «воть что называется причинной связью: причинная связь въ мірт физическомъ означаеть превращение одного рода энергии въ другой».

Чтобы понять это, разберемъ, что въ физикъ называютъ превращениемъ энергии.

Если бы мы предположили, что въ мірѣ существуетъ только

<sup>1)</sup> Въ только что указанномъ смыслѣ, т.-е., въ смыслѣ порожденія причиной слѣдствія.

матерія, и что частицы ея находятся въ абсолютномъ покоѣ, тогда не было бы никакихъ «процессовъ». Существованіе этихъ послѣднихъ можно понять только въ томъ случаѣ, если признатъ, что матеріальныя частицы приходятъ въ состояніе  $\partial виженія$ .

Мы знаемъ, что матеріальная частица, находящаяся въ состояніи движенія, можеть привести и другую матеріальную частицу въ движеніе, или сообщить ей ускореніе. Всякая матеріальная частица, находящаяся въ движеніи, можетъ преодольть извъстное сопротивленіе. Эта способность матеріальной частицы преодольть сопротивленіе или совершать работу, называется энергіей 1).

Энергія можеть быть разной величины: одна можеть быть больше, а другая меньше. Положимъ, я беру гирю въ одинъ фунть и поднимаю ее на одинъ футь высоты. Физики говорять, что количество энергіи, которую я затратилъ на эту работу, равняется одному футо-фунту. Это и служитъ единицей для измъренія энергіи вообще.

Энергія бываеть двухъ видовъ. Одинъ видъ энергіи называется пинетической, а другой потенціальной. Понять разницу между тѣмъ и другимъ видомъ энергіи очень нетрудно. Положимъ, мы имѣемъ ядро или какое-нибудь другое тѣло въ состояніи движенія. Въ такомъ случаѣ говорять, что тѣло обладаеть кинетической энергіей. Если же тѣло не движется, но при извѣстныхъ условіяхъ можетъ совершить извѣстное количество работы, то говорять, что оно обладаетъ потенціальной энергіей. Напр., гиря, находящаяся на столѣ, не движется, но она обладаетъ потенціальной энергіей, т.-е., при извѣстныхъ условіяхъ она можетъ совершить извѣстную работу.

Произнося слово энергія, не слѣдуеть думать, что внутри вещи скрыта какая-то «сила», которая называется энергіей. Говоря о томъ, что какому-либо тѣлу присуща энергія, мы имѣемъ въ виду только высказать, что тѣло можеть совершить извѣстную механическую работу или преодолѣть извѣстное сопротивленіе, и больше ничего подъ энергіей мы не должны себѣ представлять.

Потенціальная энергія можеть переходить въ кинетическую и наобороть; при этомъ количество энергіи не пропадаєть, не теряєтся. Напр., я поднялъ гирю на извъстную высоту и употребилъ на эту работу извъстное количество кинетической энергіи; гиря обладаєть теперь потенціальной энергіей, такъ что, если лишить ее опоры, то она совершить ровно столько же работы, сколько я потратилъ на ея поднятіе.

Существують еще виды энергін: это тепловая энергія, энергія химическаго сродства и т. п. Старые физики думали, что теплота происходить отъ теплорода, проникающаго въ тѣло. Когда тѣло обладаеть теплородомъ, оно тепло, но когда теплородъ удаляется изъ тѣла, то оно становится холоднымъ. Въ настоящее время физики думають, что тѣло становится теплымъ оттого, что частицы его приходять въ состояніе движенія. Поэтому теплота есть особый видъ энергіи, который называется тепловой; но кромѣ тепловой энергіи, существуєть еще электрическая, свѣтовая и другія энергіи; каждая изъ нихъ можеть превращаться въ другую.

Я позволяю себѣ привести нѣсколько примѣровъ, чтобы показать, что кинетическая энергія движущихся массъ можетъ превращаться въ тепловую, и наоборотъ. Положимъ, мы имѣемъ движущеся ядро; на пути движенія ядра находится броня корабля. Ядро останавливается въ своемъ движеніи, не будучи въ состояніи пробить ее. Кажется, что кинетическая энергія пропадаеть, на самомъ же дѣлѣ взамѣнъ ея броня корабля согрѣвается. Въ такомъ случаѣ говорятъ, что кинетическая энергія движущагося ядра превратилась въ тепловую энергію; при этомъ предполагають, что движеніе массы превратилось въ молекулярное движеніе. Если бы мы были въ состояніи тепловую энергію превратить обратно въ механическую, т.-е., молекулярное движеніе превратить въ молярное (т.-е. въ движеніе массы), то въ данномъ случаѣ оказалось бы, что тепловая энергія равна той энергіи, которой обладало движущееся ядро.

Возьмемъ обратный примъръ. Положимъ, намъ нужно привести въ движеніе паровозъ. Для этого мы кладемъ уголь въ печь паровоза и зажигаемъ его; вслъдствіе этого вода въ котлѣ нагрѣвается и превращается въ парообразное состояніе. Образовавшійся такимъ образомъ паръ обладаетъ извѣстною упругостью, благодаря которой приходитъ въ движеніе поршень цилиндра; прямолинейное движеніе поршня цилиндра превращается во вращательное движеніе колесъ паровоза, и паровозъ измѣняетъ свое положеніе въ пространствѣ.

Если бы мы разсмотрѣли ближе тѣ процессы, которые здѣсь совершаются, то намъ представилось бы приблизительно слѣдующее. Мы зажигаемъ уголь, уголь горить. Но что такое горѣніе? Горѣніе есть процессъ химическій, соединеніе углерода съ кислородомъ, которое происходитъ оттого, что между углеродомъ и кислородомъ есть химическое сродство. Химическое сродство есть не что иное, какъ взаимное притяженіе частичекъ углерода и кислорода, когда онѣ приходять въ близкое соприкосновеніе. Въ

процессѣ горѣнія образуются новыя частицы (угольной кислоты), которыя, вслѣдствіе столкновенія атомовъ углерода и кислорода, должны находиться въ сильномъ движеніи, и это движеніе передается частицамъ воды въ котлѣ, которыя, въ свою очередь, приходять въ такое усиленное движеніе, что сцѣплепіе между частицами воды утрачивается и вода превращается въ паръ. Частицы пара находятся въ состояніи усиленнаго движенія. По сравненію одного физика, частицы воды въ парообразномъ состояніи напоминають собою рой пчелъ или мощекъ, которыя летають въ разныя стороны; онѣ ударяются о стѣпки сосуда и своими движеніями создають то, что мы называемъ упругостью, которая и производить указанное выше движеніе поршня цилиндра, благодаря чему и происходить движеніе паровоза. На этомъ примѣрѣ вы видите, что тепловая энергія переходить въ энергію механическую или въ движеніе массы 1).

Если бы мы не ограничились однимъ этимъ примѣромъ, а разсмотрѣли рядъ другихъ физическихъ явленій, то всюду мы видѣли бы одно и то же превращеніе одного вида энергіи въ другой, превращеніе механическаго движенія въ тепловое, электрическое, и наоборотъ. Но здѣсь особенно важно то, что энергія, при переходѣ изъ одного вида въ другой, ничего пе теряетъ въ своемъ количествѣ, что количествю энергіи остается постояннымъ, неизмъннымъ.

То, что справедливо относительно явленій физическаго міра вообще, справедливо и по отношенію къ нашему организму съ его нервной системой. Что представляєть собою нашъ организмъ? Онъ есть такое же матеріальное тѣло, какъ и всѣ другія тѣла. Нашъ организмъ содержить много различныхъ формъ энергіп, и, именно, благодаря тому, что мы вводимъ въ него пищевыя вещества, которыя обладають химической энергіей и которыя превращаются въ нашемъ организмѣ въ другіе виды энергіи; эта энергія обнаруживается въ движеніи нашихъ мускуловъ, нашего голосового аппарата и т. п.; кромѣ того, нашъ организмъ выдѣляєтъ огромное количество теплоты въ окружающую среду, иногда производитъ электрическіе токи. Физики и физіологи думають, что то количество энергіи, которое получается нашимъ организмомъ, и то, которое имъ расходуется, приблизительно равны между собою.

На томъ основаніи, что одинъ видъ энергіи переходить въ другой, и на томъ основаніи, что количество ея при этомъ не

<sup>1)</sup> См. Гельмгольцъ. «О сохраненіи силы». Популярныя річп. Спб. 1898 г., ч. 1-я.

измѣняется, физики утверждають, что количество міровой энергіп постоянно и неизмѣнно, и что она не можеть возникнуть изъничего и превратиться въ ничто  $^{1}$ ).

Послѣ этого спросимъ натуралиста, «можетъ ли физическая энергія превратиться въ сознаніе, въ психическіе процессы?» и онъ намъ скажеть, что въ современномъ естествознаніи установлено, что количество энергіи постоянно, что энергія не рождается изъ ничего и не превращается въ ничто, что физическая энергія можетъ превратиться только или въ энергію кинетическую, или въ энергію потенціальную, а превратиться во что-нибудь такое, что не есть ни кинетическая, ни потенціальная энергія, не можеть; а такъ какъ сознаніе, какъ явленіе, ничего общаго не имѣющее съ пространственной протяженностью, не есть ни кинетическая ни потенціальная энергія, то движеніе матеріальныхъ частицъ не можеть превратиться въ сознаніе или въ психическіе процессы; а между тѣмъ мы видѣли, что матеріалисты утверждають, что движеніе въ мозгу можеть превратиться съ сознаніе 2).

<sup>1)</sup> Чтобы воспользоваться этимъ положеніемъ, я долженъ мимоходомъ замътить, что въ наукъ существуетъ споръ относительно того, что существуетъ въ міръ реально: матерія или энергія? Въ послъднее время извъстный лейпцигскій химикъ Оствальдъ доказываеть, что понятіе матеріи есть понятіе метафизическое, что лучше вмісто матеріи признавать энергію, что во многихъ отношеніяхъ гораздо удобнёе. Здёсь мы замётимъ, что къ какимъ бы выводамъ химики ни приходили, будутъ ли они принимать энергію вмісто матеріи или наобороть, для нась это безразлично; мы въ томъ и въ другомъ случат будемъ имъть дъло съ явленіемъ, совершающимся въ пространствъ, или движенјемъ въ пространствъ; къ нему всецъло примънимы категоріи протяженности, и энергія всегда останется отличной отъ психическихъ явленій, къ которымъ категоріи протяженности не примънимы и которыя ничего общаго съ физической энергіей не имъютъ. (Взгляды Оствальда изложены въ ero «Ueberwindung des wissenschaftlichen Materialismus». Lpz. 1895 (имъется русск. переводъ) и «Vorlesungen über die Naturphilosophie». 1902. (Русскій переводъ: «Философія природы». Спб. 1903.)

 $<sup>^2</sup>$ ) См. Hayльсенъ. «Введеніе», стр. 85—8. Pиль. «Основанія науки и метафизика», стр. 209—10.  $Byn\partial mъ$ . «Основанія физіологическ. исих.». M. 1886 г., стр. 98—100.

<sup>«</sup>По закону причинности, — говорить Вундть (въ своихъ «Essays» статья «Мозгъ и душа», стр. 115—6), — вездѣ принятому въ естественныхъ наукахъ, мы можемъ говорить о причинной связи двухъ явленій только въ томъ случаѣ, когда дюйствіе можеть быть выведено изъ причины по опредъленнымъ законамъ. Такое выведеніе въ собственномъ смыслѣ возможно только въ однородныхъ процессахъ. Оно дѣйствительно выполнимо во всей области естественныхъ наукъ или, по крайней мѣрѣ, мыслимо, потому что расчлененіе этихъ явленій постоянно приводитъ къ процессамъ движенія, въ которыхъ дѣйствіе въ томъ смыслѣ эквивалентно своей причинѣ, что, пои соотвѣтствующихъ условіяхъ, причинное отношеніе можно обратить, т.-е.

Слѣдовательно, для матеріалиста остается одно изъ двухъ: или сказать, что основной законъ естествознанія—законъ сохраненія энергіи—неточенъ; тогда онъ можетъ утверждать, что часть физической энергіи можеть превратиться въ то, что не есть энергія, т.-е., въ сознаніе, или же онъ долженъ сказать, что законъ сохраненія энергіи является точнымъ, тогда онъ долженъ будетъ признать, что физическая энергія можетъ превращаться только въ физическую же энергію, что физическія явленія превратиться въ физическую же энергію, что физическія явленія превратиться въ движеніе мускуловъ или въ возбужденіе какихънибудь другихъ частей мозга, но превратиться въ сознаніе они не могуть, такъ какъ это противорѣчить основному положенію естествознанія 1).

слъдствіе можно сдълать причиной, а причину слъдствіемь. Такъ, напримъръ, паденіе какой-либо тяжести съ опредъленной высоты производитъ двигательное дъйствіе, посредствомъ которой тяжесть такой же величины можетъ быть поднята на ту же высоту. Ясно, что о такой эквивалентности между нашими психическими дрятельностями и между сопровождающими ихъ физіологическими процессами не можетъ быть и ръчи. Дъйствіями послъднихъ всегда могутъ быть только процессы физическаго характера. Только, благодаря этому, и возможна въ природъ та замкнутам причинная связь, которая находитъ свое полное выраженіе въ законть сохраненія энергіи; этотъ законъ нарушался бы всякій разъ, когда тълесная причина производила бы духовное дриствіе».

Пьюист («Вопросы о жизни и духё», т. II, стр. 441) говорить: «есть множество основаній думать, что внутренней перемёнё предшествуеть внёшнее движеніе, и что эта перемёна въ чувствующемъ нервё предшествуеть нервному процессу, но положительно ничто не указываеть на то, чтобы нервный процессъ предшествоваль и производиль ощущеніе. Если бы это было такъ, то нарушался бы законь сохраненія энергіи, потому что движеніе переходило бы ва нючто, по существу отличное отта движенія. Милль, описывая ходячее мнёніе, говорить: «пускай будеть доказань послёдовательный рядь чрезвычайно сложныхъ причинь въ глазу и мозгу для произведенія ощущенія цвёта... тёмъ не менёе въ концё всёхъ движеній оказывается нёчто отличное отъ движенія—ощущеніе цвёта».

1) Можетъ быть, лица, знакомыя со взглядами проф. Грота на психическую энергію («Вопросы философіи и психологіи», 1897 г., мартъ—апръль), подумаютъ, что, если физическіе процессы не могутъ переходить въ сознаніе, то какъ же проф. Гротъ признавалъ психическую энергію? На это я долженъ замѣтить слѣдующее. Если примѣнять понятіе энергіи къ явленіямъ психическимъ, то отнюдь не слѣдуетъ забывать, что психическая энергія не измѣряется футо-фунтами, физика же знаетъ только такую энергію, которую можно измѣрять этой мѣрой. Энергія для физики—это способность тѣла производить то или другое количество работы; ни о какой другой энергіи въ физикъ рѣчи быть не можетъ. Кстати спѣшу замѣтить, что проф. Гротъ признаніемъ психической энергіи выступилъ не въ защиту матеріализма, а, наоборотъ, противъ матеріализма.

Чтобы не казалось, что въ такомъ видъ опровергаютъ матеріализмъ только философы, я позволю себъ сослаться на Роберта Майера, съ именемъ котораго связывается открытіе закона сохраненія энергін. По его мижнію, законъ сохраненія энергін не можеть быть приложимъ въ одинаковой мъръ и къ матеріальному и къ духовному міру; хотя духовныя д'вятельности и неразрывно связаны съ молекулярными процессами въ мозгу, но ими онъ не исчерпываются 1). Т.-е., по его мнънію, между матеріальными и духовными явленіями есть различіе, не дозволяющее примънять къ послъднимъ закона сохраненія энергіи. Другой ученый, нъмецкій физіологь Дю-Буа-Реймонъ, который своей ръчью «о границахъ естествознанія» вызвалъ сильное неудовольствіе среди матеріалистовъ, говорить: «движеніе можеть производить только движеніе, или можеть превратиться только въ потенціальную энергію. Потенціальная энергія можеть произвести только движеніе. Механическая причина переходить всецьло въ механическое дъйствіе. Психическіе процессы, совершающіеся въ мозгу на ряду съ матеріальными, не им'ьють поэтому для нашего разсудка достаточно основанія, они стоять вит закона физической причин-Hocmu» 2).

Изъ этого слѣдуеть, что матеріалисты, утверждая, что физическіе процессы порождають психическіе, что физическіе процессы суть *причина* психическихъ процессовъ, погрѣшають противъ основного положенія естествознанія.

По представленію того, который допускаеть превращеніє нервнаго движенія въ сознаніе, дѣло какъ будто бы такъ обстоить, что въ извѣстномъ пунктѣ нервная дѣятельность прекращается, и вслѣдъ за этимъ прекращеніемъ наступаеть психическая дѣятельность. Такимъ образомъ, физическія движенія превращаются въ психическія состоянія.

Но неправильность такого представленія обнаруживается также и изъ того, что, во-1-хъ, анатомически неизвъстно, чтобы гдъ-нибудь нервная система прерывалась; какъ извъстно, связь между элементами мозга непрерывна. Во-2-хъ, мы не имъемъ никакихъ данныхъ для опредъленія того, дъйствительно ли физическіе процессы предшествують психическимъ и дъйствительно ли психическіе процессы возникаютъ только тогда, когда физическій процессъ прекратилъ свое существованіе, какъ это бываеть, по обыкновенному пониманію, въ причинной связи.

См. Розенбергеръ. «Очеркъ исторіи физики». Спб. 1894 г., ч. 3-и, вып. 2-й, стр. 359, примъч.

<sup>2) «</sup>Ueber die Grenzen des Naturerkennens». 1891, crp. 41.

Если бы взглядъ матеріалистовъ на возможность превращенія физическаго въ психическое былъ правиленъ, то въ нѣкоторыхъ сложныхъ психическихъ процессахъ мы должны были бы допускать превращеніе физическаго акта въ психическій, а затѣмъ психическаго опять въ физическій.

Возьмемъ для примъра какое-нибудь сложное дъйствіе, гдъ воспріятіе соединялось бы съ движеніями.

Вы идете по улицѣ; знакомый, котораго вы не видите, называетъ васъ по имени; вы слышите ваше имя, послѣ чего у расъ является извѣстное представленіе, и вы оборачиваетесь. Теперь спросимъ матеріалиста, какъ онъ представляетъ себѣ весь про-исшедшій въ этомъ случаѣ процессъ. Матеріалистъ скажетъ такъ: «когда знакомый произноситъ ваше имя, происходитъ колебательное движеніе частицъ воздуха, которое доходитъ до концевого аппарата вашего слухового органа, возбуждаетъ его. Отсюда это возбужденіе идетъ по чувственному нерву и доходитъ до мозга, скажемъ, корки головного мозга; здѣсь это возбужденіе (физико-химическій процессъ) превращается въ представленіе звука, которое въ свою очередь превращается въ нервное возбужденіе, идущее по двигательному нерву къ мускуламъ шеи, сокращеніе и растяженіе которыхъ приводить къ тому, что вы оборачиваетесь».

Итакъ, вы видите, что, по мнѣнію матеріалиста, въ извѣстный моменть физическій процессь превращается въ психическій, а психическій процессъ, въ свою очередь, превращается въ физическій процессъ, который вызываеть сокращеніе мускуловъ шеи. Изъ объясненій матеріалиста слідуеть, что въ физических процессахъ наступаетъ нъкоторый перерывъ. Вначалъ идетъ физическій процессъ, затымь онь смыняется психическимь, а психическій, въ свою очередь, сміняется физическимъ. Если бы мы спросили самого матеріалиста, имфеть ли онъ какія-нибудь основанія, заимствованныя изъ физіологіи и анатоміи, то оказалось бы, что никакихъ такихъ основаній онъ не имфеть. Сколько бы мы ни изследовали мозгъ, мы не нашли бы въ немъ прерывистости. Головной мозгъ представляеть изъ себя нѣчто непрерывное; поэтому утверждение матеріалистовъ въ высокой степени ошибочно. По остроумному сравненію Бэна, если бы было справедливо объяснение матеріалистовъ, то оказалось бы, что мы имъли бы нъчто въ родъ матеріальныхъ береговъ съ нематеріальнымъ океаномъ посрединѣ 1). По мнѣнію нѣмецкаго физіолога Геринга, «физическій процессъ не можеть, достигши извъстной части

<sup>1)</sup> Бэнъ. «Душа и тъло». К. 1884 г., стр. 120.

мозга, внезапно превратиться въ нѣчто невещественное, чтобы, по прошествіи нѣкотораго времени, или въ другой части мозга снова возникнуть въ формѣ вещественнаго процесса» 1).

Если бы мы попросили физіолога объяснить указанный процессъ съ точки зрѣнія *чистю физіологической*, то опъ сказаль бы слѣдующее: «Когда васъ назвали по имени, то произошло колебаніе частицъ воздуха, что вызвало раздраженіе концевого аппарата вашего слухового органа, затѣмь это раздраженіе пошло къ мозгу, достигло до корки мозга, а отгуда по двигательнымъ нервамъ пошло по мускулатурѣ шеи». Съ моей физіологической точки зрѣнія я больше ничего не знаю объ этомъ процессъ. Здѣсь физическій процессъ является непрерывнымъ.

То же самое д'ыствіе *психолог* съ точки зрынія чисто психологической долженъ быль бы объяснить совсымъ иначе. Онъ сказаль бы: «у меня явилось въ сознаніи сначала изв'єстное представленіе звука, затымъ изв'єстное представленіе о д'ыствіи, которое я долженъ совершить, и, наконецъ, импульсъ привести въ исполненіе изв'єстное д'ыствіе».

Теперь, положимъ, физіологъ хотѣлъ бы отдатъ отчетъ объ этихъ психическихъ процессахъ, о которыхъ говоритъ психологъ. Какъ онъ могъ бы это сдѣлать? Онъ долженъ былъ бы допустить одно изъ двухъ: или, что въ извѣстномъ мѣстѣ нервная дѣятельностъ прерывается, прекращается и наступаетъ психическая дѣятельность, или онъ долженъ допускать, что психическая дѣятельность совершается одновременно съ физіологическими процессами. Надо думать, что физіологъ предпочтетъ этотъ второй взглядъ.

Изъ этого слѣдуетъ, что способъ выраженія матеріалиста, по которому въ извѣстныхъ пунктахъ физическіе процессы превращаются въ психическіе, а затѣмъ опять въ физіологическіе, невѣренъ. Можно сказать, что тѣ и другіе процессы совершаются одновременно, а изъ такого признанія получается совсѣмъ другая картина отношеній между физическимъ и психическимъ.

Я обращаю ваше вниманіе на то, что тѣ и другіе процессы совершаются одновременно. Если мы скажемъ, что всѣ факты, которые указывають на связь между физическимъ и психическимъ, указывають въ то же время на то, что они совершаются одновременно, то и всѣ выводы предстануть передъ нами совсѣмъ въ другомъ видѣ. Матеріалистъ говоритъ, что физическое порожда-

<sup>1)</sup> Hering. Ueber das Gedächtniss als eine allgemeine Function d. organisirten Materie (Alm. d. Ak. Wiss. in Wien. 1870, crp. 257).

ет психическое, является причиной, а мы говоримъ, что физическіе и психическіе процессы протекають параллельно. Съ одной стороны происходять физіологическіе процессы, съ другой психическіе; а отсюда слѣдуеть, что для психическихъ явленій существуеть особый источникъ, что физическія явленія существують сами по себѣ, а психическія явленія сами по себѣ. Слѣдовательно, сказать, что въ мірѣ реально существуеть только матерія—нельзя; слѣдуеть признать, что есть еще нѣчто, что даеть начало психическимъ явленіямъ.

Такимъ образомъ, точка зрѣнія матеріалистовъ этими соображеніями совершенно устраняется. При объясненіи психическихъ явленій нельзя исходить изъ принципа матеріальнаго; матеріальный принципъ порождаетъ только матеріальныя движенія, а для психическихъ явленій существуетъ другой источникъ. Изъ этого слѣдуетъ, что реальна не только матерія, но реально и психическое

Я возстаю противъ понятія причинной связи между явленіями физическими и явленіями психическими. Если признать, что между физическимъ и психическимъ нѣтъ причинной связи, то слѣдуетъ заключить, что матерія не можетъ порождать психическихъ явленій; значитъ, для психическаго естъ другіе источники. Само собою разумѣется, я не настаиваю на терминологіи. Въ данномъ случаѣ я могъ бы сказать, что физическія измѣненія въ мозгу вызывають психическіе процессы, но было бы неправильно, если бы я сказалъ, что физическія измѣненія въ мозгу порождать психическіе процессы, превращаясь въ нихъ. Физическое порождать психическое, а рядомъ съ физическимъ совершается психическое.

Есть въ настоящее время философы школы Авенаріуса, о которомъ можно сказать, что онъ извъстенъ, какъ позитивистъ, какъ отрицатель метафизики, сверхчувственнаго познанія, и я охотно воспользуюсь тъмъ, что говорить ототь философъ, такъ какъ нъкоторымъ авторитетомъ онъ пользуется и у насъ въ Россіи. Авенаріусъ держится того же самаго взгляда на отношеніе между психическимъ и физическимъ, которое я здъсь излагаю, т.-е., не признаетъ между ними причинной зависимости. Онъ говорить, что въ современной наукъ понятіе причинности можетъ легко ввести въ заблужденіе. Напр., если физикъ неправильно будетъ употреблять слово причинность, то въ его выводахъ будуть большіе промахи. Поэтому Авенаріусъ предлагаетъ вовсе не употреблять въ физикъ понятіе причинности, не говоря уже о философіи. гдъ неправильное употребленіе этого

слова, какъ, напр., въ вопросъ о взаимодъйствии души и тъла, способно ввести въ заблужденіе, какъ это и случилось съ матеріалистами. Авенаріусъ думаеть, что понятіе причинности слідуетъ совствиъ устранить изъ науки, потому что это понятіе, по его мивнію, содержить элементь анимизма, фетишизма, т.-е., отношеніе причинности понимается такъ, какъ если бы причина была живое существо. Въ реальномъ мірѣ мы имѣемъ дѣло лишь со сміной явленій, повторяющеюся съ извітстной закономірностью. Если бы явленія не повторядись, то и самой науки не было бы. Важно именно то, что явленія повторяются и связь между явленіями вполнъ закономърна. Мы должны признать, что всегда можетъ существовать явленіе А, съ которымъ опредвленнымъ образомъ связывается явленіе В, и, именно, такимъ образомъ, что появленіе одного обусловливаеть появленіе другого. Такую связь явленій Авенаріусъ называеть не причинной связью, а отношеніемъ обусловливающаго къ обусловленному. Если это понятно, то легко понять, что положение Авенаріуса сводится къ тому, что въ математик в называется функціональнымъ отношеніемъ. Мы не спрашиваемъ, какая существуетъ внутренняя связь между измъненіями двухъ величинъ. Мы говоримъ только, что, когда одна величина измъняется опредъленнымъ образомъ, то и другая величина измъняется опредъленнымъ образомъ, и наоборотъ. То же самое мы можемъ сказать о связи между явленіями физическими и явленіями психическими. Когда изміняется физическое явленіе, то изм'вняется и соотв'втственное психическое, и наобороть, когда измъняется психическое, то измъняется и соотвътственное физическое явленіе, и ихъ связь будеть только функціональная. Въ этомъ смыслъ мы можемъ сказать, что мысль есть функція мозга, но съ такимъ же правомъ мы можемъ сказать, что и физическія явленія въ мозгу суть функціи изміненій въ психической сферв 1).

Эта теорія имѣеть характеръ чисто эмпирическій. Какимъ образомъ душа дѣйствуеть на тѣло, существуеть ли матерія, какъ отдѣльная субстанція, или нѣть, по мнѣнію Авенаріуса,—вопросы, не подлежащіе изслѣдованію эмпирической науки. Мы должны просто констатировать реально существующіе факты и больше ничего. Въ самомъ дѣлѣ, эта точка зрѣнія совершенно правильна, и тѣ, которые признають несостоятельность матеріализма и не желають искать философскаго рѣшенія вопроса объ

<sup>1)</sup> См. Avenarius. «Der menschliche Weltbegriff». 1891, стр. 18. Ср. Mach. «Princip der Vergleichung in d. Physik», стр. 276—7 въ «Populärwissenschaft-

отношеніи психнческихъ явленій къ физическимъ, могуть найти себ'є уб'єжище въ эмпирическомъ параллелизм'є. Эмпирическій параллелизмь съ научной точки зр'єнія вполн'є безупреченъ, такъ какъ онъ им'єть д'єло съ научно-констатированными фактами; онъ им'єть д'єло съ непосредственно данными явленіями и остается на точк'є зр'єнія строго эмпирической науки.

Чтобы закончить разсмотрѣніе вопроса о происхожденіи сознанія изъ матеріальныхъ движеній, изъ матеріи, намъ слѣдовало бы разсмотрѣть еще одинъ вопросъ, который обыкновенно приводится въ связь съ вопросомъ о происхожденіи сознанія изъ матеріи. Именно, многіе думають, что біологія доставляеть намъ неопровержимыя данныя для доказательства того, что сознаніе происходить изъ матеріи.

Въ міровой жизни большая часть явленій приходится на долю физических процессовь. Жизненные процессы составляють только узко ограниченную область. Изъ этихъ процессовъ опятьтаки на долю очень немногихъ приходятся такіе, въ которыхъ мы замѣчаемъ психическія явленія, или въ которыхъ мы можемъ такъ или иначе доказать ихъ существованіе. Психическая область есть нѣчто болѣе узкое, чѣмъ физическое, притомъ обусловленное опредѣленными матеріальными сочетаніями и качествами. Отсюда недалеко до предположенія, что психическія отправленія суть функціи опредъленных высокоорганизованных субстанцій 1).

По теоріи эволюціи, какъ извѣстно, высшіе организмы развиваются изъ элементарныхъ, эти изъ еще болѣе элементарныхъ, пока, паконецъ, мы не придемъ къ такимъ организмамъ, которые представляютъ изъ себя не больше, какъ комочекъ протоплазмы, которая, въ свою очередь, созидается изъ простыхъ химическихъ элементовъ. Повидимому, есть даже факты, которые прямо доказываютъ справедливость этого возэрѣнія.

Въ біологіи существовало сомнѣніе относительно того, могуть ли организмы возникать при помощи такъ называемаго самозарожденія, т.-е., просто изъ соединенія химическихъ элементовъ. Нѣкоторые натуралисты думали, что, хотя нѣтъ возможности прямо доказать самозарожденія, однако оно вполнѣ вѣроятно. На это, между прочимъ, указываетъ то обстоятельство, что въ глубинѣ океана Гексли открылъ организмъ самый простѣйшій, какой только мы можемъ себѣ представить. Этотъ организмъ представляеть изъ себя не что иное, какъ безформенный комочекъ прото-

<sup>1)</sup> Такъ формулируетъ этотъ взглядъ Вундтъ. «Лекція о душѣ человѣка и животныхъ». Лекц. 30-я.

плазмы, который сохраняется и питается, не имѣя никакихъ органовъ. Существованіе такого простого организма, по мнѣнію иѣкоторыхъ, дѣлаетъ вѣроятнымъ возникновеніе жизни изъ соединенія простыхъ химическихъ элементовъ.

Поэтому н'екоторые думають, что на вопросъ, что въ жизни земли существовало прежде,  $\partial yx$  или матерія, сл'едуеть отв'єтить, что, конечно, матерія, потому что изъ нея создается жизнь вообще и психическая жизнь въ частности.

Къ сожалънію, подробный отвъть на этотъ вопросъ могъ бы отвлечь меня отъ прямой задачи моихъ лекцій, а потому я считаю возможнымъ ограничиться слъдующимъ замъчаніемъ.

Защитники матеріализма видять въ вышеприведенныхъ разсужденіяхъ доказательство того положенія, что въ міровомъ развитіи появленіе матеріи предшествуетъ появленію духа. Матеріалисть предполагаеть, что въ міровой жизни сначала совсѣмъ нѣтъ духовной жизни, что наступаеть опредѣленный моментъ, когда внезапно возникаетъ духовная жизнь, которая и является продуктомъ извѣстной матеріальной организаціи.

Но правильно ли это разсужденіе? Можеть быть, матерія на самыхъ элементарныхъ стадіяхъ своего развитія уже сопровождается жизнью и даже, въ извъстномъ смыслъ, сознаніемъ. Есть философы, которые, именно, предполагають, что даже матеріальный атомъ одаренъ сознаніемъ 1). По ихъ мнънію, нельзя сказать, что сознаніе возникаетъ въ міровой жизни только въ извъстный моментъ. Оно существовало въ ней уже съ самаго начала.

Разумѣется, это — гипотеза, которую нельзя доказать, но которую нѣтъ возможности и опровергнуть; а изъ этого, мнѣ кажется, слѣдуетъ, что защитникъ матеріализма не можетъ ссылаться на фактъ первоначальности безжизненной и безсознательной матеріи, какъ на нѣчто несомнюнное, чтобы доказать происхожденіе изъ нея сознанія.

<sup>1)</sup> См. Вундта. «Лекціи о душт человтка и животныхт». Лекц. 30-я. Паульсенг. «Введеніе вт философію». М. 1900, стр. 98 и д.

#### ЛЕКЦІЯ ДЕВЯТАЯ.

## О несостоятельности наивнаго реализма.

Задачи теоріи познанія. — Понятіе наивнаго реализма. — Звукъ съ точки зрѣнія психологической, физической и физіологической. — Отношеніе между ощущеніемъ звука и порождающими его физическими условіями. —О субъективности ощущенія звука.

Теперь мит остается разобрать вопросъ о матеріализмів съ точки зртнія теоріи познанія или гносеологіи. Если я отвожу отдівльное місто разсмотрівнію несостоятельности матеріализма съ точки зртнія теоріи познанія, то это потому, что среди философовъ господствуеть митніе, по которому гносеологическій аргументь противъ матеріализма является самымъ сильнымъ аргументомъ. По митнію очень многихъ, со времени Канта и Шопенгауэра, которые пользовались именно этимъ аргументомъ, популярный матеріализмъ, или, какъ въ Германіи его называють, тартівших vulgaris, долженъ считаться доктриной, окончательно опровергнутой.

Теорія познанія представляєть одну изъ самыхъ главныхъ частей современной философіи. Нѣть возможности строить философскую систему, если не опредѣлить заранѣе, что можеть нашъ умъ познать и отъ познанія чего онъ долженъ отказаться навсегда, если не опредѣлить заранѣе предъловъ человѣческаго познанія.

Что такое теорія познанія и какой ея предметь, довольно трудне сдѣлать понятнымъ. Въ самыхъ общихъ чертахъ о ней можно сказать, что она имѣеть своею цѣлью опредѣлить отношеніе, существующее между «бытіемъ» и «мышленіемъ», между субъектомъ и объектомъ. Разница между бытіемъ и мышленіемъ очевидна для всякаго. Я вижу предъ собою дерево: это есть опредѣленная «вещь». Но въ то время, когда я созерцаю дерево, у меня является представленіе дерева. Это есть «мысль». Между деревомъ, какъ «мысль», и деревомъ, какъ «вещь», есть несомнѣнно огромное различіе; и воть возникаеть вопросъ, какое существуеть отношеніе между представленіемъ и между вещью,

что мы познаемъ, мы познаемъ при посредствъ нашего духа. Спрашивается, таковы ли суть вещи, какъ ихъ познаетъ нашъ духъ, или онъ, можетъ быть, въ дъйствительности отличны отъ того, какими нашъ духъ ихъ представляетъ; можетъ быть, нашъ духъ, или субъектъ, въ познаніе вещей привноситъ отъ себя нъчто. Теорія познанія должна опредълить, что въ нашемъ познаніи принадлежить субъекту и что—объекту.

Аргументація матеріализма съ точки зрѣнія теоріи познанія сводится къ утвержденію, что «въ дѣйствительности существуетъ только матерія, что всякое существованіе имѣетъ только матеріальный характеръ, что существованіе матеріи несомнѣнно, между тѣмъ какъ всякій другой видъ существованія подвергается сомнѣнію». Противъ этого аргумента матеріалистовъ многіе философы и ученые, какъ мы увидимъ впослѣдствіи, возражали въ томъ смыслѣ, что дѣло обстоитъ какъ разъ наоборотъ: если можно, вообще, подвергатъ сомнѣнію какое бы то ни было существованіе, то, прежде всего, кажется сомнительнымъ именно существованіе матеріи; что сознаніе существуеть—это непосредственно очевидно, а что матерія существуетъ, это нужно доказать.

Что касается меня лично, то я надѣюсь впослѣдствіи показать, что утвержденіе матеріалистовъ, будто бы въ мірѣ существуеть только матерія, неправильно, потому что, какъ только мы допускаемъ существованіе матеріи, мы вмѣстѣ съ тѣмъ допускаемъ существованіе и сознанія. Признаніе существованія матеріи равносильно признанію существованія сознанія.

Чтобы это сдълалось понятнымъ, мы разсмотримъ основное положение такъ называемаго наивнаго реализма. Возьмемъ для этого следующій примеръ. Положимъ, передъ нами апельсинъ. Онъ имфеть извъстный цвъть, извъстную величину, форму; если мы его разръжемъ, то ощутимъ извъстный запахъ и т. д. Если бы мы спросили человъка, не имъвшаго случая заниматься философіей, существують ли указанныя свойства: вкуса, запаха, цвъта и т. д., объективно, то надо думать, что и самый вопросъ показался бы ему страннымъ. «Конечно, сказалъ бы онъ, всв эти свойства существують объективно реально, и наши представленія суть не что иное, какъ только лишь копіи этихъ свойствъ, существующихъ объективно. Вообще, въдь всъ наши представленія суть копіи вещей, существующихъ объективно». Ученіе, признающее объективную реальность за указанными свойствами, называется наивнымъ реализмомъ. По этому воззрѣнію, нашъ умъ есть какъ бы зеркало, въ которомъ отражаются вещи и событія. тавио опповоренть философами, Декартомъ и Локкомъ 1), которые находили, что если бы не было ушей, не было глазъ, то звука, цвѣта, вкуса, запаха и пр. вовсе не существовало бы, что эти свойства имѣютъ только субъективное существованіе, что они суть только лишь содержаніе сознанія; и этотъ взглядъ въ новѣйшее время поддерживали такіе выдающіеся физіологи, какъ Гельмгольцъ 2), Фиккъ и др.

Чтобы сдѣлать этоть вопросъ понятнымъ, разсмотримъ «звукъ» съ трехъ различныхъ точекъ зрѣнія, съ точки зрѣнія физической, физіологической и психологической. Совмѣстное разсмотрѣніе этихъ трехъ точекъ зрѣнія представляетъ для насъ важность, между прочимъ и потому, что еще разъ укажетъ намъ на коренное различіе, существующее между психическими и физическими явленіями.

Разсмотримъ звукъ сначала съ точки зрвнія психологической. Если какое-нибудь твердое тёло падаеть на полъ, то оно вызываеть въ насъ то ощущение, которое мы называемъ стукомъ. Треніе листьевъ другь о друга вызываеть звуковое ощущеніе шелеста. Подобнаго рода звуковыхъ ощущеній чрезвычайно много; сюда относятся: шуршаніе платья, жужжаніе насткомыхъ, журчаніе ручейка и т. п. Они настолько различны, что подвести ихъ въ одну группу не представляется никакой возможности. Для этого рода ощущеній даже часто трудно подобрать опредъленное названіе. Но среди звуковыхъ ощущеній выдъляется одна группа, которая носить название музыкальных тонова. Это именно тъ звуки, которые употребляются въ музыкъ. Музыкальные тоны мы отличаемъ другь отъ друга по ихъ высотть. Одни тоны высоки, напримъръ, дискантовые, другіе низки, напр., басовые. Само собою, разумъется, что среди басовыхъ одни выше, другіе ниже. Одинъ и тотъ же тонъ можетъ имъть еще одно свойство, которое отличаеть его оть другихъ тоновъ той же высоты.

Если мы произведемъ тонъ  $do_2$  на фортепіано, на скрипкѣ, на флейтѣ, то хотя эти три тона будуть одинаковой высоты, но они будуть отличаться другъ отъ друга характерными особенностями, и это различіе ихъ называется различіемъ  $mem\delta pa$ .

Если мы заставимъ дъйствовать на наше ухо два тона вмъстъ, и одинъ изъ нихъ будетъ  $do_1$ , а другой  $do_2$ , то эти два тона дадутъ какъ бы одно ощущеніе, которое называется coseyuiemъ или интервалломъ октавы. Если мы возьмемъ три тона, напри-

<sup>1)</sup> Cm. Descartes. «Princ. Phil.», II, § 4. Locke's. «Essay conserning human Understanding». B. II. Ch. 8, § 7 H A.

<sup>2)</sup> См. ero «Vorträge und Reden», В. П. На русскомъ дзыкъ: «Популярныя ръчи». Сиб. 1898. Вып. І.

мъръ,  $do_3$ ,  $mi_3$ ,  $sol_3$ , то мы получимъ аккордъ, состоящій изъ трехъ музыкальныхъ тоновъ, въ которомъ болѣе или менѣе развитое ухо въ состояніи съ большей или меньшей отчетливостью различать существованіе трехъ указанныхъ тоновъ. Эта способностъ различать въ сложномъ сочетаніи музыкальныхъ тоновъ отдѣльные тоны можетъ быть названа способностью анализировать тоны. Вотъ психологическіе факты.

Теперь разсмотримъ тѣ физическiе факты, которые порождають звуковое явленіе.

Я беру въ руки камертонъ и при помощи удара заставляю его звучать. Камертонъ приходить въ колебательное движеніе. Такъ какъ онъ довольно великъ, то можно даже непосредственно видъть его колебательныя движенія, можно ощутить при помощи руки, что ножки камертона совершають колебательныя движенія. Но слъдуеть замътить, что, если бы между камертономъ и монмъ ухомъ не было никакой упругой среды, то я не быль бы въ состоянін ощущать звукъ. Звукъ я ощущаю потому, что между моимъ ухомъ и между камертономъ находится особая среда, именно воздухъ, въ которомъ совершаются опредъленныя измъненія. Физики говорять, что, вследствіе дрожанія камертона, въ воздух в происходить періодическое разриженіе и сгушеніе, быстро слідующія другь за другомъ. Это разр'єженіе и сгущеніе они всл'єдствіе причинъ, которыхъ мы ближе разсмотръть не можемъ, называють волной, находя аналогію между періодическими сгущеніями и разрѣженіями воздуха и очертаніемъ водяныхъ волнъ. Воздушныя волны могуть имъть различную длину, и въ этомъ отношеніи между ними и водяными волнами можно усмотр'вть полную аналогію. Если на спокойную поверхность озера падають капли дождя, то образуются волны, но волны эти очень малы. Волны на океанъ такъ велики, что могутъ покрыть целый фрегатъ. Такое же различіе въ величинъ установлено физиками и въ воздушныхъ волнахъ: такъ, напр., они нашли, что длина волны, которая созидается до контръ-октавы, равняется 35 футамъ, а длина волны, которая созидается самой высокой нотой рояля, равняется 3 дюймамъ. Следовательно, воздушныя волны отличаются одна отъ другой своей длиной. Но для насъ представляетъ интересъ еще и то количество колебаній или волнъ, которое приходится на одну секунду.

Возьмемъ картонную пластинку. Если мы станемъ ударять ее чъмъ-нибудь, то она будетъ издавать особенный характерный звукъ. Представимъ теперь себъ колесо, снабженное большимъ количествомъ одинаковыхъ зубцовъ, расположенныхъ на равномъ разстояни другъ отъ друга. Представимъ себъ далъе, что ка-

ждый зубецъ, при вращеніи колеса, ударяется о картонную пластинку и производить указанный стукъ. Само собою разумъется, что колесо можеть вращаться съ большей или меньшей скоростью. Если скорость вращенія колеса будеть незначительна, то мы услышимъ только последовательные удары зубцовъ о пластинку, если же вращеніе будеть ускоряться, то мы отдільныхъ стуковъ уже больше не услышимъ, а услышимъ музыкальный тонъ. Чъмъ скоръе будетъ вращаться колесо, чъмъ большее количество ударовъ будеть приходиться на одну секунду, тъмъ тонъ будеть выше. Наступить моменть, когда тонъ сдълается настолько высокимъ, что перестанетъ быть слышнымъ. Чъмъ больше количество ударовъ или періодическихъ сгущеній и разръженій воздуха приходится на одну единицу времени, тъмъ короче должны быть воздушныя волны, и наобороть. Следовательно, тоны низкіе порождаются волнами длинными, количество которыхъ на единицу времени невелико. Чемъ выше тонъ, темъ волны короче, и на одну секунду ихъ приходится большее число. Таковы физическія причины психологически различныхъ между собою высокихъ и низкихъ тоновъ.

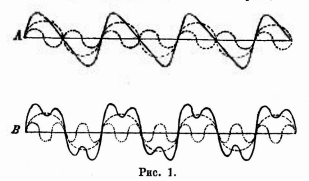
Физики, пользуясь схемой волны, показывають, какъ звуковыя волны одной величины могуть складываться съ волнами другой величины. Въ каждой звуковой волнъ они различають возвышение и углубление. Сложение происходить такимъ образомъ, что, если возвышение одной волны совпадаеть съ возвышениемъ другой, то получается производная волна болъе высокая, чъмъ первая. Если же, напротивъ, возвышенію одной волны соотвътствуеть углубление другой волны, то происходить уменьшение высоты волнъ. Возьмемъ примъръ, чтобы показать, какимъ образомъ происходить сложение волнъ. Если мы предположимъ, что будеть звучать камертонъ, издающій  $do_1$ —66 колебаній и рядомъ съ нимъ камертонъ, издающій тонъ  $do_2$ —132 колебанія, то получится созвучіе, которое называется октавой. Воздушныя волны, которыя создаются колебательными движеніями перваго камертона, въ два раза длиннъй, чъмъ воздушныя волны, создаваемыя вторымъ камертономъ, и сложеніе ихъ даеть волну новой формы, изображеніе которой можно видёть на рис. 1 А. На этомъ рисунк пунктирными линіями изображается два рода волнъ, изъ которыхъ одинъ соотвътствуетъ тону  $do_1$ , а другой— $do_2$ ; одинъ родъ волнъ въ два раза длиниъе, чъмъ другой. Сложение ихъ даетъ одну производную, изображаемую непрерывной линіей.

На рис. В мы имѣемъ изображеніе формы производной волны для сочетанія дуодецимы, въ которомъ количество колебаній одного рода волнъ относится къ количеству колебаній другого рода,

какъ 1 къ 3, и въ которомъ, слъдовательно, одна волна длиннъе другой въ три раза.

Такимъ образомъ, по мнѣнію физиковъ, если звучатъ два, три, четыре и т. д. камертона, производящихъ различныя колебанія, то происходитъ то, что вмѣсто ряда волнъ получается одна сложная волна, являющаяся результатомъ сложенія этого ряда волнъ.

Но воть какое обстоятельство представляеть для насъ особенный интересъ. Если въ одно время дъйствують нъсколько тоновъ, напр., какой-нибудь аккордъ, то, несмотря на то, что физически эти волны составляють одну результирующую волну, мы, при извъстныхъ условіяхъ, можемъ различать эти три тона, мы можемъ разложить сложный звукъ на его составные элементы. Спрашивается, какимъ образомъ мы можемъ раздъльно воспри-



нимать указанные тоны, другими словами, какъ объяснить *ана*лизъ музыкальныхъ звуковъ?

Чтобы отвътить на этоть вопросъ, мы должны были бы перейти въ область физіологіи, но я упомяну еще объ одномъ физическомъ явленіи, которое называется созвучаніемъ (по-нъм. Mittönen) и которое намъ можетъ помочь оріентироваться въ этомъ вопросъ. Представимте себъ какой-нибудь струнный инструментъ въ родъ арфы. Пусть струны ея сдъланы изъ одного и того же матеріала одинаковой толщины, но различной длины. Легко понять, что струны длинныя будуть издавать тоны низкіе, а струны короткія-тоны высокіе. Предположимъ, что струны настроены такимъ образомъ, что отвъчаютъ тонамъ do, re, mi, fa,sol, la, si, какой-нибудь октавы. Предположимъ теперь, что мы начинаемъ пѣть, стоя передъ этой арфой, тонь si; тогда окажется, что въ этой арфъ начинаетъ звучать та струна, которая сама способна издавать указанный тонъ si, между тымь какъ всы другія струны будуть находиться въ состояніи нокоя. Если мы будемъ пѣть тонъ fa, то изъ вс\$хъ струнъ будеть звучать

только лишь та струна, которая сама обладаеть способностью издавать тонь fa. Слѣдовательно, только тѣ струны будуть «созвучать», которыя сами издають соотвѣтствующій тонь. Это явленіе созвучанія можеть намъ объяснить нашу способность анализировать звукъ.

Когда знаменитому фізіологу Гельмгольцу нужно было объяснить процессъ слухового ощущенія, то онъ исходилъ изъ признанія необходимости существованія въ нашемъ слуховомъ аппаратѣ именно такого органа, который, въ родѣ указанной только что арфы, обладалъ бы способностью созвучанія. Исходя изъ этого предположенія, онъ хотѣлъ доказать анатомически существованіе такого органа. Такой органъ дѣйствительно оказался.

Чтобы понять, въ чемъ онъ состоить, для насъ совершенно достаточно самаго общаго ознакомленія съ устройствомъ уха. Въ нашемъ слуховомъ аппаратѣ мы различаемъ слѣдующихъ три части: наружное ухо, среднее ухо и лабиринтъ. Въ лабиринтъ находится та часть, которая называется улиткой.

Въ улиткъ при микроскопическомъ ея разсматривании можно видъть такъ называемый Кортіевъ органъ, который представляеть изъ себя длинный сводъ, тянущійся оть основанія къ вершинъ улитки. Онъ состоить изъ отдъльныхъ дугъ, изъ которыхъ каждая находится въ соединеніи съ нервными волокнами слухового нерва (см. рис. 2) 1). Такихъ дугъ насчитывается около трехъ тысячъ. Гельмгольцъ предположилъ, что это именно и есть тоть искомый органь, который обладаеть способностью анализировать звуки, но впоследствіи физіологь Гассе нашель, что этоть органъ, т.-е. Кортіевы дуги, отсутствуетъ у птицъ. Такъ какъ птицы обладають во многихъ случаяхъ музыкальнымъ ухомъ, то нельзя было допустить, чтобы Кортіевы дуги были именно тімь органомъ, благодаря которому мы анализируемъ звуки. Физіологъ Гензенъ указалъ на существование другого органа, которому можеть быть присуща указанная функція; именно, подъ Кортіевыми дугами есть такъ называемая основная перепонка, снабженная волокнами, при чемъ эти волокна такого рода, что при одинаковой толщинъ они обладають различной длиной, и именно у основанія улитки они короче, у вершины улитки они длиннъй, такъ

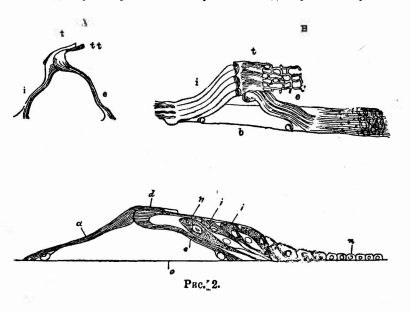
<sup>1)</sup> Кортієвъ органъ состоить изъ столбиковъ. На рис. А изображается пара столбиковъ, отдъленная отъ другихъ. Различають два рода столбиковъ: внутренній і и наружный е, которые вмѣстѣ образують одну дугу.

На рис. В. изображается часть основной перепонки b съ нѣсколькими столо́иками, образующими крытый проходъ.

На слъд. рис. изображается Кортіева дуга adc (видимая съ боку) съ примыкающими къ ней клътками.

что, если бы мы эту перепонку извлекли изъ улитки и развернули на плоскости, то у насъ получился бы органъ, напоминающій по своему устройству вышеприведенную арфу.

По мивнію Гензена, этому органу и присуща функція разложенія звуковъ. Это мивніе подтверждается и тви обстоятельствомъ, что количество струнъ на указанной перепонкв соотвътствуетъ приблизительно количеству воспринимаемыхъ нами тоновъ. По вычисленію физіолога Э. Г. Вебера, количество воспринимаемыхъ нами тоновъ приблизительно равняется шести тысячамъ. Количество струнъ на перепонкв оказалось тоже около 6.000, такъ что это обстоятельство двлаетъ ввроятнымъ, что приблизительно одному тону соотвътствуетъ по одному волокну.



Изъ этого понятно, что струны нижней части улитки возбуждаются въ томъ случав, когда двйствують высокіе тоны, а струны верхней части улитки возбуждаются въ томъ случав, когда двиствують низкіе тоны.

Что у насъ въ ухѣ существуетъ аппаратъ, отдѣльныя части котораго предназначены для воспріятія топовъ той или другой высоты, было доказано также и экспериментально. Нѣмецкій физіологъ Мункъ вырѣзалъ у собаки нижнюю частъ улитки. Собака, проболѣвъ нѣкоторое время, оправилась, но затѣмъ оказалась глухой, и именно на высокіе тоны. Опа хорошо слышала низкіе тоны; объ этомъ можно было заключать потому, что она реагировала на нихъ; высокихъ же тоновъ она не слышала, потому, очевидно, что разрушена была та часть улитки, которая

была снабжена струнами, отвъчающими на возбужденія оть высокихъ тоновъ.

То обстоятельство, что у насъ существуеть аппарать, способный разлагать звуковые волны, доказывается также еще и патологическими данными, именно явленіями такъ называемой частной глухоты. Напр., извъстный композиторъ, Робертъ Францъ, однажды стоялъ возлѣ локомотива, который неожиданно для него издалъ пронзительный свистъ. Это разрушило тѣ части его слухового органа, благодаря которымъ воспринимаются высокіе тоны. Слѣдствіемъ этого было то, что у него явилась глухота на высокіе тоны, т.-е. всѣ низкіе тоны онъ слышалъ очень хорошо, высокихъ же тоновъ онъ не слышалъ совсѣмъ 1).

Существованіе такого звуко-анализирующаго аппарата объясняєть намъ вполнѣ хорошо причины, отчего мы въ аккордѣ можемъ различать отдѣльные тоны: и именно оттого, что при дѣйствіи того или другого тона возбуждаются опредѣленныя струны слухового аппарата.

Этимъ же объясняются и явленія тембра, именно: тембръ одного инструмента отличается отъ тембра другого инструмента тѣмъ, что къ такъ называемому основному тону присоединяется цѣлый рядъ обертоновъ. Если, напр., число колебаній основного тона выражается при помощи единицы, то число колебаній обертоновъ можетъ выражаться при помощи 2, 3, 4 и т. д., при чемъ въ однихъ инструментахъ количество и характеръ обертоновъ отличается отъ количества и характера другихъ. Нашъ слуховой аппаратъ въ силу указанныхъ причинъ разлагаетъ эти обертоны, воспринимаетъ ихъ раздѣльно, и этимъ создается характерное различіе между тембромъ одного инструмента и другого.

Такимъ образомъ, разсмотрѣвъ «звукъ» съ трехъ точекъ зрѣнія, мы можемъ видѣть, что въ немъ мы имѣемъ дѣло съ тремя различными процессами. Съ точки зрѣнія физической, мы имѣемъ дѣло съ воздушными волнами, съ точки зрѣнія физіологической, мы имѣемъ дѣло съ дрожаніемъ струнъ основной перепонки, съ точки зрѣнія психологической, мы имѣемъ дѣло съ чисто психическимъ процессомъ ощущенія. Уже изъ этого сопоставленія легко видѣть, какое огромное различіе существуетъ между психологическимъ процессомъ и физическимъ или физіологическимъ.

Теперь мы можемъ отвѣтить на вопросъ, который мы поставили въ началѣ лекціи, именно существуетъ ли звукъ объективно? Представляетъ ли онъ копію чего-либо реально существующаго? На этотъ вопросъ мы должны, конечно, отвѣтить отрицательно.

<sup>1)</sup> См. Stumpf. «Tonpsychologie». В. II, стр. 86 и д.

Между слуховымъ ощущеніемъ и между порождающими его звуковыми волнами нѣтъ никакого сходства, нѣтъ отношенія копін къ оригиналу. Въ самомъ дѣлѣ, что общаго между звуковыми волнами, т.-е., сгущеніемъ и разрѣженіемъ воздуха, и ощущеніемъ звука?

Если бы между звуковымъ ощущеніемъ и между процессами, совершающимися во внѣшней природѣ, было бы такое отношеніе, какое существуетъ между копіей и оригиналомъ, то никакъ нельзя было бы объяснитъ слѣдующихъ явленій.

Иногда для хирургическихъ цѣлей бываетъ необходимо перерѣзатъ слуховой нервъ. Въ моментъ перерѣзки слухового нерва паціентъ слышитъ звукъ. Если слуховой нервъ раздражатъ при помощи электричества, то слышится звукъ; если просто механически раздражатъ нервъ, то опятъ-таки слышится звукъ; мы иногда слышимъ «звонъ въ ущахъ». Это весьма характерное звуковое ощущеніе происходитъ оттого, что кровь приливаетъ къ слуховому нерву въ большей, чѣмъ обыкновенно, степени; приливъ крови производитъ давленіе на слуховой нервъ, и это давленіе или механическое раздраженіе и вызываетъ ощущеніе звука.

Эти факты ясно показывають, что ощущение звука не есть копія чего-либо объективно даннаго: не можеть же одна и та же копія быть копіей для оригиналовь, которые между собой ничего общаго не имѣють.

Эти факты представляють интересь и въ томъ отношеніи, что они самымъ яснымъ образомъ показывають, что ощущение звука порождается не одними только волнообразными колебаніями воздуха, но что къ нимъ должно присоединиться еще одно условіе для того, чтобы могъ осуществиться процессъ ощущенія, это именно особое строеніе нашего слухового аппарата. Не будь у насъ такого слухового аппарата, которымъ мы въ дъйствительности обладаемъ, то мы, можетъ быть, не были бы въ состояніи воспринять звука. Что, можеть быть, особенность нашего слухового аппарата имъетъ въ данномъ случат первенствующее значеніе, а что колебаніе воздуха для воспріятія звука не представляеть первостепенной важности, показываеть то обстоятельство, что мы можемъ имъть ощущение звука даже тогда, когда воздушныя волны не оказывають никакого действія на нашъ слуховой аппарать. Следовательно, прямой выводь изъ всего этого тоть, что для возникновенія звукового ощущенія необходимо два условія: съ одной стороны, возбужденіе, идущее отъ объективнаго міра, т.-е. колебаніе воздуха, съ другой стороны, опредёленное изм'вненіе въ нашемъ слуховомъ аппаратъ.

Теперь ны можемъ отвътить нацвиому реалисту, который гово-

рилъ, что для него несомнънно, что звуки существуютъ во внъшнемъ міръ такъ, какъ онъ ихъ воспринимаетъ. Мы ему можемъ прямо сказатъ, что въ объективномъ міръ звуковъ нѣтъ, есть только колебанія воздуха. Если же эти колебанія воздуха воспринимаются нами, какъ звукъ, то только потому, что у насъ есть снеціально устроенный слуховой анпаратъ. Если бы воздушныя волны дъйствовали на иначе устроенные органы, то тъ же воздушныя волны, можетъ быть, воспринимались бы не какъ звукъ, а какъ свътъ, теплота или еще какое-нибудь ощущеніе. Слъдовательно, ясно, что нужно ухо для того, чтобы могъ существовать звукъ, ясно также и то, что звукъ или звуковое ощущеніе представляетъ чисто психическое содержаніе, есть чисто психическій процессъ, въ природъ объективно вовсе не существующій.

### лекція [десятая.

# О несостоятельности наивнаго реализма.

Цвътъ съ точки зрънія исихологической, физической и физіологической.— Теорія цвъто-ощущенія Гельмгольца и Геринга.— О субъективности ощущенія цвъта.

Въ прошлой лекціи мы разсмотрѣли вопросъ о субъективности ощущеній звука. Мы видѣли, что причина, порождающая звукъ, съ точки зрѣнія физической представляетъ волнообразныя колебанія; что способность анализировать звуки, разсматриваемая съ физіологической точки зрѣнія, присуща намъ потому, что въ нашемъ слуховомъ аппаратѣ имѣется органъ, въ которомъ отдѣльные элементы приходятъ въ движеніе соотвѣтственно съ дѣйствіемъ тѣхъ или другихъ тоновъ. Такъ какъ между воздушными волнами и дрожаніемъ слуховыхъ струнъ, съ одной стороны, и ощущеніемъ звука, съ другой стороны, нѣтъ никакого сходства, то мы можемъ сказать, что звуковое ощущеніе не есть копія чего-либо совершающагося въ природѣ, а этимъ утвержденіемъ разрушается ученіе наивнаго реализма.

Разсмотримъ точно такимъ же образомъ цвттъ и свътъ съ трехъ точекъ зрънія, а именно, съ психологической, физической и физіологической. Совмъстное разсмотръніе цвъта и свъта съ указанныхъ точекъ зрънія имъетъ ту важность, что отчетливо укажетъ намъ на различіе, существующее между физическими и психическими процессами, между тъмъ, что совершается въ природъ, и тъмъ, что соотвътствуетъ ему въ нашемъ сознаніи.

Намъ нужно доказать неправильность наивнаго реализма, который утверждаеть, что цвѣта существують объективно, и кажется, что въ этомъ случаѣ сторонникъ наивнаго реализма вполнѣ правъ, ибо въ самомъ дѣлѣ, что можеть быть убѣдительнѣе того положенія, что воть этотъ зеленый цвѣтъ, который покрываеть предметъ, находящійся передо мной, существуеть объективно, внѣ меня. Но, несмотря на такую очевидность утвержденія наивнаго реалиста, онъ совершенно неправъ. Цвѣта, подобно звуку, со-

Разсмотримъ сначала цвѣтъ съ точки зрѣнія психологической. Для этой цѣли мы не станемъ разсматривать цвѣта, какъ они существуютъ въ природѣ въ безпорядочной смѣси другъ съ другомъ, а разсмотримъ такъ называемые спектральные цвѣта. Что такое спектральные цвѣта, легко объяснить.

Если мы въ темную компату сквозь круглое отверстіе пропустимъ лучъ свѣта, то онъ на противоположной стѣнѣ изобразится въ видѣ свѣтлаго кружка большей или меньшей величины. Если же мы на пути этого луча поставимъ трехгранную призму, то на противоположной стѣнѣ получится не свѣтлая точка, а длинная полоса, состоящая изъ ряда цвѣтовъ. Эта полоса называется спектромъ. Въ немъ мы обыкновенно различаемъ красный, оранжевый, желтый, зеленый, голубой, синій и фіолетовый цвѣта.

На первый взглядъ могло казаться, что спектръ дѣйствительно состоитъ только изъ семи цвѣтовъ, но на самомъ дѣлѣ это неправильно,—въ спектрѣ количество цвѣтовъ неизмѣримо больше; кажется же намъ, что въ спектрѣ всего семь цвѣтовъ потому, что только эти цвѣта на нашемъ языкѣ получили опредѣленное названіе. Какое собственно количество цвѣтовъ мы можемъ распознать въ спектрѣ, ученые и до сихъ поръ въ точности опредѣлить не могли. Но нѣкоторые насчитываютъ ихъ до 150, и, можно думать, что эта цифра невелика, потому что дѣйствительно въ спектрѣ есть такіе оттѣнки цвѣтовъ, изъ которыхъ одинъ мы едва отличаемъ отъ другого. Напримѣръ, между желтымъ и зеленымъ цвѣтомъ въ спектрѣ есть такіе оттѣнки цвѣтовъ, о которыхъ мы не можемъ съ увѣренностью сказать, желтаго ли они цвѣта или зеленаго.

Если бы мы хотъли провести аналогію между различеніемъ звуковъ и различеніемъ цвѣтовъ, то, конечно, мы поставили бы вопросъ: какіе существуютъ у насъ органы для различенія цвѣтовъ? Вѣдь если для различенія шести тысячъ тоновъ мы должны были признать существованіе у насъ въ ухѣ около шести тысячъ отдѣльныхъ органовъ, то, можетъ быть, по аналогіи, мы должны были бы признать существованіе около 150 отдѣльныхъ органовъ для воспріятія приблизительно 150 различныхъ оттѣнковъ цвѣтовъ. Чтобы отвѣтить на этотъ вопросъ, разсмотримъ сначала физическія причины, порождающія ощущеніе цвѣта.

Что такое свътъ съ точки зрънія физики? Было время, когда физики думали, что свътъ есть не что иное, какъ особый родъ жидкости, который, такъ сказать, истекаетъ отъ источника свъта. Казалось, что собственно нътъ болъе естественнаго воззрънія, чъмъ это. Въ самомъ дълъ, когда въ темную комнату проникаетъ лучъ свъта, то онъ какъ будто заливаетъ собою предметы. Если

въ комнату проникаетъ лучъ краснаго цвѣта, то онъ покрываетъ предметы краснымъ цвѣтомъ, какъ бы особой жидкостью. Даже великій Ньютонъ держался этой теоріи; и, по его мнѣнію, лучъ свѣта состоитъ изъ отдѣльныхъ частицъ матеріи, такъ или иначе окрашенныхъ. Эти частички матеріи пробѣгаютъ извѣстное пространство, проникаютъ въ тѣла и т. д.

Но еще въ XVII въкъ итальянскій ученый Гримальди произвель опыть, который очевиднъйшимъ образомъ показаль несостоятельность этого возэрвнія. Его опыть сводится къ следующему. Если въ темную комнату пропустить лучъ свъта сквозь узкое отверстіе и на пути поставить экранъ, то на этомъ последнемъ получится светлый кружокъ. Если изъ другого отверстія пропустить другой лучь, то онь тоже образуеть на экранв свътлый кружокъ. Но если его направить такъ, чтобы онъ частью покрываль прежній кружокь, то нужно было бы ожидать, что свъть на мъсть соединенія обоихъ кружковъ усилится. На самомъ же дъль оказалось, что на мъсть, общемъ обоимъ кружкамъ, показались темныя полосы, являющіяся доказательствомъ ослабленія силы свъта въ этомъ мъсть. Если бы быль правиленъ тоть взглядъ, что свъть представляетъ изъ себя жидкость, то сила свъта на мъсть соединенія указанныхъ кружковъ должна была бы увеличиться. Такъ какъ этого не оказалось, то нужно было искать другого объясненія. Это другое объясненіе было найдено.

Опыть Гримальди и другія явленія, аналогичныя съ открытымъ имъ, могли быть объяснены только при предположеніи, что въ основѣ физическихъ явленій свѣта лежать волнообразныя движенія.

Въ прошлой лекціи мы видѣли, что физики различають въ

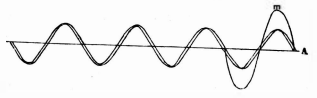


Рис. 1-

волнахъ извъстную длину, они различаютъ углубленія и возвышенія волны. Если предположить, что двѣ волны одинаковой длины встрѣчаются другъ съ другомъ такимъ образомъ, что возвышеніе одной волны совпадаетъ съ возвышеніемъ другой волны, углубленіе одной волны—съ углубленіемъ другой волны, то вмѣсто двухъ волиъ получается одна, болѣе высокая (см. рис. 1,

волнъ. Волна *т* есть продуктъ сложенія двухъ волнъ, совпадающихъ своими возвышеніями). Но можно предположить другой случай, когда двѣ волны одинаковой величины такъ совпадають другъ съ другомъ, что возвышеніе одной волны совпадаетъ съ углубленіемъ другой волны. Тогда въ результатѣ ихъ сложенія обѣ волны уничтожатся, такъ какъ въ одномъ и томъ же мѣстѣ однѣ частицы стремятся двигаться вверхъ, а другія—внизъ (какъ

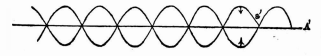


Рис. 2.

это на рис. 2 показано при помощи стрѣлокъ). Это легко понять, если мы вспомнимъ, что, когда, напр., два шара движутся въ противоположныхъ другъ къ другу направленіяхъ, то столкновеніе ихъ должно привести къ уничтоженію движенія. Это явленіе называется интерференціей волнъ.

Такого рода уничтожение волнъ можно наблюдать на поверхности озера, когда волны одинаковой величины встръчаются другь съ другомъ. То же самое можно наблюдать также и въ звуковыхъ явленіяхъ. Если взять двѣ трубы, одинаково настроенныхъ, и заставить ихъ звучать, то при извъстныхъ условіяхъ можеть произойти то, что сгущенія одніть волнь совпадуть съ разрѣженіями другихъ волнъ, и тѣ и другія волны уничтожаются, и мы перестаемъ слышать звукъ. Такого рода явленія мы должны признать существующими и въ тъхъ волнообразныхъ движеніяхъ, которыя, по мнѣнію физиковъ, порождають свѣтовыя явленія. Признавъ, что въ основаніи явленій свъта лежать волнообразныя движенія и что они способны порождать только что указанную интерференцію, мы можемъ объяснить, отчего свъть, приданный къ свъту, можеть ослаблять последній. Именно оттого, что одни волнообразныя движенія интерферирують съ другими и уничтожають другь друга.

Такимъ образомъ, кажется несомнѣннымъ, что въ основаніи физическихъ явленій свѣта лежатъ волнообразныя движенія, по предложенію физиковъ, особаго вещества, называемаго эвиромъ.

Физики даже нашли возможность опредълять длину свътовыхъ волнъ. Такъ, они нашли, что волны эеира, которыя порождають красные лучи, болъе длинны, чъмъ волны, которыя порождають фіолетовые лучи. Волнообразныхъ колебаній перваго рода на одну секунду приходится большее количество, чъмъ волпообразныхъ колебаній другого рода.

Трудно себѣ составить представленіе, насколько малы эти волны. Если бы взять волны, порождающія красные лучи, и приставлять ихъ другь къ другу, то въ одномъ дюймѣ ихъ помѣстилось бы 39.000, а фіолетовыхъ волнъ—64.631. Число волнъ или колебаній, благодаря которымъ созидаются тѣ или другіе лучи, по вычисленію физиковъ, сводится къ слѣдующему. Лучи краснаго цвѣта совершаютъ 395 билліоновъ колебаній, лучи желтаго цвѣта совершаютъ 521 билліоновъ колебаній, лучи желтаго цвѣта совершаютъ 521 билліоновъ такимъ образомъ можно видѣть, что, начиная отъ краснаго цвѣта и кончая фіолетовымъ, въ спектрѣ длина волнъ становится все короче и короче, а число колебаній все больше и больше.

Чтобы отвътить на поставленный нами выше вопросъ о количествъ органовъ, необходимыхъ для различенія отдъльныхъ

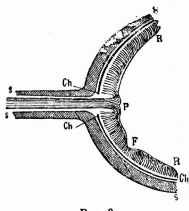


Рис. 3.

оттыковь цвытовь, разсмотримь вы самыхь общихь чертахь анатомическое устройство маза.

Въ нашемъ зрительномъ аппаратв наибольшій интересъ для насъ представляеть въ данномъ случав зрительный нервъ и сътчатка, потому что въ этой послъдней находятся именно тв органы, возбужденіе которыхъ доставляеть намъ цвътовое ощущеніе. Зрительный нервъ, входя въ глазное яблоко, лучеобразно расходится, образуя своими волокнами внутренній слой сътчатки; во-

ложна эти зат'ямъ загибаются изнутри кнаружи (см. рисунокъ 3-й 1). На самомъ концѣ этихъ волоконъ находятся особенныя образованія, которыя называются палочками и колбочками (на рнс. 4 возлѣ значка 9 можно видѣть двѣ палочки и посрединѣ ихъ колбочку). Изъ этихъ послѣднихъ, по всей вѣроятности, наибольшая важность въ воспріятіи цвѣтовъ и свѣта принадлежить колбочкамъ, потому что у ночныхъ птицъ и у животныхъ, проводящихъ жизнь въ постоянной темнотѣ (кроты и т. п.), колбочки совсѣмъ отсутствуютъ.

Если бы мы спросили, какого рода процессы совершаются въ указанныхъ концевыхъ образованіяхъ, благодаря которымъ мы получаемъ ощущеніе цвѣта, то получили бы только самый общій отвѣтъ, что въ нихъ, по всей вѣроятности, происходятъ какіе-то

<sup>1)</sup> Р-мъсто вхожденія зрительнаго нерва, R-сътчатка.

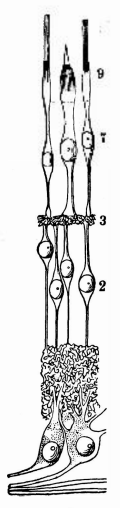
фотохимические процессы, т.-е. процессы химического разложенія вещества подъвліяніемъ лучей свёта.

Оказывается, что вопросъ о количествъ необходимыхъ юргановъ для различенія цвътовъ разръшить очень трудно, потому что, если признать, что колбочка есть органъ цвътоощущенія, то

изъ анатомія мы знаемъ, что одна колбочка совершенно похожа на другую: ни микроскопическое изслѣдованіе, ни какіе-либо другіе 
научные пріемы не могутъ раскрыть существованія различія между ними. Гдѣ же та сотня 
органовъ, которая нужна для воспріятія сотни 
отдѣльныхъ оттѣнковъ цвѣтовъ? Оказывается, 
что здѣсь мы находимся въ иномъ положеніи 
въ сравненіи съ нашимъ слуховымъ аппаратомъ. Здѣсь мы можемъ довольствоваться очень 
небольшимъ количествомъ органовъ.

Гельмгольцъ находить, что существование только трем разнородныхъ элементовъ нашемъ зрительномъ аппаратъ могло бы намъ объяснить воспріятіе всьхъ возможныхъ отгынковъ цвътовъ. Онъ предполагаетъ, что каждый свътоощущающій элементь снабжень тремя волокнами, возбуждение каждаго изъ которыхъ вызываеть спеціальныя ощущенія. Если мы станемъ возбуждать одно волокно, то оно доставить намъ ощущение краснаго цвъта. Если мы станемъ возбуждать другое волокно, то оно поставить намъ ощущение зеленаго цвъта. Если мы станемъ возбуждать третье волокно, то получится ощущение фіолетоваго цвъта. Изъ возбужденія этихъ трехъ элементовъ можно получить ощущенія всіхъ цвітовъ, смотря потому, въ какой степени возбуждается каждое изъ этихъ волоконъ.

Гельмгольцъ предполагаетъ, что краспые лучи, т.-е. лучи, производящіе красный цвътъ, возбуждають главнымъ образомъ пер-



Puc. 4.

вое волокно, котя возбуждають въ болье слабой степени второе и третье. Оттого это первое волокно можно назвать красно-ощущающим волокноми. Зеленые лучи возбуждають главнымы образомы второе волокно, котя въ незначительной степени возбуждають также и первое и третье волокно. Поэтому его Гельмгольцы называеть зелено-ощущающим волокноми. Фіолетовые

лучи возбуждають главнымь образомь третье волокно и въ очень слабой степени первое и второе. Поэтому Гельмгольцъ называетъ его фіолето-ощущающимъ волокномъ.

На рис. 5 можно видъть, какія волокна и въ какой степени они должны возбуждаться для того, чтобы получилось ощущеніе того или другого цвъта. Линія 1-я, 2-я и 3-я обозначають красно-ощущающія, зелено-фіолето-ощущающія волокна, перпендикуляры на нихъ обозначають степень возбужденія этихъ волоконъ.

Такъ, напримъръ, ощущение *краснаго* цвъта (на рис. R) получается въ томъ случаъ, когда *сильно* возбуждается красноощущающее волокно (1) и слабо возбуждаются волокна двухъ другихъ видовъ (2 и 3).

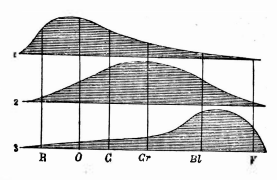


Рис. 5.

Ощущеніе *оранжеваго* цвѣта (О) получается въ томъ случаѣ, если сильно возбуждается красно-ощущающее волокно, слабѣе зелено-ощущающее и очень слабо фіолето-ощущающее.

Желтый цвъть (G) получается въ томъ случать, если сильно возбуждается зелено-ощущающее волокно (1), слабъе красно-ощущающее (1) и еще слабъе фіолето-ощущающее (3).

Зеленый цвъть (Gr) получается при сильномъ возбуждении зелено-ощущающаго волокна (2) и слабомъ возбуждении двухъ остальныхъ волоконъ (1 и 3).

Синій цвъть получается при сильномъ возбужденіи фіолето-ощущающаго (3), при болье слабомъ зелено-ощущающаго (2) и еще болье слабомъ красно-ощущающаго (1).

Фіолетовый цвътъ (V) при сильномъ возбужденіи фіолетоощущающаго (3) и при слабомъ двухъ остальныхъ (1 и 2).

Такимъ образомъ легко видъть, что изъ различной степени возбужденія этихъ трехъ волоконъ можно объяснить ощущеніе всевозможныхъ оттънковъ цвътовъ. Можно объяснить так-

же возникновеніе ощущенія бѣлаго цвѣта, котораго нѣтъ въ спектрѣ $^{1}$ ).

Для того, чтобы доказать теорію Гельмгольца, мы произведемъ нѣсколько экспериментовъ, именно съ такъ называемымъ смигшеніемъ цвигтовъ.

Гельмгольцъ предполагаеть, что одновременное возбуждение всъхъ трехъ вышеупомянутыхъ волоконъ даеть намъ ощущение бълаго цвъта. Беремъ кружокъ, на отдъльныхъ секторахъ котораго изображены красный, зеленый и фіолетовый цв та. Если бы на кружкъ быль изображень только красный цвъть, то при дъйствіи его на нашъ глазъ возбуждался бы главнымъ образомъ красно-ощущающій элементь, и мы видели бы только зеленый цвъть; если бы на кружкъ быль только зеленый цвъть, то при дъйствіи его на нашъ глазъ возбуждался бы главнымъ образомъ зелено-ощущающій элементь и т. д. Для того, чтобы заставить одновременно возбуждаться всё три элемента, надо привести въ быстрое вращательное движение кружокъ съ краснымъ, зеленымъ и фіолетовымъ секторами. Тогда произойдеть следующее. Краснымъ цвътомъ начнетъ возбуждаться красно-ощущающее волокно, но не успъетъ пройти это возбуждение, какъ начнется возбуждение зелено-ощущающаго волокна; не успъетъ пройти возбужденіе зелено-ощущающаго и красно-ощущающаго волокна, какъ наступитъ возбуждение фиолето-ощущающаго волокна. Эти три возбужденія сливаются въ одно, и получается ощущеніе бізлаго цвъта, что, какъ кажется, подтверждаетъ справедливость предположенія Гельмгольца. Если мы пом'єстимъ на дискъ фіолетовый и зеленый цвъть и приведемъ его въ быстрое вращательное движеніе, то у насъ получится ощущеніе синяго цвъта, происходящее вслёдствіе одновременнаго возбужденія въ извёстной пропорціи фіолето и зелено-ощущающаго волокна. Эти и подобные эксперименты являются доказательствомъ теоріи Гельмгольца, по которой при существовании трехъ элементовъ можно воспринимать всевозможные оттынки цвытовъ.

Но есть еще доказательства этой теоріи. Будемъ пристально смотрѣть въ продолженіе нѣсколькихъ секундъ на зеленый кружокъ, нарисованный на бѣлой бумагѣ. Затѣмъ мгновенно отведемъ глазъ на бѣлое поле. Вмѣсто зеленаго кружка мы теперь будемъ видѣть красный кружокъ на бѣломъ полѣ. Чѣмъ объясняется это явленіе? Гельмгольцъ объясняеть его слѣдующимъ образомъ. Когда мы смотрѣли на зеленый кружокъ, то возбуждались глав-

<sup>1)</sup> См. Helmholtz. «Handbuch d. physiologischen Optik». 2-е изд., 1896, стр. 246. а также «Vorträge и Rodon». В I стр. 279

нымъ образомъ зелено-ощущающія волокна. Отъ продолжительной дѣятельности они утомились и начали приходить въ бездѣятельное состояніе. Когда мы перевели глазъ на бѣлое поле, то бѣлые лучи, какъ было выше сказано, возбуждаютъ всѣ волокна, по такъ какъ зеленыя волокна вслѣдствіе утомленія теперь бездѣйствуютъ, то возбуждаются другія два волокна, но главнымъ образомъ красно-ощущающее волокно, и оттого получается ощущеніе краснаго цвѣта. Слѣдовательно, и эти явленія такъ называемыхъ послюдовательныхъ изображеній объясняются удовлетворительно при помощи теоріи Гельмгольца.

Есть явленіе такъ называемой ивготовой слитоты (дальтонизма). Лица, страдающія этимъ недостаткомъ, хотя называють, напр., красныя вещи красными и зеленыя-зелеными, однако если дать имъ въ руки зеленую вещь и красную, то они бываютъ не въ состояніи ихъ различить. Такъ, напримъръ, вышивальщица, слѣпая на красный цвѣть, можеть на узорѣ, ею изготовляемомъ, розу вышить зеленымъ цвътомъ, а листья краснымъ. «Яркокрасные цвъта герани въ ихъ глазахъ принимають тоть же оттънокъ, какъ и листья этого растенія; они не въ состояніи отличить на жельзной дорогь краснаго сигнальнаго фонаря отъ зеленаго. Красная часть спектра для нихъ невидима, и даже насыщенный красный цвъть кажется имъ почти чернымъ. Разсказывають, что одинь шотландскій насторь, страдавшій сліпотой на красный цвъть, быль введень въ странное заблуждение: онь выбралъ себъ на рясу краснаго сукна вмъсто чернаго» 1). Это явленіе цвътовой сльпоты, съ точки зрынія Гельмольца, можно объяснить темъ, что у лицъ, страдающихъ этимъ недостаткомъ, напр., слёпотою на красный цвёть, отсутствують красно-ощущающія волокна, или они находятся въ парализованномъ состоянін, или вообще они бездъйствують, и вслъдствіе этого красный цвъть совсъмъ не воспринимается, а вслъдствіе нъкотораго его сходства съ зеленымъ цвътомъ онъ смъщивается съ послъднимъ, или наобороть. Существуеть слипота и на другіе цвита, напр., фіолетовый. И явленія цвътовой сльпоты, какъ кажется, вполнь удовлетворительно объясняются съ точки зрвнія теоріи Гельмгольца.

Съ явленіемъ цвѣтовой слѣпоты аналогична слѣпота сѣтчатки каждаго нормально видящаго человѣка въ боковыхъ ея частяхъ. При обыкновенномъ зрѣпіи мы видимъ центральною частью нашей сѣтчатки. Центральная часть сѣтчатки различаетъ всѣ цвѣта. Что же касается боковыхъ частей, то мы на пихъ можемъ видѣтъ, напр., красный цвѣтъ только до извѣстнаго предѣла, такъ, напр.,

<sup>1)</sup> Голь изольня «Популянныя ржчи». Спб. 1897, стр. 71.

если бы мы произвели слѣдующій эксперименть, то мы могли бы убѣдиться въ справедливости этого. Будемъ фиксировать какойнибудь предметь и въ то же время кусочекъ краснаго сургуча. Затѣмъ, продолжая фиксировать первый предметь, будемъ отводить сургучъ въ сторону. Тогда мы увидимъ, что наступаеть моментъ, когда сургучъ перестанетъ казаться краснымъ, а станетъ казаться темнымъ, и это именно въ томъ случаѣ, когда его изображеніе будетъ падать на тѣ мѣста сѣтчатки, которыя слѣпы на красный цвѣтъ. Точно такимъ же образомъ существуетъ опредѣленный предѣлъ для воспріятія зеленаго и фіолетоваго цвѣта. Явленіе это объясняется тѣмъ, что въ данныхъ частяхъ сѣтчатки отсутствуютъ или красно-ощущающія, или зелено-ощущающія, или фіолето-ощущающія волокна.

Такимъ образомъ, по теоріи Гельмгольца, трехъ отличныхъ органовъ вполив достаточно для того, чтобы объяснить все разнообразіе различаемыхъ нами цвѣтовъ.

Но было бы песправедливо, если бы я ограничился изложеніемъ только лишь теоріи Гельмгольца, такъ какъ въ настоящее время существуетъ еще одна теорія, которая съ большимъ успъхомъ оспариваетъ теорію Гельмгольца. Это именно теорія  $\Gamma$ еринга  $^{1}$ ).

Герингъ исходитъ изъ того психологическаго предположенія, что наиболѣе замѣтными оттѣнками въ спектрѣ являются красный, желтый, зеленый, голубой.

Кром'в того онъ предполагаеть, что б'влый цв'вть и черный представляють изъ себя такіе же цв'вта, какъ и другіе цв'вта спектра. Онъ думаеть, что у насъ въ глазу существуеть три рода веществу, химическое изм'вненіе которыхъ, поду вліяніему тиху или другиху цвіттовыху лучей, и производить въ насъ ощущеніе цв'втовъ.

Химическія измѣненія, которыя могуть совершиться въ этихъ веществахъ, онъ дѣлить на два класса, именно: разложеніе и возстановленіе вещества (диссимиляція и ассимиляція). Подъвліяніемъ лучей свѣта то или другое вещество можеть разложешться. Но затѣмъ, когда эти лучи перестають оказывать на него воздѣйствіе, то вслѣдствіе притока питательнаго матеріала, а также вслѣдствіе дѣйствія другихъ лучей, вещество это возстанавливается. По мнѣнію Геринга, какъ разложенію вещества, такъ и возстановленію его соотвѣтствують опредѣленныя ощущенія.

Онъ полагаеть, что существують вещества трехъ родовъ. Первое вещество онъ называеть бъло-черными веществомь (Weiss-

<sup>1)</sup> См. ero «Zur Lehre vom Lichtsinne». 1878, стр. 70 и д.

Schwarz Substanz) 1), второе красно-зеленымъ (Roth-Grün) и третье желто-синимъ (Gelb-Blau). По его мнѣнію, когда черно-бѣлое вещество разлагается, то у насъ получается ощущеніе бѣлаго цвѣта; когда оно возстанавливается, то получается ощущеніе чернаго цвѣта; когда красно-зеленое вещество разлагается, то получается ощущеніе зеленаго цвѣта; когда сине-желтое вещество разлагается, то получается ощущеніе желтаго цвѣта, а когда оно возстанавливается, то получается ощущеніе синяго цвѣта.

Между многочисленными доказательствами, которыя Герингъ и его школа приводятъ для оправданія своей теоріи, и которыхъ я здѣсь коснуться не могу, я укажу только лишь на одно. Извѣстно, что, если мы станемъ смѣшиватъ, напр., желтый цвѣтъ съ синимъ, то у насъ получается ощущеніе бѣлаго цвѣта; и желтый и синій цвѣтъ, такъ сказать, уничтожаются. По теоріи Геринга, въ данномъ случаѣ происходитъ одновременно и разложеніе и возстановленіе желто-синяго вещества. Эти два процесса другъ друга нейтрализуютъ, и вслѣдствіе этого цвѣта желтый и синій уничтожаются. Бѣлый же цвѣтъ получается вслѣдствіе того, что бѣло-черное вещество способно разлагаться всѣми лучами (въ томъ числѣ синими и желтыми, въ этомъ опытѣ дѣйствующими).

Я не стану разбирать здёсь, которая изъ двухъ теорій должна быть признана болёе правильной; да это въ настоящую минуту и не представляеть для насъ важности. Для насъ важно зам'єтить, что примемъ ли мы теорію Гельмгольца или Геринга, мы въ состояніи изъ немногихъ основныхъ физіологическихъ процессовъ объяснить различіе всевозможныхъ оттёнковъ цвётовъ.

Подводя итоги сказанному, мы можемъ видѣть, что въ процессѣ свѣтового ощущенія мы должны различать физическія причины, порождающія ощущенія цвѣта, и физіологическія измѣненія въ нашемъ зрительномъ аппаратѣ. Между физическими причинами, т.-е. эоирными волнами, и между нашимъ ощущеніемъ цвѣта не существуетъ абсолютно никакого сходства, и поэтому можно прямо сказать, что ощущеніе цвѣта вовсе не есть копія цвѣта, какъ чего-либо объективно существующаго.

Если бы между ощущеніемъ цвѣта и свѣта и порождающими ихъ физическими причинами существовало какое-нибудь сходство, то мы никакъ не могли бы объяснить цѣлаго ряда слѣдующихъ явленій.

<sup>1)</sup> Правильные было бы терминъ Weiss-Schwarz-Substanz перевести: «вещество для ощущенія былаго и чернаго цвыта», но я для краткости перевожу терминомъ «было-черное вещество».

Иногда при нѣкоторыхъ заболѣваніяхъ глаза врачи находять необходимымъ удаленіе его. Для этой цѣли вырѣзывается глазное яблоко. Въ моментъ перертзки зрительнаго нерва паціенту кажется, что онъ на полѣ зрѣнія видитъ молніеобразный свѣтъ.

При мгновенномъ ударто въ глазъ получается ощущение сильнаго свъта; по народному выражению, въ такихъ случаяхъ «искры сыплются изъ глазъ». Иногда свътъ бываетъ такъ силенъ, что относительно свойствъ его даже можно ошибаться. Такъ, существуетъ разсказъ, что одно лицо, получившее ударъ въ темнотъ, доказывало на судъ, что оно видъло разбойника, нанесшаго ему ударъ, благодаря свъту, развившемуся въ его глазахъ вслъдствие удара. Но судъ вполнъ справедливо отвергъ это показание.

Если глазъ придавить пальцемъ, то на темномъ зрительномъ полѣ получается яркій желтый кругь, такъ называемый фосфенъ.

Если возбуждать зрительный нервъ при помощи электрическаго тока (это можно сдълать, если одинъ электродъ приложить къ въку, другой къ затылку), то получается ощущение яркаго свъта.

Если мы удалимся въ такое помъщеніе, въ которое совсъмъ не проникаетъ свътъ, и закроемъ глаза, то мы не ощутимъ абсолютной темноты, какъ это можно было бы ожидать, а у насъ будетъ ощущеніе слабаго свъта, которое, по вычисленію одного физіолога, равняется свъту, отражаемому темнымъ бархатомъ, освъщеннымъ одной свъчей, находящейся на разстояніи 8 фут. Это ощущеніе происходить вслъдствіе постояннаго механическаго давленія сосудовъ на глазной нервъ.

Этотъ рядъ примъровъ показываетъ, что ощущение свъта можетъ происходить отъ самыхъ разнородныхъ причинъ, и именно въ томъ случаъ, когда никакой свътъ извиъ не проникаетъ въ нашъ глазъ.

По поводу этихъ примъровъ я могу повторить то, что говорилъ въ прошлой лекціи по поводу звуковыхъ ощущеній. Въ цвътовыхъ ощущеніяхъ эвирнымъ колебаніямъ принадлежить не первенствующая роль, потому что и безъ этихъ колебаній мы можемъ имѣть ощущеміе цвѣта: простое раздраженіе нашего зрительнаго нерва уже доставляеть намъ ощущеніе цвѣта. Слѣдовательно, ощущеніе цвѣта обусловливается, главнымъ образомъ, особеннымъ строеніемъ нашего зрительнаго аппарата. Мы имѣемъ ощущеніе цвѣта не потому, что онъ, существуя объективно, возбуждаетъ нашъ зрительный аппаратъ. но волнообразныя колеба-

пія эопра кажутся «свѣтомъ» только потому, что мы имѣемъ спеціально къ тому приспособленный органъ  $^{1}$ ).

Можно еще однимъ способомъ показать, что цвъть и свъть объективно не существують, что они представляють изъ себя только лишь субъективное содержание ощущений, что, если бы у насъ не было зрительнаго органа, устроеннаго такъ, какъ устроенъ нашъ зрительный органъ, то цетьтовъ вовсе не существовало бы. Спектръ въ обоихъ своихъ концахъ незамътно переходитъ въ черный цвъть, но не слъдуеть думать, что въ этихъ темныхъ его концахъ не существуеть никакихъ энирныхъ волнъ. На самомъ дълъ тамъ энирныя волны существують: физики это могуть легко доказать, но этихъ волнъ мы воспринимать не въ состояніи, и именно потому, что съ одной стороны спектра онъ слишкомъ длинны, а съ другой стороны слишкомъ коротки. Нашъ глазъ способенъ воспринимать только волны средней величины. Мы можемъ себъ легко представить, что, если бы явилось какое-либо существо, глазъ котораго былъ устроенъ иначе, чъмъ нашъ, то оно воспринимало бы совствить другіе цвта, и ему нашть мірть представился бы совсёмъ въ иномъ видё, чёмъ намъ.

Это соображеніе ясно доказываеть, что цвѣта имѣють исключительно субъективное существованіе, а что во внѣшнемь мірѣ имъ соотвѣтствують волны эеира; что цвѣть и свѣть существують только потому, что у насъ есть органь, устроенный соотвѣтственнымь образомь, и что поэтому слѣдуеть признать правильнымъ замѣчаніе одного философа, который сказаль : «нуженъ глазъ, чтобы солнце могло свѣтить». «Свѣть есть только тогда свѣть, говорить Гельмгольцъ, когда онъ дѣйствуеть на видящій глазъ, безъ него это есть лишь колебаніе эеира» 2).

<sup>1)</sup> Helmholtz. «Handbuch d. physiologischen Optik», § 17. Ero же «Thatsachen in d. Wahrnehmung», «Vorträge u. Reden», 1884, стр. 224—6.

<sup>2) «</sup>Популярныя рѣчи». Ч. II. Спб. 1897, стр. 14.

#### ЛЕКЦІЯ ОДИННАДЦАТАЯ.

# О субъективности пространства.

Воспріятіе пространства.—Теорія Декарта и Беркли.—Роль осязательномускульнаго опыта въ воспріятіи пространства.—Неогеометрія и доказательство мыслимости пространства въ 4 и больше изм'вреній.—Критика этого воззр'внія.—Субъективность пространства.

Въ прошлыхъ двухъ лекціяхъ мы разсмотрѣли вопросъ о субъективности ощущеній звука и цвѣта. Мы видѣли, что звукъ и цвѣтъ сутъ содержаніе нашихъ ощущеній. Разумѣется, субъективность эту понимать нужно не въ томъ смыслѣ, что звукъ и цвѣтъ есть только ощущеніе, которому во внѣшнемъ мірѣ ничего не соотвѣтствуетъ, потому что въ такомъ случаѣ оно было бы иллюзіей. Говоря, что ощущеніе звука и свѣта субъективно, я хотѣлъ только сказать, что ощущенію звука и свѣта объективно соотвѣтствуетъ нѣчто такое, что на нихъ совершенно не похожъ. Звукъ совсѣмъ не похожъ на разрѣженіе и сгущеніе воздуха, цвѣтъ совсѣмъ не похожъ на волнообразныя колебанія энра.

То же самое, что я говориль о звукѣ и цвѣтѣ, приложимо и ко всѣмъ другимъ ощущеніямъ. Сладости нѣтъ въ сахарѣ, это есть наше ощущеніе; запаха, твердости, шероховатости, теплоты, холода и т. п. точно такъ же не существуеть въ вещахъ; это суть наши ощущенія.

Что ощущение не есть копія вещей, можно доказать при помощи слѣдующихъ соображеній. Солнечный лучъ, попадая въ нашъ зрительный органъ, доставляеть намъ ощущеніе свѣта, тотъ же солнечный лучъ, ударяясь о поверхность нашей кожи, доставляеть намъ ощущеніе тепла. Капля уксуса, попадая на языкъ, доставляеть намъ ощущеніе кислаго вкуса, на поверхности слизистой оболочки вызываеть ощущеніе жженія. Одинъ и тотъ же гальваническій токъ, проведенный черезъ языкъ, вызываеть кислый вкусъ, черезъ глазъ—ощущеніе краснаго или голубого цвѣта, черезъ кожные нервы—опушеніе шекотанія че-

резъ слуховой нервъ—ощущеніе звука 1). Слѣдовательно, то обстоятельство, что мы имѣемъ какое-либо ощущеніе, зависить не столько оттого, что производить возбужденіе, сколько оттого, какой органз возбуждается, а отсюда мы можемъ сдѣлать болѣе общій выводъ, что появленіе тѣхъ или другихъ ощущеній находится въ зависимости, главнымъ образомъ, отъ особенностей нашей организаціи. Если бы мы были устроены иначе, если бы наша физическая организація была иной, то, можетъ быть, міръ представился бы намъ совсѣмъ въ другомъ видѣ.

Кто-нибудь можеть возразить на это: «можно съ вами согласиться въ томъ, что такія свойства, какъ звукъ, цвѣтъ, запахъ, вкусъ и т. д., дѣйствительно, вещамъ не присущи, что они, дѣйствительно, существуютъ только лишь благодаря возбужденію тѣхъ или иныхъ органовъ, но есть нѣчто такое, въ объективности чего никто сомнѣваться не станетъ. Это именно пространство, протяженность, которое обладаетъ несомнѣнно существованіемъ независимо отъ свойствъ нашей организаціи. Пространство есть нѣчто объективно существующее. Оно является, такъ сказать, носителемъ тѣхъ качествъ, о субъективности которыхъ только что была рѣчь».

Хотя это замѣчаніе кажется и очень убѣдительнымъ, но тѣмъ не менѣе съ нимъ нельзя согласиться.

Чтобы рѣшить вопросъ, субъективно ли пространство, подобно указаннымъ выше качествамъ вещей, намъ нужно разсмотрѣть, какимъ образомъ мы воспринимаемъ пространство.

Органъ, при помощи котораго мы воспринимаемъ пространство, есть нашъ глазъ, который по своему устройству напоминаеть камерь-обскуру фотографа. Оть какого-либо предмета свътовые лучи проникають въ нашъ глазъ и въ той части его, которая называется сътчаткой, отображаются, дають изображеніе, напоминающее собою самый предметь. Изображение это (разумъется, при прочихъ равныхъ условіяхъ) больше въ томъ случать, если предметь больше; меньше въ томъ случать, если предметь меньше; оно занимаеть одно мъсто на сътчаткъ, когда предметь находится справа, другое въ томъ случав, когда предметь находится слѣва; занимаеть одно мѣсто въ томъ случаѣ, если предметь находится снизу, иное въ томъ случать, когда онъ находится сверху. Изображение одного и того же предмета больше, когда предметъ находится близко отъ насъ, оно меньше, когда предметъ находится далеко отъ насъ. Казалось бы, что такихъ измѣненій изображеній на сътчаткъ вполнъ достаточно, чтобы мы могли руководствоваться ими при воспріятіи пространства, т.-е. при воспріятіи величины, формы, положенія и удаленія предметовъ. Но въдъйствительности это едва ли такъ.

Декарт», который быль однимь изъ первыхъ занимавшихся изслѣдованіемъ этого вопроса, рѣшалъ его слѣдующимъ образомъ. Когда мы опредѣляемъ разстояніе предметовъ отъ насъ, то мы пользуемся тѣми углами, которые зрительныя линіи образуютъ у насъ въ глазу. Если, напр., предметь находится близко и посылаетъ лучи въ оба наши глаза, то образуются два угла небольшіе; если же предметъ отъ насъ удаляется, то углы эти становятся больше. Зная эти углы, мы и опредѣляемъ разстояніе предметовъ. Вотъ его слова: «Разстояніе мы опредѣляемъ, благодаря взаимному согласію обоихъ глазъ (какъ бы по какой-то всѣмъ намъ врожденной геометрін). Когда наши глаза RST и rst напра-

вляются къ точкъ X, то величина линіи Ss и угловъ XSs и XSS дають намъ знать, гдъ находится точка X (см. рис. 1)").

Противъ этой теоріи высказался англійскій философъ Веркли въ своей знаменитой книгѣ "Новая теорія зрѣнія" (1709). Онъ именно показалъ нутемъ чрезвычайно остроумныхъ разсужденій, что при помощи одного только зрительнаго аппарата мы совершенно

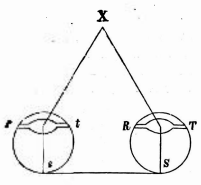


Рис. 1.

не въ состояніи опредълять разстоянія предметовъ отъ насъ, а равнымъ образомъ и величины предметовъ.

Если какая-нибудь точка находится внѣ насъ, то она въ нашемъ глазу въ извѣстномъ мѣстѣ отбрасываетъ изображеніе опять-таки въ видѣ точки. Если эта точка удаляется, то на прежнемъ мѣстѣ получается такое же изображеніе точки, какъ и прежде; если предметъ удалится еще больше, то получится то же самое; слѣдовательно, мы не можемъ опредѣлять разстоянія точки при помощи изображеній сѣтчатки, такъ какъ нѣтъ никакого различія между изображеніями точки на сѣтчаткѣ, приближается ли точка, или она удаляется. Если каждый предметъ представляеть собою не что иное, какъ совокупность точекъ, то мы легко поймемъ, что воспринять разстояніе предметовъ при помощи измѣненія изображеній на сѣтчаткѣ мы не въ состояніи.

<sup>1)</sup> Des Cartes. Dioptrices VI, 13.

Но фактически мы, вѣдь, при помощи глаза воспринимаемъ разстояніе предметовъ. Какъ же примирить это кажущееся противорѣчіе между разсужденіемъ Беркли съ одной стороны и фактическимъ воспріятіемъ разстоянія съ другой? Беркли думаеть, что мы можемъ воспринимать разстоянія предметовъ только лишь потому, что мы, кромѣ зрительнаго опыта, имѣемъ еще и такъ называемый осязательно-двигательный опыта.

Нашъ глазъ снабженъ шестью мускулами, изъ которыхъ каждый своеобразно сокращается и растягивается при движеніи глаза въ сторону, вверхъ, внизъ, внутрь. Сокращение мускуловъ глаза вызываеть такъ называемое мускульное ощущение. Это мускульное ощущение сопровождаеть сокращение и другихъ мускуловъ нашего организма. Напр., если я желаю достать рукою предметь, находящійся оть меня на разстояніи 1-го фута, то я долженъ произвести извъстное сокращение и растяжение мускуловъ руки; нъсколько иное сокращение и растяжение я произвожу въ томъ случат, когда я долженъ достать предметь, находящійся отъ меня на разстояніи 3 футовъ, и совстмъ иныя сокращенія въ томъ случав, когда мив нужно привести въ движение все свое тило для того, чтобы достать предметь, находящійся оть меня на разстояніи 20 футовъ. Всѣ эти ощущенія, которыя связаны съ сокращениемъ указанныхъ мускуловъ и передвижениемъ тъла, Беркли и его школа называють осязательно-мускульным опытомъ и предполагаютъ, что, если бы не было этого опыта, то мы не были бы въ состояніи воспринимать разстоянія предметовъ.

Беркли думаеть, что главная доля въ воспріятіи пространства принадлежить именно осязательному опыту; что мы научаемся опредѣлять величину и разстояніе предметовъ первоначально при помощи осязательнаго опыта. Къ этому осязательному опыту присоединяется и зрительный опыть, т.-е. зрительное ощущеніе. Осязательно-мускульное ощущеніе и зрительное ощущеніе, вслѣдствіе продолжительнаго опыта, связываются тѣснѣйшимъ образомъ другь съ другомъ. Вслѣдствіе этого происходить то, что мы во взрослой жизни не пользуемся осязательнымъ опытомъ, а пользуемся исключительно опытомъ зрительнымъ. Зрительныя ощущенія дѣлаются какъ бы знаками для того пространства, которое мы воспринимаемъ при помощи органовъ осязанія.

Если это разсуждение Беркли и его школы <sup>1</sup>) относительно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Болће подробное изложеніе этого вопроса см. въ моемъ сочиненія: «Проблема воспріятія пространства», Кіевъ. 1896. Глава VII. «Зрфніе и осязаніе».

роли осязательныхъ ощущеній для воспріятія пространства, можетъ быть, не для всякаго ясно, то доказательства роли осязательно-двигательныхъ ощущеній для воспріятія пространства, которыя приводятся въ этомъ случать, очень убъдительны.

Беркли между прочимъ въ указанномъ выше сочинени задавался вопросомъ о томъ, какое существуетъ отношение между пространствомъ осязательнымъ и между пространствомъ зрительнымъ, и думалъ, что между ними нѣтъ никакого сходства; что это два совершенно разнородныхъ пространства; онъ думалъ, что, если бы слѣпой прозрѣлъ, то не былъ бы въ состоянии восприниматъ зрительнаго пространства.

Теоретическія догадки Беркли подтвердились весьма скоро, именно въ 1728 году докторомъ Чезельденомъ, который произвелъ удачную операцію надъ однимъ сліпорожденнымъ.

Надо знать, что иногда дёти рождаются съ катарактами или бёльмами на обоихъ глазахъ. Это дёлаетъ ихъ слёпыми. Но эти бёльма при помощи хирургическихъ пріемовъ можно удалить, и бывшіе до того слёпыми прозрёваютъ. Первая операція такого рода, какъ я только что сказалъ, была совершена Чезельденомъ. Когда слёпой Чезельдена впервые сталъ видёть, онъ очень дурно воспринималъ разстояніе: ему казалось, что предметы касались его глазъ точно такъ, какъ они прикасаются къ его кожѣ. Опъ не могъ узнать формы вещей до тёхъ поръ, пока не прикасался къ нимъ.

Послѣ Чезельдена такихъ операцій было произведено чрезвычайно много, но всѣ онѣ привели къ однимъ и тѣмъ же результатамъ, они показали, что, хотя слѣной тотчасъ послѣ прозрѣнія и можетъ отличать контуры, но воспринимать разстояніе предметовъ такъ, какъ это дѣлаетъ зрячій, онъ не въ состояніи.

Довольно любопытнымъ является больной, которому совершилъ операцію проф. Рельманъ въ Дерптѣ 28 апрѣля 1890 года. Спустя нѣсколько времени послѣ прозрѣнія, пацієнту показываютъ фарфоровую чашку и фарфоровый же сосудъ одинаковой формы, но въ десять разъ больше, чѣмъ чашка; первый держатъ на разстоянін  $1^1/_2$  метра, второй на разстоянін 8 метровъ; оба предмета признаются тождественными; посредствомъ осязанія опъ узнаетъ чашку.

1 мая паціенту показывають шаръ и кубъ, оба изъ одинаково окрашеннаго дерева, имѣющіе одинъ и тоть же діаметръ. Когда ихъ ставять рядомъ, то опъ видить, что они различны, но не можеть сказать, который предметь круглый и который изъ инхъ имѣеть углы. Рядомъ съ шаромъ ему показывають кружокъ, а рядомъ съ кубомъ четыреугольникъ (разумѣется, соотвѣтственныхъ размѣровъ). Паціентъ не могь отличить куба отъ четыреугольника, шара отъ круга; различаетъ только послю ощупыванія. При выздоровленіи онъ совершенно своеобразно упражнялся въ смотрѣніи: онъ, напр., снимаетъ сапогъ съ ноги, бросаетъ на извѣстное разстояніе отъ себя и затѣмъ старается опредѣлить разстояніе, на которомъ находится сапогъ, дѣлаетъ нѣсколько шаговъ по направленію къ сапогу и старается схватить его, и если это не удается, то дѣлаетъ еще нѣсколько шаговъ, пока, наконецъ, не схватитъ. Онъ очень занятъ больнымъ, который находится съ нимъ въ одной комнатѣ, старается изучить его, ощупываетъ его голову, руки, отдѣльныя части лица, въ то время какъ наблюдаетъ ихъ посредствомъ глазъ 1).

Изъ приведенныхъ примъровъ ясно, что прозръвшій слѣпорожденный не можетъ воспринимать пространства посредствомъ
одного только зрѣнія. Отсюда слѣдуетъ, что воспріятіе пространства необходимо совершается какъ при содъйствіи зрительнаго,
такъ и осязательнаго опыта.

То же самое положеніе доказывается и наблюденіями надъ новорожденными. Новорожденные въ первые дни жизни не только не могуть воспринимать разстоянія предметовъ, но даже единственно, что они могуть различать—это изв'єстные отт'єнки св'єтлаго и темнаго. Какъ медленно совершенствуется у нихъ зр'єніе или способность воспріятія пространства, показываеть то обстоятельство, что ребенокъ на 18-й нед'єл'є жизни протягиваетъ руку къ предметамъ, находящимся отъ него на двойномъ разстояній руки, что ясно указываеть на то, какъ дурно оц'єнивается имъ разстояніе, всл'єдствіе того, что онъ до сихъ поръ слишкомъ мало пользовался осязательнымъ опытомъ.

Этихъ соображеній, я думаю, достаточно, чтобы видъть, что представленіе пространства складывается изъ нѣсколькихъ ощущеній: изъ зрительнаго, осязательнаго и мускульнаго.

Теперь мы легко можемъ отвътить на поставленный нами выше вопросъ. Если тъ ощущенія, которыя входять въ составъ представленія пространства, носять характеръ субъективный, то, само собою разумъется, что и представленіе пространства должно обладать характеромъ субъективнымъ, подобно тому, какъ таковымъ отличалось ощущеніе звука, цвъта и т. п.

Такимъ образомъ, мы видимъ, что между представленіемъ пространства и ощущеніями звука, цвѣта и др. можно провести полную аналогію.

<sup>1) «</sup>Zeitschrift für Psychologie». B. II

Но не можемъ ли мы провести аналогію дальше и спросить, не находимся ли мы, въ случат воспріятія пространства, въ такомъ же положеніи, въ какомъ мы находимся, когда ощущаемъ, напр., цвътъ, звукъ? Не можемъ ли мы сказать, что воспріятіе пространства такъ же обусловливается нашей психофизической организаціей, какъ ощущеніе цвъта и звука обусловливается нашей физической организаціей? Не можемъ ли мы пойти дальше и спросить, существуеть ли пространство независимо отъ нашего воспріятія? Существуеть ли оно, какъ говорять философы, абсолютно, или же оно всецъло обусловливается нашей психофизической организаціей, т.-е. если бы наша организація была иная, то и пространство было бы инымъ? Ръшение этого вопроса представляеть огромныя трудности. Но чтобы не пройти его совствть молчаніемъ, я познакомлю васъ съ ученіемъ о мыслимости пространство иныхо формо во сравнении со нашимъ. Разобравши разсужденія сторонниковъ этого ученія, мы отрицательнымъ путемъ придемъ къ выводу, что представление нашего пространства самымъ неразрывнымъ образомъ связано съ нашей психофизической организаціей, или что, другими словами, форма нашего представленія пространства обусловливается нашей психофизической организаціей въ томъ же смысль, въ какомъ ощущение цвъта обусловливается нашей физической организацией.

Ученіе о мыслимости иныхъ пространственныхъ отношеній, въ сравненіи съ нашимъ, содержится въ такъ наз. *метагеометріи*, сущность которой сводится къ слѣдующему.

Какъ извъстно, геометрія состоить изъ такихъ положеній, которыя неоспоримы, обладають абсолютной достов фриостью. Никто не сталь бы оспаривать, напр., такихъ положеній геометріи, какъ то, что площадь треугольника равняется половинъ произведенія основанія на высоту, что площадь круга равняется  $\pi r^2$ . На чемъ же основана достовърность положеній геометріи? На томъ, что она дедуктивнымъ путемъ выводить свои положенія изъ такъ называемыхъ аксіомъ и опредъленій, которыя отличаются абсолютной достовърностью. Кто сталь бы сомивваться или требовать доказательства такой аксіомы, что «двъ величины, порознь равныя третьей, равны между собой», или оспаривать опредъленіе, что «прямая линія есть кратчайшее разстояніе между двумя точками». На достовърности этихъ аксіомъ и опредъленій основывывается достовърность всъхъ остальныхъ выводныхъ положеній геометріи. Этимъ объясняется также и то, что наша современная геометрія есть геометрія, написанная греческимъ математикомъ Евклидомъ за 2.000 лътъ до нашего времени.

Но между тъми аксіомами, которыя намъ завъщала греческая

геометрія, есть одна, такъ называемая одиннадцатая аксіома Евклида, которая всегда вызывала сомнѣнія у математиковъ. Какъ извѣстно, эта аксіома выражается слѣдующимъ образомъ: «перпендикуляръ и наклонная при продолженіи встрѣтятся», или «если намъ дана линія и внѣ ея точка, то черезъ эту послѣднюю можно провести только одну линію, ее не встрѣчающую (параллельную)». Геометры думали, что это собственно не аксіома, а теорема, и прилагали всѣ усилія къ тому, чтобы найти для нея доказательства; но усилія ихъ были тщетны: такого доказательства найти нельзя было.

Но воть въ тридцатыхъ годахъ текущаго стольтія русскій математикъ Лобачевскій рышиль, что, если эта аксіома доказана быть не можеть, то нужно предположить, что она не дъйствительна, другими словами, нужно предположить, что, если намъ дана линія и вны ея точка, то черезъ эту точку можно провести безконечное множество прямыхъ, не встрычающихъ первую. Сдылавъ такое предположеніе, т.-е. допустивъ, что 11-я аксіома Евклида недыйствительна, онъ сдылаль всы ты выводы, какіе только можно было сдылать изъ этого предположенія, и получилась новая геометрія съ многочисленными теоремами и доказательствами, получилась особая геометрія, построенная при предположеніи, что одиннадцатая аксіома Евклида недыйствительна.

Изъ этого построенія выводь быль очевидень: наша геометрія есть частный видь другой, такъ сказать, абсолютной геометріи. Абсолютная геометрія—это та, которая строится при предположеніи недъйствительности 11-й аксіомы, а наша евклидовская строится при ограничительном условіи, что 11-я аксіома дъйствительна 1).

Эта идея побачевскаго оставалась долгое время непризнанной. и только послѣ того, какъ иѣмецкіе ученые Pumans и Fensional Pumans и Fensional Pumans воскресили эту идею, придавъ ей философскій характеръ, она обратила на себя всеобщее вниманіе  $^2$ ).

Философскій характеръ принадлежаль этой идеѣ потому, что, казалось, если существуетъ геометрія, отличающаяся отъ нашей евклидовской, то остается вполнѣ мыслимымъ существованіс другихъ пространство съ совершенно иными свойствами, не-

<sup>1)</sup> Лобачевскій (Собр. соч., стр. 79) абсолютную геометрію называетъ «воображаемой». По его мнѣнію, «воображаемая геометрія обнимаетъ употребительную геометрію, какъ частный случай». См. также Frischauf. «Elemente d. absoluten Geometrie». 1873, стр. 106 и д.

<sup>2)</sup> См. Helmholtz. «Vorträge und Reden». (Популярныя рѣчи. Спб. 1898). Его рѣчь «Объ аксіомахъ геометріи» представляетъ популярное изложеніе вопроса.

жели наше. Усилія философовъ-математиковъ были направлены на то, чтобы показать, что мыслимы пространства иной формы, чтомъ наше. Замтьте логическій ходъ мысли. Если возможна другая геометрія, то, значить, возможны и другія пространства, или пространственныя отношенія, потому что геометрія является выраженіемъ этихъ послъднихъ.

Эту мыслимость, по ихъ мивню, можно доказать слъдующими соображеніями; именно, можно показать, что наши аксіомы, составляющія фундаменть нашей геометріи, отличаются далеко не всеобщей приложимостью. Возьмемъ слъдующія три аксіомы: вопервыхъ, аксіому совмъстимости, по которой величины, совпадающія другь съ другомъ, равны; во-вторыхъ, аксіому, по которой «двъ точки опредъляють положеніе прямой», или по которой «между двумя точками можно провести только одну прямую», и, наконецъ, возьмемъ также аксіому параллельности и разсмотримъ, на какихъ поверхностяхъ всѣ эти аксіомы имѣють приложимость. Тогда окажется, что есть поверхности, на которыхъ одиѣ аксіомы имѣють приложимость, а другія иѣть.

Возьмемъ, прежде всего, аксіому совм'встимости 1). Кажется само собою очевиднымъ, что мы въ любомъ пространствъ можемъ убъдиться въ равенствъ геометрическихъ фигуръ между собою, если только они совпадають другь съ другомъ. Но въ дъйствительности, чтобы мы могли производить совпадение или совмъщеніе, мы должны быть убъждены въ томъ, что тъло или фигура при своемъ перемъщении не измъняются въ зависимости отъ самого пространства, другими словами, мы должны быть убъждены, что величина фигуры не зависить отъ ея положенія въ той или другой части пространства, въ томъ или другомъ родго пространства. Это непонятное на первый взглядъ ноложение сдізлается для васъ тотчасъ яснымъ, если мы разсмотримъ приложимость аксіомы совм'встимости на разныхъ поверхностяхъ. Конечно, на плоскости эта аксіома им'веть полную приложимость: гдъ бы, на какомъ бы мъстъ ея мы ни имъли треугольникъ, мы можемъ его перемъстить на другое мъсто, при чемъ онъ не измънитъ своей величины. Если мы возьмемъ поверхность цилиндра или конуса, то на ней аксіома совм'встимости тоже им'веть м'всто. Треугольникъ, начерченный въ одной части поверхности дилиндра и конуса, можно передвигать по всей ихъ поверхности, при чемъ фигура, передвигаясь безъ складокъ и растяженій,

<sup>1)</sup> Нѣкоторые называють эту аксіому «аксіомой свободной подвижности». Напр., Russel. «The Foundations of Geometry». 1897. Это названіе миѣ кажется болѣе выразительнымъ.

будетъ сохранять одну и ту же величину. На поверхности шара аксіома совмѣстимости также имѣетъ приложимость. На ней треугольникъ или какая-нибудь другая фигура можетъ, опять-таки безъ складокъ и растяженій, передвигаться и, стало быть, совпадать съ равной ей фигурой. Но есть поверхности, на которыхъ аксіома совмѣстимости не имѣетъ мѣста, такова, напр., поверхность яйцеобразная. Если на тупомъ концѣ этой послѣдней поверхности мы начертимъ треугольникъ, то мы не можемъ его передвинуть къ острому концу безъ того, чтобы не образовалось въ фигурѣ складокъ. То же нужно сказать и о поверхности эллипсоида. Такимъ образомъ мы видимъ, что на поверхности эллипсоида фигура не можетъ передвигаться, не измѣняя своей фигуры. Если такъ, то на поверхности эллипсоида нѣтъ совмѣщенія тѣлъ. Тамъ нѣтъ равенства фигуръ. А отсюда ясно, что первая наша аксіома имѣетъ не повсемѣстное приложеніе.

Возьмемъ вторую аксіому. На плоскости между двумя точками можно провести только одну прямую, т.-е. кратчайшее разстояніе между двумя точками. То же самое можно сказать и относительно поверхности конуса и цилиндра. На поверхности шара кратчайшая линія, какъ извѣстно, есть дуга большаго круга; но нельзя сказать относительно поверхности шара, что на ней между двумя точками всегда можно провести только одну кратчайшую. Въ дѣйствительности на поверхности шара есть точка, между которыми можно провести безчисленное множество кратчайшихъ разстояній. Представьте себѣ двѣ точки полюсовъ. Черезъ нихъ можно провести безчисленное множество меридіановъ или кратчайшихъ разстояній между полюсами. Слѣдовательно, и эта аксіома имѣеть не повсемѣстную приложимость.

Возьмемъ далѣе аксіому параллельности. На плоскости изъточки, находящейся внѣ прямой, можно провести только одну прямую, не встрѣчающую первой. То же самое на поверхности цилиндра и конуса. Но эта аксіома не имѣетъ мѣста на поверхности шара. На поверхности шара внѣ одной кратчайшей нельзя провести другой кратчайшей, которая не встрѣчала бы этой послѣдней. Напр., два меридіана представляютъ собою двѣ кратчайшихъ прямыхъ, перпендикулярныхъ къ третьей, но, какъ изъвѣстно, онѣ всегда встрѣчаются у полюса.

Есть еще одна замъчательная поверхность, которая во всъхъ отношеніяхъ похожа на нашу плоскость, только аксіома параллельности на ней не имъетъ мъста. На рис. 2-мъ изображается одипъ изъ видовъ этой поверхности. Это поверхность бокала съ удлиненнымъ концомъ.

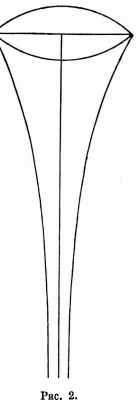
Эту поверхность называють псевдосферой. На псевдосферф

аксіома совивстимости имветь приложимость. На ней фигуры могутъ передвигатъся безъ измѣненія своей величины: на ней между двумя точками можно провести только одну кратчайшую, но зато на ней, если дана кратчайшая и внъ ея точка, то черезъ эту точку можно провести безчисленное множество кратчайшихъ линій, не встрівчающихъ первую. Т.-е., другими словами, на псевдосферт аксіома параллельности не импеть мпста; а такъ какъ съ аксіомой параллельности тесно связано то поло-

женіе, что сумма угловъ въ треугольникъ равняется 2d, то сумма угловъ треугольника на псевдосферѣ не равняется 2d, а меньше. На псевдосферъ нъть подобія треугольниковъ, потому что на ней чъмъ больше стороны треугольника, тъмъ меньше сумма угловъ, и наоборотъ.

Такимъ образомъ, разсмотръвъ приложимость различныхъ аксіомъ къ различнымъ поверхностямъ, мы находимъ, что геометрическія аксіомы имфють различный характеръ, смотря по поверхности; на однъхъ поверхностяхъ дъйствительны одн' аксіомы, на другихъ-другія, въ зависимости отъ того, какими свойствами обладаеть сама поверхность. Геометрія измѣняется въ зависимости отъ поверхностей.

Но если наше разсуждение относительно возможности иной геометріи, нежели наша, справедливо примънительно къ поверхностямъ, т.-е. пространствамъ двухъ измъреній, то оно можеть быть примънимо по аналогіи и къ пространству боль-



шаго числа изм'треній і). Мы можемъ мыслить существованіе такихъ пространствъ, больще чъмъ въ два измъренія, въ которыхъ действують совсемь не те законы, какіе действують въ нашемъ пространствъ.

Можеть быть, съ другой стороны, наше пространство въ

<sup>1)</sup> Болье полное изложение этого вопроса, чымь можно было дать въ этой книгъ, читатель можетъ найти въ соч. Benno Erdmann'a. «Die Axiome der Geometrie». 1877. Новъйшее состояніе вопроса въ книгъ Russel'я «The Foundations of Geometry». 1897, а также въ моей книгъ: «Проблема воспріятія постранством и ол

дъйствительности обладаеть не тъми свойствами, какія мы ему принисываемъ.

Чтобы пояснить основательность такого допущенія, предположимъ слѣдующее. Предположимъ поверхность шара съ настолько большимъ радіусомъ, что она почти приближается къ плоскости. Предположимъ, что на этой поверхности живуть существа, занимающіяся геометріей. Допустимъ, что два существа, живущія на этой поверхности и не знающія, на какой поверхности они находятся, выходять изъ двухъ точекъ экватора и движутся перпецдикулярно экватору по кратчайшей линіи. Если бы они задались вопросомъ, встрѣтятся ли когда-нибудь, то они, конечно, отвѣтили бы на этотъ вопросъ отрицательно; но, какъ мы знаемъ, они ошиблись бы: они должны встрѣтиться у полюсовъ. Но отчего же у нихъ произошла такая ошибка? Оттого, что, изслѣдовавъ часть своего пространства, они рѣшились разсуждать о своемъ пространствъ вз цтъломъ.

Не находимся ли мы точно такъ же въ положенін этихъ геометровъ? Изслѣдовавъ часть нашего пространства, мы въ дѣйствительности не можемъ разсуждать о немъ въ цѣломъ. Можетъ быть, если бы мы изслѣдовали его во всемъ его объемѣ, то оказалось бы, что оно обладаетъ вовсе не тѣми свойствами, какія мы ему приписываемъ. Мы, напримѣръ, думаемъ, что двѣ параллельныя линіи никогда не встрѣтятся, но полнаго логическаго основанія для такого утвержденія у насъ нѣтъ. Можетъ быть, если бы мы эти линіи стали безконечно продолжать, то онѣ гдѣ-нибудь встрѣтились бы. Свойства пашего пространства слѣдуетъ опредѣлить эмпирически. Такъ думали Риманъ и Гельмгольцъ.

Какое же средство они предлагали для опредвленія истинныхъ свойствъ нашего пространства? Они думали, что, если бы построить треугольникъ съ очень большими сторонами и измфрить сумму его угловъ, тогда можно было бы рфшить интересующую насъ задачу. Если бы, напримфръ, оказалось, что сумма угловъ въ такомъ треугольникф не равняется двумъ прямымъ, то мы могли бы сказать, что наше пространство въ дфйствительности не есть евклидовское. Такой треугольникъ мы можемъ получить въ астрономическихъ паблюденіяхъ. Когда опредфляется разстояніе какой-либо звфзды отъ земли, то сначала опредфляется уголъ, подъ которымъ она видна въ одипъ моменть, а затфмъ въ другой моментъ полгода спустя. Тогда у пасъ получается треугольникъ, основаніемъ котораго является ось земной орбиты. Въ такомъ треугольникъ можно опредфлить сумму угловъ. Правда,

треугольник <sup>1</sup>), не дали таких результатовъ, на основаніи которыхъ можно было бы думать, что наше пространство им веть не т в свойства, какія мы ему приписываемъ, но т в мь не мен ве Гельмгольцъ предполагаетъ, что, если бы мы им вли треугольникъ большій, ч в тотъ, о которомъ только что была р в чь, то, можетъ быть, результаты получились бы иные <sup>2</sup>).

Исходя изъ того положенія, что наше пространство, можеть быть, есть только частный видъ пространства вообще, Гельмгольцъ, и Риманъ старались обобщить самое понятіе пространства; они старались показать, что есть болье общее понятіе, которое обнимаеть понятіе пространства. Это именно понятіе многообразія.

Вводя это понятіе, они хотѣли сказать, что мыслимо не только пространство въ три измѣренія, но и въ четыре и т. д. измѣреній. Это легко пояснить слѣдующимъ образомъ.

Отчего мы линіи приписываемъ  $o\partial no$  измѣреніе? Оттого, что на ней мы можемъ опредѣлить положеніе какой-либо точки при помощи  $o\partial nozo$  даннаго (при помощи длины линіи отъ этой точки до другой).

Отчего мы плоскость называемъ пространствомъ въ два измиртьнія? Какъ изв'єстно, оттого, что положеніе точки на плоскости опредвляется при помощи двухъ перпендикуляровъ, опущенныхъ на стороны прямого угла. Эти перпендикуляры, какъ извъстно, называются координатами. Отчего мы наше пространство считаемъ пространствомъ въ три измѣренія? Оттого, что положение точки въ нашемъ пространствъ мы опредъляемъ при помощи трехъ координатъ. Если мы опредъляемость при помощи того или другого количества данныхъ положимъ въ основу понятія многообразія, то мы поймемъ, что, напримъръ, музыкальный тонъ есть многообразіе двухъ изміреній, потому что для насъ достаточно двухъ данныхъ для того, чтобы опредълить положение одного музыкальнаго тона среди всъхъ другихъ. Если намъ скажуть, что музыкальный тонъ имбеть такую-то высоту и такойто тембръ, то мы тотчасъ можемъ опредёлить этотъ тонъ. Въ этомъ смыслъ можно сказать, что система цвътовъ представляеть собою многообразіе трехъ изміреній потому, что трехъ данныхъ

<sup>1)</sup> Изъ его изслѣдованій оказалось, что сумма угловъ въ такомъ треугольникъ на 0,0003 сек. меньше двухъ прямыхъ (Лобачевскій, Собр. соч., стр. 79). Эта неточность можетъ находиться въ зависимости отъ несовершенства измѣрительныхъ приборовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гауссъ хотѣлъ воспользоваться построеніемъ другого рода треугольниковъ для той же цѣли. Объ этомъ см. Klein. «Nicht-Euclidische Geometrie».
1893 и 1 с стр. 169 м.

(цвътовой тонъ, яркость и насыщенность) вполнъ достаточно, чтобы опредълить положение того или другого цвъта среди всъхъ остальныхъ цвътовъ.

Отсюда легко понять, что пространствомъ въ четыре или пять измѣреній мы должны назвать такое пространство, въ которомъ положеніе той или иной точки опредѣляется при помощи четырехъ, пяти и т. д. координатъ  $^{1}$ ).

Изъ всѣхъ этихъ разсужденій, повидимому, слѣдуетъ, что мыслимы пространства другихъ видовъ, чѣмъ то, которое мы воспринимаемъ. Нѣкоторые шли дальше и утверждали, что пространства больше, чѣмъ въ три измѣренія, не только мыслимы, но и возможны  $^2$ ).

Но будеть ли правильно, если мы сдѣлаемъ выводъ, что представимо пространство иныхъ формъ, чѣмъ наше? Я думаю, что нѣтъ. Изъ вышеприведенныхъ разсужденій мы можемъ сдѣлать только тоть выводъ, что пространство въ четыре измѣренія можетъ быть изобразимо при помощи формулъ; при помощи формулъ мы можемъ изобразить пространство во сколько угодно измѣреній, но мыслить или представимь пространство въ четыре измѣренія такъ, какъ мы представляемъ наше пространство въ три измѣренія, мы не можемъ.

Я на одномъ примъръ покажу вамъ, какъ мы можемъ изобразить пространственныя отношенія чуждаго намъ вида пространства при помощи формулъ. Напр., для изображенія разстоянія на плоскости, по Пивагоровой теоремѣ, мы будемъ имѣть слѣдующую формулу:  $\delta = \sqrt{x_1^2 + x_2^2}$ . Для изображенія разстоянія діагонали параллелепипеда, т.-е. въ пространствѣ въ три измѣренія, мы имѣемъ формулу  $\delta = \sqrt{x_1^2 + x_2^2 + x_3^2}$ . Отсюда для пространства въ четыре измѣренія мы, измѣняя

<sup>1)</sup> Одинъ философъ утверждалъ, что въ пространствѣ въ четыре измѣренія въ каждой точкѣ могутъ быть построены четыре перпендикулярныхъ другъ къ другу линіи.

<sup>2)</sup> Гельмгольцъ, по словамъ Либмана (Zur Analysis d. Wirklichkeit, 1880, стр. 62—3), въ частной бесёдё съ нимъ высказался въ томъ смысле, что «возможно, что внъ нашего сознанія существуєть міръ больше, чтомъ изъ трехъ измъреній». (Ср. съ этимъ, впрочемъ, Helmholtz, Wissenschaftliche Abhandlungen. В. II, стр. 640, въ прим.). Типичнымъ въ этомъ отношеніи является взглядъ физика Тэта, который предполагаетъ, что пространство нашей вселенной не вездё имъетъ одни и те же свойства. «Возможно,—говоритъ онъ,—что при быстромъ движеніи солнечной системы въ пространстве, мы постеценно перейдемъ, можетъ быть, къ областямъ, гдё пространство не имъетъ тъхъ свойствъ, что здъсь... гдё оно обладаетъ скойствами, которыя могутъ заставить вещество принять мъстами четвертое измереніе...» (О новъйшихъ успъхахъ физическихъ знаній. 1877. стр. 5).

предыдущія формулы по аналогіи, будемъ имѣть формулу  $\delta = \sqrt{x_1^2 + x_2^2 + x_3^2 + x_4^2}$ . Точно также мы получимъ формулу для пространства n измѣреній. Такимъ образомъ ясно, что изобразить мы можемъ пространства больше, чѣмъ въ три измѣренія. Даже больше, мы можемъ задать себѣ вопросъ относительно того, можетъ ли въ этихъ пространствахъ совершаться движеніе, если да, то по какимъ законамъ? Математики на этотъ вопросъ отвѣчаютъ, что движеніе возможно: они даже нашли формулы, по которымъ совершается это движеніе, и именно, видоизмѣняя по аналогіи формулы движеній въ нашемъ пространствѣ. Очевидно, слѣдовательно, что мы можемъ различныя пространственныя формы изобразить при помощи формулъ; но слѣдуетъ ли отсюда, что мы эти пространственныя формы можемъ n pedededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededededed

Но отчего же не представимы для насъ пространства другихъ формъ?

Оттого, что наша психофизическая организація такова, что мы пространство, отличное оть нашего, воспринимать не въ состояніи. Воспріятіе пространства обусловливается нашей организаціей такъ же, какъ и воспріятіе звуковъ и цвѣтовъ. То обстоятельство, что мы не можемъ себѣ представить другого пространства, является доказательствомъ того, что наше представленіе пространства самымъ тѣснымъ образомъ связано съ нашей психофизической организаціей. Иное пространство для насъ не представимо воспріятіе другихъ цвѣтовъ и звуковъ, кромѣ тѣхъ, которые мы воспринимаемъ. Если представленіе нашего пространства обусловлено нашей организаціей, то оно субъективно вътомъ же смыслѣ, въ какомъ субъективнымъ является ощущеніе цвѣта и звука.

Слѣдовательно, мы не должны думать, что пространство наше имѣетъ абсолютное, независимое отъ нашего субъекта существованіе; напротивъ, оно всецѣло имъ обусловливается. Въ этомъ смыслѣ наше пространство существуетъ только для насъ, только для нашего субъекта; для другого сознанія нашего пространства, можетъ быть, вовсе не существовало бы.

Пространство, следовательно, такъ же субъективно, какъ звуки и цвета.

### ЛЕКЦІЯ ДВВНАДЦАТАЯ.

### О природъ времени.

О реальности времени.—Время въ нашемъ сознаніи опредёляется количествомъ образовъ.—О продолжительности "настоящаго".—Объемъ сознанія.—Экспериментальныя изследованія воспріятія времени.—О субъективности времени.—Время существуетъ только въ нашемъ сознаніи.

Въ прошлыхъ лекціяхъ мы разсмотрѣли вопросъ о субъективности ощущеній вообще и представленія пространства. Мы видѣли, что, какъ ощущенія, такъ и представленіе пространства являются содержаніемъ сознанія, которому, копечно, въ мірѣ объективномъ соотвѣтствуетъ нѣчто, но это «нѣчто» совершенно не похоже на вызываемое имъ психическое содержаніе.

Теперь намъ слѣдуетъ разсмотрѣть вопросъ о природт времени. Этотъ вопросъ важенъ для насъ потому, что время представляетъ изъ себя реальносты, ничего общаго неимѣющую съ реальностью матеріальныхъ вещей. Если кто-нибудь поставить вопросъ, существуетъ ли время, и постарается отвѣтить на него, то онъ сейчасъ увидитъ, до какой степени неправы защитники матеріализма, утверждающіе, что въ мірѣ существуетъ только матерія, только матеріальныя явленія, только то, что мы можемъ видѣть нашими глазами и ощупать нашими руками.

Вопросъ о времени занималъ еще умы древнихъ мыслителей. Природа времени всегда казалась необыкновенно загадочной. Блаженный Августинъ говорилъ: «Если ты спрашиваешь меня, что такое время, то я отвѣчу: не знаю. Если же ты не спрашиваешь, то я знаю, что оно такое». Этими словами онъ хотѣлъ сказать, что ему очень хорошо извѣстно время, какъ конкретное явленіе, но что дать философскій отвѣтъ на вопросъ о сущности времени онъ не въ состояніи.

Существуетъ ли время реально или же нѣтъ? Даже на этотъ вопросъ, кажется, трудно отвѣтить. Что вещи матеріальныя существують, это кажется несомнѣннымъ. Въ томъ, что существуютъ камни, растенія, вода и пр., я могу легко убѣдиться.

снуться къ нимъ руками. Что существують даже отдаленныя зв'єзды, я могу легко уб'єдиться, если направлю на нихъ свой взоръ. А куда направить мит свой взоръ, чтобы увидъть время, какъ могу я прикоснуться ко времени руками, чтобы убъдиться въ его реальности? Вещи обладають постоянной формой: напр., минералы, растенія и пр. сегодня обладають такою же формою, какъ и вчера, а время? Оно непрерывно течеть, въчно измъпяется, оно есть истинное perpetuum mobile, оно не имъеть никакой формы. Оно состоить изъ настоящаго, прошедшаго и будущаго. Но прошедшаго уже нъть, будущаго еще нъть, а настоящее есть только лишь граница между прошедшимъ и будущимъ. Гдъ же время? Кажется, что его совсъмъ нътъ. Между тъмъ, въдь, въ дъйствительности время, конечно, существуетъ, потому что мы о немъ говоримъ, мы его измфряемъ, мы имъ пользуемся въ нашихъ измъреніяхъ. Какъ же истолковать это противоръчіе? Или върнъе сказать, какого рода существованіе принадлежить времени?

Чтобы отвътить на этотъ вопросъ, мы разсмотримъ время съ точки зрънія *психологической*, именно мы разсмотримъ, какъ мы воспринимаемъ или оцъниваемъ время.

Что время есть *величина*, едва ли кто-нибудь станетъ сомивваться. Мы говоримъ о томъ, что время можетъ быть большимъ, что время можетъ быть меньшимъ, можетъ быть болве продолжительнымъ и менве продолжительнымъ.

Какія же существують въ нашемъ сознаніи средства, при помощи которыхъ мы можемъ опредѣлить величину или продолжительность времени.

Замѣтимъ, что при опредѣленіи продолжительности времени, или при оцітнюю времени, мы можемъ дѣлать такія ошибки, которыхъ при воспріятіи пространства у насъ не можетъ быть. Напр., одинъ и тотъ же промежутокъ времени, день, проведенный въ интересномъ путешествін, кажется при воспоминаніи равнымъ цѣлой недѣлѣ, такой же день, проведенный въ томительномъ ожиданіи, кажется равнымъ цѣлому десятилѣтію; такой же день, проведенный въ однообразной работѣ, можетъ показаться равнымъ часу. Этого рода ошибки въ опредѣленіи времени не имѣютъ ничего аналогичнаго въ оцѣнкѣ пространства. Никто, напримѣръ, не могъ бы отождествить величину памятника Богдана Хмельницкаго съ величиной Софійскаго собора. Отчего же промсходятъ подобнаю рода ошибки?

Для того, чтобы получить отвёть на этоть вопросъ, условимся называть образом все то, что остается въ нашемъ сознаніи послѣ какого-либо впечатлёнія волиенія—словомъ, послѣ всего

душевно-пережитаго. Послъ этого мы можемъ легко понять, какія средства имъются въ нашемъ сознаніи для измъренія продолжительности времени.

«Время въ нашемъ сознаніи изм'вряется количествомъ  $o\delta pasos$ », говорять н'вкоторые психологи. Что это предположеніе правильно, можно подтвердить ц'влымъ рядомъ фактовъ.

Прежде всего оцѣнка времени во снѣ показываетъ ясно, что количество образовъ играетъ самую существенную роль въ оцѣнкѣ времени. Такъ, сонъ, длившійся очень короткій промежутокъ времени, но заполненный большимъ количествомъ сновидѣній, можетъ казаться очень продолжительнымъ, и наоборотъ, сонъ, длившійся долго, но заполненный малымъ количествомъ сновидѣній, кажется непродолжительнымъ.

Отчего день, проведенный въ интересномъ путешествіи, кажется намъ такимъ продолжительнымъ? Оттого, что во время путешествія мы встрѣчаемся съ массой новыхъ событій, картинъ, лицъ и явленій, которыя живо насъ интересують, производять на насъ глубокое впечатлѣніе. Затѣмъ, когда мы вспомнимъ объ этомъ днѣ, то въ нашемъ сознаніи воспроизводится огромное количество представленій или образовъ, которые дѣлаютъ то, нто день кажется намъ продолжительнымъ.

Извъстный англійскій опіофагъ Де-Кинси разсказываеть о себъ, что подъ вліяніемъ отравленія опіумомъ, онъ видѣлъ во снъ промежутки времени, равные столѣтію, тысячелѣтію, и вообще такіе промежутки времени, которые находятся далеко за предѣлами человѣческаго опыта. Это можно объяснить такимъ образомъ, что опіумъ, возбуждая нервную систему, вызываетъ къ сознанію такія воспоминанія или образы, которые, казалось, навсегда исчезли изъ сознанія, и вотъ эти-то многочисленные образы и производять то, что время кажется продолжительнымъ.

Каждый имѣлъ случай замѣтить, что въ исторіи промежутки времени, хронологически равные, кажутся не равными или, вообще, промежутки, заполненные большимъ количествомъ фактовъ, кажутся намъ очень продолжительными. Такъ, напр., кратковременная жизнь Александра Македонскаго кажется намъ очень продолжительной, потому что заполнена очень большимъ количествомъ событій.

Есть и въ области воспріятія пространства явленія, аналогичныя съ этимъ. Такъ, напр., если мы возьмемъ линію, раздѣлимъ ее пополамъ, и одну половину раздѣлимъ поперечными линіями на большое число частей, то та половина линіи, которая подрагдѣлена, будетъ казаться большей въ сравненіи съ той,

сительно квадратовъ, которые заполнены линіями, проведенными въ одномъ или другомъ направленіи. На рисункъ 1-мъ изображаются два одинаковой величины квадрата, но одинъ изъ нихъ раздѣленъ линіями въ горизонтальномъ направленіи, а другой въ вертикальномъ. Вслѣдствіе этого одинъ квадратъ кажется удлиненнымъ въ одномъ направленіи, а другой въ другомъ. Здѣсь какъ будто бы есть аналогія съ оцѣнкой времени.

Сёлли сравниваеть нѣкоторыя иллюзіи времени съ иллюзіями разстоянія въ пространствѣ. «Посмотрите, говорить онъ, на Юнгфрау съ Венгернальпъ. Вамъ кажется, что черезъ глубокую долину, которая отдѣляеть отъ насъ ледникъ ослѣпляющей бѣлизны, вы можете перебросить камень. Причина этой иллюзіи заключается въ томъ, что между вами и этими ясными очертаніями нѣтъ ничего, кромѣ прозрачнаго воздуха, и вы говорите: это совсѣмъ близко. Подобно этому и событія, сильно потрясшія насъ, кажутся намъ недавними, случившимися чуть ли не вчера; это



Рис. 1.

объясняется тъмъ, что мы не можемъ проблажать ва воображеніи событій промежуточных з: послёднія улетучились, а первыя встають передъ нами, какъ эта гора. Если вамъ затъмъ напомнять число льть, отдъляющихъ вась оть этихъ крупныхъ событій, вы говорите: «возможно ли это?» 1) А воть еще примъръ, подтверждающій вліяніе количества образовъ на оцънку продолжительности времени. Герой одного романа, по возвращеніи въ родную деревню посл'в семи л'ять скитаній, восклицаеть: «семь лътъ прошло съ тъхъ поръ, какъ я оставилъ родину, ушель изъ дому! А мив кажется, что больше семидесяти: такъ много за это время совершилось. Я не могу обо всемъ этомъ вспомнить безъ того, чтобы не придти въ ужасъ. Когда же я взгляну на деревню, на церковь, мнъ кажется, что я ихъ видълъ семь дней тому назадъ». Немецкій психологь Лацарусь такъ объясняеть этоть парадоксь. Огромное разнообразіе пережитаго съ того дня, какъ герой нашъ покинулъ родину, теперь возникаетъ

<sup>1)</sup> Цит. Гюйо. «Пропсхожденіе иден времени». 1891, стр. 111-23.

въ его душѣ; въ быстрой послѣдовательности возникаютъ образы изъ его скитаній. Они развертываются и бѣгутъ другъ за другомъ, пока не начинаетъ казаться, что прошли десятки лѣтъ... Затѣмъ внутренній взоръ отвращается отъ всего прошлаго; внѣший взоръ направляется на деревню, на церковную крышу, и живо вызываетъ прежній образъ; онъ кажется мало измѣнившимся; поэтому все производитъ такое впечатлѣніе, какъ будто не прошло отъ прежняго впечатлѣнія и одной недѣли 1).

Этотъ рядъ примъровъ показываетъ самымъ яснымъ образомъ, что время кажется для насъ наиболье продолжительнымъ тогда, когда сознаніе наполнено наибольшимъ количествомъ образовъ

Но кажется, что количество образова не есть единственный факторь, опредъляющій нашу оцънку времени. Есть факты, которые, повидимому, указывають на несостоятельность только что приведеннаго принципа. Такъ, напримъръ, намъ кажется время очень продолжительнымъ въ ожиданіи, въ скуктъ, и это можно подтвердить очень многими примърами. Такъ, извъстно, что въ тюрьмъ, въ заключеніи даже очень короткій промежутокъ времени кажется необыкновенно продолжительнымъ. Кажется очень медленно тянущимся время въ ожиданіи какого-либо рѣшающаго событія.

Возьмемъ примъры попроще: закройте глаза и ждите, покавамъ скажуть, когда пройдеть одна минута. Время вамъ покажется необыкновенно продолжительнымъ. По народному выраженю, «котелъ, на который смотришь, никогда не закипить». Повидимому, эти случаи не подходять подъ вышеприведенное правило. Кажется, что здъсь продолжительность времени оцънивается не количествомъ воспоминаемыхъ образовъ.

Дъйствительно, въ процессъ ожиданія или скуки, можеть быть, является новый факторъ, въ силу котораго время кажется продолжительнымъ, но при объясненіи этихъ явленій нужно обратить вниманіе на то обстоятельство, что оцѣнка времени въ указанныхъ явленіяхъ бываетъ различной, смотря по тому, обращаемъ ли мы вниманіе на время въ тотъ моментъ, когда мы его переживаемъ, или въ тотъ моментъ, когда мы о немъ вспоминаемъ.

Это различіе можно пояснить слѣдующими примѣрами. Время въ болѣзни, напр., кажется очень продолжительнымъ. Мѣсяцъ болѣзни кажется равнымъ цѣлому году, но когда болѣзнь про-

<sup>1)</sup> Hat. y James'a. «The Principles of Psychology». V. I Ch. XV, CTP-624-5.

ходить, и мы вспоминаем о времени бользии, то оно кажется намъ непродолжительнымъ. Въ скукъ кажется, что время тянется очень долго, но когда мы впослъдствии вспоминаемъ о пережитомъ времени, оно кажется намъ непродолжительнымъ, потому что мы время, проведенное нами скучпо, заполняемъ небольшимъ количествомъ воспоминаемыхъ событій. Такимъ образомъ, и эти случаи объясняются согласно вышеуказанному принципу. Только въ нихъ мы не должны смъшивать того момента, когда мы, переживая эти событія, такъ сказать, прислушиваемся къ ихъ теченію или протестуемъ противъ нихъ, съ тъмъ моментомъ, когда мы вспоминаемъ о нихъ. Въ этомъ послъднемъ случать мы несомитьно оцъниваемъ время по количеству вставляемыхъ образовъ.

Изъ приведенныхъ примъровъ, кажется, можно ясно видътъ тъсную связь, существующую между оцънкой времеци и образами, наполняющими сознаніе. Можно было бы даже подумать, что этой совокупности образовъ вполит достаточно для того, чтобы у насъ могло получиться представленіе времени, но такое заключеніе было бы неправильно, потому что для представленія времени одной совокупности образовъ было бы недостаточно; нужно еще, чтобы между ними была опредъленная связь, и именно слъдующаго рода.

Если бы въ нашемъ сознаніи появился рядъ образовъ А, В, С, но такъ, что когда за А появляется В, то А удаляется изъ сознанія, и когда вслѣдъ за В появляется С, то и В удаляется изъ сознанія и т. д., то въ такомъ случаѣ никакого представленія о времени у насъ не могло бы возникнуть. Для возникновенія этого послѣдняго необходимо, чтобы въ то время, когда въ нашемъ сознаніи есть элементъ В, присутствовали бы также и элементы С и А. Только въ такомъ случаѣ и можетъ возникнутъ представленіе времени. Нужно, такъ сказатъ, чтобы въ нашемъ сознаніи было, по меньшей мѣрѣ, три элемента, которые находились бы другъ съ другомъ во взаимной связи. Это именно то самое, что въ обиходной рѣчи обозначается посредствомъ момента настоящаго, прошедшаго и будущаго. Настоящее это есть тотъ пунктъ, съ котораго мы созерцаемъ прошедшее и будущее.

Но что такое само *настоящее?* По мийнію тіхх, которые считають время чімь-то непрерывнымь, подобнымь математической линіи, «настоящее» есть только лишь граница между прошеднимь и будущимь.

По обычному представленію, настоящее есть краткій мигь; его сравнивають съ лезвеемъ ножа; по выраженію поэта, «моменть, о которомъ я говорю, уже далеко отъ меня». Такое представленіе о настоящемъ является результатомъ математическаго

пониманія, времени, какъ чего-то пепрерывно текущаго. Тогда, разумѣется, настоящее есть только точка, предѣлъ между прошедшимъ и будущимъ, но если мы разсмотримъ вопросъ о времени съ точки зрѣнія психологической, то мы увидимъ, что то, что мы называемъ «настоящимъ», не есть краткій мигъ, а имѣеть опредъленную продолжительность, такъ что его можно сравнивать какъ бы съ обсерваторіей, находясь на которой, мы созерцаемъ прошедшее и будущее.

Чтобы рѣшить вопросъ о продолжительности настоящаго, мы разсмотримъ, какъ психологи опредѣляють такъ называемый объемъ сознанія. Подъ словомъ «объемъ сознанія» разумѣется то количество впечатлѣній, которое мы можемъ въ одинъ моментъ удерживать въ нашемъ сознаніи. Нѣкоторые изъ старыхъ философовъ думали, что мы въ нашемъ сознаніи въ одинъ моментъ можемъ удерживать только одно впечатлѣніе; другіе думали, что мы можемъ удерживать только два впечатлѣнія; третьи думали, что шесть впечатлѣній и т. п. Большую опредѣленность этотъ вопросъ пріобрѣлъ въ настоящее время, когда оказалось возможнымъ воспользоваться экспериментальными пріемами изслѣдованія.

При совершеніи экспериментовъ надъ объемомъ сознанія является необходимымъ выполненіе слѣдующаго условія. Когда намъ дается извѣстный рядъ впечатлѣній, то мы можемъ считать, что они находятся въ нашемъ сознаніи одновременно только въ томъ случаѣ, если первое впечатлѣніе еще остается въ сознаніи въ то время, когда вступаеть въ сознаніе послюднее; такъ что мы первое впечатлѣніе и послѣднее держимъ въ сознаніи какъ бы съ одинаковой ясностью. Напр., если намъ данъ рядъ впечатлѣній АВС ВЕ Г, то мы только въ томъ случаѣ можемъ сказать, что этотъ рядъ одновременно находится въ нашемъ сознаніи, если первое впечатлѣніе А мыслится нами съ такою же отчетливостью, какъ и послѣднее Г.

Для эксперимента лучше всего брать звуковыя впечатлѣнія, именно короткіе, отрывистые стуки, отдѣленные маленькими промежутками времени. Для этой цѣли можно взять метрономъ, въ которомъ посредствомъ передвиженія тяжести на стержнѣ можно создать звуковыя впечатлѣнія, отдѣленныя другъ отъ друга любыми промежутками времени. Къ метроному придѣлывается особое приспособленіе, благодаря которому его можно пускать въ ходъ и останавливать въ любой моментъ. Такимъ образомъ можно создать цѣлый рядъ однородныхъ звуковыхъ впечатлѣній. Намъ, слѣдовательно, нужно опредѣлить, какое количество такихъ впечатлѣній мы можемъ удержать въ сознаніи въ одинъ моментъ съ большей или меньшей ясностью. Изъ изслѣдованій

оказалось, что, если мы возьмемъ приблизительно двѣнадцать такихъ впечатлѣній, отдѣленныхъ другъ отъ друга промежуткомъ приблизительно въ  $^{1}/_{5}$  секунды, то это будетъ именно то количество впечатлѣній, которое мы можемъ удерживать въ сознаніи съ наибольшей ясностью. Это количество впечатлѣній и опредѣляетъ объемъ сознанія  $^{1}$ ).

Такимъ способомъ мы можемъ опредълить наибольшую продолжительность настоящаго. Это именно  $\frac{1}{5} \times 12 = 2 - 3$  сек. Это, такъ сказать, наибольшая продолжительность настоящаге, но можно опредвлить также и наименьшую его продолжительность. Для этой цёли мы поступаемъ слёдующимъ образомъ. Какъ извъстно, въ электрической машинъ появление искръ сопровождается характернымъ трескомъ. Искры могутъ слъдовать другъ за другомъ медленно; тогда звуки, издаваемые маниной, будуть отдълены другь отъ друга замътнымъ промежуткомъ времени. Искры могуть следовать другь за другомъ съ такой быстротой, что два послъдовательныхъ звука сливаются другъ съ другомъ. При такихъ условіяхъ можно найти тоть наименьшій промежутокъ времени, который нуженъ для того, чтобы два треска, сопровождающие появление электрическихъ искръ, не сливались другъ съ другомъ. Оказалось, что онъ равняется 1/500 секунды. Это есть, такъ сказать, тотъ наименьшій промежутокъ времени, который мы въ состояніи воспринимать. Это есть, такъ сказать, minimum настоящаго. Такимъ образомъ, «настоящее» имъетъ опредъленный промежутокъ времени, лежащій между  $\frac{1}{500}$  и двумя, тремя секундами.

Противъ того положенія, что время измѣряется количествомъ воспринимаемыхъ образовъ, намъ могутъ привести въ возраженіе слѣдующихъ два положенія: во-1-хъ, что мы имѣемъ ощущеніе пустого времени, въ которое мы не вкладываемъ никакого содержанія; во-2-хъ, что мы обладаемъ способностью оцѣниватъ такіе короткіе промежутки времени, въ которые едва ли могутъ вмѣщаться какія бы то ни было представленія.

Но и то и другое возражение пужно считать неосновательнымъ. У насъ нють ощущения пустого времени. Такое ощущение такъ же невозможно, какъ невозможно ощущение пустого пространства. Въ нашемъ сознании всегда есть какое-нибудь содержание. Это могутъ быть отдъльныя представления, отрывки фразъ, словъ, наконецъ, это могутъ быть ощущения отъ дыхания, биения пульса и т. п. 2).

<sup>1)</sup> Cm. Wundt. «Grundz. d. phys. Psychol». B. II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. James, ук. соч., стр. 620.

Что касается нашей способности оцтанивать короткіе промежутки времени, то изслѣдованія показывають, что, по всей вѣроятности, въ основаніи этой оцѣнки лежать какія-нибудь ощущенія, связанныя съ дѣятельностью нашего организма (мускульноє ощущеніе, ощущеніе, связанное съ дыханіемъ, кровообращеніемъ и т. п.).

Эти эксперименты надъ нашей способностью оцѣнки времени производятся слѣдующимъ образомъ. Производимъ при помощи одного метронома какой-нибудь интерваллъ времени, напр., въ секунду. При помощи другого метронома мы можемъ произвести такой же, или большій, или меньшій интерваллъ. Субъектъ, надъ которымъ производять экспериментъ, долженъ опредѣлить, равны эти интерваллы или нѣтъ. При такихъ оцѣнкахъ субъектъ дѣлаетъ ошибки, и именно: онъ обнаруживаетъ постоянную тенденцію интерваллъ въ одну секунду считатъ меньшимъ, чѣмъ онъ есть. Если мы произведемъ интерваллъ времени, напр., въ 1/3 секунды, и заставимъ субъекта, надъ которымъ мы производимъ экспериментъ, сравнивать его съ другими сходными промежутками времени, то онъ будетъ дѣлать опять ошибки, именно, этотъ интерваллъ будетъ казаться ему большимъ, чѣмъ онъ есть въ дѣйствительности.

Но есть одинъ интерваллъ, который онъ оцѣниваетъ съ наименьшей ошибкой. Это именно 0,7. Почти у всѣхъ экспериментаторовъ этотъ интерваллъ времени оцѣнивался наиболѣе безошибочно.

Если бы мы спросили, каковы причины того, что этотъ интерваллъ оценивается наиболее безошибочно, то ответить на это въ высшей степени трудно. Въ одно время предполагали, что, можеть быть, это находится въ зависимости отъ того, что средняя продолжительность шага равняется 0,7; оть того, что такъ сказать, ритмъ движенія является какъ бы критеріумомъ для оцънки времени. Но потомъ этотъ взглядъ былъ оставленъ, какъ бездоказательный. Одинъ изследователь нашелъ, что точность оцфики времени находится въ зависимости отъ ритма дыханія. Такъ, если дыханіе замедляется или учащается, то оцънка времени измѣняется соотвѣтственнымъ образомъ. Предполагаютъ также, что мускульное напряжение является критеріумомъ оцінки времени 1). Какъ бы мы этоть вопросъ ни рѣшали, мы должны признать, что въ основаніи оцінки короткихъ промежутковъ времени лежать какія-то ощущенія, связанныя съ дѣятельностью нашего организма. Слъдовательно, вышеприведенное положение,

<sup>\*)</sup> Münsterberg. «Beiträge zur experimentellen Psychologie». 1889. H. 2.

что при оцъпкъ времени мы руководствуемся тъми или другими представленіями и ощущеніями, остается непоколебимымъ.

То обстоятельство, что при оцѣнкѣ времени играють такую важную роль различныя ощущенія, связанныя съ дѣятельностью организма, даеть намъ возможность провести аналогію между воспріятіемъ времени и ощущеніями, напр., цвѣта, звука. Подобно тому, какъ мы говорили, что если бы явилось существо съ организаціей, отличной отъ нашей, то оно восприняло бы иные цвѣта и звуки, чѣмъ мы, точно такимъ же образомъ мы можемъ сказать, что если бы мы были устроены иначе, то мы воспринимали бы и время совсѣмъ иначе, чѣмъ мы его воспринимаемъ въ настоящее время, а это также доказываетъ, что время не имѣетъ объективнаго существованія, а обладаетъ субъективнымъ характеромъ.

Гербертъ Спенсеръ 1), чтобы дать представление о зависимости идеи времени отъ физической организаціи, о томъ, какое можеть быть воспріятіе времеци у существъ, организованныхъ иначе, чъмъ мы, приводить въ примъръ представление времени у комара. Чтобы постигнуть, какого рода представление времени можеть быть у комара, воспользуемся следующими данными. Комаръ во время полета производить тотъ характерный звукъ, который мы называемъ пискомъ. Этотъ звукъ, по всей въроятности, созидается ударами крыльевъ количествомъ около 15.000 въ секунду. Если мы представимъ себъ, что комаръ при размахъ крыла испытываеть то же самое, что испытываемъ мы при мѣрномъ движеніи руки вверхъ и внизъ, которое длится одну секунду, то мы можемъ сказать, что такъ какъ каждый ударъ крыла комара длится  $^{1}/_{15000}$ долю секунды, то комаръ въ одну секунку переживаетъ то же, что мы переживаемъ въ 15.000 секундъ, т.-е. около 5-ти часовъ. Другими словами, наша секунда равняется 15.000 секундамъ комара. Если предположить, что длительность жизни комара равняется одному мъсяцу и принять въ соображение, что комаръ въ одну секунду переживаеть столько, сколько мы переживаемъ въ пять часовъ, то окажется, что комаръ за свою мѣсячную жизнь нереживаеть столько, сколько мы въ 5 летъ. (Разумется, если бы мы могли предположить, что психическая жизнь комара аналогична нашей.) Отсюда ясно, до какой степени неправы поэты, такъ часто ссылающіеся на эфемерность жизни однодневныхъ бабочекъ и т. п. Очевидно, въ своихъ жалобахъ они не въ состояніи отръшиться отъ антропоморфической точки зрънія!

Знаменитый натуралисть Карлъ Эрнстъ фонъ-Бэръ еще

<sup>1) «</sup>Основанія психологіи», § 91.

иначе изображалъ зависимость воспріятія времени отъ изміненія нащей физической организаціи. Именно, онъ исходить изъ предположенія, что скорость мысли находится въ зависимости отъ скорости пульса и измѣняется вмѣстѣ съ послѣдней. Если это такъ, то мы можемъ легко понять, какъ можетъ измѣняться наше представление времени въ связи съ измѣнениемъ пульса. Мы можемъ, напр., предположить, что жизпь человъческая, обнимающая дътство, зрълый возрасть и старчество, сведена на одинъ мѣсяцъ, и пульсъ человѣка сталъ биться въ тысячу разъ скорѣе, чъмъ обыкновенно; тогда мысль его стала бы протекать въ тысячу разъ скоръе, чъмъ теперь. Тогда воспріятіе явленій измънилось бы кореннымъ образомъ, именно, такъ какъ мысль его стала быстръе, то онъ будеть въ состояни воспринимать такія движенія, которыхъ онъ теперь не въ состояни воспринять вслъдствіе ихъ презмфрной скорости. Такъ, напр., полета пули теперь онъ не можетъ воспринять: она движется слишкомъ быстро; но если бы его мысль ускорилась, то полеть пули онъ восприняль бы, по всей въроятности, такъ же, какъ мы теперь воспринимаемъ движеніе паровоза, вагона трамвая и т. п. Зато, съ другой стороны, медленныхъ движеній онъ совствиь не быль бы въ состояніи воспринять. Если бы, далье, жизнь его была сведена на 40 минуть, то травы и цв ты показались бы ему такъ же неизм тыными, какими теперь кажутся горы. О ростъ развивающейся почки въ продолженіе этой жизни можно было бы также мало узнать, какъ мало мы знаемъ о великихъ геологическихъ переворотахъ земного шара. Мы не видъли бы движеній животныхъ, они были бы для этого слишкомъ медленны; въ лучшемъ случать мы о нихъ заключали бы совершенно такъ, какъ это мы теперь делаемъ по отношенію къ движенію небесныхъ свътилъ.

Но допустимъ, наоборотъ, что жизнь человѣческая, вмѣсто того, чтобы сокращаться, стала бы удлиняться; тогда получилась бы совсѣмъ другая картина. Пусть, напр., пульсъ человѣка и его воспріятія замедлятся въ 1.000 разъ и пусть его жизнь продолжается 80 тысячъ лѣтъ. Тогда то, что мы теперь переживаемъ въ 80 лѣтъ, мы переживали бы въ одинъ годъ. То количество событій, которое теперь приходится на одинъ годъ, пришлось бы на 8 часовъ. Тогда въ теченіе только четырехъ часовъ мы увидѣли бы, какъ земля покрывается снѣжнымъ саваномъ, мы увидѣли бы, какъ она начинаетъ оттаивать, трава и цвѣты начинаютъ распускаться, деревья приносять плоды; и затѣмъ мы увидѣли бы, какъ вся эта растительность вновь увядаетъ. День и ночь мѣпялись бы, какъ темныя и свѣтлыя мгновенія, и солнце съ быстротовът пролетало бы по пебесному своду. Пусть жизнь че-

ловѣка замедлится еще въ тысячу разъ: тогда различіе между днемъ и ночью совершенно уничтожилось бы, путь солнца казался бы блестящей дугой на небѣ, подобно тому, какъ вращающійся раскаленный уголь кажется огненнымъ кругомъ. Растительность съ ужасающей быстротой безпрестанно распускалась бы и вновь погибала бы. Но довольно! Уже и этихъ примѣровъ достаточно, чтобы убѣдиться въ томъ, что время есть нѣчто, зависящее отъ нашей физической организаціи въ томъ самомъ смыслѣ, въ какомъ, напр., ощущеніе звука и цвѣта зависять отъ нашей организаціи 1).

Но, можеть быть, можно провести эту аналогію дальше и спросить: что же въ объективномъ мірѣ соотвѣтствуетъ времени въ нашемъ сознаніи? Подобно тому, какъ ощущенію цвъта въ объективномъ мірѣ соотвътствуютъ какія-то волнообразныя движенія, такъ и времени въ нашемъ сознаніи соотв'єтствують извъстныя равномперныя, періодическія движенія. Напр., у первобытнаго человъка первымъ импульсомъ къ образованію идеи времени являются періодическія движенія небесныхъ свътилъ, періодическая сміна дня и ночи, такъ что въ этомъ смыслів древне-греческій философъ Платонъ быль правъ, когда говорилъ, что «звъзды суть органы времени». Но, разумъется, движеніе свътилъ не есть единственное средство опредълять теченіе времени. Блаженный Августинъ совершенно правильно разсуждалъ, говоря: «неужто, если бы вдругь прекратилось движеніе тълъ небесныхъ, а кружилось бы колесо горшечника, то не было бы никакого времени, коимъ мы могли бы измърять обороты этого колеса?»

Можно взять какія-угодно періодическія измѣненія для измѣренія времени: напр., въ былыя времена горѣніе свѣчи или непрерывно смѣняющееся пѣніе псалмовъ въ монастыряхъ были единственными средствами для обозначенія часовъ дня и ночи. Для точнаго опредѣленія времени намъ нужны безусловно правильные періоды, а такіе періоды мы имѣемъ или въ равномѣрныхъ передвиженіяхъ небесныхъ свѣтилъ, или въ равномѣрныхъ движеніяхъ въ измѣрительныхъ приборахъ, употребляемыхъ современными физическими науками.

Такимъ образомъ ясно, что времени (въ нашемъ сознаніи) въ объективномъ мірѣ соотвѣтствуютъ извѣстныя движенія. Всякія явленія, процессы, событія способны вызывать въ насъ представленія времени, но, какъ и ощущеніе цвѣта, время существуетъ только лишь въ нашемъ сознаніи. Внѣ нашего сознанія, т.-е. объективно, времени нѣтъ.

<sup>1)</sup> Cm. Liebmann. «Zur Analysis d. Wirklichkeit». 1880, ctp. 99-102.

Поэтому Аристотель быль совершенно правъ, когда поставляль вопросъ, существовало ли бы время, если бы не существовало души? Въ самомъ дѣлѣ, если бы всѣ нынѣ существующія вещи продолжали существовать, но перестали бы дѣйствовать на наше сознаніе, то время уничтожилось бы. Въ томъ сказочномъ сонномъ царствѣ, гдѣ всѣ живыя существа были объяты сномъ, времени не существовало. Время существуетъ только лишь въ нашемъ сознаніи; а если такъ, то понятно, что реальнымъ мы должны называть не только то, «къ чему мы можемъ прикоснуться руками!»

#### ЛЕКЦІЯ ТРИНАДЦАТАЯ.

# Несостоятельность матеріализма съ точки зрѣнія теоріи познанія.

Атомизмъ у Демокрита, Дальтона и др. — О субъективности свойствъ матеріи. — Атомизмъ есть гипотеза. — Кантъ и Шопенгауеръ о несостоятельности матеріализма. — Генезисъ понятія о субъектъ и объектъ. — Существованіе сознанія такъ же достовърно, какъ и существованіе матеріи.

Теперь мы достаточно подготовлены къ тому, чтобы перейти къ критикѣ матеріализма съ точки зрѣнія теоріи познанія. Мы видѣли, что всѣ качества, которыя мы приписываемъ вещамъ: звукъ, цвѣтъ, твердость, теплота и т. п., а также пространство, время, представляютъ собою содержаніе нашего ощущенія. Объективно имъ соотвѣтствуетъ нѣчто такое, что на нихъ не похоже. Они представляютъ собою не копіи вещей, а, такъ сказать, знаки измѣненій, происходящихъ въ объективномъ мірѣ. Такое ученіе называется субъективнымъ идеализмомъ. Начало этого ученія мы находимъ у Декарта и Локка, но въ настоящее время оно вновь было подтверждено физіологическими ученіями и въ числѣ своихъ защитниковъ имѣетъ такого выдающагося физіолога, какимъ былъ Гельмгольцъ.

По мнѣнію этого послѣдняго, міръ есть наше представленіе, и противъ самой крайней формы субъективнаго идеализма мы собственно ничего возразить не можемъ. Если бы сторонникъ субъективнаго идеализма сказалъ, что «жизнь есть сонъ», то даже противъ такого утвержденія мы не могли бы ничего сказать 1).

Мы въ первой лекціп видѣли, что главная задача философіи заключается въ томъ, чтобы найти осново-начало или основной принципъ, лежащій въ основѣ дѣйствительности. Но спрашивается, откуда же взять такой основной принципъ? Въ нашемъ непосредственномъ опытѣ памъ даны два рода явленій. Съ одной стороны, наши чувства, мысли, желанія; съ другой стороны, то, что мы

<sup>1)</sup> См. ero «Thatsachen in d. Wahrnehmung» въ «Vorträge u. Reden». В. II, стр. 242.

называемъ «вещи матеріальныя», имѣющія протяженность, движущіяся и т. п. Съ одной стороны, духовное, съ другой—физическое. Который же изъ этихъ двухъ родовъ явленій философъ долженъ положить въ основаніе своей системы? Конечно, тотъ, существованіе чего болѣе очевидно, болѣе несомнѣнно.

Одни философы думають, что такою несомнѣнною реальностью слѣдуеть считать духъ. Ихъ называють спиритуалистами или идеалистами. Другіе философы думають, что такою несомнѣнною реальностью является матерія. Что матерія существуеть—это, по ихъ мнѣнію, несомнѣнно, а что существуеть еще что-нибудь другое, то это подвергается сомнѣнію. Матерія, по ихъ мнѣнію, имѣеть, такъ сказать, первоначальное существованіе. Что же касается сознанія или вообще психическаго, то оно обладаеть реальностью производной. Поэтому они думають, что въ основу дѣйствительности нужно положить матерію. Этихъ философовъ называють матеріалистами. Они формулирують свое основное положеніе такимъ образомъ: «Въ мірѣ существуеть только матерія; существованіе только матеріи вполнѣ очевидно».

Это и есть такъ называемый гносеологическій аргументь. Наша задача заключается въ томъ, чтобы показать, что это утвержденіе неправильно; что, если вообще можно говорить о томъ, что болье достовърно, существованіе ли матеріи или психическаго, то можно прямо утверждать, что существованіе психическаго для насъ болье достовърно, чьмъ существованіе матеріальнаго, или что, по крайней мъръ, если только мы признаемъ существованіе матеріальнаго, то мы тьмъ самымъ признаемъ существованіе психическаго.

Чтобы ръшить этотъ вопросъ, мы посмотримъ, что слъдуеть понимать подъ матеріей.

Еще въ древности существовали двѣ школы, которыя различнымъ образомъ понимали матерію. Одна школа отождествляла матерію съ пространствомъ; она предполагала, что все міровос пространство сплошь наполнено матеріей, что матерія непрерывно наполняетъ собою пространство. Другая школа предполагала, что міровое пространство заполнено особенными частичками, между которыми находится пустое пространство.

Демокрить предполагать, что матерія состоить изъ мельчайшихъ частичекъ, настолько незначительныхъ по величинъ, что эти частички далъе дълимы быть не могуть, почему онъ п самыя частички назвалъ атомами, т.-е. недълимыми. Изъ соединенія и сцъпленія атомовъ созидаются всъ матеріальныя вещи. Эти атомы имъютъ различную форму. Одни изъ нихъ шарообъязны почтіе имъютъ кубическую форму, третьи октаедрическую

и т. д. Чтобы объяснить, какимъ образомъ одинъ атомъ можеть соединиться съ другимъ, Демокритъ предполагалъ, что атомъ обладаетъ шероховатой поверхностью или снабженъ чѣмъ-то въ родѣ крючковъ. Вслѣдствіе этого атомы при приближеніи другъ къ другу сцѣпляются. Таково въ существенныхъ чертахъ атомистическое ученіе о матеріи, какое мы находимъ въ школѣ Демокрита.

Это ученіе въ новой философіи возобновляется въ XVII вѣкѣ Гассенди и Бойлемъ, извѣстнымъ англійскимъ физикомъ. У нихъ мы находимъ повтореніе этого ученія почти въ той формѣ, въ какой оно было у Демокрита. Въ такомъ же видѣ это ученіе оставалось почти до начала XIX вѣка, съ тою только разницею, что, разумѣется, послѣ Ньютона, предложившаго законъ всеобщаго притяженія, не было надобности въ допущеніи, что атомы имѣютъ шероховатую поверхность для того, чтобы они могли сцѣпляться другъ съ другомъ. Они теперь могли соединяться другъ съ другомъ просто въ силу притяженія.

Но воть со времени англійскаго химика Дальтона (1804) атомистическое ученіе переходить въ новую фазу, можно сказать, въ фазу научную. Если до сихъ поръ находили нужнымъ признавать существованіе атомовъ, то это дѣлалось только лишь на основаніи соображеній чисто умозрительнаго характера; Дальтонъ же пришель къ необходимости признать атомы вслѣдствіе того, что хотѣль истолковать открытый имъ такъ называемый законъ кратныхъ отношеній.

Что такое законъ кратныхъ отношеній? Не входя въ техническія подробности, его можно пояснить слъдующимъ образомъ. Дальтонъ разлагалъ на составныя части различныя сложныя вещества и нашелъ, что рядъ такихъ сложныхъ веществъ состоялъ изъ двухъ простыхъ элементовъ, которые мы назовемъ черезъ А и В. Разница между составомъ сложныхъ веществъ заключалась только въ томъ, что количественное отношеніе В къ А въ различныхъ изслъдуемыхъ имъ веществахъ было различно. Такъ, напр., въ первомъ веществъ на извъстное количество А приходилась одна единица въса В, во второмъ веществъ на то же количество А приходилось двойное количество В. Въ третьемъ веществъ на то же количество А приходилось тройное количество и т. д. Словомъ, въсъ В повторялся изглое число разъ.

Такой замѣчательный фактъ Дальтонъ долженъ былъ объяснить или сдѣлать его нагляднымъ. Онъ думалъ, что это можно сдѣлать лучше всего, если предположить, что простые элементы состоять изъ однородныхъ атомовъ, и что атомы одного тѣла могутъ соединяться такимъ образомъ, что одинъ атомъ одного

элемента соединяется съ однимъ атомомъ другого; или одинъ атомъ одного элемента соединяется съ двумя атомами другого элемента или съ тремя, четырьмя и т. д. атомами. При такомъ предположении становится понятнымъ, отчего въ различныхъ соединеніяхъ всѣхъ простыхъ элементовъ угълое число разъ больше въ одномъ, чѣмъ въ другомъ случаѣ; именно оттого, что атомы соединяются другъ съ другомъ, такъ сказатъ, цѣликомъ, не раздѣляясь на части, при чемъ атомы одного и того же тѣла имѣютъ одинъ и тотъ же вѣсъ.

Такимъ образомъ Дальтонъ изъ эмпирическихъ основаній пришель къ тому, что раньше признавалось изъ соображеній умозрительнаго характера. Дальтонъ собственно не вводилъ новаго понятія, а воспользовался тѣмъ понятіемъ, которое уже давнымъдавно существовало въ наукѣ 1).

Изъ этого, мнѣ кажется, становится также яснымъ, что едва ли можно разрѣшить споръ относительно того, существуеть ли различіе между атомизмомъ современной химіи и атомизмомъ древней философіи. Мнѣ кажется, что было бы невозможно провести между ними рѣзкую разграничительную линію.

Со времени Дальтона атомизмъ водворился въ наукъ, оказался въ высокой степени плодотворной гипотезой, и въ настоящее время это учение можно считать общепризнаннымъ.

Но если важность атомистической гипотезы никѣмъ не подвергается сомнѣнію, то вопросъ о томъ, что такое самъ атомъ, разрѣшается чрезвычайно различно. Такъ, напр., по мнѣнію Дальтона, атомъ есть маленькое, круглое, абсолютно твердое тѣльце 2). Но вѣдь такое представленіе объ атомахъ едва ли собственно можеть удовлетворить тѣхъ, кто желалъ бы конкретно ихъ себѣ представлять. Никакъ нельзя понять, отчего это маленькое, круглое тѣльце не можетъ быть дѣлимо далѣе: разъ оно матеріально, оно должно быть дѣлимо.

Такая трудность конкретнаго представленія атомовъ сознавалась давно. Еще во второй половинѣ XVIII вѣка ученый іезуить Восковичъ предложилъ теорію, по которой атомы представляють изъ себя непротяженныя, геометрическія точки, которыя одарены способностью притяженія и отталкиванія. Признавая атомы непротяженными точками, Босковичъ думалъ, что такимъ образомъ вполнѣ легко можно себѣ представить, что атомы есть пѣчто недѣлимое. Но съ такимъ пониманіемъ атомовъ связывалась

<sup>1)</sup> См. *Лотарь Мейеръ*. «Основанія теоретической химіи». Спб. 1894, стр. 10—11.

Trans um amn 19

другая трудность: нельзя было понять, какимъ образомъ изъ непротяженныхъ точекъ могутъ складываться протяженныя тѣла. Босковичъ хотѣлъ устранить эту трудность при помощи слѣдующаго образнаго сравненія. Солдать въ арміи занимаєть сравнительно очень мало мѣста, но не допускаєть къ себѣ на большое разстояніе. Точно такимъ же образомъ и атомъ, хотя представляєть изъ себя геометрическую точку, но въ силу способности отталкиванія, благодаря которой онъ не подпускаєть до извѣстнаго предѣла другой атомъ, онъ, такъ сказать, занимаєть извѣстное мѣсто.

Но едва ли это сравненіе можеть для насъ сдѣлать понятнымъ, какимъ образомъ изъ непротяженныхъ точекъ создаются протяженныя тѣла. Впрочемъ, я долженъ замѣтить мимоходомъ, что это ученіе Босковича объ атомахъ, какъ непротяженныхъ точкахъ или центрахъ приложенія силъ: отталкивательной или притягательной, было впослѣдствіи принято такими выдающимися физиками, какъ Амперъ, Коши, Тиндалль, Фарадей и др. 1).

Современные химики и физики, не всегда задаваясь вопросомъ о существъ атомовъ, довольствуются указаніемъ на то, что атомъ представляеть изъ себя только лишь извъстную индивидуальность 2), что въ этомъ смыслъ онъ недълимъ, что мы можемъ опредълять его количественно, т.-е. его относительный въсъ, но что отъ ближайшихъ его опредъленій мы въ настоящее время должны отказаться.

До сихъ поръ мы разсматривали, какъ смотрять на сущность матеріи физика и химія, но для насъ особую важность представляеть вопросъ о матеріи съ точки зрѣнія теоріи познанія. Разумѣется, эта послѣдняя точка зрѣнія вовсе не имѣетъ цѣлью опровергнуть точку зрѣнія физическую и химическую; она имѣетъ своею цѣлью, такъ сказать, разсмотрѣть матерію съ другой стороны.

Если мы возьмемъ вещество въ какомъ-нибудь видѣ, напр., кусокъ желѣза, то мы можемъ приписать ему самыя различныя свойства. Мы можемъ сказать, что ему присущи: извѣстная форма, цвѣтъ, шероховатость, теплота или холодъ, что онъ имѣетъ опредѣленную массу, что онъ можетъ находиться въ движеніи, что это движеніе можетъ имѣть опредѣленную скорость

Если мы всё эти свойства разсмотримъ съ точки зрѣнія теоріи познанія, то мы увидимъ, что они имѣють характеръ субъективный. Что такія свойства, какъ цвѣтъ, протяженность и

<sup>1)</sup> См. Тэтъ. «Свойства матеріи». Спб. 1887.

<sup>2)</sup> См., напр., Мендельзевъ. «Основы химін». 5-е изд., 1889, стр. 164.

пр. имѣютъ характеръ субъективный, это мы уже видѣли раньше. Сомнѣніе можетъ возникать относительно массы, движенія, скорости и т. п. Но если мы разсмотримъ ихъ ближе, то окажется, что и эти понятія имѣютъ чисто субъективное происхожденіе.

Что такое масса?

Легко понять, что то свойство, которое мы называемъ протяженностью, отличается отъ того свойства, которое мы пазываемъ массой. Если мы возьмемъ два одинаковой величины шара, но одинъ изъ нихъ будетъ деревянный, а другой свинцовый, то легко понять, что при одинаковой протяженности они имѣютъ неодинаковую массу, и именно, свинцовый шаръ имѣетъ массу большую, чѣмъ деревянный.

Чтобы опредълить понятіе массы, нужно воспользоваться другимъ понятіемъ, именно понятіемъ силы. Для того, чтобы привести въ движеніе двъ одинаковыя массы, нужно употребить одинаковое количество силы. Въ этомъ смыслъ можно сказать, что масса пропорціональна сил'в. Но что такое сила? Откуда береть начало понятіе силы? Понятіе силы береть свое начало изъ ощущенія усилія. Для того, чтобы привести въ движеніе большую массу, намъ необходимо употребить мускульнаго напряженія или усилія больше, чёмъ въ томъ случать, когда намъ нужно привести въ движение меньшую силу. Очень поучительными въ этомъ смыслъ являются слъдующія слова англійскаго физика Тэта: «Слово сила изъ-за его краткости будетъ часто употребляться нами, но она въ сущности не обозначаеть ничего объективнаго... Это есть представленіе, вытекшее изъ мышечнаго чувства совершенно такимъ же юбразомъ, какъ вытекли изъ показаній другихъ чувствъ идеи блеска, шума, запаха или боли. Во всъхъ этихъ случаяхъ нътъ ничего внишняго, объективнаго, что прямо соотвътствовало бы представленію» 1).

Чувство напряженія или усилія есть нѣчто субъективное, и, слѣдовательно, самое понятіе массы, тѣснѣйшимъ образомъ связанное съ представленіемъ усилія, имѣетъ характеръ субъективный. Сила не есть что-либо объективно существующее; это есть только лишь представленіе того усилія, которое мы должны употребить для того, чтобы привести въ движеніе какую-либо массу.

Такой же субъективный характеръ присущъ и представленіямъ *скорости* и *ускоренія*, употребляемымъ въ механикѣ. Если тѣло въ одну единицу времени проходитъ большее пространство, чѣмъ другое тѣло въ ту же единицу времени, то мы говоримъ,

<sup>1) «</sup>Свойства матеріи», стр. 7.

что первое тъло движется съ большей скоростью, чѣмъ второе. Такъ какъ представленіе движенія неразрывно связано съ представленіемъ пространства и времени, то, слѣдовательно, и понятіе скорости имѣеть субъективное происхожденіе.

Такимъ образомъ, всѣ свойства вещества въ концѣ концовъ разлагаются на представленія. Поэтому можно сказать, что «вещество въ извѣстномъ смыслѣ есть совокупность представленій».

Если мы бросимъ даже поверхностный взглядъ на явленія, совершающіяся внѣ насъ, то мы увидимъ непрерывное измітненіе и превращеніе вещества. Мы видимъ и знаемъ, что сложныя тѣла разлагаются на простыя, что изъ простыхъ тѣлъ созидаются сложныя. Примѣры такого превращенія, которое называется химическимъ, такъ общеизвѣстны, что едва ли стоитъ ихъ перечислять, но въ этихъ превращеніяхъ и измѣненіяхъ вещества есть одно явленіе, на которое мы должны обратить наше вниманіе, это именно такъ называемая неуничтожаемость вещества или сохраненіе матеріи.

Если мы возьмемъ кусочекъ угля и зажжемъ его, то онъ сгоритъ и останется пепелъ. Человѣкъ, не знакомый съ химіей, могъ бы подумать, что часть вещества угля погибла или уничтожилась, но химія говорить, что ничего подобнаго въ этомъ процессѣ горѣнія не имѣло мѣста, кажущееся же уменьшеніе вещества произошло оттого, что углеродъ, содержавшійся въ углѣ, отдѣлился отъ угля и соединился съ кислородомъ воздуха, образовавъ новое вещество — углекислоту. Что углеродъ не уничтожился, можно легко доказать: если взвѣсить то количество углекислоты, которое получилось послѣ горѣнія, и остатокъ угля, то окажется, что вѣсъ ихъ равняется вѣсу угля и кислорода, взятымъ до горѣнія.

Это явленіе и подобныя ему доказывають, что позади разнообразных изм'вненій и превращеній находится н'вчто, что изм'вненію и превращенію не подлежить, что количественно сохраняется. Это именно и есть то, что мы можем назвать матеріей въ собственномъ смысл'в слова. Мы должны признать существованіе чего-то количественно непзм'вннаго для того, чтобы быть въ состояніи объяснить возможность постоянныхъ перем'внъ въ мір'в матеріальныхъ явленій. Мы должны признать существованіе этого такъ называемаго субстрата или носителя матеріальныхъ явленій 1).

<sup>1)</sup> Ср. слъдующія слова Мендельева въ предисловін къ «Основамъ химін»: «Сочиненіе это написано для ознакомленія начинающихъ не только съ на-

Этотъ субстратъ въ дъйствительности совпадаетъ съ тъмъ, что въ химіи и въ физикъ называютъ атомами. Хотя мы признаемъ, что матерія всецьло разлагается на ощущенія, но чтобы объяснить возможность измъненій вещества, которымъ вызываются ощущенія, мы допускаемъ гипотезу атомовъ.

Пожалуй, кто-нибудь будеть протестовать противъ обозначенія атомовъ гипотезой. Мив могуть сказать, что существованіе атомовъ вовсе не гипотеза, а строго-научно обоснованная теорія. Въ настоящее время существованіе атомовъ является настолько безспорной вещью, что даже идеаломъ науки считается объясненіе явленій при помощи «механики атомовъ». Считается, что явленіе не объяснено, если оно не сведено на механику атомовъ.

Въ виду того, что такой взглядъ на существование атомовъ пользуется большимъ распространеніемъ, я считаю необходимымъ привести взгляды некоторыхъ выдающихся натуралистовъ по этому предмету, чтобы показать, что, въ действительности, въ современной наукъ ученіе объ атомахъ признается только лишь гипотезой. Такъ, напр., Дюбуа-Реймонъ признаетъ, что «физическій атомъ есть вполив последовательная и при известныхъ условіяхъ, напр., въ химіи, очень полезная фикція» 1). По митьнію англійскаго физика  $T \circ ma$ , «атомъ есть математическая фикція, но крайне удобная для нѣкоторыхъ изслѣдованій» 2). Разумъется, тъ, которые считають атомъ безспорной реальностью, не стали бы его называть фикціей; приблизительно то же говорить и Менделъевъ 3). По его митнію, атомное ученіе, допускающее лишь конечную механическую дълимость, наукою должно быть, до сихъ поръ, по крайней мъръ, принимаемо только, какъ пріемъ, подобный тому пріему, который употребляеть математикъ, когда сплошную кривую линію разбиваеть на множество прямыхъ линій.

Противъ того положенія, что задача науки будто бы заключается въ томъ, чтобы свести все къ механикѣ атомовъ, Maxv замѣчаетъ, что «это есть химирическій идеалъ, который могъ служить эффектной программой въ популярныхъ лекціяхъ, въ рабочей же комнатѣ серьезнаго изслѣдователя онъ не имѣлъ существеннаго значенія» 4). Гельмгольщъ высказывается противъ стре-

блюденіями, опытами и законами химіи, но и съ возгрѣніями этой науки на неизминную сущность изминяющагося вещества».

<sup>1) «</sup>Ueber die Grenzen des Naturerkennens», crp. 25.

Тэтъ. «О новъйшихъ успъхахъ физическихъ знаній». Спб. 1877 г., стр. 261.

<sup>3) «</sup>Основы химіи», стр. 166, примъч.

<sup>4) «</sup>Populär-wissenschaftliche Vorträge», crp. 181.

мленія изъ чисто гипотетическихъ допущеній относительно строенія атомовъ выводить основы теоретической физики 1).

Для очень многихъ ученыхъ атомы имфють значение только лишь вспомогательной гипотезы. По мивнію Маха, тоть, кто призналъ реальность атомовъ на томъ основанін, что они оказывають намъ существенную пользу, какъ вспомогательное средство для представленія явленій, впалъ бы въ ошибку, которую опъ поясняеть при номощи следующаго образнаго сравненія. Положимъ, что кто-нибудь захотълъ бы познать дъйствительность изъ того, что совершается на театральной сцень. Если бы онъ вошель за кулисы, то онъ увидель бы, что тамъ движенія, напримеръ, лодокъ, совершаются, благодаря различнымъ механическимъ приспособленіямъ. Если бы онъ сталъ думать, что и въ дъйствительности эти движенія совершаются, благодаря такимъ же приспособленіямъ, при помощи которыхъ они производятся на сценъ театра, то онъ впаль бы въ ту же самую ошибку, въ какую впадаеть человъкъ науки, если онъ на томъ основаніи, что атомы дають возможность изображать явленія міра, считаеть ихъ реально существующими <sup>2</sup>). Недавно извъстный химикъ Оствальдъ высказался противъ атомистическаго ученія. Опъ находить, что въ атомизмъ есть много гипотетическаго и даже метафизическаго. Онъ предлагаеть совсъмъ устранить понятіе атома, матеріи и, вмѣсто него, ввести понятіе энергіи 3).

Приводя эти взгляды выдающихся современныхъ естествоиспытателей, я вовсе не желаю сказать, что не признаю реальности атомовъ или что я, вообще, желаю возразить противъ атомистической теоріи. Я только хотѣлъ указать тоть родъ реальности (если такъ можно выразиться), который мы должны приписать атомамъ, и это послѣднее обстоятельство представляетъ огромную важность для разрѣшенія вопроса о несостоятельности матеріализма съ точки зрѣнія теоріи познанія.

Несостоятельность матеріализма съ точки зрѣнія теоріи познанія была впервые особенно ясно провозглашена *Кантомъ*. Послѣ Канта ходячій матеріализмъ сдѣлался ученіемъ невозможнымъ.

Къ чему же сводится заслуга Канта въ этомъ отношеніи? По миѣнію его послѣдователей, онъ довершилъ дѣло, начатое Декартомъ и Локкомъ. Эти послѣдніе признали субъективность ощущеній, Канту нужно было доказать субъективность пространства и времени.

<sup>1) «</sup>Vorträge und Reden». B. II, crp. 47.

<sup>2)</sup> Mach. «Die Mechanik in ihrer Entwickelung». 1897 r., crp. 497-498.

<sup>3) «</sup>Die Ueberwindung des wissenschaftlichen Materialismus». 1875 г., стр. 15.

Кантъ думалъ, что мы не можемъ познать вещей такъ, какъ онъ существують сами по себъ. Мы не познаемъ вещей въ себъ, потому что онъ находятся внъ пространства и времени, мы ихъ познаемъ постольку, поскольку мы къ нимъ примъняемъ формы пространства и времени. Пространство же и время суть наши субъективныя формы. Слъдовательно, вещи мы можемъ познавать только лишь потому, что нашему уму присущи формы пространства и времени; нашъ умъ, такъ сказать, обусловливаеть существованіе вещей. Поэтому, по ученію Канта, матеріальныя вещи не только не имъють абсолютнаго существованія, но зависять всецьло отъ формъ нашего ума.

Этому ученію придаль особую форму Шопенгацэрг, который утверждаль, что «мірь есть мое представленіе». Онъ отчетливъе, чъть кто-инбудь другой, доказываль ту мысль, что собственно безг сублекта нюто облекта, что безъ духа пъть матеріи. Въ одномъ мъстъ своихъ сочиненій Шопенгауэръ заставляеть вести слѣдующій разговоръ между субъектомъ и объектомъ (между матеріей и духомъ). Матерія говорить: «Я существую, и внъ меня нъть ничего. Міръ есть только моя преходящая форма. Ты субъекть, или сознаніе, простой результать одной части этихъ формъ, и совершенно случаенъ. Еще нъсколько мгновеній, и ты больше не существуешь. Я же остаюсь изъ въка въ въкъ». На это субъекть (или духъ) отвъчаеть: «Это безконечное время, въ теченіе котораго, какъ ты хвастаешь, существуешь, и безконечное пространство, которое ты наполняешь, существуеть только въ моемъ представленіи, которое тебя воспринимаеть, и благодаря которому ты только и существуещь» 1).

Въ другомъ мѣстѣ Шопенгауэръ остроумно осмѣиваетъ тѣхъ, которые, предполагая, что въ мірѣ только матерія имѣетъ абсолютное существованіе, стараются вывести изъ нея сознаніе. Матеріалисты, по его словамъ, считаютъ матерію абсолютно существующей. Затѣмъ они «стараются найти первоначальное, простѣйшее состояніе матеріи и развить изъ него всѣ послѣдующія, восходя отъ простого механизма къ химизму, къ полярности, къ способности произрастанія (Vegetation), способности ощущенія (Animalität). Если бы, предположимъ, это удалось, то послѣднимъ звеномъ цѣпи оказалась бы способность ощущенія, познанія, которое явилось бы простымъ видоизмѣпеніемъ матеріи. Если бы мы такимъ образомъ слѣдили за разсужденіями матеріализма, то, достигнувъ ихъ конечнаго пункта, мы чувствовали бы неукротимый приступь олимпійскаго смѣха, увидѣвши вдругь, какъ бы

<sup>1)</sup> Соч. изд. Griesebach'a. B. II, стр. 26-7

пробуждаясь отъ спа, что его послѣдній съ такимъ трудомъ выведенный результать—познаніе, уже предполагалось, какъ неизбѣжное условіе при самой начальной исходной точкѣ, простой матеріи... Такимъ образомъ, неожиданно раскрылось бы чудовищное petitio principii, ибо вдругъ оказалось бы послѣднее звено исходною точкою, на которой уже держалось первое, цѣпь превратилась бы въ кругъ; матеріалистъ же уподобился бы барону Мюнхаузену, который, плавая верхомъ на лошади въ водѣ, подняль вверхъ лошадь, обнявши ее ногами, и самого себя, схвативши за перекинувшуюся напередъ собственную косу» 1).

Этими словами Шопенгауэръ хочетъ сказать, что защитникъ матеріализма не замѣчаетъ, что въ тотъ моментъ, когда онъ допускаетъ существованіе матеріи, онъ допускаетъ и существованіе духа, которымъ единственно обусловливается существованіе матеріи. «Утвержденію, что познаніе есть модификація матеріи, съ равнымъ правомъ можетъ быть противопоставлено противоположное, что всякая матерія есть лишь модификація познанія субъекта, какъ представленіе его» <sup>2</sup>).

Благодаря Шопенгауэру, мысль о томъ, что матерія не имѣетъ абсолютнаго существованія, сдѣлалась очень популярной не только среди философовъ, но и среди натуралистовъ. Взгляды, родственные со взглядомъ Шопенгауэра, мы находимъ у Гельмгольца, Фикка и др. 3).

Послѣ Шопенгауэра вопросъ о томъ, что имѣетъ болѣе достовѣрное существованіе, духъ или матерія, по большей части рѣшался въ томъ смыслѣ, что  $\partial yx$  импъетъ болъе несомнънное существованіе.

Ф. А. Ланге, авторъ извъстной «Исторіи матеріализма», говорить: «Если одинъ изъ двухъ предметовъ (ощущеніе и движеніе атомовъ) долженъ быть объявленъ за дъйствительность, а другой за простую видимость, то было бы гораздо болье основанія объявить ощущеніе и сознаніе за дъйствительность, атомы же и ихъ движенія за простую видимость» 4).

Риль, извъстный позитивисть, находить, что существование

Тамъ же, т. І, стр. 62. «Міръ, какъ представленіе и воля». М. 1900, стр. 27—8.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) «Соч. Шопенгауэра», изд. Griesebach'a. В. I, стр. 623.

<sup>3)</sup> См. вышеприведенное на стр. 198 соч. Гельмгольца. Физіологъ Фиккъ даже написалъ сочиненіе «Міръ, какъ представленіе».

<sup>4) «</sup>Исторія матеріализма». Спб. 1899, стр. 450. Тамъ же приводится слъдующее м'ясто изъ соч. астронома Цельнера «О природ'я кометъ»: «Феноменъ ощущенія есть гораздо бол'я основной фактъ наблюденія, нежели подвижность матеріп, которую мы принуждены приписывать ей».

психическихъ явленій несомивниве и ввриве всего другого. По его мивнію, «сознаніе нельзя выводить изъ явленія матеріи потому, что явленіе это именно и предстаеть сознанію. Следовательно, уже предполагаеть его (т.-е. сознаніе) существующимъ». «Естественныя явленія только и могуть становиться намъ изв'єстными въ вид'є представленія, т.-е. душевныхъ процессовъ» 1).

Этого, я думаю, вполить достаточно, чтобы отвътить на вопросъ, насъ интересующій. Матеріалисть утверждаль, что «въмірть истинной реальностью обладаеть только матерія, что мы можемъ сомить ваться въ существованіи всего, но сомить ваться въсуществованіи матеріи мы не можемъ. Существованіе ея для насъочевидно; она намъ непосредственно дана».

Это разсужденіе матеріалиста неправильно. Изъ двухъ непосредственно намъ данныхъ родовъ явленій, матеріальныхъ и психическихъ, психическія обладаютъ болѣе очевидной реальностью. То, что мы называемъ матеріальнымъ, въ концѣ-концовъ есть наше представленіе. Наше представленіе, чувство, мысль и желаніе, т.-е. наши психическія состоянія, даны намъ непосредственно, мы воспринимаемъ ихъ такъ, какъ они есть, между тѣмъ какъ матерія въ собственномъ смыслѣ, или атомы, представляеть изъ себя только лишь гипотезу.

Никакъ нельзя утверждать, что матеріи присуще болье несомивнное существованіе, чтмъ сознанію, потому что міръ какъ духовный, такъ равнымъ образомъ и матеріальный составляеть содержаніе нашего сознанія.

«Но если все нами познаваемое есть только содержаніе моего сознанія, то в'ядь тогда всякое различіе между міромъ психическимъ и міромъ физическимъ должно было бы уничтожиться. Если бы это было такъ, то какимъ образомъ я могъ бы отличить то, что есть только лишь мое представление, отъ того, что припадлежить міру физическому?» Такъ можеть, конечно, подумать читатель. Но такого сомивнія въ двиствительности не можеть быть, потому что между тымь содержаниемь сознания, которое мы называемъ міромъ психическимъ, ли между тъмъ содержаніемъ сознанія, которое мы называемъ міромъ физическимъ, имъется огромное различіе, существующее въ сознаніи каждаго. Какимъ образомъ устанавливается это различіе, трудно показать въ элементарной формъ. Но я попытаюсь вкратцъ это сдълать, чтобы хоть въ самыхъ общихъ чертахъ показать, какъ этотъ вопросъ понимають нѣкоторые изъ современныхъ выдающихся писателей.

<sup>1) «</sup>Теорія пауки и метафизика», стр. 214 и 216.

Постараемся представить себъ душевную жизнь ребенка на самой элементарной стадіи развитія, представимъ себ'в, что онъ что-инбудь воспринимаеть, и спросимъ себя, можеть ли онъ воспринимать что-нибудь, какъ вещь, какъ что-нибудь находящееся внъ его, какъ нъчто объективное? Конечно, нътъ. Для того, чтобы что-нибудь воспринимать, какъ объективное или какъ субъективное, нужно, чтобы существовало какое-нибудь представленіе о субъектъ и объектъ, а этого мы относительно первоначальнаго сознанія допустить никакъ не можемъ. Но какъ же все-таки назвать то, что воспринимается въ такую эпоху, когда нъть сознанія ни субъекта, ни объекта? Мы назовемъ его просто содержаніемъ: оно ни объективно, ни субъективно 1). Вотъ это недифференцированное содержание и есть то единственное, что составляеть предметь первоначального сознанія. Но такъ, конечно, не можеть дело всегда оставаться. Начинается дифференціація содержанія. Это происходить такимъ образомъ, что часть этого содержанія составляеть отдёльный комплексь чисто субъективнаго характера, часть-комплексъ чисто объективный. По всей въроятности, это происходить оттого, что у развивающагося индивидуума составляется представленіе о его физическомъ «я». Возлѣ этого физическаго «я» группируется рядъ представленій, чувства; ощущенія, связанныя съ деятельностью организма, напр., чувство движенія, боли, усталости и т. п. На ряду съ этимъ выдъленіемъ въ одну группу представленій, концентрирующихся вокругь нашего физическаго «я», составляется и представленіе о мірт объективномъ. Напр., мы замтиаемъ, что нткоторыя представленія возникають и продолжають свое существованіе независимо отъ того, совершаетъ ли нашъ организмъ какое-нибудь движеніе или нъть; отсюда получается впечатльніе о чемъ-то независимомъ отъ нашего «я». Такого рода представленія, въ свою очередь, выдъляются въ особую группу, относимую нами къ объекту. Такимъ образомъ, получается двъ группы представленій: объективныхъ и субъективныхъ.

Слѣдовательно, это раздѣленіе общаго содержанія на субъекть и объекть есть результать абстракціи. Какъ матерія, такъ и сознаніе есть результать абстракцін, и поэтому легко понять ошибку, которую допускаеть матеріалисть, когда онъ утверждаеть, что матерія есть единственно существующее.

Матеріалисть утверждаеть, что истинной реальностью обла-

<sup>1)</sup> См. Wundt. «System d. Philosophie». 2-е изд., 1897. Abschn. 2. Avenarius. «Der menschliche Weltbegriff». 1891. Mach. Zur Analyse d. Empfindungen». 1902. Külpe. «Einleitung in die Philosophie». 1894, стр. 223, первоначальное содержание называет. просте применен в В. 1.

дають только матеріальные атомы, что отъ нихъ мы должны исходить при объясненіи дъйствительности.

Матеріальные атомы суть, какъ мы видѣли, только лишь гипотеза для объясненія различныхъ измѣненій и превращеній,
совершающихся въ матеріальномъ мірѣ. Матеріалисть, слѣдовательно, вмѣсто того, чтобы въ качествѣ основного принципа
брать непосредственно данное содержаніе опыта, беретъ нѣчто
гипотетически данное, но при этомъ употребляетъ его не въ
качествѣ гипотезы, но въ качествѣ единственной истинной реальности.

. Изъ вышеуказаннаго отношенія между субъектомъ и объектомъ становится понятнымъ также и то, что, какъ только мы допускаемъ существованіе матеріи, мы тотчасъ допускаемъ существованіе и сознанія. Слѣдовательно, сознаніе обладаетъ, по меньшей мѣрѣ, такою же очевидною реальностью, какъ и матерія. Въ самомъ дѣлѣ, если одно общее содержаніе даетъ начало въ нашемъ познаніи какъ объективному, такъ и субъективному, то, само собою разумѣется, что сознаніе такъ же реально, какъ н матерія.

Поэтому матеріалисть должень допустить, что на  $p n \partial y$  ст матеріей существуеть и сознаніе. А съ такимъ допущеніемъ онъ отступаеть отъ своей основной точки зрѣнія.

#### ЛЕКЦІЯ ЧЕТЫРНАДЦАТАЯ.

# Объ измъреніи психическихъ явленій. Измъреніе интенсивности ощущеній.

Объ единицѣ для измъренія ощущеній.—О порогѣ ощущеній.—Объ отношеніи между ощущеніемъ и раздраженіемъ.— Законъ Вебера.— Законъ Фехнера.

Очень многіе думають, что въ наукѣ въ настоящее время имѣются даже экспериментальныя данныя, которыя доказывають справедливость матеріалистическаго пониманія душевныхъ явленій; это именно измпреніе психическихъ явленій. По ихъ мнѣнію, то обстоятельство, что психическія явленія могуть быть измѣрены, показываеть, что психическія явленія находятся въ родствѣ съ явленіями матеріальными.

Вы помните, что мы уже встрѣчались со взглядомъ, по которому возможность измѣренія скорости психическихъ процессовъ указываеть на матеріальность ихъ. Еще Молешоттъ говорилъ, что то обстоятельство, что психическіе процессы совершаются во времени, что они имѣютъ скорость, показываеть, что опи связаны съ движеніемъ матеріальныхъ частицъ. Ту же мысль высказывалъ и Бюхнеръ. Онъ утверждалъ, что «мысль есть естественное движеніе», и это доказывается тѣмъ, что мы имѣемъ возможность измѣрять скорость мысли 1). Подобный же взглядъ

<sup>1)</sup> По мивнію Бюхнера, «мышленіе есть и должно быть естественнымъ движеніемъ» (Natur-Bewegung) и что «это есть не только требованіе логики, но что оно недавно доказано было даже экспериментально». Бюхнеръ имъетъ въ виду именно измъреніе скорости психическихъ процессовъ, которое, по его митнію, приводитъ къ тому выводу, что психическій актъ или актъ мышленія совершается въ протяженномъ и сложномъ субстратъ, оказывающемъ сопротивленіе, и что, поэтому, такой актъ есть не что иное, какъ форма движенія («Stoff und Kraft», стр. 309).

Отголоски этого взгляда мы имъемъ и въ русской литературъ: «существуютъ признаки, говоритъ Б. Л. въ статъъ «Движеніе, какъ основное начало психическихъ явленій» (журн. «Знаніе», 1876 г., декабрь), указывающіе на то, что психическіе процессы имъютъ тъсное сродство съ силой молекулярнаго движенія. Это доказывается тъмъ, что психическіе процессы совершаются во времени и съ этой стороны могутъ быть измърены.

мы находимъ и у проф. Съченова, который, желая доказать существование родства между физическими и психическими явленіями, указываль на то, что психическія явленія им'вють скорость, слѣдовательно, совершаются во времени, а что они связаны съ мозговой дъятельностью, указываеть на то, что они совершаются въ пространствъ. Оба эти обстоятельства, по его миънію, показывають, что мысль носить совершенно «земной» характеръ 1). Это замъчание въ высокой мъръ любопытно и воть почему. То обстоятельство, что психическія явленія изміряются, кажется страннымъ, между темъ какъ тотъ фактъ, что физическія явленія изміряются, намъ не кажется страннымъ, и это объясняется тъмъ, что физическія явленія мы можемъ видъть; осязать, слышать, а психическія явленія не можемъ. Въ настоящее время наука нашла возможность измерять и психическія явленія, а если мы можемъ ихъ измърять, то, слъдовательно, они имъютъ нъчто общее съ тъмъ, что мы называемъ физическими явленіями. Оттого-то Съченовъ и говоритъ, что они носятъ «земной» характеръ, что они не представляють собою чего-то безплотнаго, нематеріальнаго, кореннымъ образомъ отличающагося отъ матеріи. Вотъ въ какомъ отношении вопросъ объ измѣрении психическихъ явленій представляеть для насъ большой интересъ.

Указанные ученые, на основаніи возможности измѣренія психическихъ явленій, утверждають, что эти послѣднія имѣють матеріальный характеръ. Но если мы ближе присмотримся къ тому, какъ измѣряются психическія явленія, и что значить измѣрять психическія явленія, то мы, по всей вѣроятности, придемъ къ выводамъ противоположнымъ.

Обратимся прежде всего къ тому, что въ мірѣ физическомъ понимаютъ подъ измѣреніемъ. Вотъ столъ, имѣющій опредѣленную длину. Какъ мы его измѣряемъ? Мы беремъ опредѣленную единицу мѣры, напр., сантиметръ, и прикладываемъ эту единицу въ линіи, выражающей длину стола, и смотримъ, сколько разъ эта мѣра въ ней вмѣщается; положимъ, она вмѣщается 150 разъ;

<sup>1)</sup> Списново въ «Психологическихъ этюдахъ» для доказательства родства между физическими и исихическими явленіями приводитъ между прочимъ слѣдующіе факты:

<sup>1)</sup> Самые простийше изъ исихическихъ актовъ требуютъ для своего происхождения опредвленнаго времени и тъмъ большаго, чъмъ сложиве актъ.

<sup>2)</sup> Психическая д'ятельность для своего происхожденія требуеть анатомо-физіологической цілости головного мозга.

Къ этому Съченовъ дълаетъ слъдующее примъчаніе: «Сопоставивъ 1-й и 2-й пункты, выходитъ, что психическая дъятельность, какъ всякое земное явленіе, происходитъ во *времени* и въ пространство».

мы говоримъ, что столъ имъетъ 150 сант. въ длину. Вотъ кусокъ жельза; мы беремъ опредъленную единицу въса, положимъ фунть, и сравниваемъ его съ въсомъ куска желъза, и если окажется, что указанная единица содержится въ въсъ жельза 35 разъ, то мы говоримъ, что кусокъ железа иметь 35 фунтовъ веса. Но какъ извъстно, мы можемъ измърять не только матеріальныя вещи, но также и матеріальныя «явленія», напр., теплоту, свъть, электричество. Единица для измъренія теплоты у физиковъ называется «калоріей». Физикъ можеть опредёлить, какое количество калорій содержится въ данномъ тіль. Единицей для измітренія количества свъта служитъ такъ называемая «нормальная свъча», мы можемъ сказать, что въ данномъ количествъ свъта содержится свътъ столькихъ-то нормальныхъ свъчей. Мало того, даже и такое явленіе, какъ электричество, им'ветъ опредівленныя единицы для изм'тренія, которыя на техническомъ язык в называются «амперами», «вольтами» и т. п.

Такимъ образомъ ясно, что для того, чтобы измѣрить матеріальную вещь или матеріальное явленіе, мы нуждаемся въ опредѣленной едиництъ для сравненія. Когда мы переходимъ въ область психическихъ измѣреній, мы прежде всего задаемъ ссбѣ вопросъ, а «гдѣ та единица, при помощи которой мы могли бы измѣрять психическія явленія», и если она есть, то какова она.

Когда говорять объ измѣреніи психическихъ явленій, то имѣють въ виду два рода измѣреній. Въ психическихъ явленіяхъ можно измѣрять интенсивность, силу ощущеній; можно измѣрять также скорость. Въ сегодняшней лекціи я позволю себѣ остановиться только на измѣреніяхъ интенсивности или силы ощущеній, чтобы въ возможной полнотѣ высказаться по этому вопросу, а вопросомъ объ измѣреніи «скоростей» психическихъ процессовъ я займусь въ слѣдующей лекціи.

Что такое интенсивность, или сила ощущеній, понять легко. Я беру шарикъ и бросаю его на подставку; своимъ паденіемъ онъ вызываетъ ощущеніе звука. Если я брошу тотъ же шарикъ съ большей высоты на ту же подставку, то получается ощущеніе большей силы, или большей интенсивности. Если мы сравнимъ ощущенія отъ свѣта свѣчи и отъ свѣта электрической лампы, то можемъ сказать, что ощущеніе отъ свѣта электрической лампы сильнѣе, болѣе интенсивно, чѣмъ ощущеніе отъ свѣта свѣчи. Если мы будемъ сравнивать ощущеніе отъ свѣта свѣчи съ ощущеніемъ отъ свѣта солнца, то мы найдемъ, что ощущеніе отъ свѣта солнца интенсивнѣе. Вопросъ, который поставляется въ психологіи, заключается въ слѣд.: можемъ ли мы опредѣлитъ, во сколько разъ одно ощущеніе интенсивнѣе другого, во сколько разъ одно ощу-

щеніе болѣе сильно, чѣмъ другое. Напримѣръ, во сколько разъ ощущеніе отъ свѣчи менѣе интенсивно, чѣмъ ощущеніе отъ свѣта солнца, или во сколько разъ ощущеніе, которое мы получаемъ отъ выстрѣла пушки, сильнѣе ощущенія, которое мы получаемъ отъ выстрѣла пистолета.

Вотъ вопросъ, который необходимо ръшить и который съ перваго взгляда кажется неразръшимымъ. Всякій скажеть, что ощущение отъ выстръла пушки сильнъе, чъмъ отъ выстръла пистолета, но во сколько разъ, -- сказать безъ помощи науки никто не можеть. Ощущение отъ свъта свъчи менъе интенсивно, чъмъ ощущение отъ электрической лампы или отъ солнца, но во сколько разъ, мы знать не можемъ; и это происходить отъ того, что мы не имъемъ опредъленной единицы для сравненія. Если бы у насъ существовала определенная единица, съ которой мы могли бы сравнить одно и другое ощущение, то мы могли бы сказать, во сколько разъ одно ощущение сильнее другого. Какъ мы поступаемъ въ области физическихъ измъреній? Положимъ, мы желаемъ опредълить, во сколько разъ длина одного стола больше, чъмъ длина другого. Для этого мы беремъ какую-пибудь опредъленную мъру, прикладываемъ ее сначала къ одному столу и смотримъ, сколько разъ она укладывается; положимъ 10 разъ; затъмъ ту же мъру мы прикладываемъ къ другому столу и находимъ, что она укладывается 50 разъ; тогда мы говоримъ, длина этого стола въ 5 разъ больше, чъмъ длина того. А какъ найти единицу, чтобы определить силу ощущенія?

Многіе психологи говорили, что измѣреніе интенсивности психическихъ явленій вообще немыслимо по той причинѣ, что ощущеніе вовсе не есть величина. Если бы мы могли сказать, что ощущеніе сильпое складывается изъ ощущеній слабыхъ, то мы могли бы сравнить ихъ, но это невозможно, потому что сильпое ощущеніе и слабое—два явленія несравнимыя, несоизмѣримыя. По мнѣпію нѣкоторыхъ психологовъ, спрашивать, во сколько разъ одно ощущеніе сильнѣе другого, такъ же неумѣстно, какъ если бы мы стали спрашивать, во сколько разъ сладкій вкусъ больше кислаго. Ихъ просто нельзя сравнивать другъ съ другомъ. Слѣдовательно, по ихъ мнѣнію, измѣреніе интенсивности психическихъ явленій представляется невозможнымъ.

На это другіе психологи отвъчають, и кажется совершенно правильно, что интенсивность ощущенія можеть быть измѣрена. Они этимъ вовсе не хотять сказать, что она непосредственно можеть быть измѣрена. Если бы мы задались цѣлью все измѣрять только непосредственно, то даже такая наука, какъ астрономія,

не могла бы существовать. Вѣдь астрономъ тоже не можеть непосредственно измѣрять разстоянія звѣздъ, величину ихъ и т. п., но, однако, онъ знаеть все это, слѣд., онъ производить свои измѣренія не непосредственно, а косвеннымъ образомъ. Психологъ думаетъ, что онъ также не можетъ измѣрять ощущеній непосредственно, а можетъ это дѣлать косвенно, а именно, измѣряя раздраженіе, которое вызываетъ ощущеніе, такъ какъ между раздраженіемъ и ощущеніемъ есть опредѣленное закономѣрное отношеніе. А если между раздраженіемъ и ощущеніемъ есть закопомѣрное отношеніе, то наша ближайшая задача состоить въ томъ, чтобы опредѣлить, каково это отношеніе.

Я надѣюсь, что разница между тѣмъ, что называется «раздраженіемъ», и тѣмъ, что называется «ощущеніемъ», очевидна. Если я беру шарикъ и бросаю его на подставку, то этимъ я вызываю извѣстное ощущеніе. Легко выяснить, что въ этомъ процессѣ раздраженіе, и что ощущеніе. Весь этотъ процессъ дѣлится на двѣ части: съ одной стороны, я имѣю дѣло съ чисто физическимъ процессомъ; когда шарикъ падаетъ и ударяется о доску, то онъ производитъ воздушныя волны. Это—процессъ физическій (раздраженіе), который вызываетъ чисто психическій процессъ—ощущеніе звука.

Итакъ, наша основная задача заключается въ томъ, чтобы опредълить, какое существуеть отношеніе между раздраженіемъ и ощущеніемъ. Съ раздраженіемъ очень легко оперировать: его можно измѣрять—увеличить и уменьшить; напр., въ данномъ примѣрѣ я могу сказать, что раздраженіе, по мѣрѣ того, какъ я увеличиваю высоту паденія шарика, увеличивается. Если я увеличиваю высоту въ два раза, то и звуковое раздраженіе увеличивается въ два раза; точно такимъ же образомъ могу я увеличивать и свѣтовое раздраженіе; если я имѣю одну свѣчу, то я имѣю раздраженіе вдвое меньшее, чѣмъ въ томъ случаѣ, когда у меня двѣ свѣчи. Однимъ словомъ, всякое раздраженіе мы можемъ измѣрять, а если мы сумѣемъ опредѣлить отношеніе, которое существуеть между раздраженіемъ и ощущеніемъ, то мы будемъ въ состояніи измѣрить и самое ощущеніе. Теперь спрашивается, каково же это отношеніе?

Самое простое отношеніе, какое только мыслимо, было бы отношеніемъ простой пропорціональности, т.-е. чѣмъ больше раздраженіе, тѣмъ больше ощущеніе. Такъ, напр., одна свѣча даетъ вдвое меньшее ощущеніе, чѣмъ двѣ свѣчи. Казалось бы, вотъ самый простой отвѣтъ, который самъ собою напрашивается; но отвѣтъ этотъ неправиленъ. Если бы это было такъ, то мы

могли бы сказать, что одна свѣча даеть одно ощущеніе, двѣ свѣчи производять ощущеніе вдвое большее, три свѣчи дають ощущеніе въ три раза большее и т. д.; но на самомъ дѣлѣ такого отношенія пропорціональности между возбужденіемъ и ощущеніемъ не существуеть, и чтобы убѣдиться въ этомъ, достаточно привести два-три примѣра изъ обиходной жизни.

Всъмъ извъстны такъ называемые концерты-монстръ, когда исполнителей въ оркестръ насчитывають цълыя сотни, и тъ, которые въ первый разъ идуть на такіе концерты, думають услышать тамъ звуки оглушительной силы, но оказывается, что звуки подобныхъ оркестровъ только немного превышаютъ своей силой силу звуковъ обычныхъ оркестровъ. Во время солнечныхъ затменій, когда дискъ солнца закрывается наполовину, казалось бы, что и свътовое ощущение должно уменьшиться наполовину; но на самомъ же дълъ различе въ свъть до затменія и во время затменія намъ кажется весьма малымъ. Если бы существовала полная пропорціональность, то при затемніній диска солнца наполовину, и дневной свъть долженъ былъ бы уменьшиться наполовину, между тъмъ этого не замъчается. Эти примъры показывають, что полной пропорціональности между раздраженіемъ и ощущеніемъ не существуеть, что рость возбужденія не соотв'єтствуєть росту ощущенія. Я приведу еще н'єсколько примеровъ. Я брошу вначале шарикъ съ высоты 40 сант.; получится ощущение извъстной силы; теперь попробую бросить шарикъ съ высоты не 40 сант., а съ 40 сант. 1 милл., и никакой разницы въ ощущении послъ этого вы не замътите. Вы видите, что, хотя раздраженіе и возросло, но ощущеніе осталось безъ измѣненія; разницы въ ощущеніи вы не замѣтите, брошу ли я шарикь съ высоты 40 сант., или 40 сант. +1 милл. Въ то время, когда я буду увеличивать раздражение съ малой постепенностью, соотвътствующее ощущение совсъмъ не измъняется. Есть еще примъръ, указывающій на то, что, если раздраженіе будеть увеличиваться на очень малыя величины, то соотвётствующія ощущенія не будуть изм'вняться. Напр., днемъ мы эв'вздъ не видимъ, хотя онъ и днемъ свътять такъ же, какъ и ночью. Объясняется это следующимъ образомъ. Въ нашемъ глазу есть известное количество свъта, которое мы получаемъ отъ солнца. Къ этому количеству свъта присоединяется очень малая величина отъ свъта зв'єздъ; въ ощущеніи же нашемъ ничего не прибавляется. Вы видите, что въ то время, когда раздражение увеличивается, ощущеніе совсимь не растеть. Всй эти факты показывають, что между ростомъ раздраженія и ростомъ ощущенія никакой пропорціональности не существуєть, но есть другое отношеніе, которое намъ нужно опредѣлить.

Для опредъленія отношенія между раздраженіемъ и ощущеніемъ существуеть одинъ опытъ, который впервые произведенъ нъмецкимъ ученымъ Веберомъ, по справедливости считающимся основателемъ экспериментальной психологіи. Этоть опыть въ высшей степени простой. Веберъ велить субъекту, надъ которымъ производить опытъ, закрыть глаза и положить руку на столь, а затымь кладеть ему на руку гирю, положимь въ 1 фунть. Субъекть получаеть ощущение тяжести. Веберъ присоединяеть малую величину, положимъ 1 зол., и спрашиваетъ, произошло ли измѣненіе въ ощущеніи? Кажется, что измѣненіе должно было произойти. На самомъ же дълъ субъектъ никакой разницы не замъчаеть. Тогда онъ присоединяеть еще золотникъ и спрашиваеть, измѣнилось ли ощущеніе или нѣть; оказывается, что ощущение опять не измѣнилось; тогда онъ кладетъ еще золотникъ, затъмъ еще, до тъхъ поръ, пока субъектъ скажетъ: «да, теперь въсъ измънился»; тогда смотрять, какую тяжесть нужно было прибавить для того, чтобы субъектъ получилъ едва замътное ощущение различія. Оказывается, что, если первоначально быль положень одинь фунть, то для того, чтобы разница была замътна, нужно было прибавить одну треть фунта. Теперь кладуть гирю въ два фунта и производять опыть точно такимъ же образомъ, т.-е. вначалъ прикладывають одинъ золотникъ, затъмъ 2, 3 и т. д. до тъхъ поръ, пока субъектъ не замътитъ разницы; послъ этого смотрять на добавочную тяжесть; она равна двумъ третямъ фунта. Затъмъ берутъ три фунта; оказывается, что добавочная тяжесть должна равняться тремъ третямъ; затъмъ кладуть гирю въ 4, 5, 6 и т. д. фунта. Изъ этого ряда цифръ выводится опредъленный законъ. Для того, чтобы измънилось ощущеніе, добавочная тяжесть должна находиться къ прежней тяжести въ отношени 1:3. Добавочное раздражение должно находиться въ опредъленномъ отношении къ тому раздражению, которос было раньше, для того, чтобы вызвать едва замютное различие во ощущении. Этотъ законъ называется закономо  $Be \delta e pa$ .

Такой же опыть можно произвести и во всёхъ другихъ областяхъ ощущеній, напр., въ области звуковыхъ ощущеній. Если бы я взяль шарикъ отъ того прибора, который находится здёсь, и сталъ бы бросать его съ различной высоты, то оказалось бы, что, если я въ первый разъ бросилъ шарикъ съ извёстной высоты, то для того, чтобы получить едва замётную разпицу въ звуковомъ ощущеніи, я долженъ бросить шарикъ во второй разъ

съ высоты на одну треть большую, чѣмъ въ первый. Такимъ образомъ и въ этой области всецѣло примѣняется законъ Вебера (если согласиться съ тѣмъ положеніемъ, что интенсивность звукового раздраженія прямо пропорціональна высотѣ паденія). Подобные опыты производились и въ области свѣтовыхъ ощущеній. Оказалось, что здѣсь отношеніе нѣсколько иное; здѣсь раздраженіе нужно увеличить на одну сотую, чтобы въ ощущеніи получилась едва замѣтная разница; въ мускульномъ ощущеніи на одну семнадцатую. Изъ всѣхъ этихъ изслѣдованій ясно, что для того, чтобы вызвать едва замѣтную разницу въ ощущеніи, добавочное раздраженіе должно находиться въ опредѣленномъ отношеніи къ прежде бывшему.

Когда быль открыть этоть законь, то многихь онъ поразиль. Но въ действительности легко видеть, что въ тысяче случаевъ обиходной жизни мы встръчаемся съ явленіями, которыя вполнъ подходять подъ этоть законъ Вебера. Напр., если я отдамъ нищему одинъ рубль, то онъ будетъ весьма радъ, но если бы я даль милліонеру рубль, то онъ отнесся бы къ этому дару совершенно равнодушно. Это объясняется тымъ же закономъ: рубль представляеть безконечно малую величину сравненіи съ состояніемъ милліонера, такъ что милліонеръ не замѣтитъ никакой разницы въ своемъ состояніи. Если прибавить 5 руб. къ ежемъсячному жалованью чиновника, получающаго въ мъсяцъ 25 руб., то эта прибавка для него представитъ замътную величину, но если бы мы прибавили 5 руб. къ жалованью чиновника, получающаго 250 руб., то она была бы для него незамътна. Если бы спросили послъдняго, какую сумму слъдуетъ прибавить къ его жалованью, чтобы замътна была разница, онъ, навърно, назвалъ бы цифру около 50 руб. Если мы покупаемъ вещь въ 1 руб. и получаемъ на ней уступку въ 10 к., то мы эту уступку считаемъ замътной величиной, но если бы, когда мы покупаемъ вещь на 100 руб., купецъ захотълъ уступить намъ 10 коп., то мы, конечно, эту уступку не сочли бы замѣтной, а для того, чтобы мы ее сочли таковой, нужно, чтобы намъ уступили, по крайней мѣрѣ, 10 руб. Вотъ къ чему сводится такъ называемый законъ Вебера.

Но однимъ Веберовскимъ закономъ для рѣшенія вопроса, пасъ интересующаго, мы довольствоваться не можемъ. Мы видимъ, какимъ образомъ ощущенія растутъ, но закономѣрной связи между ростомъ ощущенія съ одной стороны, и ростомъ раздраженія— съ другой, въ этомъ законѣ мы не находимъ. Намъ нуженъ еще одинъ фактъ, и этотъ фактъ есть такъ называемый минимумъ ощущеній.

Что такое минимумъ ощущенія?

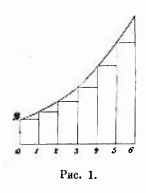
Когда я смотрю на небо, то я вижу не всѣ звѣзды, а только звѣзды, положимъ, до нятой величины. Но вѣдь звѣзды ниже пятой величины тоже даютъ раздраженіе. Отчего же я ихъ не вижу? Оттого, что свѣтовое возбужденіе отъ нихъ столь незначительно, что оно не сознается; оно находится, по выраженію психологовъ, ниже порога ощущенія. Для того, чтобы раздраженіе, реально существующее, вызвало во мнѣ извѣстное ощущеніе, оно должно стать выше порога.

Но какимъ образомъ можно опредѣлить порогъ раздраженія, напримѣръ, для звукового ощущенія? Для этого поступаютъ слѣдующимъ образомъ. Берутъ самые маленькіе, какіе только можно изготовить, пробковые шарики и опредѣляютъ, съ какой высоты ихъ слѣдуетъ бросать для того, чтобы вызвать едва замѣтное звуковое ощущеніе. Оказывается, что пробковый шарикъ, вѣсящій 1 миллиграммъ и падающій съ высоты 1 миллиметра, даетъ едва замѣтное ощущеніе звука; это и будетъ тотъ минимумъ, пиже котораго идти мы не можемъ. Если мы желаемъ опредѣлить минимумъ ощущенія тяжести, то нужно взять ½ грамма; если мы возьмемъ меньше, то въ извѣстныхъ частяхъ кожи ощущенія тяжести мы возьмемъ меньше. Вотъ что называется порогомъ ощущенія.

Психологи находять, что минимумъ ощущенія, которое мы получаемъ въ томъ случав, когда на поверхность кожи двйствуетъ пробковый шарикъ въ  $^{1}/_{50}$  грамма ввсомъ, равняется тому едва замвтному ощущенію, которое мы получаемъ въ то время, когда мы, имвя въ рукв 1 фунтъ, прибавляемъ еще  $^{1}/_{3}$ . Это въ сущности кажется очень страннымъ. Какъ это, съ одной стороны  $^{1}/_{3}$  фунта, а съ другой стороны  $^{1}/_{50}$  грамма могутъ вызывать одно и то же ощущеніе, а между твмъ психологи утверждаютъ, что эти ощущенія равны между собою и называютъ ихъ едва замвтными или минимальными ощущеніями и утверждаютъ, что всякое сложное ощущеніе складывается изъ этихъ минимальныхъ ощущеній, которыя въ этомъ смыслѣ могутъ быть названы единицами ощущенія. Если мы съ этимъ согласимся, то мы должны будемъ согласиться и съ твмъ, что какъ раздраженіе, такъ и ощущеніе измвняются въ очень малыхъ предвлахъ.

Теперь, если, съ одной стороны, мы возьмемъ Веберовскій законъ, а съ другой стороны, тѣ изслѣдованія, которыя мы имѣемъ относительно порога ощущенія, то мы будемъ въ состояніи графически изобразить отношеніе между ощущенісмъ и раздраженісмъ. Согласимся съ тѣмъ, что ощущеніе есть извѣстпая величина, которая можеть увеличиться и уменьшиться: что раз-

драженіе есть величина, это само собою понятно. Слѣдовательно, мы можемъ символически величину ощущенія и раздраженія изображать при номощи величинъ соотвѣтствующихъ линій. Проведемъ горизонтальную линію неопредѣленной длины, и пусть она служитъ для обозначенія величины ощущенія (см. чертежъ). Раздѣлимъ ее на равныя части и у точекъ дѣленія поставимъ 0, 1, 2, 3 и т. д. Частъ линіи 01 выражаетъ собою ощущеніе какой-нибудь опредѣленной силы: линія 02 символизуетъ собою ощущеніе вдвое сильнѣе; линія 03—ощущеніе въ три раза сильнѣе. Теперь для каждаго изъ указанныхъ ощущеній будемъ изображать соотвѣтствующее ему раздраженіе. Раздраженія, соотвѣтствующія ощущеніямъ, мы будемъ изображать вертикальными линіями. Положимъ, для (порога) ощущенія, которое мы обозначимъ при помощи 0, соотвѣтствуєтъ раздраженіе, выражаемое



величиной линіи ОВ. Если я хочу изобразить раздраженіе, соотв'єттвующее ощущенію 1, то для этого я беру линію, изображающую раздраженіе, соотв'єтствующее ощущеніе О, т.-с. ОВ, и прибавляю къ ней <sup>1</sup>/<sub>8</sub> линіи ОВ, согласно закону Вебера. Тогда мы получимъ линію, величина которой соотв'єтствуетъ раздраженію, отв'єчающему ощущенію 1. Если мы пойдемъ дальше и спросимъ, какое раздраженіе соотв'єтствуетъ ощущенію 2, мы должны взять линію, выражающую вели-

чину прежняго раздраженія, и прибавить къ ней  $^{1}/_{3}$ ; такимъ образомъ, мы получимъ раздраженіе, соотвѣтствующее ощущенію, обозначенному 2. Поступая такимъ же образомъ и для ощущенія 3, мы получимъ рядъ вертикальныхъ липій, соединеніе вершинъ которыхъ дастъ такъ называемую кривую раздраженія. Эта кривая представляетъ тотъ интересъ, что она даетъ возможность опредѣлить величину раздраженія для любого ощущенія. Вотъ, напр., дано ощущеніе, которое выражается линіей  $^{31}/_{2}$ . Нужно найти соотвѣтствующее ему раздраженіе. Беремъ на горизонтальной линіп точку, соотвѣтствующую  $^{31}/_{2}$ , и возстановляемъ на ней перпендикуляръ до пересѣченія съ кривой; мы получимъ линію, соотвѣтствующую искомому раздраженію. Такимъ образомъ ясно, что при помощи этой кривой мы можемъ найти для любого ощущенія соотвѣтствующее раздраженіе.

Я изобразилъ графически отношение между раздражениемъ и ощущениемъ только для того случая, когда мы имѣемъ дѣло съ ошущениемъ тяжести. Теперь спросимъ, нѣтъ ли закона, ко-

торый выражаль бы отношеніе между всякими ощущеніемъ и раздраженіемъ. Отвѣта на этоть вопросъ мы должны некать въ такъ называемомъ Фехнеровскомъ законѣ. Фехнеръ, извѣстный нѣмецкій физикъ и философъ, открылъ законъ отношенія между всякимъ ощущеніемъ и раздраженіемъ (въ 1859 г.). Опъ именно нашелъ, что отношеніе, которое существуетъ между ощущеніемъ и раздраженіемъ, вполнѣ похоже на то отношеніе, которое существуетъ между числами и соотвѣтствующими имъ логариемами.

Если мы возьмемъ таблицу логариемовъ, то увидимъ, что въ ней имѣются два столбца чиселъ. Въ одномъ обыкновенныя, а въ другомъ логариемы. Кромѣ того, если мы обратимъ вниманіе на то, какъ растуть логариемы, то мы увидимъ, что логариемы возрастаютъ медленнѣе, чѣмъ обыкновенныя числа, подобно тому, какъ величины ощущеній возрастаютъ медленнѣе, чѣмъ величины раздраженій. Если, напр., въ одномъ столбцѣ стоитъ 1, то въ другомъ 0; для числа 10 логариемъ равняется 1, для 100 равняется 2 и т. д. Слѣдовательно, мы здѣсь видимъ, что въ то время, какъ логариемы растутъ опредѣленнымъ образомъ, числа, соотвѣтствующія имъ, также растутъ, но совершенно своеобразно.

Если мы разсмотримъ ближе ростъ чиселъ и логариемовъ, то мы увидимъ, что между ихъ ростомъ и ростомъ раздраженій и ощущеній есть извѣстная аналогія. Логариемамъ 0, 1, 2, 3 и пр. соотвѣтствуютъ числа 1, 10, 100, 1000 и т. д. Легко видѣтъ, въ какомъ отношеніи здѣсь находится приращеніе чиселъ къ первоначальной ведичинѣ. Разность между 10 и 1 равна 9, между 100 и 10 равна 90, между 1000 и 100 равна 900. Слѣдовательно, отношеніе прироста чиселъ къ первоначальной величинѣ равно 9: 1, 90: 10, 900: 100. Эти отношенія тождественны, всѣ равны 9. Слѣдовательно отношеніе прироста чиселъ къ первоначальной величинѣ постоянно равно опредѣленному числу въ то время, какъ логариемъ возрастаетъ на единицу.

То же самое отношеніе, какое мы здѣсь имѣемъ между ростомъ чиселъ и соотвѣтствующихъ имъ логариомовъ, мы имѣли и въ отношеніи между ростомъ ощущеній и раздраженій. Мы видѣли, что, когда ощущенія возрастаютъ на одинаковую величину, то раздраженія возрастаютъ такимъ образомъ, что приращеніе ихъ сохраняетъ всегда одинаковое отношеніе къ данной величинѣ раздраженія. Точно такимъ же образомъ здѣсь логариомы увеличиваются на равныя величины, когда соотвѣтствующія имъ числа возрастаютъ такимъ образомъ, что приращеніе ихъ сохраняетъ всегда одинаковое отношеніе къ данной величинѣ. Итакъ, можно сказать, что ощущенія возрастаютъ, какъ логариомы, въ то время, какъ раздраженія увеличиваются, какъ

числа; или еще короче, такъ кажь каждая величина возбужденій можеть быть выражена опред'яленнымъ числомъ: ощущеніе равняется логариому раздраженія (законъ Фехнера).

Теперь мы имфемъ вполиф достаточное количество данныхъ, чтобы отвътить на вопросъ, можно ли измърить интенсивность ощущеній. Мы на этоть вопросъ должны отв'єтить, конечно, утвердительно. Возьмемъ ту формулу, по которой ощущение равняется логариему раздраженія. Эта формула имфеть то значеніе, что при помощи ея, если намъ дано какое-нибудь ощущение, мы всегда можемъ опредълить, какое ему соотвътствуеть раздражсеніе, и, наобороть, если намъ дана величина раздраженія, то мы всегда можемъ опредълить величину ощущенія. Если намъ дана какая-нибудь величина раздраженія, то намъ стоить найти въ таблицъ логариомовъ число, выражающее эту величину, тогда соотв тствующій ему логариомъ будеть означать величину ощущенія; и наобороть: если намъ дана величина ощущенія, то мы при помощи той же таблицы логариемовъ можеть опредълить, какое ему соотвътствуетъ раздражение (разумъется, для такого рода вычисленій необходимы еще ніжоторыя данныя, о которыхъ нътъ надобности здъсь распространяться) 1). Мы имъемъ полное право сказать, что, подобно тому, какъ инженеръ знаетъ, какое количество теплоты нужно для того, чтобы произвести извъстное движение и какому количеству теплоты соотвътствуеть какое движеніе, такъ и психологь знаеть, какому раздраженію соотвътствуетъ какое ощущение, и наоборотъ. А это значитъ, что психологъ можетъ измърять ощущенія.

Теперь вернемся къ нашему основному вопросу. Говорять ли эти данныя за матеріальность психическихъ явленій? Мы видъли, каковы суть тъ единицы, которыя служать для измъренія въ міръ физическомъ; такія единицы суть: фунть, калорія, амперь и проч., а здъсь, въ области психическихъ явленій, каковы единицы, принятыя для измъренія? Здъсь такими единицами является едва замътное ощущеніе—минимумъ ощущенія. Развъ едва замътное ощущеніе, минимумъ ощущенія имъеть чтонибудь общее съ тъми единицами, при помощи которыхъ измъряются матеріальныя вещи или матеріальныя явленія?

Отсюда, ми кажется, ясно, что пользоваться этими данными для того, чтобы доказывать матеріальность психических явленій, защитникъ матеріализма не им веть основаній. Скажу больше: тоть физикъ Фехперъ, которому принадлежить честь от-

<sup>1)</sup> Объ этомъ см.  $Byн\partial m$ ъ. «Лекціи о душѣ человѣка и животныхъ».

крытія только что указаннаго закона, въ ученіи о душ'в вовсе не быль матеріалистомъ. Онь быль въ числё первыхъ, высказавшихся въ пользу принципа параллелизма, не имъющаго ничего общаго съ матеріализмомъ. По мнінію Фехнера, существуєть коренное различіе между міромъ физическимъ и міромъ психическимъ; взаимодъйствія между физическими и психическими явленіями не существуєть; единственно, что мы можемъ допустить, это-параллельность или функціональное отношеніе между явленіями физическими и явленіями психическими 1). Мнѣ остается еще сослаться на другого выдающагося философа, именно ифмецкаго философа Дюринга, котораго считають матеріалистомъ, хотя я должень по этому новоду замѣтить, что его матеріализмъ сильно отличается отъ матеріализма Молешотта и Бюхнера. Онъ признаеть, что психическія явленія суть продукть матеріальнаго движенія, но, говоря о Фехнеровскомъ законъ, онъ находить, что въ ощущеніяхъ нъть ничего такого, къ чему могли бы быть примънены законы механики; они суть продуктъ движенія матеріальныхъ частицъ, но сами по себт они не матеріальны 2).

Мнѣ кажется, изъ всѣхъ приведенныхъ соображеній ясно, что измѣреніе интенсивности ощущеній вовсе не говорить въ пользу матеріальности психическихъ процессовъ. Пожалуй, ктонибудь на это замѣтить: «Но есть еще измѣреніе скорости психическихъ явленій, которое, несомнѣнно, доказываеть ихъ матеріальность». Мнѣ кажется, что и это утвержденіе невѣрно, что я и постараюсь разъяснить въ слѣдующей лекціи.

Объ этомъ см. лекцію 18-ю.

<sup>2) «</sup>Приложеніе механическихъ принциповъ къ субъективному ощущенію кажется невозможностью, потому что въ ощущеніи нѣтъ ничего такого, что, подобно объективному предмету, могло бы быть понимаемо съ точки зрѣнія матеріи и движенія... Потому было бы совершенно неправильно переносить механику матеріи непосредственно на составныя части сознанія, разсматриваемыя сами по себѣ» (Dühring. «Kritiche Geschichte der Principien d. Mechanik», § 190).

#### ЛЕКЦІЯ ПЯТНАДЦАТАЯ.

# Объ измъреніи скоростей умственныхъ процессовъ.

Исторія вопроса.—Понятіе реакціи.—Описаніе хроноскопа Гиппа.—Изм'вреніе времени простой реакціи.—Время различенія, выбора, ассоціаціи представленій, сужденій и пр.—Выводы.

Въ сегодняшней лекціи я предполагаю говорить объ изм'треніяхъ скоростей психическихъ процессовъ. Этоть вопросъ янтересенъ по той причинѣ, что многіе защитники матеріализма видѣли доказательство матеріальной природы психическихъ процессовъ въ томъ, что скорость ихъ можетъ быть измѣрена. Они говорили, что все то, что имѣетъ скорость, связано съ движеніемъ въ пространствѣ, а все, что обладаетъ способностью къ такого рода движенію, само по себѣ предполагаетъ матеріальную природу. Но для того, чтобы убѣдиться въ неправильности подобнаго взгляда, нужно прежде всего разсмотрѣть, какимъ образомъ измѣряется скорость психическихъ процессовъ.

Можно ли сказать, что психическіе процессы имѣютъ опредъленную скорость или же нѣтъ? По народному представленію, нѣтъ ничего быстрѣе мысли; нѣкоторые ученые даже въ началть нынѣшняго столѣтія предполагали, что скорость мысли такъ велика, что собственно можно сказать, что дѣятельность мысли лежитъ вню времени; но оказалось, что этотъ взглядъ неправиленъ; оказалось, что мысль имѣетъ опредѣленную скорость, п даже не особенно значительную сравнительно съ общеизвѣстными физическими явленіями.

То обстоятельство, что мысль обладаеть скоростью, впервые было замѣчено астрономами. Я позволю себѣ въ нѣсколькихъ словахъ коснуться исторіи этого вопроса въ виду того, что она, по моему мнѣнію, представляеть извѣстный интересъ. Въ прежнія времена астрономы для опредѣленія момента прохожденія звѣзды черезъ меридіанъ мѣстности, въ которой производилось изслѣдованіе, поступали слѣдующимъ образомъ. Въ окулярѣ телескопа они помѣщали рядъ вертикальныхъ нитей. Движеніе звѣзды совершается по горизонтальной линіи. Вертикальная ли-

пія, которую мы изображаемъ посредствомъ F (см. рис.), совпадаетъ съ меридіаномъ мѣстности. Задача астронома состоитъ въ томъ, чтобы опредѣлить, въ какой моментъ звѣзда пройдетъ черезъ линію F. Это и было бы моментомъ прохожденія звѣзды черезъ меридіанъ данной мѣстности. Опредѣлить часъ и минуту прохожденія звѣзды черезъ линію F для астронома не трудно, но опредѣлить секунды довольно трудно; для этого нужно воспользоваться ударами секунднаго маятника. Астрономъ направлястъ телескопъ на движущуюся звѣзду, смотрить на часы, опредѣляетъ минуты, затѣмъ отсчитываетъ секунды по ударамъ секунднаго маятника и въ то же время слѣдитъ за движеніемъ звѣзды. Если моментъ прохожденія звѣзды черезъ линію F совпадаетъ съ ударомъ секунднаго маятника, тогда число секундъ выразится цѣлымъ числомъ; но такое совпаденіе не всегда воз-

можно; можеть случиться, что моменть прохожденія зв'єзды черезъ линію F какъ разь и произойдеть между двумя ударами секунднаго маятника, тогда секунды выразятся дробнымь числомъ. Какъ же поступаеть въ такомъ случа в астрономъ? Д'єло въ томъ, что зв'єзда, прежде ч'ємъ дойдеть до линіи F, проходить черезъ рядъ другихъ вертикальныхъ линій. Астрономъ зам'єчаеть ближайшую линію передъ линіей F, черезъ которую зв'єзда проходить какъ разъ въ моментъ, совпадающій съ ударомъ секунд-

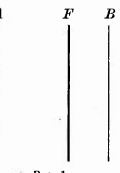


Рис. 1.

наго маятника, затъмъ-другую линію, находящуюся за линіей F и совпадающую со следующимъ ударомъ секунднаго маятника; посл'в этого для астронома опред'вленіе момента прохожденія звъзды черезъ меридіанъ не представляеть большого затрудненія. Допустимъ, что астрономъ зам'ятилъ, что въ первый моментъ зв'єзда находится въ точк'є А, во второй-въ точк'є В. Следовательно, нужна одна секунда для того, чтобы звъзда прошла разстояніе отъ точки А до точки В. Если предположимъ, что разстояніе оть точки А до точки F вдвое больше разстоянія оть точки F до точки В, то следовательно, разстояние АF звезда проходить въ 2/3 секунды. Двъ трети секунды слъдуетъ прибавить къ темъ минутамъ и часамъ, которые были замечены астрономомъ при приближеніи зв'єзды къ точк' А, и посл'є этого онъ можеть съ точностью сказать, во сколько часовъ, минуть и секундъ звъзда прошла черезъ меридіанъ. Въ одной изъ обсерваторій, а именно, Гринвичской, астрономъ Маскелинъ (Maskelyn) и его ассистенть производили наблюденія; при этомъ оказалось, что въ наблюденіяхъ ассистента появленіе зв'язды въ той или иной точкъ всегда отмъчалось на полсекунды позже, что у Маскелина: послъдній объяснялъ такого рода различіе въ наблюденіяхъ небрежностью своего помощника и, какъ говорятъ, даже удалилъ его со службы. Впослъдствіи наука оправдала репутацію ассистента Маскелина. Оказалось, что нътъ двухъ астрономовъ, которые могли бы видътъ появленіе звъзды въ одинъ и тотъ же моментъ. Эта разница во времени воспріятія называется «индивидуальнымъ уравненіемъ». Оказывается, что между реальнымъ появленіемъ звъзды и ея воспріятіемъ протекаетъ извъстное время. Ясно, слъдовательно, что психическіе процессы или воспріятія совершаются въ извъстный промежутокъ времени, или что они обладаютъ извъстною скоростью.

Съ этого момента задача науки была направлена на отысканіе способовъ для измѣренія скорости психическихъ процессовъ. Когда говорять юбъ измѣреніи скоростей психическихъ процессовъ, то не слѣдуеть думать, что они измѣряются непосредственно. При словѣ «измѣреніе психическихъ процессовъ» не слѣдуеть думать, какъ это кажется на первый взглядъ, что психологъ держить въ рукахъ часы и наблюдаетъ чъи-нибудь психическіе процессы и опредѣляеть ихъ скорость, въ родѣ того, какъ опредѣляють, напр., скорость бѣга лошади на гипподромѣ. Въ дѣйствительности скорость психическихъ процессовъ измѣряется не прямо, а косвенно.

Для того, чтобы понять, какимъ образомъ происходить измѣреніе психическихъ процессовъ, я постараюсь прежде всего объяснить терминъ реакція, какъ онъ понимается психофизіологами. Для того, чтобы можно было измѣрять скорость психическихъ процессовъ, субъекть, надъ которымъ производится опытъ, долженъ производить извѣстныя движенія. Субъекту, напр., говорятъ, что въ извѣстный моментъ появится звуковое, зрительное или какое-нибудь другое впечатлѣніе, и какъ только онъ восприметъ это впечатлѣніе, онъ долженъ сдѣлать отвѣтное движеніе, какъ знакъ того, что онъ его воспринялъ. Это отвѣтное движеніе и называется реакціей.

Для того, чтобы мы были въ состояніи измѣрять скорость психическихъ процессовъ, мы должны знать время, протекающее оть момента появленія раздраженія до момента появленія реакціи. Въ процессѣ измѣренія для насъ представляетъ интересъ два момента: первый моменть—появленіе раздраженія, напр., звукового, зрительнаго, осязательнаго и т. д., второй моменть—реакціи. Чтобы мы могли опредѣлить скорость психическаго процесса вообще, мы должны опредѣлить время, лежащее между по-

явленіемъ раздраженія и появленіемъ отв'єтнаго движенія, или реакціи.

Существують различные приборы, при помощи которыхъ опредъляется это промежуточное время. Самый распространенный изъ нихъ—такъ называемый Гипповскій хроноскопъ. Это въ высшей степени простой приборъ. Чтобы понять его устройство, нуж-

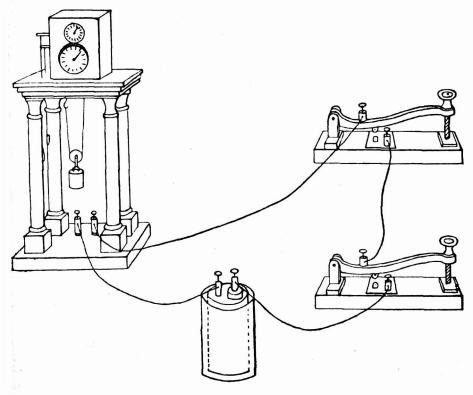


Рис. 1.

Гипповскій хроносногь съ приспособленіями для изслѣдованія времени простой реакціи (баттарея и два телеграфныхъ ключа, при помощи которыхъ можно замыкать и размыкать токъ). Въ хроноскопів позади циферблатовъ, изъ которыхъ одинъ показываетъ тысячныя доли секунды, а другой лесятыя, находится электромагнить съ якоремъ (не видны на рисункѣ), притягиваніе и отталкиваніе котораго при замыканіи и размыканіи тока производить то, что стрѣлки одинъ разъ включаются въ часовой механизмъ, а въ другой выключаются.

но только знать устройство электрическаго звонка. Въ послѣднемъ есть электромагнить, къ которому прикрѣпленъ такъ называемый якорь. Когда мы нажимаемъ пуговку звонка, т.-е., другими словами, замыкаемъ токъ, электромагнитъ притягиваетъ къ себѣ якорь; съ этимъ связано появленіе звука. Когда мы отнимаемъ руку, токъ размыкается, якорь отходить отъ электромагнита, звукъ прекращается. Для того, чтобы понять устройство Гип-

повскаго хроноскопа, мы должны помнить именно устройство электрического звонка. Гипповскій хроноскопъ имфеть два циферблата: верхній показываеть тысячныя доли секунды, нижнійдесятыя доли. За циферблатами помъщается часовой механизмъ. Отличіе хроноскопа отъ обыкновенныхъ часовъ состоить въ томъ. что мы здёсь въ любой моменть можемъ произвольно пускать въ ходъ или останавливать стрълки. Въ обыкновенныхъ часахъ мы видимъ совствить не то: разъ механизмъ дтиствуетъ, то и стртики движутся; въ хроноскопъ онъ могуть быть неподвижны, хотя механизмъ будетъ дъйствовать. Это происходить отъ того, что позади часового механизма есть электромагнить съ якоремъ; движеніе этого послідняго производить то, что стрівлки при помощи движенія якоря или включаются въ часовой механизмъ, или выключаются; вследствіе этого съ замыканіемъ или размыканіемъ тока, стрълки или приходять въ движеніе, или останавливаются. А именно, если токъ замкнуть, то стрълки движутся; если разомкнуть, то стрълки останавливаются. Замыканіе и размыканіе тока въ аппарать, который я демонстрирую (см. рис. 2), происходить при помощи двухъ ключей. Въ каждую данную минуту по произволу я могу замкнуть токъ, стрълки тогда будуть двигаться; если же я разомкну токъ, стрълки остановятся.

Теперь я возвращаюсь къ интересующему насъ вопросу. Какимъ же образомъ поступають тогда, когда хотять измфрить промежутокъ времени между появленіемъ раздраженія и движеніемъ реакціи? Въ этомъ приборъ, какъ я сказаль, мы имъемъ два ключа; на одинъ изъ нихъ накладываеть свой палецъ субъектъ, надъ которымъ производится опыть. Ему говорять, что, какъ только раздастся звукъ, онъ долженъ на него реагировать, т.-е. въ данномъ примъръ онъ долженъ отнять руку отъ ключа. Звуковое возбужденіе можно производить при помощи удара, замыкающаго ключъ. При началѣ опыта субъекть замыкаеть свой ключь. Экспериментаторъ пускаеть въ ходъ часовой механизмъ хроноскопа. Стрълки находятся въ неподвижномъ состояніи, потому что еще не замкнуть ключь экспериментатора. Но когда последній производить звуковое раздраженіе при помощи удара, замыкающаго ключъ, то токъ замыкается и стрълки хроноскопа приходять въ движеніе. Субъекть, воспринявъ звуковое раздраженіе, отнимаеть палець оть ключа, токъ размыкается, п стрълки въ тоть моменть останавливаются. Теперь посмотримъ на циферблать и мы увидимь на немь то время, которое прошло между началомъ дъйствія звукового раздраженія и реакцівії (т.-е. движеніем в пальца). Такимъ способомъ опредъляется время такъ называемой простой реакціи; оно равняется приблизительно 0,120-0,230 доли секунды; но приведенная цифра еще не показываеть того времени, которое необходимо для совершенія чисто психических процессовь, по той причинь, что процессъ простой реакціи не есть процессъ чисто психическій, такъ какъ онъ складывается и изъ элементовъ физіологическихъ. Первый моменть заключается въ томъ, что возбуждение идеть по нерву и доходить до головного мозга; здъсь начинается возбужденіе той или другой части головного мозга, которому соотв'єтствуеть, съ одной стороны, извъстное воспріятіе, съ другойсолевое возбуждение, благодаря которому рождается импульсъ къ движенію. Можно, следовательно, сказать, что процессъ простой реакціи содержить въ себъ 4 момента: два психологичсскихъ и два физіологическихъ. Измъряя время простой реакціи, мы въ дъйствительности еще не узнали того времени, которое необходимо для совершенія чисто психическаго процесса. Если бы мы знали, съ одной стороны, то время, которое необходимо для того, чтобы возбуждение дошло до головного мозга, а съ другой-то время, которое необходимо для того, чтобы волевой импульсъ отъ мозга дошелъ до руки, тогда мы могли бы опредълить время, необходимое для совершенія психическаго процесса, а такъ какъ мы этого не знаемъ, то при помощи простой реакціи мы не можемъ опредълить времени чисто психическаго процесса. Для этого нужно нъсколько видоизмънить опыть съ реакціей.

Субъекту говорять: вы получите одно изъ двухъ впечатльній, вы увидите или былый, или черный цвыть; на черныйвы должны реагировать, на бълый-нъть. Въ этомъ случат въ сознаніи субъекта долженъ произойти процессъ различенія; онъ можеть совершить движение только въ томъ случать, если появится черный цвътъ; слъдовательно, онъ долженъ отличить черный цвъть оть бълаго. Очевидно, этоть процессъ болъе сложный, чтыт процессъ простой реакціи, и потому время такой реакціи нъсколько больше, чъмъ время простой реакціи: оно равняется приблизительно 0,180 сек. Для того, чтобы определить время чисто психического процессо различенія, пужно изъ времени этой реакціи вычесть время простой реакціи. Время простой реакціи равияется приблизительно 0,140; производимъ вычитаніе изъ 0,180-0,140, получается 0,040. Вотъ приблизительно время, необходимое для чисто психического процесса различенія. Само собою разумъется, что, если субъекту дается два впечатлънія, напр., два цвъта, то процессъ различенія для него не труденъ, но если бы мы ему дали не два, а, положимъ, 4 цвъта: синій, красный, черный, бълый, и при этомъ сказали ему, что онъ долженъ реагировать въ томъ случать, если появится черный, то въ сознании субъекта происходить болѣе сложный процессъ, чѣмъ въ томъ случаѣ, когда ему предложено было всего два цвѣта; въ этомъ случаѣ онъ долженъ употребить больше усилія; времени для такого различенія требуется больше, чѣмъ для процесса различенія между двумя впечатлѣніями. Время процесса различенія между 4 цвѣтами равняется приблизительно 0,160.

Такимъ же образомъ мы можемъ изслёдовать время, необходимое для совершенія какого-нибудь волевого процесса. Мы можемъ произвести движение или одной рукой, или другой, или, какъ говорять, мы можемъ послать два различныхъ волевыхъ импульса. Оказывается возможнымъ измёрить время именно этого волевого импульса. Для такого рода измъреній беруть два ключа: одинъ изъ нихъ замыкается правой рукой, другой-лѣвой, при этомъ говорятъ субъекту: вы получите одно изъ двухъ впечатльній, или былый цвыть или черный; если получите былый, то реагируйте лъвой рукой, если же черный, то-правой. Въ сознаніи субъекта происходить довольно сложный процессь; онъ можетъ послать волевой импульсъ или къ правой рукъ, или къ лъвой, смотря по тому, какое изъ двухъ впечатлъній появится: если бълый, то онъ долженъ послать импульсъ къ лъвой рукъ, если черный, то-къ правой. Такимъ образомъ, здёсь происходить, во-первыхъ, процессъ различенія, и, во-вторыхъ, выборъ органа для совершенія опред'вленнаго движенія или реакціи. Зная время такой реакціи, мы можемъ легко опредълить время, необходимое для того, чтобы послать волевой импульсъ. Для этого берется время реакціи, вычитается изъ него время простой реакцін и процесса различенія, и полученная разность приблизительно 0,080 сек. и есть то время, которое необходимо для того, чтобы произвести выборъ между двумя движеніями. Опыть этоть мы можемъ значительно усложнить: мы можемъ сказать субъекту, чтобы опъ выбиралъ не между двумя, а между 10 различными движеніями; для этого существуеть особый приборь, имѣющій сходство съ фортепьянными клавишами. Въ такомъ случат субъекту говорять, что, если появится такое-то впечатлѣніе, онъ долженъ реагировать первымъ пальцемъ; если появится другое, вторымъ и т. д. Отъ этого процессъ различенія и выбора сильно усложняется, и время реакціи сильно возрастаеть; оно равняется приблизительно 0,4.

Но наиболье интересные опыты относятся къ изслъдованию ассоціаціи представленій. Какъ извъстно, ни одно представленіе не можетъ явиться въ нашемъ сознаніи самостоятельно, безътого, чтобы въ связи съ нимъ не явилось какое-нибудь другое

представленіе. Процессъ изслѣдованія времени ассоціаціи представленій производится совершенно такимъ же образомъ, какъ и въ предыдущихъ опытахъ. Экспериментаторъ, произнося какоенибудь слово, размыкаетъ токъ; стрълки вслъдствіе этого начинаютъ двигаться; субъектъ долженъ обождать того момента, когда у него явится какое-нибудь представление по ассоціаціи, и тогда отнять палецъ отъ ключа; стрълки хроноскопа въ этотъ же моменть останавливаются. Циферблать показываеть то время, которое понадобилось реагенту для того, чтобы въ его сознаніи явилось то или иное представление. Эти опыты показали, что одно и то же слово у различныхъ лицъ вызываетъ различныя представленія, а отъ характера этихъ посліднихъ зависить и время реакціи. Однъ ассоціаціи требують мало времени, другія много. Изъ классификаціи ассоціацій оказывается, что словесныя ассоціаціи, напримъръ, «домъ, домащній», требуютъ приблизительно около 0.737 сек. Ассоціаціи по смежности, напр., «домъ, окно»-около 0,810 сек.; следовательно, ассоціація по смежности требуеть больше времени, чтмъ словесная ассоціація. Ассоціаціи по сходству (напр., «домъ, жилище») требують нъсколько меньше времени-0,730 сек. Но можно заставить субъекта высказать цълое суждение; тогда времени требуется гораздо больше. Впрочемъ, иногда и сужденіе, когда оно конкректно, протекаеть очень скоро; напр., на вопросъ, что такое мачта, получается сужденіе: «мачта есть часть корабля»; такое сужденіе занимаеть не болье 0,823 сек. Но если предложить какое-нибудь абстрактное, отвлеченное сужденіе, то времени требуется гораздо больше. Напр., «что такое искусство?» Отвъть: «эстетическая дъятельность человѣка». Для такого сужденія нужно около 1.317 сек. Однимъ словомъ, чёмъ сложнёе умственный или психическій процессъ, тъмъ времени требуется больше.

Конечно, не слѣдуетъ думатъ, чтобы всѣ эти цифровыя данныя, указывающія на скорость высшихъ умственныхъ процессовъ, были бы результатомъ одного-двухъ изслѣдованій. Нѣтъ, прежде чѣмъ придти къ такимъ выводамъ, были произведены сотни наблюденій надъ психическими процессами различныхъ лицъ, и изъ полученныхъ такимъ путемъ данныхъ выведено среднее 1).

Всѣ эти измѣренія показывають, что психическіе процессы обладають скоростью, въ дѣйствительности очень незначительною въ сравненіи со скоростью нѣкоторыхъ физическихъ явленій.

<sup>1)</sup> Объ измѣреніи скоростей см. *Вундть*. «Лекціи о душѣ человѣка и животныхъ». Сп. 1894, гл. XVIII. «Vorlesungen über die Menschen und Thierseele». 3-е изд., 1896. *Wundt*. «Grundzüge d. Psychologie». Изд. 5-е, 1902.

Посмотрите, о какихъ цифрахъ идетъ рѣчь, когда говорятъ, папр., о скорости распространенія свѣта (298 тыс. верстъ въ сек.) или о скорости электрическаго тока. Въ тѣ времена, когда думали, что мысль человѣческая протекаетъ съ необычайною скоростью, многіе думали, что голова преступника, отдѣленная отъ туловища, можетъ не только испытыватъ страданія отъ своего отдѣленія, но иногда даже разсуждать о своемъ ужасномъ положеніи. Но такого рода соображенія въ настоящее время нужно считать вполнѣ неосновательными 1); хотя страданія преступника передъ казнью дѣйствительно ужасны, но зато, какъ только мечъ сдѣлаетъ свое дѣло, онъ тотчасъ же перестаетъ страдать, такъ какъ давленіе крови на мозгъ прекращается скорѣе, чѣмъ сколько нужно времени для того, чтобы появилось хоть одно представленіе.

Такимъ образомъ, изъ этихъ измѣреній мы видимъ, что умственные процессы обладаютъ опредѣленной скоростью; въ этихъ фактахъ едва ли кто станетъ сомнѣваться. Измѣренія эти являются тѣмъ эмпирическимъ матеріаломъ, съ которымъ долженъ оперироватъ всякій, кто желаетъ разсуждать о природѣ психическихъ процессовъ.

Прежде, чвмъ рвшить вопросъ, доказывають ли измъренія скорости умственныхъ процессовъ матеріальную природу ихъ или нътъ, мы должны спросить себя, что собственно непосредственно измъряемъ мы въ указанныхъ опытахъ? Когда мы измъряемъ скорость психическаго процесса, мы собственно измъряемъ физіологическій процессъ, протекающій между началомъ возбужденія и реакціей, и только косвенно процессъ психическій, такъ какъ мы предполагаемъ, что одновременно и параллельно съ физіологическимъ процессомъ происходить и психическій процессъ. Въ такомъ именно смыслѣ мы можемъ сказать, что измъряется скорость психическихъ процессовъ.

Послѣ того, какъ мы имѣемъ въ рукахъ этотъ матеріалъ, разберемъ, въ какой мѣрѣ матеріалистъ имѣетъ право сказатъ, что измѣреніе психическихъ процессовъ указываетъ на ихъ матеріальную природу. Они говорятъ, что физическіе процессы характеризуются тѣмъ, что они могутъ измѣряться, а разъ наука нашла возможность измѣрять и психическіе процессы, то, слѣдовательно, эти послѣдніе тоже имѣютъ матеріальную природу. Очевидно, что, когда мы говоримъ объ измѣреніи скорости психическихъ процессовъ, то мы имѣемъ въ виду, что они совершаются во времени, и что они измѣряются именно единицами

<sup>1)</sup> Wandt «Essavs», crp. 169. «Die Messung psychischer Vorgänge».

времени. А для насъ это послѣднее обстоятельство особенно важно, потому что многіе отождествляють *временную* протяженность съ *пространственной* и думають, что, когда дѣло идеть объ измѣреніи психическихъ процессовъ, то дѣло идеть объ измѣреніи при помощи единицъ пространственной протяженности.

Конечно, психическія явленія могуть быть измперены, но здѣсь понятіе измпъренія употребляется совсѣмъ не въ томъ смыслъ, который давалъ бы намъ право отождествлять явленія психическія съ явленіями физическими. Для изм'вренія скоростей психическихъ процессовъ употребляется обычная единица времени, но, въ виду субъективнаго характера времени, измъренія при помощи временной протяженности совствить не доказываютъ тождества явленій психическихъ съ явленіями физическими. Конечно, мы должны сказать, что психическія явленія совершаются во времени, измпряются мврами времени, но такъ какъ, мы это видъли выше, время имъетъ только лишь субъективное существованіе, оно существуетъ только лишь въ нашемъ сознаніи, то очевидно, что сказать, что что-либо изм'вряется м'врами времени еще вовсе не значить сказать, что явленіе имфеть пространственное существованіе, а только въ этомъ последнемъ случав и могла бы быть рвчь о тождествв явленій психическихь съ матеріальными. Сказать, что психическія явленія изм'вряются единицами времени, значить другими словами сказать, что они совершаются въ сознаніи, что они имѣють только субъективную реальность, а изъ этого слъдуеть, что психические процессы не матеріальны.

### ЛЕКЦІЯ ШЕСТНАДЦАТАЯ.

# Ученіе о локализаціи умственныхъ способностей.

Отношеніе вопроса о локализаціи умственныхъ способностей къ матеріализму.—Исторія ученія о локализаціи: Платонъ, Аристотель, средневъковые писатели, Декартъ.—Психологія "способностей".—Френологическое ученіе Галля.—Экспериментальныя изслѣдованія Флуранса.

Въ настоящей лекціи я предполагаю разсмотр'єть вопросъ, им'єющій огромную важность для опред'єленія отношенія между психическими и физическими явленіями—именно вопросъ о такъ называемой локализаціи умственных способностей.

Этотъ вопросъ въ настоящее время часто получаетъ толкованіе, возможное только при матеріалистическомъ пониманіи психическихъ явленій, и даже многіе видятъ въ этомъ ученіи опору для самой матеріалистической доктрины, между тѣмъ какъ въ дѣйствительности тѣ эмпирическія данныя, на которыхъ строится это ученіе, совсѣмъ не даютъ намъ права на такое толкованіе.

Многіе думають, что въ физіологіи въ настоящее время доказано, что различныя психическія явленія совершаются въ опредъленныхъ частяхъ мозга, что они тамъ имѣютъ свое мѣстопребываніе, что, напр., такая психическая способность, какъ «память на слова», находится въ одной части мозга, а, напр., «математическія способности» находятся въ какихъ-нибудь другихъ частяхъ его.

Многимъ представляется, что «мѣста» этихъ способностей физіологіей точно опредѣлены, что еще большей точности можно ожидать въ ближайшемъ будущемъ, и что успѣхи физіологіи въ этомъ отношеніи имѣютъ огромное принципіальное значеніе, такъ какъ они приводятъ къ заключенію, что собственно психологіи, какъ особой науки о душевныхъ явленіяхъ, нють.

Сторонники этого взгляда разсуждають слѣдующимъ образомъ. Всѣ тѣ психическія способности, о которыхъ говорить психологія, представляють нѣчто неосязательное, неуловимое, нѣчто такое, чего нельзя подвергнуть тщательному изслѣдованію. Совсѣмъ въ иномъ положеніи находится физіологія: предметъ ея изслѣдованія, мозгъ и его функціи, можно подвергнуть самому тщательному изслѣдованію. Поэтому, если физіологъ въ состояніи указать, въ какой части мозга какія психическія способности локализуются, какіе физіологическіе процессы лежатъ въ основаніи тѣхъ или иныхъ психическихъ процессовъ, то въ сущности роль психологіи, какъ особой науки о психическихъ явленіяхъ, дѣлается совершенно излишней. Путемъ изслѣдованія строенія и функцій мозга можно гораздо лучше изучить психическія явленія, чѣмъ при помощи самонаблюденія или «внутренняго опыта», какъ это рекомендують психологи. Психическія явленія суть собственно физіологическіе процессы, совершающіеся въ мозгу: поэтому, слѣдуетъ признать, что психологія на самомъ дюлю есть только часть физіологіи мозга, что психологію долженъ собственно разрабатывать не психологь, а физіологъ.

Я считаю все это разсужденіе совершенно неправильнымъ. Я считаю, прежде всего, неправильнымъ тотъ взглядъ, что будто бы физіологическіе процессы намъ извъстны гораздо лучше, чъмъ соотвътствующіе имъ психическіе. Въ дъйствительности, современные пріемы анатомо - физіологическихъ изслъдованій первной системы до такой степени несовершенны и даже грубы, что достигаемые ими результаты далеко не соотвътствуютъ по точности результатамъ, получаемымъ при помощи тъхъ пріемовъ, которые имъетъ въ своемъ распоряженіи современная психологія. Въ дъйствительности мы знаемъ несравненно точности сихическіе факты, чъмъ соотвътствующіе имъ физіологическіе, а потому часто можемъ довольствоваться только психологическимъ изслъдованіемъ, а на физіологическія изслъдованія можемъ смотръть только, какъ на вспомогательныя и не имъющія ръшающаго значенія.

Никакъ нельзя согласиться съ тѣмъ взглядомъ, что будто бы физіологическимъ ученіемъ о локализаціи умственныхъ способностей исчерпывается содержаніе психологіи. Въ дѣйствительности, само физіологическое ученіе о локализаціи умственныхъ способностей невозможно безъ психологіи. Физіологь, прежде чѣмъ приступить къ изслѣдованію локализаціи умственныхъ способностей, прежде чѣмъ опредѣлять, въ какой части мозга находится способность «памяти», «воображенія», способность «зрительнаго воспріятія» и т. п., долженъ знать, что онъ обозначаетъ при помощи словъ: память, воображеніе и т. п., а это онъ можетъ знать только изъ внутренняго опыта, того пріема, который является характернымъ для психологіи. Нужно предварительно установить при помощи психологіи отношеніе между умственными способностями, и только послѣ этого изслѣдовать,

какія существують физіологическія отправленія въ мозгу, которыя соотвѣтствують процессамь, извѣстнымь намь изъ психологіи. Слѣдовательно, нужно поступать какъ разъ наобороть: оть психологіи переходить къ физіологіи, а не физіологическимь путемъ открывать законы психическихъ явленій.

Я вовсе не считаю также правильнымъ воззрѣніе тѣхъ, которые думають, что психологіи, какъ самостоятельной науки, нѣтъ и быть не можеть. Я думаю, что тѣ, которые поставляють вопросъ, «кому разрабатывать психологію?» 1) и отвѣчають на него, что «психологію долженъ разрабатывать физіологъ», вовсе этимъ не доказывають, что психологія есть часть физіологіи. Если бы даже согласиться съ тѣмъ мнѣніемъ, что психологію долженъ разрабатывать физіологь, то отсюда вовсе не слѣдуеть, что психологія есть часть физіологіи.

Въ настоящее время между философами прочно установился взглядъ, что психологія представляеть изъ себя такую энциклопедическую науку, что разрабатывать ее представителю одной науки было бы невозможно. Есть въ психологіи отдёлы, которые съ наибольшимъ успъхомъ можетъ разрабатывать ученый съ спеціально-философскимъ образованіемъ. Точно такимъ же образомъ есть отдёлы, которые съ наибольшимъ успъхомъ можетъ разрабатывать физіологь, и изъ того, что психологія нуждается въ помощи физіологіи, совстить не следуеть, что психологія есть физіологіи. Отношеніе между физіологіей и психологіей можно сравнить съ отношеніемъ, которое существуеть между физикой и математикой. Есть отдълы въ физикъ, которые безъ математики разрабатываемы быть не могуть, но тъмъ не менъе никто не скажеть, что физика есть математика; совершенно то же нужно сказать о психологіи въ ея отношеніи къ физіологіи. Физіологическія изслідованія весьма часто являются важнымъ всномогательнымъ средствомъ для психологическихъ изследованій, но отсюда вовсе не следуеть, что психологія есть часть физіологіи.

Когда говорять объ ученіи о локализаціи умственныхъ способностей, то обыкновенно предполагается само собою понятнымъ, что психическія явленія или наши мысли совершаются въ мозгу, что он'в тамъ им'вють свое м'встопребываніе, или, какъ н'вкоторые выражаются, им'вють тамъ свое с'вдалище. Но такъ ли это? Можно ли даже выражаться такимъ образомъ? Можно ли со строго научной точки зр'внія сказать, что мысли нахо-

<sup>1)</sup> См. статью проф. Стаченова: «Кому и какъ разрабатывать психология» въ «Попхологическихъ этюдахъ». Спб. 1873 г.

дятся въ мозгу. Среди философовъ господствуетъ взглядъ, что такъ даже выражаться нельзя. Напр., нъмецкій философъ Паульсенъ, пользующійся въ настоящее время громадною извъстностью, высказался по этому вопросу слъдующимъ образомъ: «Не
можетъ быть и ръчи о съдалищъ души въ смыслъ пространства,
или мъста въ пространствъ, въ которомъ она находится. Въ пространствъ находятся тъла и происходятъ движенія, но не явленія сознанія: не имъетъ никакого смысла сказать: мысль или
чувство находятся здъсь или тамъ... Мысли не находятся въ
мозгу: можно одинаково хорошо сказать, что онъ находятся въ
желудкъ или на лунъ. Одно не болъе несообразно, чъмъ другое.
Въ мозгу совершаются физіологическіе процессы и ничего другого» 1).

На этотъ взглядъ Паульсена извъстный ижмецкій психіатръ Флексигъ сдёлалъ слёдующее замёчаніе въ своей книгѣ «Мозгъ и душа». Онъ выражаеть неудовольствіе по тому поводу, что «еще и теперь многочисленные философы-психологи осуждають внутреннее обоснованіе, логическое построеніе медицинскаго ученія о душів, что діалектикъ еще и теперь съ состраданіемъ смотрить на того изследователя, который старается указать душе особое съдалище въ тълъ». Далъе онъ говорить: «То обстоятельство, что мышленіе совершается въ мозгу, есть убъжденіе очень большого числа душевно - здоровыхъ, способствовавшихъ расширенію человъческаго познанія людей. Между тъмъ какъ до сихъ поръ я только отъ сумасшедшихъ и слабоумныхъ слышалъ, что ихъ душа попала въ желудокъ, или на луну, или на Сиріусъ» 2). Такой способъ возраженія ясно показываеть, какія обостренныя отношенія существують между философами и физіологами по вопросу о мъстопребывании души.

Я въ этомъ вопросѣ становлюсь на сторону Паульсена и утверждаю, что мысли не совершаются въ мозгу, что мозгъ не есть мѣстопребываніе мысли, что о мысли нельзя говорить, что она находится гдѣ-то въ мозгу, такъ какъ она, будучи непротяженной, не можетъ находиться гдю бы то ни было въ пространствѣ. Это было бы тѣмъ, что называется contradictio in adjecto.

Я знаю, что этотъ взглядъ будетъ признанъ «метафизическимъ», совершенно ненаучнымъ, и потому спѣшу замѣтить, что такое мнѣніе было бы ошибочно, что на самомъ дѣлѣ за-

<sup>1)</sup> См. его «Введеніе въ философію». М. 1894 г., стр. 137. «Einleitung in die Philosophie», вышла въ 1893 г.; въ настоящемъ году вышло уже 12-е изд.

<sup>2)</sup> Flechsig. «Gehirn und Seele». 2-е изд., 1896 г., стр. 10, прим. 2-е, стр. 37.

щищаемый мною взглядъ чисто эмпирическій и можеть быть признаваемъ самыми крайними противниками метафизики; такъ, напр., у Авенаріуса, одного изъ очень видныхъ представителей современнаго позитивизма, въ его книгъ: «Der menschliche Weltbegriff» мы находимъ тотъ же взглядъ. По его митнію, нельзя сказать, что «мозгъ имфеть мысль», потому что, если мы станемъ доискиваться до смысла слова «имъть», то мы легко увидимъ, что оно обозначаеть принадлежность какому-либо цёлому, какъ часть или свойство, а въдь это неприложимо къ мозгу. «Мозгъ им ветъ ганглійныя клютки и нервныя волокна, им ветъ нейроглію и сосуды, имфетъ различную окраску, но даже самое тонкое анатомическое разложение и самый сильный микроскопъ не можеть показать, что мышленіе есть часть или свойство мозга. Мозгъ не есть мъстопребывание, съдалище мышленія. Мышленіе не есть обитатель мозга, но въ то же время не есть продукть, физіологическая функція или вообще состояніе мозга» 1).

Такимъ образомъ ясно, что можно быть противникомъ метафизики и въ то же время не признавать, что мысль находится гдъто въ мозгу.

Гдѣ же въ нашемъ тѣлѣ находятся мысли или вообще душа? Разсмотримъ отвѣты на этотъ вопросъ у различныхъ философовъ. Начнемъ съ древнѣйшихъ временъ.

Если бы кто-нибудь поставиль мнѣ въ упрекъ, что я этотъ вопросъ разсматриваю исторически, и замѣтилъ бы мнѣ, что было бы вполнѣ достаточно, если бы я разсмотрѣлъ только современное состояніе его, что только это послѣднее представляетъ интересъ, что у старыхъ писателей нельзя по этому вопросу найти чего-либо существенно важнаго, то я на это спѣшу отвѣтитъ, что исторія вопроса въ данномъ случаѣ имѣетъ принципіальное значеніе, потому что она можетъ показатъ намъ ту связь, какая существуетъ между психологіей и физіологическимъ ученіемъ о локализаціи умственныхъ способностей.

Греческій философъ Платонъ (427—347 до Р. Хр.) думаль, что душа состоить изъ трехъ частей. Первая часть—это разумная душа или источникъ познанія, вторая часть— источникъ чувствъ, и, наконецъ, третья часть— источникъ страстей и желаній. Въ то время, какъ вторая и третья части помѣщаются въ животѣ, главная часть души, разумная, имѣетъ свое мѣсто въ головѣ, которую Платонъ, поэтому, называетъ «Акрополемъ тѣла». Находясь въ ней, душа властвуетъ надъ тѣломъ.

Ученикъ Платона Аристотель (385 — 322) считалъ этотъ

<sup>1)</sup> Avenarius. «Der menschliche Weltbegriff», crp. 75-6.

взглядъ несостоятельнымъ. По мнѣнію Аристотеля, мозгъ не можетъ служить мѣстопребываніемъ разумной части души, потому что онъ представляетъ изъ себя безкровный и холодный органъ. Мозгъ не можетъ быть посителемъ такой важной функціи, какъ мышленіе. По мнѣнію Аристотеля, мѣстопребываніемъ души является сердце, функція же мозга заключается лишь въ томъ, чтобы охлаждать сердце.

Изъ послѣдующихъ взглядовъ заслуживаетъ упоминанія ученіе одного изъ отцовъ церкви Немезія (жилъ въ V вѣкѣ), который думалъ, что душа, состоящая изъ воздухообразнаго вещества, можетъ помѣщаться только лишь въ мозгу и именио въ такъ называемыхъ мозговыхъ желудочкахъ (мозговые желудочки—это углубленія, находящіяся внутри мозговыхъ полушарій). Немезій думалъ, что передніе желудочки являются мѣстопребываніемъ «фантазіи». «Память» имѣетъ своимъ мѣстопребываніемъ задніе желудочки, «мыслительныя же способности» находятся въ среднихъ желудочкахъ.

Въ схоластической философіи очень сильно затрудиялись въ рѣшеніи вопроса о томъ, гдѣ и какъ въ человѣческомъ тѣлѣ помѣщается душа. Философы этого періода признавали, что душа непротяженна, что она недѣлима, что поэтому было бы несообразно говорить о ея пространственной локализаціи; съ другой стороны, они не могли не признавать воздѣйствія души на тѣло и какъ бы нахожденія ея въ этомъ послѣднемъ и потому пришли къ слѣдующему оригинальному рѣшенію. Душа, по мнѣнію схоластиковъ, находится въ тѣлѣ, но не въ смыслѣ тѣлесности или пространственности, т.-е. не такъ, какъ можетъ находиться въ тѣлѣ нѣчто тѣлесное и протяженное; притомъ душа во всемъ тѣлѣ находится какъ нѣчто угълос, и въ отдѣльныхъ частяхъ тѣла она находится одновременно цѣлой и пераздѣльной. Такимъ способомъ схоластики хотѣли примирить нераздѣльность души съ нахождєніемъ ея въ тѣлѣ 1).

Своеобразное мъстоопребываніе для души указываеть Декарта. Психологическія воззрънія Декарта сводятся къ тому, что душа есть нъчто абсолютно отличное отъ матеріи. Матерія обладаеть протяженностью, душа лишена этого свойства; она нематеріальна, непротяженна, а если она непротяженна, то не имъеть частей, недълима. Душа, по Декарту, едина и недълима. Нужно было найти органъ, въ которомъ можеть помъщаться

<sup>1)</sup> Они говорили: «anima in ubi est corporeo, sed non corporalitér neque focaliter, anima in toto corpore tota et in singulis simul corporis partibus tota». Volkmann. «Lehrbuch d. Psychologie». I.

душа, обладающая такими свойствами. Для разрёшенія этой задачи онъ занимался спеціальными анатомо-физіологическими изслёдованіями, и его познанія въ этой области были настолько обширны, что ему даже приписывается открытіе закона такъ называемыхъ рефлективныхъ движеній.

Декартъ думалъ, что для души, которая была единой и пераздѣльной, долженъ быть найденъ подходящій органъ. Такимъ, по его мнѣнію, могла быть только лишь такъ называемая шишковидная железа (Glandula pinealis), потому что это былъ единствєнный непарный органъ въ головѣ.

Декартъ предполагать, что парный или двойственный органъ не можетъ быть съдалищемъ для единой и нераздъльной души. «Хотя душа, говоритъ Декартъ, соединена со всъмъ тъломъ, но есть въ тълъ нъкоторая часть, гдъ душа въ особенности обнаруживаетъ свое дъйствіе. Мнъ кажется очевиднымъ, что часть тъла, гдъ душа непосредственно обнаруживаетъ свое дъйствіе, не есть ни сердце, ни мозгъ, а маленькая железа, помъщенная среди его вещества» 1). Это есть glandula pinealis.

Исканіе непарнаго органа для нераздівльной души вполи в опреділенно указываеть на ту связь, которая существовала между психологическими и физіологическими воззрініями Декарта.

Во второй половинъ XVIII въка господствовала психологія Христіана Вольфа, которую можно назвать «психологіей способностей», потому что она предполагала, что душа состоить изъ цълаго ряда отдъльныхъ способностей: памяти, воображенія, разума, разсудка и т. п. Каждая способность, согласно этой психологіи, имфетъ какъ бы самостоятельное существованіе. Въ настоящее время въ психологіи никъмъ не признается существованіе отдільных способностей, не зависящих отъ тіхъ или другихъ психическихъ состояній. Нельзя, напр., сказать, есть какая-нибудь способность вниманія, которая находилась бы вню отдівльных в представленій или чувствь, которыя въ даниую минуту представляются нашему сознанію съ большей или меньшей отчетливостью и ясностью, вслёдствіе чего мы и говоримъ, что мы направляемъ наше вниманіе на изв'єстныя представленія или чувства. Нельзя сказать, чтобы внимание было что-нибудь такое, что находилось бы вни этихъ представленій и чувстви Самое понятіе «способности» вниманія возникаетъ всл'ядствіе того, что мы одни представленія воспринимаемъ отчетливо и ясно, а другія нътъ. Мы обобщаемъ этотъ особенный характеръ процесса

<sup>1) «</sup>Les passions de l'âme». Art. 31.

воспріятія, и у насъ получается понятіе вниманія; по большей части въ такихъ случаяхъ возникаетъ тенденція принимать, что вниманіе есть нѣчто, находящееся виѣ отдѣльныхъ представленій, по это совсѣмъ невѣрно. То же самое слѣдуетъ сказать и о другихъ «способностяхъ»: памяти, воображенія, разсужденія и т. п. Психологи Вольфовской школы именно не замѣчали, что они простое отвлеченіе принимали за реальность.

Изъ этой «психологіи способностей» рождается новое физіологическое ученіе о локализаціи умственныхъ способностей, принадлежащее Фридриху Галлю (1757 — 1828). Я позволю себъ остановиться нъсколько подробнъе на учени Галля потому, что съ его именемъ связаны самые превратные взгляды. О немъ думаютъ, что онъ былъ просто какой-то фантазеръ, строившій свои взгляды безъ всякихъ обоснованій. Въ действительности это невърно. Всякій, кто даль бы себъ трудъ ознакомиться съ его шеститомнымъ сочинениемъ «Sur les fonctions du cerveau» 1), могъ бы убъдиться въ томъ, что это былъ ученый съ огромной, всесторонней эрудиціей, пытавшійся построить свою теорію на основаніи многочисленныхъ данныхъ, вообще ученый добросовъстный. Если его ученіе оказалось совершенно несостоятельнымъ, то это произошло, какъ миъ кажется, не столько оттого, что онъ пользовался недостаточно обоснованными данными, сколько онъ исходилъ изъ ложныхъ психологическихъ ottoro, что теорій.

Ученіе его заслуживаетъ вниманія и потому, что, какъ указывалъ Флексигъ, онъ первый обратилъ особое вниманіе на значеніе мозговыхъ извилинъ, и что въ этомъ смыслѣ онъ является предшественникомъ современныхъ ученій о локализаціи умственныхъ способностей. О немъ справедливо замѣтили, что его заслуги извѣстны только въ узкомъ кругу спеціалистовъ, между тѣмъ какъ ошибки его ученія сдѣлались чрезвычайно популярными.

Какъ извѣстно, по его ученію, называемому френологієй, та или другая психическая способность связана съ развитіємъ той или другой мозговой извилины. Особое развитіє той или другой мозговой извилины отражается на очертаніяхъ черепа: оно про-

<sup>1)</sup> Подробное заглавіе этого сочиненія: «Sur les fonctions du cerveau et celles de chacune de ses parties, avec des observations sur la possibilité de reconnaître les instincts, les talents ou les dispositions morales et intellectuelles des hommes et des animaux par la configuration de leur cerveau et de feur tête». Paris. 1822. То же сочиненіе вышло раньше, въ 1804 г., подъ заглавіемъ: «Апаtomie et Physiologie du système nerveux en général, et du cerveau en général et du cerveau en particulièr».

изводить тв или другія выпуклости на черепв, которыя и свидвтельствують о существованіи твхъ или другихъ исихическихъ особенностей даннаго индивидуума.

Галль въ предисловіи къ своему сочиненію <sup>1</sup>) самъ разсказываєть, какимъ образомъ онъ пришелъ къ открытію своей теоріи. Онъ воспитывался въ семьѣ, въ которой было очень много дѣтей, и имѣлъ случай замѣтить, что всѣ они отличались какиминибудь психическими особенностями, которыя, по его мнѣнію, проистекали не отъ воспитанія, какъ думали многіе философы того времени, а изъ какихъ-либо врожденныхъ особенностей, потому что, хотя дѣти воспитывались при одинаковыхъ условіяхъ, однако впослѣдствіи обнаруживали особенности въ психической сферѣ. То же самое онъ замѣтилъ, наблюдая и психическую жизпь животныхъ. Животныя, воспитывающіяся при одинаковыхъ условіяхъ, обнаруживають несомнѣнныя психическія особенности. Отъ чего же эти особенности зависятъ? По мнѣнію Галля, отъ врожденной физической организаціи, и именно отъ особенностей строенія центральной нервной системы.

Въ годы студенчества онъ имѣлъ случай замѣтить, что лица, имѣющія превосходную память, имѣють въ то же время большіе выпуклые глаза (de grands yeux saillants). Отсюда онъ сдѣлалъ предположеніе, что, если память обнаруживается какимъ - нибудь внѣшнимъ фактомъ, то то же самое должно быть и по отношенію къ другимъ психическимъ способностямъ; если эта психическая способность связана съ указанными физіологическими особенностями, то всякая другая способность должна быть связана съ другими физіологическими особенностями.

Для рѣшенія этого вопроса онъ сталъ наблюдать различныхъ людей, обладающихъ какой-либо замѣчательной особенностью, и старался подмѣтить, какія физіологическія особенности имъ сопутствують, при чемъ, изъ соображеній, на которыя было указано выше, онъ обращалъ особое впиманіе на строеніе черепа. По его словамъ, онъ собралъ огромный матеріалъ. Онъ собиралъ факты въ школахъ и въ различныхъ воспитательныхъ учрежденіяхъ, въ сиротскихъ домахъ, въ лѣчебницахъ для душевно - больныхъ, въ исправительныхъ домахъ, въ тюрьмахъ, и даже на мѣстахъ казни. Онъ произвелъ многочисленныя изслѣдованія надъ убійцами, надъ слабоумными; онъ разсматривалъ статуи и бюсты и сличалъ съ историческими описаніями 2), и изъ этихъ - то данныхъ онъ пришелъ къ выводамъ, о которыхъ я сейчасъ скажу.

<sup>1)</sup> Ук. соч., стр. 2 и д.

Приступая къ изслѣдованію, Галль исходиль изъ слѣдующихъ психологическихъ соображеній. Онъ думаль, что слѣдуетъ разрѣшить вопросъ о локализаціи не «души», а психическихъ «способностей», но не былъ согласенъ со взглядами тѣхъ философовъ, которые принимали ограниченное число способностей въ родѣ: памяти, воображенія, разсудка и т. под. Онъ думалъ, что такое дѣленіе души на нѣсколько способностей совершенно недостаточно.

Нельзя отличить одного человъка отъ другого, если сказать, что у одного, напримъръ, воля отличается въ томъ или въ другомъ отношеніи отъ воли другого. Для того, чтобы достигнуть этого, намъ нужно указать, какими частными особенностями одинъ индивидуумъ отличается отъ другого. Мы вполнъ можемъ характеризовать того или другого человъка, если мы въ состояніи сказать о наличности у него такихъ способностей, какъ способности къ языкамъ, способности къ музыкъ, постоянства и т. п. 1).

Исходя изъ соображеній такого рода, Галль призналъ слѣдующія 27 способностей:

- І. Половой инстинктъ.
- II. Любовь къ дътямъ (Amour de la progéniture).
- III. Дружба, привязанность.
- IV. Инстинктъ самосохраненія, или мужество.
  - V. Кровожадность или наклонность къ убійству (Instinct carnassier).
- VI. Хитрость.
- VII. Чувство собственности (Sentiment de la proprieté).
- VIII. Гордость, высокомъріе.
  - ІХ. Тщеславіе, славолюбіе.
  - Х. Осторожность, предусмотрительность.
  - XI. Память на предметы (Mémoire des choses, memoire des faits).
- XII. Чувство м'єстности (Sens des localités, Ortsinn, Raumsinn).
- XIII. Память на личности (Mémoire des personnes).
- XIV. Память на слова (Mémoire des mots).
  - XV. Способность къ изученію языковъ.
- XVI. Способность къ живописи.
- XVII. Способность къ музыкъ.
- XVIII. Способность къ ариеметикъ.
  - XIX. Механическія способности (Sens de construction, talent de l'architecture).

<sup>1)</sup> Стр. 24 и д.

XX. Способность къ сравненію (Sagacité comparative).

ХХІ. Умъ метафизическій.

XXII. Остроуміе.

XXIII. Способность къ поэзіи.

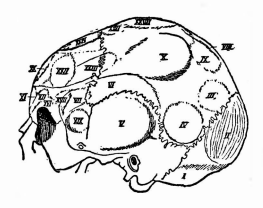
XXIV. Доброта, благожелательность, нравственное чувство, совъсть.

XXV. Способность къ подражанію.

XXVI. Религіозное чувство.

XXVII. Постоянство, твердость, упорство.

Я позволю себъ привести изъ его сочиненій сообщеніе о томъ, какимъ образомъ онъ приходилъ къ открытію органовъ только что приведенныхъ способностей, чтобы вы могли получить представленіе о тъхъ пріемахъ изслъдованій, какими онъ пользовался.



Prc. 1.

«Любовь къ дѣтямъ» локализуется въ той части мозга, которая производить выпуклость въ черепѣ, обозначенную знакомъ II (см. рис.).

Галль сравниваль многочисленные черепа женщинъ и мужчинъ и нашелъ, что первые отличаются отъ вторыхъ значительнымъ развитіемъ именно этой части черепа. По мнѣнію Галля, это происходить оттого, что у женщинъ болѣе развито чувство любви къ дѣтямъ. Это соображеніе подтверждается тѣмъ, что у обезьянъ, которыя также отличаются особенной любовью къ дѣтямъ, эта часть черепа обнаруживаетъ значительную выпуклость 1).

Изследуя черепъ одной женщины, которая была известна какъ образецъ привязанности (modèle de l'amitié), онъ заметиль

<sup>1)</sup> Ук. соч., т. III, стр. 415—419.

у нея выпуклость въ той части черепа, которая на рисункъ обозначена цифрой III. Этотъ признакъ, по его миънію, доказываетъ наличность чувства привязанности у даннаго индивидуума. Это соображеніе подтверждается тъмъ, что у животныхъ, которыя способны къ особенной привязанности, какъ, напримъръ, у собакъ, эта часть черепа особенно развита 1).

Изучая черепъ одного душевно-больного, который страдалъ маніей величія, онъ замѣтилъ особенную выпуклость въ той части, которая на рис. черепа обозначена цифрой ІХ. Онъ полагаетъ, что это есть органъ тицеславія и подтверждаетъ свой взглядъ тѣмъ, что обезьяны, которыя обнаруживаютъ тщеславіе въ стремленіи себя украшать, имѣють на черепахъ въ этомъ мѣстѣ ту же характерную выпуклость 2).

Укажу еще на органъ «религіознаго чувства», какъ представляль себъ Галль. Для того, чтобы опредълить этотъ органъ, Галль изследовалъ форму головъ техъ лицъ, которыя отличались своею набожностью. Онъ посъщаль церкви и при этомъ наблюдалъ головы тъхъ, которые молились наиболъе усердно. Въ этихъ наблюденіяхъ онъ зам'тилъ, что въ черепахъ ихъ есть выпуклость въ той части, которая обозначена на рисункъ цифрой XXVII 3). Чтобы подтвердить это наблюденіе, онъ предприняль цёлый рядь изслёдованій надъ монахами, проповёдниками и т. п. Кромъ того, онъ сличилъ многочисленные портреты историческихъ личностей, отличавшихся особеннымъ развитіемъ религіознаго чувства: Константина Великаго, Антонина Пія, Марка Аврелія, Іоанна Златоуста, Игнатія Лойолы, Людовика XIII и др., и у всъхъ у нихъ онъ нашелъ подтверждение своей теоріи. Между прочимъ, оказалось, что форма головы «атенста» Спинозы характерно отличается отъ формы головы людей религіозныхъ отсутствіемъ указаннаго возвышенія 4).

Такимъ образомъ, по теоріи Галля, тѣ или другія психическія способности связаны съ опредѣленными формами мозговыхъ

<sup>1)</sup> Ук. соч., т. III, стр. 473 и д. «Cette région est également plus large et plus bombée chez les animaux susceptibles d'un grand attachement, que chez les autres. Le crâne du chien est particulièrement remarquable à cet égard», стр. 495—6.

<sup>2) «</sup>Combien toutes ces têtes élevées diffèrent de la tête aplatie du haut de l'athée Spinoza?» (T. 5-ü, crp. 387).

<sup>3)</sup> T. IV, ctp. 311.

<sup>4)</sup> Въ этихъ наблюденіяхъ ему благопрінтствовало то обстоятельство, что большинство набожныхъ людей, которыхъ онъ наблюдалъ, были плѣшины. «Je fus frappé d'abord de la circonstance que devots les plus fervents que j'avais vus étaient presque toujours chauves».

извилинъ, каковыя формы отражаются на очертаніяхъ черепа. Благодари этому обстоятельству, мы можемъ даже при взглядѣ на черепъ опредѣлить, какія психическія способности присущи данному индивидууму.

Это ученіе было дискредитировано на первыхъ же порахъ появленія, во-первыхъ, тѣмъ, что многіе воспользовались имъ для тѣхъ же цѣлей, для какихъ существовала астрологія и гороско-пія, т.-е. для угадыванія судьбы человѣческой и т. под.; во-вторыхъ, послѣдователи Галля увеличили ошибки своего учителя. Одинъ изъ его учепиковъ на черепѣ гуся показывалъ признаки 29 способностей и въ томъ числѣ способности къ музыкѣ. Другой изъ его послѣдователей число способностей довелъ до 63-хъ.

Если бы мы спросили о причинахъ неудачи системы Галли, то мы должны были бы сказать, что, хотя онъ и слѣдоваль естественно-научному методу при собираніи фактовъ и наблюденій, но при этомъ онъ очень поспѣшно обобщалъ. Главная же ошибка его состояла въ томъ, что онъ исходилъ изъ ложной психологической теоріи способностей. Если бы вмѣсто того, чтобы пользоваться ходячими теоріями популярной психологіи, Галль воспользовался указаніями научной психологіи своего времени, то едва ли бы онъ пришелъ къ такимъ ложнымъ результатамъ 1).

Теорія Галля еще при жизни его была опровергнута экспериментальными изслѣдованіями  $\Phi$ луранса  $^2$ ), знаменитаго французскаго физіолога  $^3$ ).

Онъ производилъ изслѣдованіе такимъ образомъ, что удаляль тѣ или другія части мозга, чтобы опредѣлить, каковы будуть послѣдствія этого удаленія. Такъ, напр., онъ взялъ курицу, у которой удалилъ оба мозговыхъ полушарія. Не взирая на это, курица прожила еще 10 мѣсяцевъ, и наблюденія надъ этой курицей безъ мозговыхъ полушарій привели Флуранса къ слѣдующимъ результатамъ: «Какъ только я лишилъ ее обоихъ полушарій, она тотчасъ же лишилась зрѣнія въ обоихъ глазахъ. Она уже не слышала, не подавала пикакого знака воли, но держалась крѣпко на ногахъ. Она начинала ходить, когда ее толкали. Она летала, когда ее бросали въ воздухъ. Она проглатывала воду, когда ее лили ей въ клювъ. Она не приходила въ

<sup>1)</sup> Напр., ассоціативная психологія, начало которой положили *Гэртми* и *Юмі* во второй половинт 18-го столітія, совершенно устраняла теорію способностей (см. объ этомъ *Ribot*. «Psychologie Anglaise». 1875, стр. 270—273. Русси. пер., стр. 214—216).

<sup>2)</sup> Правильнъе было бы называть его Флуранъ.

<sup>3)</sup> Ero сочиненіе «Recherches expérimentales sur les proprietés et les fonctions du système nerveux» вышло въ 1824 г., 2-е изд. въ 1843 г.

движеніе, если ее не возбуждали. Если ее ставили на лапки, то она оставалась въ такомъ положеніи. Когда ее клали на животъ, т.-е. въ такое положеніе, въ какомъ куры находятся, когда онъ спятъ или отдыхають, то она оставалась въ этомъ положеніи. По большей части она находилась въ состояніи сонливости, которое не могли прервать ни шумъ ни свътъ, а только лишь непосредственныя возбужденія, какъ, напр., щипки, удары, уколы» 1).

Это было въ первый день послѣ операціи, но то же самое повторяется во все послѣдующее время.

Флурансъ оставляеть ее голодать почти до 3-хъ дней, затъмъ подносить пищу къ самымъ ноздрямъ, погружаеть ея клювъ въ зерна, кладеть зерна на клювъ, погружаетъ клювъ въ воду, кладеть ее, наконецъ, на кучу зеренъ. Опа не получила никакого обонятельнаго ощущенія, она ничего не проглотила, ничего не выпила, она оставалась неподвижной на кучъ пшеницы и, конечно, умерла бы съ голоду, если бы Флурансъ не заставлялъ ее съъсть зерна, кладя ихъ просто ей въ клювъ.

Много разъ Флурансъ вмѣсто зеренъ клалъ камешки въ клювъ; она проглатывала эти камешки, какъ если бы это были зерна. Если эта курица на пути своемъ встрѣчаетъ препятствіе, она наталкивается на него, и этотъ толчекъ останавливаетъ ее, но она останавливается совершенно безъ всякаго пониманія.

Такимъ образомъ, курица безъ полушарій потеряла всѣ свои инстинкты, потому что теперь она не ѣстъ по собственной иниціативѣ, какому бы голоду ее ни подвергали. Она не защищается отъ другихъ куръ, она не можетъ ни убѣгать, ни вступать въ борьбу. Она потеряла разсудомъ, потому что она уже больше не имѣетъ хотѣній, воспоминаній и сужденій. Слѣдовательно, по мнѣнію Флуранса, мозговыя полушарія суть единственный органъ воспріятія, воли и сужденія 2).

Но отсюда для Флуранса возникаеть новая задача. Если сказать, что мозговыя полушарія являются сёдалищемъ для воспріятія, памяти, воли, то спрашивается, представляють ли изъ себя мозговыя полушарія однородный органъ, во всёхъ частяхъ котораго одинаково им'єють м'єсто эти функціи, или же для каждой изъ этихъ способностей существуеть особая часть мозговыхъ полушарій?

Для разрѣшенія этого вопроса Флурансъ произвель слѣду-

<sup>1)</sup> Ук. соч., 2-е изд., стр. 87 и д.

<sup>2)</sup> Les lobes cérébraux sont donc le receptacle unique des perceptions, des instincts, de l'intelligence».

ющій эксперименть. Онъ взяль голубя и сталь вырѣзывать по отдѣльнымъ слоямъ мозговыя полушарія. При этомъ онъ замѣтилъ, что по мѣрѣ того, какъ онъ снималъ все больше и больше слоевъ, зрѣніе ослаблялось у голубя все болѣе и болѣе. Вмъстт съ зрѣніемъ ослаблялся также и слухъ, а равнымъ образомъ и всѣ интеллектуальныя способности.

Отсюда Флурансъ сдѣлалъ тотъ выводъ, что всѣ эти способности связаны съ отправленіемъ однnxv и mvxv же частей мозга.

Затѣмъ Флурансъ произвелъ другой опытъ, который является подтвержденіемъ перваго. Онъ взялъ голубя и обнажилъ центральныя части обоихъ полушарій. Слѣдствіемъ этого явилось то, что голубь лишился всѣхъ чувственныхъ и интеллектуальныхъ способностей, но затѣмъ онъ сталъ оправляться, при чемъ оказалось, что всѣ способности стали къ нему возвращаться одновременно.

Изъ всёхъ своихъ опытовъ Флурансъ сдёлалъ тотъ выводъ, что мозгъ представляетъ изъ себя однородный органъ, и что не существуетъ различныхъ съдалищъ для различныхъ способностей и для различныхъ воспріятій. Слёдовательно, мозгъ во всёхъ своихъ частяхъ функціонируетъ одинаково, подобно печени, такъ какъ одна часть печени приготовляетъ и выдёляетъ желчь такъ же, какъ и любая другая.

Противоположность между теоріей Галля и теоріей Флуранса очевидна. У одного для 27 «способностей» существуеть столько же различныхъ органовъ въ мозгу, для другого мозгъ представляетъ однородное цѣлое.

Кто же изъ нихъ былъ правъ?

Этотъ вопросъ нужно было рѣшить современной физіологіи. Его мы разсмотримъ въ слѣдующей лекціи, а теперь я обращу ваше вниманіе на связь между психологическими теоріями и между физіологическими ученіями о локализаціи умственныхъ способностей.

Когда господствовала спиритуалистическая теорія о душѣ, какъ о чемъ - то единомъ, нераздѣльномъ, то философы искали одинъ какой-нибудь пунктъ въ мозгу. Когда возникла «психологія способностей», то физіологія стала искать отдѣльныя мѣста въ мозгу, въ которыхъ эти способности могли бы локализоваться. Въ настоящее время психологія способностей оставлена. Теперь уже не говорятъ, что у насъ въ душѣ есть какія-нибудь отдѣльныя «способности», которыя между собой никакой связи не имѣютъ и которыя стоятъ помимо отдѣльныхъ духовныхъ состояній. Теперь чаще всего говорятъ, что вся наша умственная

жизнь есть не что иное, какъ совокупность отдѣльныхъ представленій, связанныхъ другъ съ другомъ по законамъ accoціаціи. Подобно тому, какъ изъ соединенія отдѣльныхъ матеріальныхъ атомовъ созидается міръ физическій, такъ и изъ соединенія или ассоціированія психическихъ атомовъ созидается міръ психическій, и вотъ эта психологическая теорія переносится и въ физіологическія ученія о локализаціи умственныхъ способностей, въ чемъ мы легко убѣдимся, когда разсмотримъ въ слѣдующей лекціи современныя ученія о локализаціи умственныхъ способностей.

#### ЛЕКЦІЯ СЕМНАДЦАТАЯ.

### Ученіе о локализаціи умственныхъ способностей.

Различные методы изслѣдованія функцій головного мозга; электрическое раздраженіе, экотирпація, патологическія данныя, эмбріологическій методъ.— Изслѣдованіе Гольца. — Локализація "представленій". — Истинный смыслъ термина "локализація умственныхъ способностей". — Особый характеръ психологическихъ изслѣдованій.

Исторія вопроса о локализаціи умственныхъ способностей указала намъ на существованіе зависимости физіологическихъ ученій отъ опредѣленныхъ психологическихъ теорій. Недостатки исихологическихъ воззрѣній отражались на физіологическихъ построеніяхъ. На это могутъ, пожалуй, замѣтитъ, что связь между физіологіей и исихологіей не можетъ считаться необходимой, и что собственно физіологія должна совершенно эмансипироваться отъ психологіи, если желаетъ статъ на вполнѣ научную точку зрѣнія. Но мнѣ кажется, что такое требованіе совершенно невозможно, потому что по самому существу дѣла физіологія въ ученіи о локализаціи умственныхъ способностей не можетъ отрѣшиться отъ психологіи, но только въ своихъ построеніяхъ она должна исходить не отъ популярныхъ психологическихъ воззрѣній, а отъ научныхъ.

Можно легко показать, что и современныя ученія о локализаціи умственныхъ способностей находятся подъ вліяніемъ психологическихъ теорій. Какъ я указывалъ въ прошлой лекціи, въ современной психологіи теорія «способностей» покинута, а вмѣсто нея признается, что наша умственная жизнь складывается изъ отдѣльныхъ элементовъ, именно «представленій». Это ученіе отражается, какъ мы увидимъ ниже, на современныхъ физіологическихъ ученіяхъ.

Мы видѣли, что существують два противоположныхъ ученія по вопросу о локализаціи умственныхъ способностей: ученія Галля и Флуранса. Галль утверждалъ, что мозгъ въ различныхъ своихъ частяхъ имѣетъ различныя назначенія. Флурансъ, въ противоположность ему, доказывалъ, что мозгъ во всѣхъ своихъ противоположность однородную функцію.

Современной физіологін предоставлено было рѣшить, кто изъ нихъ былъ правъ.

Для рѣшенія этого вопроса современная наука имѣетъ огромный запасъ данныхъ, которыя, повидимому, приводятъ прежде всего къ признанію, что ученіе Флуранса неправильно.

Мы должны придавать особенное значеніе всімъ этимъ фактамъ потому, что они, хотя часто относятся къ различнымъ областямъ знанія, часто получаются при помощи различныхъ методовъ изслідованія, но, тімъ не меніве, приводять къ тождественнымъ выводамъ. Если наука, идя различными путями, приходитъ къ однимъ и тімъ же результатамъ, то это, разумітетя, доказываетъ большую достовітрность добытыхъ результатовъ. Что же это за факты? Разсмотримъ ихъ по порядку.

Въ 60-хъ годахъ была изучена одна форма первной болтьзни, которая называется афазіей. Бользнь заключается въ слъдующемъ: больной утрачиваетъ способность говорить, т.-е. собственно произносить слова. У него языкъ и голосовые органы находятся въ полной цёлости; нервы, связанные съ ними, инпервируются вполит нормально, но, тти не менте, больной не можеть говорить. Такой больной, о которомъ впервые заговорили въ литературѣ, могъ произносить только одно слово «tan». Его, напримъръ, спрашивають: «какъ васъ зовуть?» Онъ отвъчаеть: «tan». «Сколько вамъ лътъ?» Онъ отвъчаетъ: «tan». «Гдъ вы родились». Тотъ же отвътъ. Но не слъдуетъ думать, что онъ не понимаеть того, о чемъ его спращивають. Онъ прекрасно понимаеть и даже можеть дать на вопросы правильные отвъты, если попросить его написать ихъ. Онъ можетъ написать и какъ его зовуть, и сколько ему лъть, и гдъ онъ родился. Онъ всъ слова понимаеть, но только «произнести» ихъ не въ состояніи.

Врачи предполагали, что такой педостатокъ рѣчи происходить вслѣдствіе того, что какая-нибудь часть мозга у такихъ больныхъ повреждена. И дѣйствительно, когда послѣ смерти ихъ производили вскрытія и изслѣдовали ихъ мозгъ, то оказывалось, что у всѣхъ у нихъ въ такъ называемой третьей лобной извилинѣ (лѣваго полушарія) находились поврежденія. Изъ этого для врачей сдѣлалось яснымъ, что есть одна опредѣленная часть мозга, дѣятельность которой связана со способпостью рѣчи. Поэтому они эту третью лобную извилину назвали «центромърѣчи».

Англійскій врачъ Джэксонъ зам'ятиль, что у вс'яхъ т'яхъ лицъ, которыя при жизни страдали параличемъ конечностей, вскрытіх посл'я смерти показывали, что въ ихъ мозгу, въ той части темянной доли, которая находится возл'я такъ называемой

Роландовой бороздки, находится поврежденіе. Изъ этого онъ могъ сдълать заключеніе, что функція этой части корки головного мозга состоить въ томъ, чтобы производить движенія конечностей.

Факты такого рода д'влали несомн'вннымъ то, что взглядъ Флуранса совершенио неправиленъ, потому что изв'встныя функціи принадлежатъ только опред'вленнымъ частямъ мозга.

Въ началъ 70-хъ годовъ вопросъ о значеніи той или другой части мозга для психической жизни подвергается экспериментальному изслѣдованію, потому что былъ найденъ способътакъ называемаго электрическаго раздраженія поверхности мозга. Дѣло въ томъ, что до 1870 года ученые думали, что мозгъ человѣка и животныхъ совершенно не возбудимъ. Когда мозгъ животныхъ подвергали механическому разрушенію или возбуждали посредствомъ электричества, то совсѣмъ не замѣчали, чтобы животное обнаруживало какіе-нибудь признаки боли или вообще производило какія-нибудь движенія, которыя указывали бы на то, что животное что-либо ощущаетъ. Но вотъ двумъ нѣмецкимъ ученымъ Фритче и Гитцигу удалось показать, что мозгъ далеко не во всѣхъ своихъ частяхъ не возбудимъ. Электрическое возбужденіе въ той или другой области головного мозга вызываетъ сокращеніе какой-нибудь части тѣла.

Значеніе этого метода можно легко понять, если принять въ соображение слъдующее обстоятельство. Отъ поверхности нашего тъла и отъ мускуловъ идутъ нервныя нити или нервные пути къ спинному и головному мозгу. Анатомы доказываютъ, что эти нервныя нити доходять до поверхности головного мозга. Мы знаемъ, что мускулы наши приходятъ въ состояніе сокращенія всл'єдствіе того, что по нервамъ, съ которыми они связаны, проходить нервное возбужденіе. Зная это, легко понять, что произойдеть, если мы станемъ возбуждать при помощи электрическаго тока какую-нибудь часть поверхности головного мозга; нменно, токъ будеть идти къ твмъ частямъ нашего организма и къ тъмъ мускуламъ, нервы которыхъ находятся въ непосредственной связи съ тою частью поверхности мозга, которую мы въ данный моменть возбуждаемъ. Физіологи, производя опыты такого рода надъ животными, нашли, что, вследствіе указанныхъ возбужденій, приходять въ состояніе сокращенія тѣ или другіе мускулы, смотря по тому, какую часть мозга мы возбуждаемъ.

Послѣ многочисленныхъ изслѣдованій физіологи нашли, что двигательныя функціи локализуются въ такъ называемой темянной долѣ; если мы прикладываемъ электроды къ той части поверхности мозга, которая на рисункѣ (стр. 248) обозначена словами

«плечо» и «локоть», то въ движеніе приходять именно эти части; если мы прикладываемъ электроды къ той части, которая на рис. обозначена словами «мускулы лица», то въ движеніе приходять мускулы лица и т. д. Ясное доказательство, что той или другой части поверхности мозга принадлежить та или другая опредъленная функція.

Другой методъ изслъдованія функцій мозга состоить такъ называемой экстирпаціи, т.-е. въ удаленіи или сръзываніи отдѣльныхъ частей корки мозга. Физіологъ производить опыты эти приблизительно сл'адующимъ образомъ. Онъ наркотизируетъ, наприм'връ, собаку и, когда она находится въ состояніи полнаго наркоза, снимаеть часть черена, а затъмъ выръзываеть желаемую часть мозга, напримъръ, ту часть, назначение которой состоитъ въ томъ, чтобы приводить въ движеніе правую переднюю лапу, и затъмъ, когда собака проснется отъ паркоза, онъ начинаетъ наблюдать, какое произошло въ ней измѣненіе. Онъ замѣчаеть, что собака при движеніи начинаеть ступать правой лапой съ большой осторожностью. Когда къ ней обращаются съ требованіемъ подать лапу, она подаеть лівую, и если физіологъ настойчиво просить правую лапу, то умное животное, хотя и понимаетъ, чего отъ него хотятъ, но подаетъ все - таки левую лапу. Если ей бросають кость, то она принимается ее обгладывать, но при этомъ совствиь не пользуется правой лапой, а пускаеть въ ходъ исключительно лѣвую. Если бросають хлѣбъ подъ шкапъ, подъ который не пролізаеть ея голова, то она, чтобы достать хлібоь, пускаеть въ ходъ только лівую лапу. Однимъ словомъ, изъ всего поведенія животнаго ясно, что оно, будучи лишено изв'єстной части мозга, утрачиваетъ способность приводить въ движение правую переднюю лапу.

Еще важиве для насъ представляется опыть съ обезьяной, такъ какъ ея мозгъ по своему строенію напоминаетъ мозгъ человѣка. У обезьяны вырѣзываютъ ту же часть мозга, что и у только что приведенной собаки, и тотчасъ же послѣ операціи можно замѣтить, что правая рука обезьяны перестаетъ подчиняться ея волѣ; она парализована. Она теперь, поднимаясь по перекладинамъ рѣшетки, пользуется одной только лѣвой рукой. Если ей даютъ фрукты, то она протягиваетъ лѣвую руку. Если ей даютъ орѣхи, то она прячетъ ихъ про запасъ за щеку; если ей даютъ такое количество ихъ, что ротъ ея переполняется, то она беретъ ихъ въ лѣвую руку. Если ей продолжаютъ ихъ давать, то она, наконецъ, беретъ ихъ лѣвой ногой и все - таки не пользуется правой рукой. Когда она желаетъ воспользоваться орѣхами, спрятанпыми за щекой, то она выдавливаетъ ихъ рукой

и даже съ правой стороны пользуется для выдавливанія ихъ не правой рукой, какъ это дѣлають здоровыя обезьяны, а лѣвой. Словомъ, очевидно, что правая рука у такой обезьяны парализована.

Изъ этихъ двухъ примъровъ можно видъть, что для двигательныхъ функцій существуетъ совершенно опредъленный участокъ мозга 1).

Такіе же опредъленные участки существують для ощущеній: зрѣнія, слуха, осязанія и т. д. Въ этой области особенно важны опыты немецкаго физіолога Мунка 2). Онъ удаляль, напримерь, у собаки часть затылочной доли, которая на рис. обозначена словомъ «зрѣніе», и тогда онъ замѣчалъ, что у собаки наступала полная слібпота, хотя глазь, сітчатка и зрительный нервь находились въ полной сохранности. Если онъ въ этой облавыртзывалъ только центральную часть, TO получалось своеобразное явленіе, которое онъ назваль «душевной слѣпотой» (Seelenblindheit). Оно состоить въ томъ, что, хотя собака сохраняетъ способность ощущать свътъ и цвътъ, но не понимаетъ ихъ значенія. Она не способна понимать назначенія предметовъ. Такъ, напримъръ, она видить палку, но не обпаруживаетъ никакого страха, какъ это дълаетъ нормальная собака. Несомивнио, что она ее «видитъ», но только она не «понимаетъ», что это такое. Она забыла ея назначенія. Но если дать ей вновь почувствовать, что это такое, то на будущее время она при видъ палки вновь начинаетъ обнаруживать признаки боязни.

Мункъ даеть объяснение этого явления, которое заслуживаетъ вниманія; именно, онъ принимаеть существованіе мозговыхъ клетокъ двухъ сортовъ. Съ одной стороны, клетки для ощущеній, съ другой стороны клітки для памяти (Erinnerungszellen). Въ этихъ последнихъ клеткахъ, по его мненію, сохраняются воспринятыя впечатленія, представленія. Въ клеткахъ же перваго рода представленія не сохраняются, ихъ назначеніе просто ощущать. Отсюда, по мнѣнію Мупка, понятно, что, если мы выръжемъ тотъ центръ, который вызываетъ душевную слъпоту, то мы уничтожаемъ именно тъ клътки, въ которыхъ сохраняются клътки воспоминаній. Оттого и происходить, что животное забываеть назначение предмета. Но, какъ я только что сказаль, собака можеть вновь научиться понимать значение предметовъ. Это оказывается возможнымъ, по его митию, потому, что вышеназванныя «клътки ощущеній» могуть взять на себя функціи за-

<sup>1)</sup> Goltz. «Ueber die moderne Phrenologie». «Deutsche Rundschau». 1885 r.

<sup>2)</sup> Munk. «Ueber die Functionen d. Grosshirnrinde». 1881

поминанія. Он'ть могуть сдівлаться резервуаромъ или хранилищемъ представленій 1).

Благодаря методамъ экстирпаціи и электрическихъ раздраженій, оказалось возможнымъ составить довольно подробную карту функцій головного мозга. Образецъ такой карты можно видѣть на приложенномъ рисункѣ, гдѣ указано, какая функція принадлежитъ той или другой части мозга (см. рис.).

Но самые цѣнные результаты получились изъ *патологіи*, или изъ болѣзней мозга. Это, такъ сказать, эксперименты, которые производитъ сама природа. Врачъ наблюдаетъ надъ душевно-или нервно-больнымъ, надъ тѣми недостатками, которые обнару-



Рис. 1.

живаются въ его психической сферѣ, и затѣмъ послѣ смерти вскрываетъ его мозгъ и старается опредѣлить, какая часть мозга поражена или находилась въ болѣзненномъ состояніи. Тогда для него становится яснымъ, что пораженная часть мозга и несетъ тѣ функціи, которыя отсутствовали у больного.

Изъ многочисленныхъ данныхъ, которыя доставляетъ медицина, я для иллюстраціи приведу только нѣсколько примѣровъ изъ болюзни ръчи или ненормальныхъ состояній, связанныхъ съ способностью рѣчи.

Одинъ случай такого рода я привелъ выше. Это именно больной, который прекрасно *слышить* слова, *понимаетъ* ихъ зна-

<sup>1)</sup> Этотъ способъ выраженія совершенно неправиленъ, какъ это мы увидимъ ниже.

ченіе, пишеть и видить, но только пе можеть «произносить» словъ. Такая форма бользии называется афазіей.

Другая форма—это глухота къ словамъ. Больная, о которой я сейчасъ скажу, вполнъ хорошо видитъ, вполнъ хорошо говоритъ, слышитъ разпые звуки, но совсъмъ не понимаетъ значенія словъ, ею слышимыхъ. Профессоръ Вернике обращается къ ней: «Здравствуйте, какъ поживаете?» — Благодарю васъ, хорошо, — отвъчаетъ она. «Сколько вамъ лътъ?» спрашиваетъ опъ дальше. — Благодарю, недурно. —«Который вамъ годъ?» —Вы хотите спроситъ, какъ меня зовутъ, какъ я слышу?» —«Я хотълъ узнатъ, сколько вамъ лътъ? —Право, я не знаю, какъ я слыхала его зовутъ. —«Дайте мнъ вашу руку». —Право я не знаю, какъ я слыхала его зовутъ, —и т. д.

Итакъ, больные этого типа, сохраняя способность слышать вообще, утрачивають способность понимать смыслъ словъ, ими слышимыхъ.

У больныхъ третьяго типа утрачивается способность писать слова. Эта болъзнь называется аграфісй. Такъ, напр., одинъ больной вмъсто «царскій флотскій офицеръ» пишеть «Царнденддъ флотснденддъ офоренденддъ» при полной сохранности всъхъ остальныхъ способностей. Больной или больная могутъ продолжать также хорошо играть, какъ раньше, чертить геометрическія фигуры, рисовать, шить, вязать и пр. «Словомъ, той рукой, которая не можетъ начертить ни одной буквы, исполняются самыя тонкія работы».

Четвертая форма-это потеря способности читать, или алексія. Воть случай Шарко. «Одинь французскій негоціанть, 35 льть, читавшій и писавшій очень хорошо по-французски, однажды отправился вм'Ест'в со своими пріятелями на охоту за лисицами. Вдругъ онъ видитъ наполовину спрятавшуюся лисицу, стръляеть и убиваеть ее наповаль; къ несчастью, оказалось, что онъ убилъ не лисицу, а прекрасную собаку одного изъ своихъ товарищей. Тоть быль глубоко огорчень, плакаль, и это страшно потрясло негоціанта. Однако посл'в завтрака охота еще проделжалась. Близко около негоціанта проб'єгаеть заяць, онъ въ него стръляеть, убиваеть его также наповаль, но затъмъ самъ падаетъ на землю съ восклицаніемъ, что у него параличъ правой стороны, и затъмъ теряетъ сознаніе. Черезъ нъкоторое время, когда онъ оправился, онъ совершенно хорошо говорилъ, выражалъ свои мысли, отв'вчалъ на вопросы, писалъ свое имя, свой адресъ, даже могъ написать длинное письмо безъ ороографическихъ ошибокъ; по одно странно: свое письмо, вообще все, что бы онъ нинаписалъ, опъ не могъ перечесть. Точно такъ же опъ не могъ прочитать ни одной строчки, ни одного слова, ни одной буквы изъ написаннаго или напечатаннаго». Воть примѣръ чистой словесной слъпоты  $^{1}$ ).

Психіатры послѣ наблюденія при жизни больного такихъ недостатковъ рѣчи стараются послѣ смерти его сдѣлать вскрытіе, чтобы открыть, съ какими частями мозга связана способность рѣчи. Изъ многочисленныхъ наблюденій они пришли къ необходимости признать четыре особыхъ центра: одинъ спеціальный центръ для слуховыхъ образовъ словъ, другой центръ для зрительныхъ образовъ, третій для двигательныхъ образовъ пишущей руки, четвертый для двигательныхъ образовъ пишущей руки, четвертый для двигательныхъ образовъ голосового аппарата. Болѣзненное состояніе одного изъ этихъ органовъ при сохранности другихъ или разрушеніе путей между однимъ центромъ и другимъ производитъ ту или другую форму разстройства рѣчи.

Изслѣдованія психіатровъ, произведенныя указаннымъ способомъ, частью подтвердили результаты, найденные экспериментальнымъ путемъ, частью поставили новыя задачи для эксперимента.

Четвертый способъ изслѣдованія функцій мозга, который можно назвать эмбріологическимъ, въ рукахъ Флексига привелъ къ наиболѣе плодотворнымъ результатамъ.

Сущность этого метода заключается въ томъ, что анатомъ изучаеть строеніе мозга на различныхъ стадіяхъ его развитія, начиная съ зародышевого состоянія, и старается прослёдить последовательное появленіе техъ или другихъ центровъ, и изъ этого онъ стремится опредвлить ихъ значеніе. Следуя этому методу, Флексигъ нашелъ, что на самой ранней ступени развитія появляются совершенно опредъленные участки, которые онъ пазываетъ центрами ощущеній. Это именно центры, которые раньше были открыты при помощи экспериментальных в пріемовъ. Центры: зрительный, слуховой, осязательно-двигательный, обонятельный. Эти центры образують какъ бы островки между собой, такъ какъ первоначально, по митию Флексига, между ними не существуетъ проводящихъ путей. Эти проводящіе пути являются впоследствін. По мивнію Флексига, это внолив понятно: въ утробной жизни ребенокъ можеть имъть ощущенія, не связанныя другъ съ другомъ, оттого у него и центры для ощущеній не связаны другъ съ другомъ. Впоследствін, когда наступаеть тоть періодъ жизни, въ который ощущенія ассоціируются другь съ

<sup>1)</sup> Примъры заимствованы изъ ст. А. А. Корнилова. «О человъческой ръчи». «Вонросы философіи и почто дости

другомъ, между центрами ощущеній появляются проводящіе пути, которые и служать для ассоціаціи ощущеній. Потому Флексигъ и называетъ ихъ *ассоціативными центрами*, и этому открытію Флексига многіе физіологи придають особенное значеніе <sup>1</sup>).

Есть еще анатомо-гистологическій методъ, но я его подвергать разсмотрѣнію не буду.

Тъхъ фактовъ, которые я привелъ, вполнъ достаточно, чтобы видътъ, что ученіе Флуранса должно быть признано совершенно несостоятельнымъ. Но есть физіологи, которые думаютъ, что общераспространенныя теоріи гръшатъ недостаткомъ, который приближаетъ ихъ къ френологіи Галля, почему они и самое ученіе о локализаціи умственныхъ способностей называютъ просто современной «френологіей» <sup>2</sup>).

Ошибка этихъ теорій заключается въ томъ, что предполагается существованіе *строго опредпленныхъ участковъ мозга*, въ которыхъ локализуются тъ или другія функціи, между тъмъ какъ есть очень много данныхъ, которыя противоръчатъ такой строго опредъленной локализаціи. Больше всъхъ для выясненія этого вопроса сдълалъ нъмецкій физіологъ Гольцъ, который самъ произвелъ очень много экспериментовъ для изученія вопроса о локализаціи умственныхъ способностей.

Онъ находить, что существують многочисленные случан, когда явленія афазіи связываются съ пораженіемъ не третьей лобной доли, какъ это обыкновенно принято думать, но съ другими частями мозга, а этого, разумѣется, не могло бы быть, если бы существовала строго опредѣленная локализація. Также не убѣдительны, по мнѣнію Гольца, и экспериментальныя данныя. Принято думать, что функціи движенія имѣють строго опредѣленную локализацію, между тѣмъ Гольцъ замѣтилъ, что, когда удаляется та часть мозга, которая, по общепринятымъ теоріямъ, заправляетъ движеніями правой лапы собаки, то замѣчается ослабленіе движенія не только правой лапы, но также и лѣвой. Кромѣ того, замѣчается ослабленіе не только способности движенія, но и способности зрѣнія, центръ которой находится очень далеко отъ центра движенія. Такого явленія не могло бы быть,

<sup>1)</sup> См. его книгу «Gehirn und Seele». 2-е изд. 1896 г., а также ръчь на всемірномъ конгрессъ психологовъ въ Мюнхенъ въ сборникъ «Dritter internationaler Congress für Psychologie». München. 1896, стр. 49—68.

<sup>2)</sup> Терминъ «френологія» въ проническомъ смыслѣ по отношенію къ современнымъ ученіямъ о локализація умственныхъ способностей употребляли не только философы, какъ это можно было бы подумать на основаніи словъ Флексига («Gehirn und Seele», стр. 12), но и физіологи, напр., Гольцъ.

если бы существовало строго опредъленное разграничение отдъльныхъ участковъ мозга по ихъ функціямъ 1).

Но особенный интересъ представляють изслѣдованія того же Гольца надъ собакой безъ мозга (Hund ohne Gehirn) или, вѣрнѣе сказать, надъ собакой безъ мозговыхъ полушарій. Эти изслѣдованія показывають, что обыкновенное ученіе о локализаціи умственныхъ способностей не можетъ считаться вполнѣ правильнымъ.

Ему удалось вырѣзать у собаки мозговыя полушарія безъ опасности для жизни послѣдней. Собака эта безъ мозга жила 18 мѣсяцевъ, послѣ чего ее убили, чтобы изслѣдовать состояніе оставшихся у нея частей мозга.

Нужно было думать, что у этой собаки, у которой нѣтъ мозговыхъ полушарій, у которой нѣтъ, слѣдовательно, различныхъ «центровъ» ощущеній: зрительныхъ, слуховыхъ, осязательныхъ и т. под., не можеть быть и ощущеній. Но въ дѣйствительности оказалось, что всѣ эти ощущенія у нея сохранились. Она не была слѣпой, потому что она реагировала на сильный свѣтъ. Она не была глухой, потому что реагировала на рѣзкіе звуки. Она имѣла ощущенія вкуса, потому что, напр., не ѣла мяса, облитаго растворомъ хинина. Животное, которое не имѣло инкакихъ двигательныхъ центровъ, совершало вполнѣ хорошо различныя движенія.

Въ этой статъъ Гольцъ, между прочимъ, указываетъ на изслъдованіе русскаго ученаго, г. Малиновскаго, которое приводитъ къ удивительнымъ результатамъ, если держатъся общепринятыхъ ученій о локализаціи психическихъ способностей.

Г. Малиновскій ввель въ лѣвое полушаріе собаки особые микробы, которые производять гніеніе. Разумѣется тотчасъ началось гніеніе указаннаго полушарія. Собака начала обнаруживать слабость въ движеніяхъ правыхъ конечностей. По мѣрѣ развитія болѣзни, слабость возрастала все больше и больше. Кончилось тѣмъ, что вся правая половина животнаго оказалась парализованной. Тогда изслѣдователь вскрылъ черепъ животнаго и удалилъ всю ту двигательную область полушарій, которая подверглась гніенію. Какъ только онъ это сдѣлалъ, собака уже на другой день послѣ операціи вновь пріобрѣла способность ходить почти такъ же, какъ и нормальная.

Какъ можно было бы объяснить этотъ удивительный фактъ, я не стану разбирать. Для насъ важно въ данномъ случав заметить, что, хотя въ указанномъ случав такъ называемые дви-

<sup>1)</sup> Ук. ст., стр. 270, 276.

гательные центры были удалены, однако, способность движенія совсёмъ не утрачивалась.

Въ той же статъв Гольцъ описываетъ следующій случай. На лугу пасется быкъ, о которомъ можно сказать, что онъ отличается отъ другихъ быковъ только тёмъ, что онъ злой. Другихъ особенностей за нимъ не замечается. Въ известное время его приводятъ на бойно, и мясникъ замечаеть, что убить его при помощи удара топора трудиве, нежели обыкновеннаго быка. После вскрытія черепа оказывается, что у него вместо мозга находится «камень», какъ говорится въ старипныхъ преданіяхъ. На самомъ же дёле мозговыя полушарія вытеснены костной опухолью. Вся полость черепа заполнена костной массой, такъ что оставалась только очень незначительная часть мозговыхъ полушарій, тёмъ не мене психическія способности, повидимому, мало уклонялись отъ нормальныхъ.

Этотъ случай никакъ не можетъ быть приведенъ въ согласіе съ общепринятыми взглядами на функціи мозга. Гольцъ въ этой стать в приходитъ къ тому выводу, что и тв части мозга, которыя не входятъ въ составъ мозговыхъ полушарій, должны быть приняты въ соображеніе, когда дѣло идетъ о психическихъ функціяхъ мозга 1).

Кромѣ того, Гольцъ, возражая противъ современныхъ френологическихъ ученій, обращаеть вниманіе на тотъ фактъ, что у животныхъ, у которыхъ удалена какая-нибудь небольшая часть мозга, только въ первое время послю операціи утрачиваются нѣкоторыя психическія функціи, но, спустя мѣсяцъ приблизительно послѣ операціи, эти функціи вновь возвращаются.

Предполагають, что это происходить отгого, что другія сосъднія части мозга беруть на себя функцію удаленной части мозга. Онъ, такъ сказать, становятся зампъстителями утраченныхъ частей мозга. «Но если это такъ, возражаеть Гольцъ, если однъ части мозга могутъ видоизмънять свои функціи и брать на себя функціи другихъ частей мозга, то ясно, что не можеть быть ръчи о строгой разграниченности мозговыхъ функцій. Въдь если какой-нибудь камешекъ изъ мозговой мозаики выпалъ, то другой камешекъ не можеть его замъстить, по истинному смыслу современной френологіи».

Наконецъ, противъ того положенія, что въ томъ или другомъ процессѣ, напр., въ зрѣніи или въ слухѣ, принимаетъ участіе только  $\partial unz$  или другой участокъ мозга, можно возразить, что оно представляется совсѣмъ невѣроятнымъ. Это положеніе,

<sup>1)</sup> Статья «Hund ohne Gehirn» помъщена въ «Pflüger's Archiv, f. d. Physiologie». B. LI. 1891 г.

какъ мы видёли, доказывается тёмъ, что съ уничтоженіемъ изв'єтныхъ частей мозга уничтожаются и соотв'єтствующія функціп.

Вундть замѣчаеть 1), что это разсужденіе такъ же невѣроятно, какъ если бы кто-нибудь сказалъ, что движенія какойнибудь сложной машины находятся въ зависимости отъ движенія и цѣлости того или другого колесца, потому что разрушеніе этого колесца влечеть за собою остановку движенія всей машины. Скорѣе можно думать, что въ томъ или въ другомъ умственномъ процессѣ принимаютъ участіе многочисленные мозговые участки, между прочимъ и тотъ, которому принисывается эта функція, а тогда, разумѣется, понятно, что уничтоженіе этого участка можетъ новлечь за собою и уничтоженіе соотвѣтствующей функціи.

Воть вамъ въ самыхъ общихъ чертахъ очеркъ современныхъ ученій о локализаціи умственныхъ способностей. Изъ пихъ слѣдуетъ съ неопровержимой ясностью одно, что ни ученіе Флуранса объ однородности мозга, ни противоположное ученіе, по которому существуютъ строго опредѣленныя области мозга съ опредѣленными функціями, не можетъ быть признано истиннымъ.

Я, разумъется, очень далекъ отъ желанія подвергать критикъ физіологическія ученія. Для меня эти ученія представляють интересъ только лишь въ отношеніи къ вопросу о природъ психическихъ явленій.

Мы видѣли, что френологія считается наукой осмѣянной, изгнанной, но, изгнанная изъ однѣхъ дверей, она проникаетъ къ намъ въ другія. Если физіологи въ настоящее время не считаютъ болѣе возможнымъ искать отдѣльные органы для отдѣльныхъ «способностей», зато они находятъ отдѣльные органы для отдѣльныхъ представленій, изъ которыхъ складывается вся наша умственная жизнь. Къ такому разсужденію они приходятъ на основаніи слѣдующихъ данныхъ анатомо-физіологическаго характера.

Въ настоящее время анатомы признають, что вся наша нервная система составляется изъ отдѣльныхъ элементовъ или единицъ, которыя называются нейронами. Соединене этихъ нейроновъ другъ съ другомъ даетъ намъ всю нашу нервную систему. Можно себѣ представить, что при усовершенствованныхъ пріемахъ анатомическаго изслѣдованія можно было бы всю нервную систему разложить на отдѣльные элементы, нейроны, число которыхъ, разумѣется, насчитывается милліардами. Нейронъ представляетъ изъ себя нервную клѣтку съ отростками двухъ родовъ. Одинъ отростокъ тонкій и длинный, называемый осево-цилиндрическимъ, другіе отростки короткіе и толстые; ихъ называютъ

<sup>1)</sup> Wundt. «Gehirn u. Seele». (Ero «Essays».)

происходить такимъ образомъ, что осево-цилиндрическій отростокъ одного приходить въ соприкосновеніе съ протоплазматическими отростками другого. Въ послѣднее время найдено также, что отростки могутъ то удлиняться, то укорачиваться и такимъ образомъ между ними связь устанавливается и нарушается.

Таковы анатомическія единицы. Какія же психическія единицы имъ соотвътствують? Для многихъ казалось въ высокой мъръ въроятнымъ, что такія психологическія единицы суть представленія, при чемъ каждому нейрону соотвътствуетъ одно представленіе; что нейронъ является какъ бы резервуаромъ, въ которомъ, такъ сказать, хранится представленіе.

При такихъ условіяхъ легко понять, какъ совершается такой процессъ, какъ процессъ ассоціаціи двухъ представленій. Положимъ, я въ рукахъ держу мѣлъ, который имѣетъ извѣстный цвътъ и извъстную тяжесть. Мълъ есть представление, сложенное изъ двухъ представленій, которыя мы обозначимъ черезъ А и В. Предположимъ, что представление  $\Lambda$  принадлежитъ нейрону a, представленіе В принадлежить нейрону в. Теперь понятно, что, если представление А соединяется съ представлениемъ В, то это происходить оттого, что нейронь a вступаеть въ соединение съ нейрономъ в. Если случается, что мы не можемъ вспомнить какого-нибудь представленія, находящагося въ ассоціативной связи съ другимъ, то это происходить оттого, что не устанавливается связи между нейронами, соотвътствующими этимъ представленіямъ. Если у кого-нибудь является блестящая мысль, благодаря которой устанавливается соединение между однимъ представленіемъ и другимъ, то это происходить вследствіе того, что между соотв' втствующими имъ нейронами устанавливается ассоціативная связь. Такимъ образомъ различные психическіе процессы могуть быть объяснены при помощи процесса соединенія и разъединенія нейроновъ.

«Въ новъйшее время, говорить проф. Бехтеревъ 1), Дювалемъ было высказано предположеніе, что концевыя развътвленія нейроновъ способны къ амебоиднымъ движеніямъ, благодаря чему они могутъ удлиняться и укорачиваться. Сходственную гипотезу высказалъ ранѣе Rabl Rückardt, допускавшій движеніе протоплазменныхъ отростковъ... Если бы предположеніе объ амебоидныхъ движеніяхъ подтвердилось, то мы получили бы возможность объяснить наиболѣе простымъ способомъ вліяніе привычки и упражненія на отправленія нервной системы, вліяніе возбуждаю-

<sup>1)</sup> Обозрѣніе психіатріп, неврологіи и экспериментальной психологіи. 1896, № 1.

щихъ и угнетающихъ средствъ на нервную систему, а равно и многихъ другихъ фактовъ изъ области физіологіи и патологіи нервной системы.

«Ramon у Cajal считаетъ возможнымъ образованіе новыхъ соединеній, благодаря удлиненію отростковъ, но не временнаго, а болѣе постояннаго».

«По теоріи Рюккарда, — говоритъ Азулэ, — пирамидальная клѣтка есть вмѣстилище опредѣленнаго количества и опредѣленнаго рода представленій, сумма которыхъ есть память. Эти представленія должны быть накоплены въ молекулахъ клѣточной протоплазмы; слѣдовательно, эта протоплазма обладаетъ памятью. Если всѣ наши умственныя дѣятельности связаны съ подвижными комбинаціями представленій (съ ассоціаціями идей) или съ образами, накопленными въ протоплазмѣ различныхъ клѣтокъ, то въ ткани нервной системы долженъ быть пунктъ, въ которомъ эта подвижность производится».

Т.-е., другими словами, рѣчь идеть о томъ пунктѣ, въ которомъ отростки нейроновъ соединяются другь съ другомъ.

«Какимъ образомъ можеть происходить эта комбинацій? Достаточно предположить, что протоплазматическій отростокъ прерывается въ этомъ пунктъ, когда комбинація не имъетъ мъста, и вновь сростается, когда комбинація имъетъ мъсто; и это происходитъ посредствомъ амебоиднаго движенія конца протоплазматическаго отростка». Такимъ образомъ можно объяснить процессъ мышленія вообще. «Такъ, напр., какая-нибудь геніальная комбинація соотв'єтствуєть быстрой игр в разрыва и соединенія протоплазматических отростков ніскольких нервныхъ кльтокъ. Мысль льнивая и бъдная соотвътствуеть медленной игръ этихъ явленій въ протоплазматическихъ отросткахъ немногихъ клътокъ. Сонъ съ сновидъніями, гипнотизмъ, различныя патологическія умственныя состоянія, можеть быть, суть не что иное, какъ частичные параличи скоропроходящіе или продолжительные амебоиднаго движенія протоплазматическихъ отростковъ извёстныхъ клётокъ» 1).

Вотъ примъры  $\phi$ изiологическаго объясненія психическихъ процессовъ.

Нѣсколько труднымъ съ этой точки зрѣнія является рѣшеніе вопроса, какое количество представленій принадлежить каждому нейрону или нервной клѣткѣ, и какъ мы должны принять, всѣ ли нервныя клѣтки заняты представленіями, или же есть и

<sup>1)</sup> Azoulay. «Psychologie histologique et texture du système nerveux. Année psychologique». 1895. Vol. II, crp. 267-8.

клѣтки, свободныя отъ представленій. У пѣкоторыхъ физіологовъ встрѣчаемъ замѣчанія, что каждая клютка служить для одного представленія 1), а зная количество клѣтокъ, мы даже можемъ опредѣлить, естъ ли у насъ клѣтки въ мозгу, свободныя отъ представленій. По вычисленію Мейнерта, у насъ въ мозгу имѣстся около 600 милліоновъ клѣтокъ. По вычисленію же психіатра Ковалевскаго, у насъ въ теченіе жизни можетъ перебывать около 10 милліоновъ представленій. Слѣдовательно, выходить, что у насъ очень много клѣтокъ, которыя совершенно остаются безъ всякихъ представленій.

У насъ имъются данныя, которыя, по мивнію ивкоторыхъ физіологовъ, дѣлаютъ вѣроятнымъ предположеніе, что представленія располагаются въ мозгу, если такъ можно выразиться, нослойно. На это указывають явленія такъ называемой частной амнезіи, или потери памяти. Извъстно, что при нъкоторыхъ нервныхъ разстройствахъ происходитъ забвеніе словъ, при чемъ эта утрата словъ по большей части идетъ въ опредъленномъ, последовательномъ порядке; такъ, напримеръ, больной забываеть прежде всего имена собственныя, загімь имена существительныя вообще, глаголы и т. д. Прочнъе всего держатся междометія. Такъ какъ, по предположенію, отд'вльныя части рівчи выпадають потому, что клътки, въ которыхъ онъ локализуются, перестають дъйствовать, то изъ этого дълается яснымь, что отдъльныя части рвчи локализуются въ отдельныхъ частяхъ мозга, что оне прикрвплены, такъ сказать, къ совершенно опредвленной группв клѣтокъ, и въ этомъ смыслѣ можно говорить, что представленіе локализуется въ тъхъ или другихъ частяхъ мозга; можно даже сказать, что къ той или другой клетке прикреплено другое представленіе.

Но всѣ эти разсужденія лишены всякаго научнаго основанія. Они совершенно произвольны, и самый простой психологическій анализъ можеть намъ показать неосновательность всѣхъ этихъ физіологическихъ построеній.

Въ самомъ дѣлѣ, какія у насъ основанія утверждать, что каждая клѣтка служитъ для одного представленія? Рѣшительно никакихъ. Мы можемъ признать, что въ мозгу главная дѣятельность приходится на долю клѣтокъ. Мы можемъ назвать ихъ анатомическими единицами, но мы не имѣемъ никакого права утверждать, что каждая клѣтка служитъ для одного представленія. Если существуютъ анатомическія единицы, то изъ этого ис

<sup>1)</sup> Напр., Ковалевскій. «Основы механизма душевной діятельности». 1887,

слѣдуетъ, что существуютъ психологическія единицы, отличающіяся такою же опредѣленностью, какъ и анатомическія. Мысль, что каждое представленіе связывается съ одной нервной клѣткой, вызываетъ чрезвычайно большія трудности, если мы пожелаемъ провести ее послѣдовательно; напр., можемъ ли мы сказатъ, какое представленіе простое и соотвѣтствуетъ одному нейрону и какое представленіе сложное и соотвѣтствуетъ множеству нейроновъ? Напр., «представленіе звѣзднаго неба есть одно представленіе или множество? Представленіе шахматной доски—одно представленіе или множество и т. п.» 1).

Если кто-нибудь привязываеть представленіе къ нейрону, то опъ совершенно неправильно понимаеть, что такое представленіе съ точки зрѣнія психологической.

Ему кажется, что представленіе есть какая-то вещь, которая можеть гдѣ-то помѣщаться. Ему кажется, что представленіе есть какая-то матеріальная вещь, но такъ какъ представленіе, какъ нѣчто психическое, протяженностью не обладающее, не можеть занимать пространства, то о немъ нельзя сказать, что оно помѣщается гдѣ-нибудь въ пространствѣ, нельзя сказать, что оно помѣщается въ какой-нибудь клѣткѣ, или что оно какъ бы прикрѣплено къ ней.

Представленіе вовсе не есть вещь, а есть, такъ сказать, процессъ. Вещью мы называемъ то, что обладаетъ извѣстнымъ постоянствомъ. Напр., кусокъ камня сегодня представляеть изъ себя почти то же самое, что и вчера. Представленіе не можетъ быть названо вещью, потому что въ дѣйствительности оно есть иѣчто измѣняющееся, есть то, что мы можемъ назвать процессомъ, а о процессъ, притомъ не матеріальномъ, разумѣется, нельзя сказать, что онъ совершается гдю-нибудь въ пространствъ, а можно только лишь сказать, что онъ совершается одновременно съ какимъ-нибудь физіологическимъ процессомъ.

Мы теперь можемъ отвѣтить на вопросъ, какъ нужно понимать терминъ локализація умственных способностей. Именпо, подъ этимъ нельзя понимать, что будто какія-то представленія размѣщаются въ какихъ-то клѣткахъ; мы можемъ только сказать, что представленіе—это психологическій процессъ, который совершается въ то время, какъ въ мозгу совершаются тѣ или другіе физіологическіе процессы. Замѣтьте, я говорю, о совпаденіи во времени между этими двумя процессами, считая, что было бы нелѣпо говорить о пространственномъ положеніи представле-

<sup>1)</sup> Остроумовъ. «О методахъ физіологической исихологіи». Харьковъ. 1888, стр. 54. Подробите объ этомъ см. въ моей книгъ «О памяти и мнемоникъ». Спб. 1903, стр. 23—5.

ній, такъ какъ эти послѣднія не имѣютъ ничего общаго съ пространствомъ.

Далфе, я считаю нужнымъ замътить, что у насъ, опять-таки съ психологической точки эрвнія, не имвется никакихъ основаній утверждать, что одно представленіе должно быть связано съ дъятельностью  $\partial n \partial u$  клътки. Всего въроятнъй, что процессу простого представленія соотв'єтствуеть одновременная д'єятельность чрезвычайно большого количества клътокъ, такъ какъ почти каждое представление обладаеть сложнымъ характеромъ и состоить изъ множества разнороднъйшихъ ощущеній, принадлежащихъ къ области различныхъ органовъ чувствъ. Напр., одно слово, которое принято считать однимъ представленіемъ, на самомъ дѣлѣ состоить изъ такихъ элементовъ, какъ слуховой образъ, двигательный образъ произношенія, часто зрительный образъ и т. д. Можемъ ли мы говорить при такихъ условіяхъ, что одному представленію соотв'єтствуєть только одна клітка? Во всякомъ случат мы объ этомъ ничего опредъленнаго не знаемъ; въ этой области кромф гипотезъ, болфе или менфе неопредфленныхъ, мы ничего построить не можемъ.

Отсюда ясно, какъ неправы тъ, которые предлагаютъ психологію зам'тить физіологіей мозга. Неправы они потому, что то, что мы знаемъ въ области психологіи, отличается несравненно большей опредъленностью, чтмъ то, что мы знаемъ относительно физіологической основы нашихъ представленій. Напр., возьмемъ ассоціацію двухъ представленій А и В. Роза состоитъ изъ представленій А-изв'єстнаго цв'єта и В-изв'єстнаго запаха. Здъсь для насъ все ясно: и содержаніе представленій А и В, и самая связь между ними. Но разсмотрите, что соотвътствуетъ имъ съ точки зрѣнія физіологической? Какая-то связь между какими-то нервными элементами. Въ лучшемъ случат мы объ этомъ можемъ составить только лишь какую-нибудь гипотезу. Слъдовательно, ассоціація съ точки зрівнія психологической есть факти, а съ точки зрвнія физіологической только лишь гипотеза. Можно ли при такихъ условіяхъ говорить о возможности заміны психологіи физіологіей мозга?

Я хочу иллюстрировать это положеніе однимъ любопытнымъ случаемъ. Недавно между вънскимъ анатомомъ Штриккеромъ и психологомъ Штумфомъ возникъ такого рода споръ. По поводу одной теоріи Штриккеръ упрекнулъ Штумфа въ томъ, что «должно быть, когда онъ писалъ свою теорію, то не имѣлъ совершенно яснаго представленія относительно строенія мозговой коры», а Штумфъ для возраженія Штриккеру беретъ ту же самую книгу

слѣдующія выраженія: «Совершенно не наше дѣло доказывать, говорилъ Штриккеръ, извѣстны ли намъ эти нервиые пути или иѣтъ. Ассоціація есть несомнѣнный фактъ». «Это положеніе относительно ассоціація представленій совсѣмъ не есть гипотеза. Выраженіе «ассоціація» перешло также въ физіологію, и здѣсь оно опирается только на гипотезу», говорить тотъ же авторъ въ другомъ своемъ сочиненіи  $^1$ ). Эти показанія для насъ въ высшей степени цѣнны, потому что принадлежатъ анатому и противъ его воли, такъ сказать, показывають, что и анатомъ долженъ признать, что психологическіе факты, извѣстные намъ изъ внутренняго опыта, оказываются болѣе достовѣрными, чѣмъ тѣ гипотезы, которыя мы можемъ предлагать по поводу физіологическихъ процессовъ, соотвѣтствующихъ психологическимъ.

Отсюда ясно, какъ неправы тѣ, которые говорятъ, что «собственно психологія, какъ таковая, обречена на полное безплодіє; если мы хотимъ раскрытъ законы психической жизни, то мы должны изучитъ строеніе и функціи нашего мозга». Въ дѣйствительности, происходитъ какъ разъ наоборотъ. Анатомъ, приступая къ изученію функцій мозга, идетъ отъ психологическихъ данныхъ, а не наоборотъ. Какимъ образомъ психіатръ могъ бы опредѣлитъ локализацію афазіи, если бы опъ не исходилъ отъ психологическаго анализа самого факта; какъ опъ, вообще, могъ бы говорить объ афазіи, если бы не изслѣдовалъ явленій афазіи съ точки зрѣнія внутренняго опыта?

Наиболъе выдающіеся философы держатся защищаемаго здъсь взгляда. Когда Огюстъ Контъ, отвергая законность психологіи, основанной на внутрениемъ опытъ, требовалъ вернуться къ френологін Галля, то Д. С. Милль 2) заявиль, что «законы психической жизни не могуть быть выводимы изъ физіологическихъ законовъ нашей нервной организаціи, а потому за всякимъ дъйствительнымъ знаніемъ последовательности психическихъ явленій впредь (если не всегда, то несомнънно еще долгое время) будуть обращаться къ ихъ прямому изученію путемъ наблюденія и опыта. Такъ какъ такимъ образомъ порядокъ нашихъ психическихъ явленій приходится изучать на нихъ самихъ, а не выводить изъ законовъ какихъ-либо общихъ явленій, то существуеть, следовательно, отдъльная и особая наука о духъ»... «Мнъ кажется, говорить онь далье, что было бы серьезной ошибкой отказъ оть психологического анализа и попытка построить учение о духъ исключительно на основании тъхъ данныхъ, какія въ настоя-

<sup>1)</sup> Cm. Stumpf. «Tonpsychologie». 1883. B. I, ctp. 92-3.

<sup>2) «</sup>Порика» (пусск пер.) 1900 cm 690

имее время доставляеть физіологія. Какъ бы ни была несовершенна наука о духѣ, я безъ колебанія утверждаю, что она значительно болѣе подвинута впередъ, чѣмъ соотвѣтствующая ей часть физіологіи, и отвергать ее во имя этой послѣдней кажется миѣ парушеніемъ истипныхъ правилъ индуктивной философіи».

Одинъ изъ самыхъ выдающихся представителей современной психологіи, Вундть, говорить слѣдующее: «Нужно подумать о той важной помощи, которую психологическій анализъ нашихъ ощущеній оказываеть физіологическому изслѣдованію нашихъ органовъ чувствъ и о тѣхъ скудныхъ свѣдѣніяхъ, которыя мы имѣемъ о физіологическомъ субстратѣ сложнѣйшихъ психическихъ процессовъ въ сравненіи съ относительно обстоятельнымъ познаніемъ, которое намъ доставляеть внутреннее воспріятіе въ этихъ процессахъ. Въ общемъ дѣло складывается такимъ образомъ, что именно тамъ, гдт физіологія въ настоящее время стоить передъ неразрішимой проблемой, психологія оказываеть ей руководящія услуги 1).

<sup>1) «</sup>Philosophische Studien». В. Х. Н. І. Такимъ образомъ изъ сказаннаго ясно, что знаніе функцій мозга далеко не можеть быть въ такой мітрів полезнымъ для психолога, какъ это часто предполагаютъ физіологи (для психологін им'веть жизненную важность т. н. «физіологія органовь чувствь», а это не то, что физіологія мозга). Новъйшій образчикь попытки замънять психологическія объясненія чисто физіологическими мы находимъ въ книгъ Exner'a: Entwurf z. e. physiologischen Erklärung d. psychischen Erscheinungen. 1894. (Т. І. Vorwort и стр. 3.) «Въ области исихическихъ явленій прежде всего нужно было ръшить вопросъ, доступны ли они естественно-историческому способу разсмотренія или же путь къ этому навсегда для нихъ закрытъ... Если какой-либо психическій феноменъ можетъ быть объясненъ при помощи признанія гипотезы, что извъстныя нервныя соединенія существують между данными центральными органами, то этотъ феномень дълается доступнымъ естественно-научному разсмотренію. Данное сочиненіе поставляеть себь задачу показать ихъ объяснимость... «въ немъ будеть показано, какимъ образомъ психическія явленія могутъ быть *объяснены* на основаніи нашихъ физіологическихъ познаній. Подъ объясненіемъ психическихъ явленій я разумью сведеніе ихъ на извъстные намъ другимъ путемъ физіологическіе процессы въ центральной нервной систем'в». См. о понятіп «объясненія» у Милля. «Логика», кн. III, гл. XII, § 1. Зам'вчанія противъ такой разработки исихологіи см. Stumpf. «Tonpsychologie». В. І, 92-3, прим., стр. 289 — 91. Энергичнъе всъхъ противъ такого физіологического толкованія психических в явленій высказался Вундта въ различных сочипеніяхъ, и его мивніе пріобратаеть въ нашихъ глазахъ особенную цану потому, что онъ самъ первоначально быль профессоромъ физіологіи. См. его «Grundriss d. Psychologie. 1897, стр. 367. «Очеркъ психологіи». М. 1897, § 22, 5. «Philos. Stud.». В. VI. Н. 3. (по поводу «физіологической» теоріп чувствъ К. Ланге; ср. по тому же вопросу Lehmann. «Die Hauptgesetze des menschlichen Gefühlslebens». Lpz. 1892, erp. 160-1 и passim). Спеціально 

Чтобы вы не думали, что только философы понимають такимъ образомъ отношение между психологическимъ наблюдениемъ и анатомо-физіологическими условіями мысли, я укажу вамъ, что даже въ медицинъ, гдъ въ послъднее время возникали споры относительно роли анатомическаго изследованія для исихопатологіи, п'якоторые психіатры высказывались такимъ же образомъ. Флексиго утверждаль, что психіатрія не будеть прогрессировать до тъхъ поръ, пока не воспользуется въ болъе широкихъ размърахъ анатоміей мозга, чемъ это она делала до сихъ поръ. Въ отвътъ на это психіатръ Huccnb сдълаль цълый рядъ возраженій  $^{1}$ ). По его мнѣнію, ни одинъ психіатръ не можеть сказать, что тѣ песовершенныя анатомическія изследованія мозга, какія мы въ настоящее время имфемъ, оказали пользу клинической психіатріи. Онъ находить, что собственныя работы Флексига и въ особенности его выводы не представляють изъ себя «естественно-научнаго наблюденія, но являются догматизмомъ спекулятивно-апатомической области»... «Онъ не привелъ ни одного доказательства того, что его ассоціативныя волокна имфють что-нибудь общее съ тъмъ, что мы называемъ ассоціаціей». «Анатомія мозга есть отрасль анатомическихъ наукъ. Анатомія мозга, какъ таковая, не имфеть ничего общаго съ психіатріей. Психіатрія обязана своимъ развитіемъ врачамъ, которые никогда не работали въ области анатоміи мозга».

Одинъ анатомъ по поводу огромныхъ успѣховъ анатоміи мозга въ послѣднее время высказалъ надежду, что недалеко то время, когда наши познанія строеція мозга будутъ такъ велики, что мы будемъ въ состояніи построить такую колоссальную модель мозга, въ которой каждое волокио, каждая клѣточка будуть представлены особо. Такая модель будеть изъ себя представлять точную копію мозга, его, такъ сказать, фотографію.

Съ своей стороны, я считаю нужнымъ замѣтить, что, если даже наши знанія строенія мозга достигнуть той степени, о которой говорить анатомъ, то все-таки психологія не сдѣлается излишней, потому что, чтобы говорить о назначеніи той или другой части мозга, нужно знать психологическіе факты изъвнутренняго опыта.

Stud..». В. Х. Н. І. Ср. Риль. «Теорія науки п метафизика», стр. 247. Sigwart. «Logik». В. II, стр. 519, 569.

<sup>1) «</sup>Monatsschrift für Psychiatrie und Neurologie», 1898. № 2. Статья «Psychiatrie und Hirnanatomie».

## ЛЕКЦІЯ ВОСЕМНАДЦАТАЯ.

## О психофизическомъ монизмъ.

Исторія этого ученія.—Отношеніе между физическимъ и психическимъ по этому ученію.—Параллелизмъ и ученіе о тождествѣ.—Происхожденіе психическихъ состояній по этому ученію.—О тождествѣ психическихъ и физическихъ явленій съ точки зрѣнія теоріи познанія. — Причина успѣха психофизическаго монизма.

Въ настоящей лекціи я предполагаю познакомить васъ съ тъмъ философскимъ ученіемъ о душъ, которое называется обыкновенно психофизическимъ монизмомъ или параллелизмомъ.

Для того, чтобы ученіе это сдѣлалось вполнѣ яснымъ, я разсмотрю тѣ историческія условія, при которыхъ оно возникло. Это дасть намъ возможность понять логическую необходимость, благодаря которой это ученіе должно было возникнуть. Опо именно возникаетъ въ тѣсной связи съ ученіемъ Декарта.

Декарть для того, чтобы объяснить все существующее, духъ и природу, признавалъ существование двухъ субстанцій, духовной и матеріальной, кореннымъ образомъ отличающихся другъ отъ друга. Субстанція духовная обладаеть только лишь способностью мышленія, но не обладаеть протяженностью; субстанція матеріальная обладаеть протяженностью, но не обладаеть способностью мышленія. Тъло никогда не бываеть безъ протяженія, духъ безъ мышленія. Для д'вятельности одной и другой субстанціи существують совершенно своеобразные законы. Субстанція матеріальная подчиняется только механическимъ законамъ, т.-е. она можетъ приходить въ движеніе, можеть сообщать движеніе другому тѣлу; субстанція духовная можеть только мыслить. Поэтому Декарть думалъ, что между матеріальной и духовной субстанціей не можеть быть никакого взаимодойствія, т.-е. тыло не можеть оказывать никакого воздъйствія на душу; равнымъ образомъ душа не можеть оказывать никакого воздъйствія на тъло. Движеніе какой-либо матеріальной вещи можеть получать начало только отъ движенія другой матеріальной вещи. Кром'в того, Декартъ --- --- Ко то приранев. на пути своемъ встръчаетъ другое тъло и приводить это послъднее въ движеніе, то оно теряетъ ровно столько своего движенія, сколько сообщило его другому тълу. Поэтому слъдуетъ признать, что количество движенія въ мірть неизмъчно. Изъ этого слъдуетъ, что, если бы душа была въ состояніи приводить въ движеніе тъло, то она въ такомъ случать должна была бы измънять общее количество мірового движенія. Но это очевидно невозможно.

Такимъ образомъ, по миѣнію Декарта, всѣ движенія человѣческаго тѣла должны быть объяснены безъ вмѣшательства духовнаго принципа; тѣло человѣческое есть какъ бы машина, дѣйствія которой совершаются исключительно по механическимъ закопамъ, и въ этомъ смыслѣ Декарть является одинмъ изъ родоначальниковъ механическаго толкованія жизненныхъ явленій.

Но, отрицая взаимодъйствіе, Декарть не могь провести послѣдовательно своей точки зрѣнія до копца. На ряду съ отрицанісмъ взаимодъйствія мы находимъ въ его сочиненіяхъ фактическое признаніе его. Такъ, напр., онъ говорить, что душа обладаетъ способностью приводить въ движеніе шишковидную железу. Однимъ словомъ, Декартъ не могъ освободиться отъ тѣхъ противорѣчій, въ которыя онъ долженъ былъ впасть, отрицая возможность взаимодѣйствія между духомъ и матеріей.

Въ томъ же положеніи мы находимъ это ученіе въ его школѣ. Его послѣдователи, подобно ему, исходили изъ признанія, что тѣло и духъ кореннымъ образомъ другъ отъ друга отличаются, что между ними не можетъ быть взаимодѣйствія, такъ какъ душа можетъ только мыслить, а все тѣлесное можетъ только двигаться. Но опи не могли не видѣть, что существуютъ факты, доказывающіе ихъ взаимодѣйствіе. Напр., въ моей душѣ является «желаніе» произвести «движеніе» рукой, и рука приходитъ въ движеніе. Нѣчто психическое (желаніе) оказываетъ воздъйствіе на мое тѣло. Если свѣтовой лучъ дѣйствуетъ на мой глазъ, то я получаю ощущеніе свѣта; слѣдовательно, нѣчто физическое производитъ въ моей душѣ ощущеніе. Какъ объяснить эти факты взаимодѣйствія изъ основныхъ принциповъ Декартовской философіи?

Такъ какъ это взаимодъйствие теоретически имъ казалось невозможнымъ, а между тъмъ фактическое взаимодъйствие между исихическими и физическими процессами существовало, то послъдователи Декарта предполагали, что для объяснения его необходимо допустить вмъшательство Бога. Они представляли себъ дъло такъ: когда у меня является «желаніе» произвести движеніе рукой, то я этого не могъ бы сдълать, такъ какъ моя душа не въ состояніи производить движеніе тъла, но Богь оказываетъ миъ

содъйствіе тъмъ, что въ этотъ самый моментъ производитъ движеніе моей руки. Точно такимъ же образомъ, когда какое-либо возбужденіе свъта, звука и т. п. дъйствуетъ на мои органы чувствь, то ощущеніе появляется вслъдствіе вмѣшательства Бога. По представленію картезіанцевъ, воздъйствіе души на тъло и тъла на душу, или, то же самое, соотвітствіе между физическими и психическими процессами возможно только вслъдствіе вмѣшательства Бога.

Эта теорія носить въ исторіи философіи названіе окказіонализма 1), и съ нѣкоторымъ измѣненіемъ появляется впослѣдствіи у Лейбница (1646—1716) подъ именемъ предустановленной гармоніи. Лейбниць такъ же, какъ и Декарть, не считаль возможнымъ допустить взаимодѣйствіе между духомъ и матеріей, но не соглашался съ окказіоналистами, такъ какъ думалъ, что, если бы опи были правы, что Богъ по поводу каждаго пашего дъйствія вмѣшивается въ естественный ходъ явленій, то каждый нашъ актъ быль бы чудомъ.

Чтобы понять его собственную теорію предустановленной гармоніи, мы обратимъ вниманіе на тѣ сравненія, которыя онъ предлагаетъ по поводу ученій о душѣ. По его миѣнію, мы можемъ представить себѣ двое стѣпныхъ часовъ, которые вполиѣ согласно другъ съ другомъ показываютъ постоянно одно и то же время. Такое согласіе между двумя часами можно представить себѣ происходящимъ вслѣдствіе слѣдующихъ трехъ причинъ. Вопервыхъ, можно представить себѣ, что механизмъ однихъ часовъ сосдиненъ съ механизмомъ другихъ, такъ что ходъ однихъ часовъ оказываетъ воздюйствіе на ходъ другихъ. Во-вторыхъ, можно себѣ представить, что какой-нибудь искусный рабочій, находящійся между двумя часами, при помощи движенія руки устанавливаетъ согласіе между ними. Въ-третьихъ, можно себѣ представить, что искусный мастеръ заранѣе устроилъ часы такъ, что одни часы могутъ показывать то же, что и другіе.

Такое же самое отношеніе можно себѣ представить существующимъ между тѣломъ и душой. Первый случай—это взаимодъйствіе, признаваемое въ обиходной жизни; второй случай—это содъйствіе Бога, признаваемое картезіанской школой, и, наконецъ, третій случай—это предустановленная гармонія Лейбинца. Лейбинцъ именно думалъ, что Богъ вмѣшивается не каждый разъ, когда нужно установить согласіе между тѣлесными процес-

<sup>1)</sup> По этой теоріп, тёло и душа не суть причины въ собственномъ смыслѣ, но они суть случайныя или кажущіяся причины (causae per occasionem) для измѣненій, совершающихся въ томъ или другомъ. Они суть только поводъ, случай для дѣйствія истинной причины—Бога.

сами и психическими, а что онъ установиль разъ навсегда, что такому - то опредълениому психическому процессу долженъ соотвътствовать такой-то матеріальный, такому-то матеріальному процессу—такой-то духовный. Этимъ и объясняется, отчего между матеріальными и духовными процессами существуетъ постоянное соотвътствіе 1).

Тотъ же вопросъ о согласіи между явленіями психическими и физическими Спиноза (1632—1677) решилъ совершенно своеобразно. Онъ также исходиль изъ Декартовскихъ основныхъ принциповъ о коренномъ различін между психическимъ и физическимъ. Опъ также, подобно Декарту, думалъ, что для психической и физической сферы существують особенные закопы, что между душой и тъломъ не существуеть никакого взаимодъйствія, что душа не можеть вибшиваться въ дъйствія тъла 2), что всъ матеріальныя явленія, совершающіяся въ нашемъ организмѣ, объясняются исключительно механическими законами. Наше тъло можетъ совершать цёлый рядъ цёлесообразныхъ движеній безъ всякаго вмінательства души; такъ, напр., лунатикъ, человіть, находящійся въ состояніи сомнамбулизма, совершаеть цёлый рядъ вполи в цълесообразных в движеній, а въдь несомивино, что въ такихъ дъйствіяхъ, совершающихся безъ сознанія, душа не принимаеть никакого участія. То же самое нужно сказать и относительно инстинктивныхъ движеній, которыя точно такъ же свой целесообразный характеры получають не оты воздействія души, а исключительно оть твла.

Спиноза думалъ, что то удивительное согласіе, которое существуетъ между дѣйствіями психическими и физическими, можетъ быть объясцено только лишь однимъ допущеніемъ, именно допущеніемъ, что душа и тѣло это одно и то же, но только разсматриваемое съ двухъ различныхъ точекъ зрѣнія.

Спиноза, соглашаясь съ Декартомъ, что существуетъ коренное различіе между физическимъ и психическимъ, не былъ согласенъ съ тѣмъ, что для объясненія всего существующаго необходимо принимать дога субстанціи, духовную и матеріальную, и думалъ, что достаточно признать одну субстанцію. По его мнѣнію, эта субстанція, непосредственно недоступная человѣческому познанію, открывается его уму въ формѣ аттрибутовъ, изъ которыхъ для человѣческаго познанія доступны два, именно: мышленіе и протяженность.

Замътимъ, такимъ образомъ, что, по митийо Спинозы, есть

<sup>1) «</sup>Leibnitii Opera philosophica». Изд. Erdmann'a, стр. 134—5.

<sup>2)</sup> Cm. «Ethica», III, prop. 2 scholium.

одна субстанція, которая обнаруживается въ формѣ двухъ аттрибутовъ; но въ дѣйствительности мышленіе и протяженность есть обнаруженіе одной и той эсе субстанціи. Въ сущности они представляють одно и то же, понимаемое нами различнымъ образомъ, такъ сказать, съ двухъ точекъ зрѣнія. При такомъ предположеніи весьма легко разрѣшаєтся вопросъ о соотвѣтствіи между физическимъ и психическимъ. Они на самомъ дѣлѣ одно и то же, а потому и понятно, почему между ними существуетъ полное соотвѣтствіе, которое Спиноза формулировалъ въ выраженіи «порядокъ и связь представленій есть то же самое, что порядокъ и связь вещей».

Только при предположеніи тождества между психическимъ и физическимъ могло быть понятно соотв'ятствіе между ними. Когда же опъ говорить, что духъ и матерія есть одно и то же, но только разсматриваемое съ различныхъ точекъ зрѣнія, то это его объясненіе не совсѣмъ ясно, и только при разсмотрѣніи современныхъ ученій оно можетъ сдѣлаться понятиымъ.

Перейдемъ, поэтому, ко взглядамъ современныхъ философовъ на тотъ же вопросъ.

Въ текущемъ стольтіи опытныя науки: анатомія, физіологія, химія и др., доставили огромный матеріалъ, доказывающій соотвітствої между физическими и психическими явленіями. Извъстно, что въ животномъ царствъ чъмъ совершениъе устроена нервная система, тъмъ болье высокія психическія способности ей соотвътствуютъ. Умственная дъятельность сопровождается измъненіемъ кровообращенія въ мозгу; съ пониженіемъ дъятельности мозга понижается и дъятельность психическая; съ уничтоженіемъ тъхъ или другихъ частей мозга выпадаютъ соотвътствующія части въ психической сферъ. Существуеть еще множество различныхъ фактовъ, указывающихъ на то, что вмъстъ съ измъненіемъ въ физической сферъ происходять соотвътствующія измъненія въ сферъ психической совершаются измъненія въ сферъ физической говершаются измъненія въ сферъ при гомънения при гомъ

Защитники матеріализма старались истолковать эти факты такимъ образомъ, что психическое есть продуктъ физическаго, что физическое является причиной психическихъ процессовъ, что оно порождаетъ ихъ. Это они доказываютъ главнымъ образомъ тъмъ соображеніемъ, что физическое безъ психическаго мыс-

<sup>1)</sup> Многочисленные факты этого рода собраны въ статъв Ilariu Socoliu «Der psychologische Monismus» въ «Zeitschrift für immanente Philosophie». В. І. Н. І. См. также выше, лекцію 4-ю.

лимо; напр., кровообращеніе, пищевареніе, дыханіе мыслимы безъ соотв'єтствующихъ психическихъ процессовъ, между т'ємъ какъ психическое  $\delta e$ зъ физическаго немыслимо.

Ошибочность этого взгляда заключается въ томъ, что матеріалисты неправильно понимаютъ слово причинность: обыкновенно подъ причиной они понимаютъ нѣчто творческое, созидающее, между тѣмъ какъ съ строго эмпирической точки зрѣнія такое пониманіе причинности неправильно. Если мы говоримъ, что А есть причина В, то мы этимъ вовсе не имѣемъ въ виду сказать, что мы постигли внутреннюю связь, находящуюся между А и В. Единственно, что мы можемъ утверждать, сводится къ признанію, что, когда появляется А, то вмѣстѣ съ нимъ появляется и В, когда нѣтъ А, то нѣтъ и В и т. д. Больше мы пичего не желаемъ высказывать, когда утверждаемъ, что между А и В есть причинная связь.

Это подало поводъ для современныхъ эмпириковъ-философовъ сдѣлатъ попытку устранить самое понятіе причинности и вмѣсто него ввести понятіе функціональнаго отношенія, которое употребляется въ математикѣ.

Что такое функціональное отношеніе, весьма легко пояснить при номощи слѣдующаго примѣра. Мы имѣемъ выраженіе для площади круга  $K = \pi r^2$ . Между этими двумя величинами существуетъ функціональное отношеніе. Это нужно понимать такъ: величина K и величина r могутъ измѣняться, т.-е. увеличиваться или уменьшаться, но измѣненія одной величины и другой связаны опредѣленнымъ образомъ другъ съ другомъ, и именно такимъ образомъ, что, если увеличивается K, т.-е. площадь круга, то увеличивается и r, т.-е. радіусъ круга; если уменьшается K, то уменьшается и r, и наоборотъ. Однимъ словомъ, сущностъ функціональнаго отношенія заключается въ томъ, что съ измѣненіемъ одной величины связывается опредѣленное измѣненіе и другой величины.

Авенаріусъ и Махъ предполагали, что было бы вполн $^{\pm}$  ц $^{\pm}$ -лесообразно, если бы вм $^{\pm}$ сто понятія причинности  $^{1}$ ) ввести въ науку понятіе функціональнаго отношенія  $^{2}$ ). По мн $^{\pm}$ нію Авена-

<sup>1)</sup> Mach въ «Populär-wissenschaftliche Vorträge», 2-е изд., 1897, стр. 276, говоритъ: «И надъюсь, что будущее естествознание совершенио устранитъ понятія причины и слъдствія, которыя не только для меня одного имъютъ характеръ фетицизма, вслъдствіе ихъ формальной неясности». Больцминъ въ своихъ «Vorlesungen über die Principe der Mechanik», I, 1897, говоритъ, что онъ въ своемъ изложеніи избъгалъ понятій причины и слъдствія.

<sup>2)</sup> Изъ современныхъ философовъ не всѣ, разумѣстся, соглашаются съ совершеннымъ отожествленіемъ понятія функція съ понятіемъ причинности.

ріуса, папр., въ отношеніяхъ между физическимъ и психическимъ всего цълесообразнъе ввести поиятіе функціональнаго отношенія. и тогда многія трудности были бы устранены. Подобно тому, математической функціи безразлично, которую двухъ величинъ мы будемъ называть независимой перемънной и которую зависимой перемънной, такъ и здъсь: мы можемъ физическое считать независимо перемъннымъ, тогда психическое будетъ зависимо перемъннымъ, и наоборотъ; мы можемъ психическое считать независимо перемъннымъ, тогда физическое будетъ зависимо перемъннымъ. Такимъ образомъ выражается какъ зависимость физическаго отъ психическаго, такъ и психическаго отъ физическаго 1). Если бы мы это могли признать, то мы могли бы сказать, что явленія физическія и соотв'єтствующія имъ явленія психическія совершаются одновременно 2). Мы уже не сказали бы, что психическіе процессы созидаются физическими, или наобороть, а будемъ только говорить, что,  $\kappa o \partial a$  у насъ въ душт есть тв или другіе психическіе процессы, то въ это время въ нашемъ организмъ совершаются тъ или другіе матеріальные процессы; мы можемъ сказать, что,  $\kappa o \partial a$  у насъ въ мозгу совершаются тв или другіе физіологическіе процессы, въ душв совершаются тв или другіе соотвътствующіе имъ психическіе процессы. Мы будемъ говорить, что психические процессы и соотвътствующіе имъ физическіе совершаются одновременно, рядома друга съ другом в или, какъ некоторые выражаются, параллельно другъ другу. Употребляя въ этомъ случай терминъ «параллельно», философы хотять только сказать, что подобно тому, какъ двъ параллельныя линіи идуть рядомъ другь съ другомъ, не встръ-

Такъ, напр., Кюльпе думаетъ, что для естественныхъ явленій понятіе функціи нужно съузить присоединеніемъ элемента времени, потому что только временно предшествующій факторъ всегда считается независимо-перемѣннымъ по отношенію къ послѣдующему. Кромѣ того, не всѣ слѣдующія во времени событія и находящіяся въ функціональномъ отношеніи мы можемъ считать причинно связанными. Для этого нужно прибавить еще одинъ специфическій признакъ, это именно возможность оказывать извѣстное вліяніе. «Zeitschrift für Hypnotismus». В. VII. Н. 1—2, стр. 104—5. Ср. также возраженія Вундта. «Philos. Stud.». В. XIII, стр. 326, и д. 412—428.

<sup>1) «</sup>Вообще, мы психическое называемъ функціей физическаго, зависящимъ отъ него и наоборотъ, поскольку между обоими существуетъ такое постоянное или закономърное отношеніе, что отъ бытія и измѣненій одного мы можемъ заключать къ измѣненіямъ другого» (Fechner. «Psychophysik». В. І, стр. 8).

<sup>2)</sup> Темъ более, что нетъ решительно никакой возможности научно доказать, что въ отношении между физическими и испхическими явлениями существуетъ послидовательность, и потому остается допустить только отношение одновременности (см. выше, стр. 154 и д.).

чаясь, такъ и физическіе и психическіе процессы совершаются рядомъ другъ съ другомъ, не соединяясь между собою, не вступая между собою во взаимодъйствіе 1).

Легко видъть, что современные защитники ученія о параллелизмъ психическихъ и физическихъ явленій стоять на той же самой точь в эрвнія, на какой стояли Декарть, окказіоналисты, Лейбинцъ, когда они допускали существование двухъ міровъ, не вступающихъ другъ съ другомъ во взаимодъйствіе. И современные параллелисты признають два различныхъ закона для физическаго и психическаго міровъ. Физическое представляеть отдъльный замкнутый кругъ явленій. Оно объясняется только физическимъ. Здъсь царять исключительно законы механики. Движеніе матеріальнаго получаеть начало изъ движенія матеріальнаго, психическое объясняется изъ психическаго, получаеть начало только изъ психическаго. Здёсь царить своя собственная причинность, именно, такъ называемая психическая причинность. Напр., если за какимъ-нибудь «представленіемъ» А следуетъ «чувство» В, то мы можемъ сказать, что А, нъчто психическое, есть причина В. Причинность въ психической сферъ представляетъ изъ себя также нѣчто замкнутое.

Такимъ образомъ, и по представленію современныхъ параллелистовъ, есть какъ будто бы два міра, замкнутыхъ и отдѣленныхъ другъ отъ друга, въ которыхъ процессы совершаются въ согласіи другъ съ другомъ, совершенно такъ, какъ у Лейбиица, по его предустановленной гармоніи.

Но современные философы, разумѣется, не могли обойти вопроса, отчего дѣйствія этихъ двухъ различныхъ міровъ находятся другъ съ другомъ въ опредѣленномъ соотвѣтствін, и въ этомъ вопросѣ является различіе между двумя группами философовъ. Одни утверждаютъ, что вполнѣ достаточно констатировать связь, существующую между физическимъ и психическимъ, вполнѣ достаточно сказатъ, что они совершаются параллельно другъ съ другомъ. Другіе находять, что этого мало, что пужно объяснить, какая существуеть внутренняя связь между психическимъ и физическимъ, благодаря которой устанавливается указанное соотношеніе, и думають, что это можно сдѣлать, если признать томсдество психическихъ и физическихъ явленій. Пер-

<sup>1)</sup> Иначе объясняеть это выраженіе Кюлью: «Такъ какъ двв липін, идущія параллельно другь къ другу, могуть быть разсматриваемы, какъ функціонально зависящія другь отъ друга, то въ выраженіи «исихофизическій параллелизмъ» имъется въ виду указать, что между физическими и исихическими процессами существуеть функціональное отношеніе» (Külpe, ук. ст., стр. 115).

выхъ можно назвать сторонниками эмпирическаго параплелизма, вторыхъ можно назвать сторонниками монизма или ученія о единеть, тождествть психическаго и физическаго. Ихъ называють также сторонниками психофизическаго монизма или неоспинозизма. Этимъ послѣднимъ названіемъ желаютъ указать на связь, существующую между современными ученіями и ученіемъ Спинозыл).

Прежде, чѣмъ перейти къ уясненю вопроса, почему между физическими и психическими процессами 'существуетъ закономърное соотвътствіе, я покажу, какимъ образомъ защитники психофизическаго параллелизма объясняютъ то положеніе, что исихическое имѣетъ своимъ источникомъ всегда психическое же. Этому положенію, кажется, противорѣчитъ самое простое наблюденіе. Напр, колокольчикъ дрожитъ; у насъ появляется ощущеніе звука. Самое естественное объясненіе, повидимому, заключалось бы въ томъ, что дрожаніе колокольчика (нѣчто физическое) есть причина появленія ощущенія (чего-то психическаго). Защитники же психофизическаго нараллелизма находятъ, что это было бы неправильно, потому что ощущеніе, по ихъ теоріи, должно рождаться изъ ощущенія; но объяснить это для нихъ въ высшей степени трудно, потому что, не будь дрожанія колокольчика, ощущеніе звука не могло бы возникнуть.

Защитники психофизическаго параллелизма, чтобы доказать, что психическія явленія имѣютъ своимъ источникомъ только психическое, указываютъ на то обстоятельство, что всякому психическому процессу соотвѣтствуетъ какой-нибудь физіологическій, и, наоборотъ, всякій физіологическій процесс сопровождается у наст вт мозгу опредъленнымъ психическимъ, хотя бы послѣдній не могъ быть открытъ нами. Когда мы имѣемъ какой-нибудь физическій рядъ, то мы далеко не въ состояніи указать всей той совокупности условій, которыя участвуютъ въ порожденіи его; напр., для простолюдина полетъ ядра изъ пушки есть результатъ сожиганія пороха, а то, что здѣсь есть еще такіе промежуточные процессы, какъ образованіе газовъ, обладающихъ

<sup>1)</sup> Нѣкоторые философы, впрочемъ, признавая тождество между исихическими и физическими явленіями, утверждаютъ, что они остаются на эмпирической точкъ зрѣнія. Гефдингъ, напр. («Исихологія», 1898, стр. 55), говоритъ: «Теорія (тождества), къ которой мы здѣсь пришли, вовсе, однако, не есть полное рѣшеніе проблемы объ отношеніи тѣла и души. Она представляетъ лишь эмпирическую формулу, опредѣленіе того, какъ представляется пожа это отношеніе, если, слѣдуя указаніямъ опыта, принимать во вниманіе тѣсную связь между тѣломъ и духомъ и въ то же время невозможность привести одну область къ другой... Мы не предлагаемъ ника-кого ученія о внутреннемъ отношеніи между духомъ и матеріей».

изв'єстною упругостью, вліяніе упругости, вліяніе земного притяженія, сопротивленіе воздуха и т. п., ему остается совершенно неизвъстнымъ. Въ такомъ же положеніи находимся и мы, когда опредълить причины появленія звукового ощущенія послѣ того, какъ произошло дрожаніе колокольчика. Что дрожаніе колокольчика было въ числ'в условій, предшествовавшихъ появленію звукового ощущенія, это несомивино, а что существують еще многочисленныя психическія состоянія, которыя предшествують появленію ощущенія звука-это остается для насъ неизвъстнымъ. Вотъ эти-то многочисленныя психическія состоянія и являются, по мнѣнію сторонниковъ психо-физическаго параллелизма, источникомъ возникновенія ощущенія звука, однимъ изъ поводовъ котораго являются и физіологическія изміненія, порождаемыя дрожаніемъ колокольчика. Таково объясненіе того положенія, что психическое им'веть своимь источникомъ психическое же <sup>1</sup>).

Разсмотримъ теперь ученіе о монизмю, именно тотъ необходимый выводъ изъ ученія психофизическаго параллелизма, по которому психическое и физическое суть двѣ стороны одного и того же, но только разсматриваемое съ двухъ различныхъ точекъ зрѣнія. Обоснованіе тождества психическаго и физическаго является однимъ изъ самыхъ слабыхъ пупктовъ психофизическаго монизма.

Защитники монизма предлагають слѣдующее толкованіе тождества съ точки зрѣнія *теоріи познанія*.

Вообще, съ точки зрѣнія популярной теоріи познанія, существуєть огромное различіє между духовнымъ міромъ и мате-

<sup>1)</sup> См. Вундтв. «Лекціи о душт человтка и животныхъ». Спб. 1894. Наульсенг («Введеніе въ философію». 2-е изд., 1899 г., стр. 94-95) объясняеть это несколько иначе. Для Гефдинга вопрось о возникновении психическаго изъ физическаго не представляетъ никакой трудности; если мы объяснимъ возникновеніе мозговыхъ движеній изъ возбужденій, идущихъ извив, то этого вполив достаточно, потому что психическое есть только другая сторона физическаго. «Въдь гипотеза тождественности примо говорить, что д'ятельное въ т'ялесныхъ явленіяхъ отличается такимъ свойствомъ, что оно въ то же время соотвътственнымъ образомъ проявляется какъ сознаніе. Ощущеніе, которое я им'єю въ данную минуту, соотв'єтствуетъ одновременному состоянію моего мозга, потому что одна и та же сущность проявляеть свою дёятельность въ сознаніи и въ мозгу. Въ такомъ случат все равно, скажу ли я витстт съ обыкновеннымъ учениемъ о взаимодъйствін, что раздраженіе вызываетъ мозговой процессъ, который въ свою очередь посредствомъ возбужденія души производить ощущеніе, или же вмъсть съ гипотезой тождественности скажу, что раздражение вызываетъ мозговой процессъ, для самонаблюденія являющійся ощущеніемъ» («Психол.», стр. 55).

ріальнымъ, между субъектомъ и объектомъ, между «м» и «не-я». Въ дъйствительности это невърно. Матеріальныя вещи и матеріальные процессы, съ одной стороны, и психическія явленія, съ другой, вовсе не различны по своему роду. Оба они подходятъ подъ понятіе явленій сознанія, и явленія эти притомъ взаимно соотносятся между собою. Ихъ различіе или ихъ противоположность состоитъ лишь въ томъ, что первый видъ явленій можно объективировать, а второй этого свойства лишенъ» 1). Т.-е., другими словами, между міромъ внутреннимъ и міромъ внъшнимъ нътъ того различія, какъ это обыкновенно признастся. Одно и то же содержаніе можеть быть и внутреннимъ, и внъшнимъ, смотря по тому, съ какой точки зрънія мы будемъ смотръть на него. Отсюда получается вообще различіе внъшняго и внутренняго.

Но разберемъ прежде всего, что такое внутренній и внѣшній? Если мы разсматриваемъ какую-нибудь вещь, находящуюся внѣ насъ, камень, воду, то это предметъ внѣшняго наблюденія. Если мы воспринимаемъ какую-нибудь «идею», «ощущеніе», то это есть нѣчто внутреннее. Съ этой точки зрѣнія мозгъ, напр., есть нѣчто внѣшнее. Онъ представляетъ изъ себя мягкую, бѣловатую массу, обладающую протяженностью и другими свойствами.

Теперь нужно показать, что мозгъ и психическій процессъ суть двъ стороны одного и того же явленія. Это кажется вещью совершенно немыслимой, потому что между физическимъ и между психическимъ существомъ коренное различіе: одно протяженно, другое непротяжению. Какъ же они могуть представлять изъ себя одно и то же? Трудность кажется неразрѣшимой, но защитники монизма исходять изъ того положенія, что въ д'вйствительности, съ точки эрѣнія теоріи познанія, между матеріальными и между психическими процессами нътъ коренного различія, потому что все матеріальное есть не что иное, какъ совокупность нашихъ представленій. Что такое, напр., кусокъ камня? Кусокъ камия имфеть извфстную протяженность, извфстную тяжесть, цвъть, шероховатость и т. д., но пространство, цвъть, тяжесть, шероховатость суть не что иное, какъ наши ощущенія, такъ что камень есть въ дъйствительности совокупность нашихъ ощущеній, т.-е. психическихъ элементовъ. Если мы говоримъ о матеріальныхъ вещахъ, то въ дъйствительности мы говоримъ о нихъ, какъ о совокупности психическихъ элементовъ; а что наша душа есть извъстная совокупность мыслей, чувствъ, желаній и т. д., это поцятно само собой.

Риль. «Теорія науки и метафизика», стр. 225. Вундть. «Очеркъ исихологіи». 8 23. Taine. «De l'Intelligence». Кн. IV, гл. IX.

Такимъ образомъ яспо, что между психическимъ и физическимъ, съ точки зрѣнія теоріи познанія, нѣтъ существеннаго различія; они, такъ сказать, сотканы изъ одного и того же матеріала, а это дѣлаетъ поиятнымъ ихъ тождество другъ съ другомъ, а также и то, что они составляютъ двѣ стороны одного и того же явленія, что мозгъ и психическія явленія суть одно и то же, разсматриваемое съ двухъ различныхъ точекъ зрѣнія 1).

Это можно пояснить при помощи следующаго примера. Если я, напр., «мыслю», у меня есть какое - нибудь «желаніе», какое - нибудь «волевое» ръшеніе, то у меня въ мозгу совершаются процессы движенія какихъ-нибудь мозговыхъ частицъ и т. п. Изъ моего внутренняго опыта я знаю, что у меня есть такая-то мысль, такое-то чувство. Но если бы въ то время, какъ я мыслю, какой-нибудь физіологъ при помощи какихъ-нибудь усовершепствованныхъ приборовъ сталъ разсматривать тв процессы, которые совершаются у меня въ мозгу, то онъ воспринялъ бы то же самое, что я воспринимаю, но только съ другой стороны, т.-е. то, что я называю мыслыю, для него оказалось бы движеніемъ частицъ мозга. Различіе между мыслью и движеніемъ частицъ мозга проистекаеть оттого, что мы одно и то же разсматриваемт, съ двухъ различныхъ точекъ эрвнія: то, что я разсматриваю изнутри, то физіологь разсматриваеть извить; на самомъ же дълъ то, что мы оба разсматриваемъ, есть одно и то же. Положеніе вещей здісь таково, что въ одно время одну и ту же вещь съ объихъ точекъ зрънія мы разсматривать не можемъ. Различіе же происходить всл'вдствіе того, что мы разсматриваемъ съ двухъ различныхъ точекъ зрвнія.

Такъ нужно понимать ту мысль, что духовное и матеріальное есть одно и то же, разсматриваемое съ двухъ точекъ зрѣнія: съ внутренней и внѣшней.

<sup>1) «</sup>Причинная связь, —говорить одинь изъ новъйшихъ представителей этого ученія, Іодль, —существуеть съ одной стороны между нейрологическими процессами, съ другой стороны между процессами сознанія. Сознаніе не можеть превратиться въ нервное движеніе, а движеніе не можеть превратиться въ превратиться въ нервное движеніе, а движеніе не можеть превратиться въ сознаніе, подобно тому, какъ теплота превращается въ работу. Процессы движенія въ мозгу не вызывають явленія сознанія, но только образують физическую или объективную обратную сторону для наблюдателя, который не является субъектомъ этихъ процессовъ, но разсматриваеть ихъ извить, какъ часть объективнаго міра. Явленія сознанія или духовныя состоянія, которыя, какъ таковыя, не могуть произвести никакого движенія во витинемъ мірт, образують только субъективную или исихическую сторону для наблюдателя, который воспринимаеть эти движенія, какъ движенія своего собственнаго тъла, и являются въ то же время субъектомъ». См. его «Lehrbuch d. Psychologie». 1896, стр. 74.

Этимъ объясняется все. Когда юкказіоналисты признавали согласіс между психическимъ и физическимъ, то для нихъ физическое и психическое были два различныхъ міра, между которыми они признавали параллелизмъ. Сторопники монизма находятся въ иномъ положеніи. Они просто принимають тождество того и другого процесса. «Мы не въ правъ сказать, говоритъ Риль, что воля только соотвътствусть инперваціи мозга; мы должны, напротивъ, сказать рѣшительно, что воля одинъ и тото же процессъ, являющійся объективному созерцанію какъ центральная инпервація, а субъективному—какъ импульсъ воли» 1).

Защитники психофизическаго монизма непонятность тождества психическаго и физическаго старались пояснить при помощи различныхъ образныхъ сравненій.

Фехнеръ, одинъ изъ самыхъ выдающихся защитниковъ этого ученія, въ посл'єднее время, для поясненія того положенія, что психическое и физическое суть двъ стороны одного и того же явленія, пользовался сл'адующимъ сравненіемъ. Представьте себ'а кругъ. Если вы находитесь внутри круга, то окружность вамъ покажется вогнутой; если вы станете внъ круга, то та же самая окружность покажется вамъ выпуклой. Это сравнение показываеть, что одна и та же вещь, разсматриваемая съ двухъ различныхъ точекъ зрвнія, можеть представляться намъ различно. Точно такимъ же образомъ и въ отношеніяхъ между психическимъ и физическимъ. Одно и то же, разсматриваемое изнутри, ставляется психическимъ, разсматриваемое извив, представляется намъ физическимъ. Другое его сравненіе, кажется, лучше изображаетъ отношение между психическимъ и физическимъ. «Солнечная система, разсматриваемая съ солнца, представляетъ совсъмъ другой видъ, чъмъ съ земли. Отгуда она представляетъ Коперниковскій міръ, отсюда-Птолемеевскій. Н'єть возможности одному и тому же наблюдать объ міровыхъ системы, хотя онъ объ нераздѣльно связаны» 2).

Подобное же сравненіе приводить и *Тэн*г: онъ уподобляеть все существующее книгѣ, написанной на двухъ языкахъ, изъ которыхъ одинъ представляеть оригиналъ, а другой переводъ этого оригинала. Оригиналъ—это психическое, а переводъ—это физическое. Одно и то же содержаніе въ двухъ различныхъ видахъ <sup>3</sup>).

Всй эти сравненія преслёдують одну цёль: они желають

<sup>1) «</sup>Теорія науки и метафизика», стр. 231.

<sup>2) «</sup>Elemente d. Psychophysik». B. I, crp. 3.

<sup>3)</sup> Taine. «De l'Intelligence». Кн. IV, гл. IX.

показать, что мы не можемъ воспринимать исихическое *и въ то жее время* воспринимать и другую сторону его, т.-е. физическое. То, что лежить въ основаніи физическаго и психическаго заразъ, можеть быть разсматриваемо только съ одной сторонь—или съ внутренней (психическое), или съ внъшней (физическое).

Самое лучшее сравненіе, на мой взглядъ, предложилъ Эббинггаусъ. Представимъ себѣ шарообразныя чашки, вложенныя
одна въ другую. Представимъ себѣ далѣе, что поверхности этихъ
чашекъ обладаютъ способностью воспринимать. Легко понятъ,
что однѣ поверхности воспринимали бы только выпуклыя поверхности, а другія только лишь вогнутыя, не подозрѣвая даже, что
воспринимаемое ими въ одно и то же время представляетъ какъ
вогнутость, такъ и выпуклость. Но если бы какое-нибудь существо, напр., человѣкъ, разсматривало бы то же самое, то оно
увидѣло бы, что они представляютъ одно и то же. Въ такомъ
же положеніи находимся и мы, когда мы разсматриваемъ насъ
самихъ; мы можемъ самихъ себя созерцать или изпутри, или только
извнѣ, и одинъ разъ мы воспринимаемъ себя или только какъ
духовное, или какъ физическое.

Этимъ сравненіемъ Эббинггаусъ хочеть сказать, что намъ кажется, будто духовныя и матеріальныя явленія различны, по только потому, что мы ихъ воспринимаемъ различными путями; если бы мы ихъ могли воспринять одновременно, то опи показались бы намъ однимъ и тѣмъ же 1).

<sup>1)</sup> Ebbinghaus. «Grundzüge d. Psychologie», стр. 41. Привожу изъ сочиненія еще одно м'єсто, которое является весьма характернымъ для современнаго монистическаго ученія. «Духъ и матерія совсъмъ не различны и не суть гетерогенны. Предметы такъ называемаго внъшняго міра состоятъ изъ извъстныхъ комбинацій и отношеній тъхъ же элементовъ ощущеній п интуицій, которыя въ другихъ отношеніяхъ составляютъ содержаніе души. Матеріальныя вещи и душа частью, такъ сказать, сомканы изъ одного и того же основного матеріала. Нашъ взглядъ на отношеніе между духовнымъ и матеріальнымъ состоить въ томъ, что всякій разъ, какъ въ душъ имфють мьсто мысли, желанія и проч., вь то же время имьсть мьсто то, что мы называемъ «быть видимымъ, быть осязаемымъ» (gesehen-oder getastet werden) и что эти мысли и чувства существують не просто, но и въ то же время, какъ извъстные матеріальные и спеціально нервные процессы, они созерцаются и могуть быть созерцаемы. Эти созерцанія существують не сами для себя, какъ нъчто абсолютно объективное, но они суть явленія, т.-е. они опять существують въ предвлахъ такихъ реальностей, которыя для самихъ себя являются душами. Хотя они совершенно отдълены отъ мыслей и желаній, которыя созерцаются и существують въ преділлахъ совсьмь другихь единствъ сознанія, но они, какъ духовныя содержанія, составляють ивчто родственное. Объ абсолютномь различи обоихъ отно-

Такова сущность психофизическаго монизма, который мы должны тщательно отличать отъ психофизическаго или эмпирическаго параллелизма. Эмпирическій параллелизмъ есть эмпирическое ученіе, которое только констатируеть существованіе опредёленнаго соотв'єтствія между психическими и физическими явленіями; психофизическій же монизмъ стремится объяснить такое соотв'єтствіе при помощи признанія ихъ единства. Можно быть сторонникомъ эмпирическаго параллелизма, не заходя такъ далеко, чтобы искать объясненія его—т'ємъ бол'єе, что эти объясненія по большей части ведутъ къ метафизическимъ гипотезамъ.

Воть почему слѣдуеть тщательно отличать одного сторонпика параллелизма оть другого 1). Напр., Авенаріусъ является сторонникомъ только эмпирическаго параллелизма, такъ какъ опъ считаетъ совсѣмъ неправильнымъ тотъ монизмъ, по которому мозгъ и душа суть двѣ стороны одного и того же явленія 2).

Это ученіе не тождественно съ современными теоріями потому, что эти посліднія всі носять идеалистическій характерь, т.-е. иміноть непосредственную связь съ гносеологическимь идеализмомь». Heymans. «Zur Parallelismusfrage» въ «Zeitschrift f. Psychologie u. Phys. d. Sinnesorg». В. XVII. 1898.

Эмпирическій параллелизмъ онъ признаетъ. «Анализъ полнаго опыта показалъ, что такъ называемый метафизическій параллелизмъ есть только показаль, что такъ называемый метафизическій параллелизмъ бываетъ двоякаго

сящихся другъ къ другу обнаруженій и о возникающихъ всявдствіе этого трудностяхъ не можетъ быть, сявдовательно, и ръчи» (стр. 46).

<sup>1)</sup> Следуетъ, напр., отличать старый монизмъ отъ современнаго. «Спппозовское ученіе, по митнію Гейманса, совершенно отличается отъ современнаго монизма. Спинозовское учение объ аттрибутахъ сводится къ слфдующему. Оно разсматриваетъ физическое и психическое, какъ два координированныхъ, одинаково первоначальныхъ и въ одинаковомъ смыслѣ реальныхъ и въ одинаковой полнотъ данныхъ ряда явленій, которые непосредственно возипкають изъ природы абсолютнаго, и только въ нихъ связаны другъ съ другомъ. Каждый изъ этихъ рядовъ имфетъ свою собственную закономфриость и свой собственный характерь, резко выраженный, по содержанію несравнимый съ характеромъ другого ряда. Нигдѣ и никоимъ образомъ они не дъйствуютъ другъ на друга и какъ мало изъ нихъ можно узнать о возможныхъ дальнайшихъ аттрибутахъ абсолютнаго, такъ жо мало одно изъ нихъ содержитъ указаніе на другое. Это ученіе приближается къ дуализму въ томъ смыслъ, что, хотя загадка взаимодъйствія двухъ субстанцій устранена, но взам'єнь ея является проблема взапмод'єйствія между субстанціей и аттрибутами».

<sup>2) «</sup>Съ элиминаціей психическаго, — говорить Авенаріусь въ статьт «О предметт психологіи», — какъ чего-то внутренняго, какъ внутренней стороны, падаеть параллелизмъ внутренняго и витшняго, впутренняго и витшняго бытія, впутренией п внтышей стороны мозга, матеріи, міра, одинмъ словомъ, падаеть параллелизмъ такъ называемаго психическаго и физическаго».

Гефдингъ оказывается параллелистомъ другого тппа; онъ признаетъ единство духа и матеріи, но не задается вопросомъ о томъ, какова сущность того единаго принципа, двумя сторонами котораго оказывается духъ и матерія, при чемъ онъ считаетъ необходимымъ прибавить, что его теорія не исключаетъ возможности построенія метафизической гипотезы. Вундть отличаетъ эти двѣ точки зрѣнія. Въ эмпирической психологіи онъ является сторонникомъ эмпирическаго параллелизма; въ своей метафизикѣ опъ считаетъ нужнымъ признать единое, лежащее въ основаніи физическихъ и психическихъ явленій 1).

Гербертъ Спенсеръ является монистомъ въ смыслѣ Спинозы. Подобно тому, какъ Спиноза думалъ, что въ основани всѣхъ явленій лежитъ одна субстанція, аттрибутами которой является духъ и матерія, точно такъ же и Спенсеръ предполагаетъ, что въ основаніи всѣхъ явленій лежитъ невѣдомая, пепостижимая реальность, обнаруженіемъ которой является духъ и матерія. Признаніемъ какой то вещи въ себѣ, лежащей впѣ пепосредственнаго опыта, Гербертъ Спенсеръ дѣластся метафизикомъ Спинозовскаго типа.

Монизмъ въ настоящее время пользуется огромнымъ распространеніемъ и имѣетъ массу выдающихся защитниковъ. Въ Англіи представителями его являются Бэнъ и Гербертъ Спенсеръ; во Франціи — Тэнъ и Рибо; въ Германіи — Вундтъ, Паульсенъ, Эббинггаусъ, Іодль; наконецъ, въ числѣ представителей монизма слѣдуетъ упомянутъ также и извѣстнаго у насъ въ Россіи датскаго психолога Гефдинга.

Если бы мы спросили, каковы причины такого успъха психофизическаго монизма, то, по всей въроятности, намъ нужно было бы признать двъ такихъ причины: научную и философскую.

Съ точки зрвиія научной, психофизическій монизмъ представляется привлекательнымъ потому, что является, такъ сказать, довольно индефферентной точкой зрвиія, признающей одинаково какъ права исихическаго, такъ и физическаго; кромв того, при

рода. Движенія человъческихъ членовъ имъютъ двоякое значеніе: механическое и амеханическое; такъ какъ одно не можетъ созидать другого, потому что въ противномъ случав нарушался бы законъ сохраненія энергіи, то остается признать, что оба эти значенія идуть параллельно. Другой параллелизмъ существуетъ между измѣненіями системы С и высказываніями («Vierteljahresschrift f. wiss. Phil.». В. ІХ).

<sup>1)</sup> О различів между метафизическимъ пониманіемъ параллелизма и эмпирическимъ см. его статью «Ueber psychische Causalität und das Princip des psychophysischen Parallelismus». «Philos. Stud». В. Х. Н. IV, стр. 26; «Vorlesungen über die Menschen und Thierseele». 1897 г., стр. 513—516. «Grundriss d. Psychologie». Lpz. 1897, § 22, 9, а также «Очеркъ пеихологіи», § 22.

этой точк зрвиія, отрицающей взаимодвиствіе между духомъ и матеріей, остается нетропутымъ межаническое толкованіе жизненныхъ явленій. Здвсь не признается вмішательство какого-пибудь такого мистическаго принципа, съ которымъ не можеть считаться естествознаніе. Здвсь всв твлесныя явленія объясняются физико-химическими причинами.

Эта точка зрѣнія представляетъ привлекательность еще и въ томъ отношеніи, что, признавая постоянный параллелизмъ между психическими и физическими явленіями, она оказываетъ большую услугу психофизіологіи, такъ какъ считаетъ законными психологическія изслѣдованія тамъ, гдѣ пепрерывная физіологическая цѣпь прерывается, и наоборотъ, считаетъ законнымъ физіологическое изслѣдованіе тамъ, гдѣ прерывается психическая цѣпь.

Философская причина успъха монизма заключается въ слъдующемъ. Въ текущемъ столфтін замфчается тенденція стронть идеалистическое міровозэрѣніе на научныхъ пачалахъ. Исихофизическій параллелизмъ, кажется, наибольше отвъчаеть современнымъ научнымъ требованіямъ. Кромѣ того, если провести параллелизмъ послъдовательно до конца, то можно будеть признать не только одушевленность человъка и животныхъ, но также растеній, а равнымъ образомъ и всего неорганическаго міра. Тогда окажется, что все существующее въ міръ одушевлено, а такъ какъ психическое составляеть только внутреннюю сторону того, вившиюю сторону чего представляеть физическое, и такъ какъ психическая сторона представляеть действительность такъ, какъ она есть сама по себъ, физическая же есть только виъшнее обнаруженіе, то можно сказать, что главная сторона действительпости есть духовное. По митнію Паульсена, напр., «моя телесная жизпь служить зеркаломъ моей душевной жизни, телесная система органовъ есть доступное моему вибшиему воспріятію выраженіе воли и системы ея побужденій; тёло есть видимость или явленіе души» 1). По Вундту, «духовное бытіе есть собственная дъйствительность вещей 2).

<sup>1)</sup> Паульсенг. «Введенію въ философію», стр. 379. «Для нашего міросоверцанія гипотеза универсальнаго параллелизма имъетъ значительныя слъдствія. Мы перешли бы такимъ образомъ на почву идсалистическаго міросозерцанія. Въдь ясно, что, если физическая и исихическая стороны дъйствительности тянутся на одинаковомъ протяженіи, то мы скажемъ тогда: психическая сторона представляетъ собою дъйствительность, какъ она есть сама по себъ; физическая же сторона понижается, напротивъ того, до виъшняго лишь явленія».

<sup>&</sup>quot; TO THE A name Dovek & Aufl II. CTD. 648.

Такимъ образомъ, духовное начало выражаетъ собою сущность дъйствительности; задачей міровой жизни является развитіе духовной стороны, созиданіе духовныхъ благъ и т. п. 1). Такимъ образомъ, на эмпирическихъ основаніяхъ воздвигается идеалистическое міровозэрѣніе.

Воть главныя причины такого огромнаго успѣха монистическаго міровоззрѣнія въ настоящее время <sup>2</sup>).

Нѣсколько лѣтъ тому назадъ въ Германіи начинается разрушительная работа. Выдающіеся мыслители начинають высказываться въ томъ смыслѣ, что психофизическій монизмъ представляетъ изъ себя совсѣмъ несостоятельное ученіе. Объ этомъ поговоримъ въ слѣдующей лекціи.

<sup>. 1)</sup> Wundt. «System d. Philosophie». 1889, стр. 641.

<sup>2)</sup> Литература вопроса о психофизическомъ монизмѣ:  $\Gamma$ сфдингъ. «Психологія», гл. П.  $\Pi$ аульсенъ. «Введеніе въ философію». М. 1900. Кн. 1-я, гл. 1-я. Bундтъ. «Очеркъ психологіи». М. 1897, § 22, 8. Bундтъ. «Лекціи о душѣ человѣка и животныхъ». Спб. 1894, лекц. 30-я. Bундтъ. «Основанія физіологической психологіи». М. 1880, гл. 25-я. Pиль. «Теорія науки и метафизика». М. 1887. Отд. 2-й, гл. 2-я. Ebbinghaus. «Grundzüge d. Psychologie». 1897, стр. 37—47. Jodl. «Lehrbuch d. Psychologie». 1903, гл. 2-я. Cnенееръ. «Основанія исихологіи», §§ 41, 56, 272 и др. Eэнъ. «Душа и тѣло». Tэнъ. «Объ умѣ и познаніи». Кн. 4-я, гл. 2-я.

#### ЛЕКЦІЯ ДЕВЯТНАДЦАТАЯ.

## О несостоятельности психофизическаго монизма.

Различіе между эмпирическимъ параллелизмомъ и психофизическимъ монизмомъ.—Законъ сохраненія энергін не противорѣчитъ ученію о взаимодѣйствіи между физическими и психическими явленіями (Зигвартъ, Штумфъ и др.).—Анализъ понятія причинности и ученіе о взаимодѣйствіи.—Ученіе о взаимодѣйствіи на основаніи гипотезы эволюціи.

Въ прошлой лекціи мы разсмотрѣли ученіе о психофизическомъ параллелизмѣ и монизмѣ. Хотя я указывалъ на различіе, существующее между этими двумя ученіями, т.-е. между эмпирическимъ параллелизмомъ и психофизическимъ монпзмомъ, однако я считаю необходимымъ еще разъ указать на это различіе.

Такъ называемый эмпирическій параллелизмъ есть, строго говоря, просто эмпирическое, а не философское ученіе. Оно констатируетъ только лишь фактъ опредѣленнаго соотвѣтствія между физическими и психическими явленіями. Въ этомъ смыслѣ это ученіе есть, такъ сказать, теорія научная, но если бы мы пожелали объяснить это соотвѣтствіе и прибѣгли бы къ признанію тождества между психическимъ и физическимъ, то мы стали бы уже на философскую точку зрѣнія. Первое ученіе констатируетъ только фактъ соотношенія, второе ученіе является гипотезой, объясняющей это соотношеніе.

Въ прошлой лекціи мы видѣли, что психофизическій монизмъ признаеть, что между психическимъ и физическимъ міромъ существуеть настолько важное различіе, что между ними не можеть быть никакого воздѣйствія, что для міра физическаго дѣйствительны законы механики, къ нимъ приложимъ законъ сохраненія энергіи; въ психической сферѣ дѣйствуеть своя причинность, чисто психическая. Къ ней законъ сохраненія энергіи не приложимъ. Каждый изъ этихъ міровъ дѣйствуеть такъ, какъ если бы не было другого. Между этими двумя мірами не существуетъ причинной связи потому, что послѣдняя можетъ существовать только между однородными явленіями, психическое можеть объясняться только изъ психическаго и получать начало только отъ

психическаго; физическое можеть объясняться только изъ физическаго и получать начало только изъ физическаго, такъ что въ этомъ смыслѣ послѣдовательный монисть долженъ сказать, что звуковое ощущеніе, порождаемое дрожаніемъ колокольчика, въ дъйствительности своей причиной имѣетъ предшествовавшія психическія состоянія, такъ какъ все психическое получаетъ начало только изъ психическаго.

Это утвержденіе, кажущееся въроятнымъ для простъйшихъ ощущеній, звучитъ настоящимъ парадоксомъ, когда мы примемъ въ соображеніе высшія умственныя построенія. Если, напр., Ньютонъ пишетъ свои «Principia», то психофизическій монистъ этотъ процессъ можетъ истолковывать въ томъ смыслѣ, что «Principia» являются продуктомъ предшествовавшихъ психическихъ состояній Ньютона, но если кто-нибудь читаетъ «Principia», и содержаніе ихъ дѣлается достояніемъ читающаго, то было бы въ высшей степени трудно съ вышеуказанной точки зрѣнія понять, какимъ образомъ содержаніе «Principia» является продуктомъ предшествовавшихъ психическихъ состояній читающаго.

Я указаль въ прошлой лекціи на то, чёмъ обусловливается такой громадный успёхъ психофизическаго монизма. Онъ обусловливается тёмъ, что при немъ становится возможнымъ механическое объясненіе всего существующаго. Въ самомъ дёлѣ, если, напр., душа не можетъ вмѣшиваться въ дѣятельность тѣла и, вообще, духъ не можетъ оказывать никакого воздѣйствія на матерію, то само собой разумѣется, что все матеріальное можетъ быть истолковано только механически, т.-е. исключительно матеріальными причинами 1).

У насъ въ Россіи въ недавнее время монизмъ пріобрѣлъ особенно значеніе потому, что онъ былъ приведенъ въ связь съ ученіемъ экономическаго матеріализма, такъ какъ это послѣднее ученіе можетъ бытъ построено только на монистическомъ принципѣ.

Но вотъ въ послѣднее время въ иностранной литературѣ замѣчается движеніе противъ психофизическаго монизма въ приведенной мною формѣ.

Я этотъ моментъ считаю въ высокой мѣрѣ знаменательнымъ, потому что доказательство взаимодѣйствія между психическимъ и физическимъ можетъ нанести серьезный ударъ механическому міровоззрѣнію. Ученіе о свободѣ воли, которое до сихъ поръ

<sup>1)</sup> По мивнію А. Ланге, напр., «если бы даже одинъ мозговой атомъ могъ быть сдвинутъ съ своего пути на одну милліонную часть миллиметра, то это уже было бы нарушеніемъ основныхъ принциповъ естествознанія» («Исторія мат.», т. II).

было неразрѣшимой проблемой вслѣдствіе того, что нельзя было доказать воздѣйствіе духа на матерію, теперь можеть получить совсѣмъ иное разрѣшеніе. Цѣлесообразность органической жизни, которая оставалась непонятной вслѣдствіе тѣхъ же причинъ, получить, по всей вѣроятности, совсѣмъ иное толкованіе.

Въ числъ противниковъ параллелизма являются такіе выдающієся писатели, какъ Зигварт, Джемсь, Штумфъ и многіе другіе.

Въ чемъ же заключаются недостатки ученія о тождествъ? Прежде всего, всякій легко могъ зам'тить, что самый важный недостатокъ его заключается въ томъ, что трудно понять, какимъ образомъ возможно тождество между духомъ и матеріей. Сами, монисты говорять, что между психическимь и физическимь существомъ коренное различіе, что психическое не можетъ оказывать воздъйствія на физическое, и, наоборотъ, что психическій міръ и физическій представляють изъ себя двѣ разнородныя области. Какъ же можеть быть мыслимо тождество такихъ разнородныхъ явленій? Сторонникъ тождества можетъ сказать, что онъ и не предполагаеть сделать понятнымъ или конкректно представимымъ тождество двухъ столь разнородныхъ явленій. Для него тождество является только лишь гипотезой, при номощи которой онъ можеть объяснить соотв'єтствіе между физическимъ и психическимъ, потому что, если бы онъ не допускалъ такого тождества, то онъ долженъ былъ бы признать, подобно окказіоналистамъ, или вмѣшательство Бога въ каждомъ изъ актовъ, или предустановленную гармонію Лейбница. Правда, есть гиосеологическій аргументь, который дёлаеть вёроятнымъ тождество духа и матеріи. Этоть аргументь мы разсмотрѣли выше. Онъ сводится къ признанію, что между духомъ и матеріей нътъ разницы, такъ какъ матерія есть въ дійствительности также совокупность ощущеній, и поэтому и духъ и матерія сотканы какъ будто бы изъ одного и того же матеріала.

Но противъ этого аргумента можно представить слѣдующее возраженіе. Можно согласиться съ тѣмъ, что матерія есть совокупность ощущеній или представленій, но для нашего позпанія, въ концѣ концовъ, между духомъ и матеріей остается непроходимое различіе; поэтому кажется, что монизмъ можетъ быть призпанъ удобно-пріемлемой гипотезой только лишь въ томъ случаѣ, если пѣтъ какой-либо другой гипотезы, которая могла бы болѣе удовлетворительно объяснить отношеніе между духомъ п матеріей.

Мы видёли, что монизмъ не признаетъ возможности вмѣшательства духа въ дѣятельность матеріи, потому что въ такомъ

Защитники взаимодѣйствія указывають на то, что вмѣшательство духа въ дѣятельность матеріи вовсе могло бы не противорѣчить законамъ механики. Напр., первый законъ механики гласить, что «тѣло пребываетъ въ состояніи покоя до тѣхъ поръ, нока какая-либо внѣшняя сила не выведетъ его изъ состоянія равновѣсія» Вообще, этотъ законъ понимается такимъ образомъ, что тѣло, находящееся въ состояніи покоя, можетъ быть приведено въ движеніе только другимъ тѣломъ же; но на это нѣкоторые возражають, говоря, что въ первомъ законѣ сказано только, что тѣло можетъ быть выведено изъ состоянія покоя лишь какой-либо внъшней силой, но вовсе не доказано, что эта сила должна непремѣнно исходить отъ тѣла, а слѣдовательно, можно допустить, что причина, измѣняющая движеніе, можетъ исходить и не отъ тѣла, а, какъ въ данномъ случаѣ, отъ духа.

По миѣнію *Кромана* 1), принципъ сохраненія энергіи имѣетъ въ виду *скорость* движенія, а не направленіе движенія, и поэтому можно допустить, что душа оказываетъ воздѣйствіе на направленія тѣлесныхъ движеній, если только *скорость* движеній остается постоянной, и это не противорѣчило бы закону сохраненія энергіи: «Представимъ себѣ, говоритъ онъ, міръ атомовъ, которымъ толпа духовъ играла бы, какъ въ мячикъ; количество энергіи этого атомнаго міра оставалось бы ненэмѣннымъ, если бы только каждый атомъ отбрасывался съ ненэмѣнною скоростью».

Такое же вмѣшательство духа въ дѣятельность матеріи считаеть мыслимымъ и вѣнскій физикъ Больцманъ, при чемъ онъ думаетъ, что это вмѣшательство не могло бы противоръчить законамъ механики <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Kroman. «Kurzgefasste Logik u. Psychologie», crp. 121.

<sup>2)</sup> Вотъ его слова, приводимыя въ Психологіи Höfler'а («Psychologie». 1897, стр. 59—9 примъч.): «Mit dem Energiesatz eine Einwirkung des Psychischen auf das Physische nicht unverträglich sei, wenn man annehme, dass diese Einwirkung normal gegen die Niveaufläche erfolge». Чтобы иоилть это утвержденіе, слъдуетъ вспомнить, что, если сила дъйствуетъ на тъло подъ

Но есть еще одинъ способъ доказать возможность взаимодъйствія, не противоръча законамъ механики; это именно, если понимать особеннымъ образомъ энергію. Тогда можно признать на ряду съ физической энергіей и психическую, и признать превращаемость одной энергіи въ другую. Такой точки эрвнія держатся Зигварть и Штумфъ. Они говорять, что законъ сохраненія энергін есть, главнымъ образомъ, законъ превращенія одной энергіи въ другую, т.-е. мы можемъ сказать, что тепловая энергія, напр., можеть превратиться въ свътовую, въ электрическую, и, наобороть, мы можемъ также сказать, что количество энергін при такихъ превращеніяхъ остается неизмѣннымъ; но при этомъ вовсе не должно думать, какъ это делають многіе, что тоть или другой видъ энергіи долженъ непремьню истолковываться механически, какъ движение молекулярных частиць. Напр., если движущееся ядро на пути своемъ встрвчаеть броню корабля, то движение ядра останавливается, но при этомъ кинетическая энергія ядра превращается въ тепловую энергію. Многіе истолковывають это явленіе такимъ образомъ, что движеніе видимой массы превращается въ движеніе молекулярное; но нікоторые физики находять такое толкованіе незаконнымъ и утверждають, что собственно въ настоящее время мы не имъемъ никакихъ данныхъ для утвержденія, что теплота есть родъ движенія. Мы можемъ только сказать, что она есть энергія, не давая ближайшаго опредѣленія ея.

При такомъ пониманіи энергіи, разъ она не сводится къ движенію мельчайшихъ частицъ матеріи, легко допустить, что существуетъ психическая энергія, которая можетъ превращаться въ физическую, и наоборотъ. Вѣдь сущность энергіи заключается въ томъ, чтобы совершать работу, а будетъ ли эта энергія физическая или психическая—это безразлично. Если такъ понимать энергію, то взаимодъйствіе объясняется чрезвычайно просто: физическая энергія превращается въ психическую, и наоборотъ 1).

«Что касается закона сохраненія энергіи, говорить Штумфг 2),

работы въ тълъ и измъняетъ только направленіе, но не величину скорости. Поэтому кинетическая энергія, которая зависитъ отъ квадрата скорости, остается неизмънною. См. *Масквелль*. «Матерія и движеніе». Сиб. 1885, § 78.

<sup>1)</sup> Объ этомъ см. Sigwart. «Logik». В. И. 1893, стр. 518—541. Ср. также Mach. «Die Mechanik in ihrer Entwickelung», стр. 471, а также Populärwissenschaftliche Vorträge».

<sup>2)</sup> Ero «Rede zur Eröffnung des III Internationalen Congresses für Psy-

то мнъ кажется, что есть два способа привести его въ согласіе . съ постулатомъ всеобщаго взаимодъйствія. Прежде всего уже различіе между потенціальной и кинетической энергіей показываеть, что энергія не необходимо сохраняется въ формѣ движенія. Но и независимо отъ этого, дъйствительность закона не зависить отъ конкретнаго представленія, что всв естественные процессы состоять въ движеніяхъ. Если его выразить безъ всякой гипотетической прибавки, то онъ будетъ просто закономъ превращенія. Если кинетическая энергія (живая сила видимаго движенія) превращается въ другія формы силы, и эта, въ конців-концовъ, можеть быть превращена обратно въ кинетическую энергію, то получается та же сумма, которая была употреблена. Въ чемъ состоять эти и другія формы энергіи, объ этомъ законъ ничего не говорить, и потому можно было бы, какъ я думаю, на психическое смотръть, какъ на скопленіе энергіи особаго рода, которая могла бы им'ть свой точный механическій эквиваленть» 1).

Чтобы не подумали, что это ученіе, по которому признается существованіе особой психической энергіи, имѣетъ характеръ матеріалистическій (потому что здѣсь психическое ставится на ряду съ физической энергіей), я спѣшу замѣтить, что этому ученію такой характеръ вовсе не присущъ, такъ какъ оно не признаетъ, что физическая энергія превращается въ особый видъ физической же энергіи. Это было бы возможно въ томъ случаѣ, если бы эпергія признавалась за особый видъ движенія, но здѣсь этого вовсе нѣтъ. Кромѣ того, философы этого направленія заранѣе считаютъ психическое также реальнымъ, какъ и физическое, и только для объясненія взаимодѣйствія признаютъ необходимымъ допустить существованіе психической энергіи.

Въ виду того, что оба вышеприведенныя толкованія основываются на нашемъ незнаніи истинной природы физическихъ процессовъ, принимающихъ участіе во взаимодъйствіи, а потому дълаются сомнительными, я позволю себъ привести толкованіе, при которомъ законъ сохраненія энергіи остается нетронутымъ

<sup>1)</sup> Ук. соч., стр. 11—12. Въ послъднее время Ремке («Lehrb. d. allgemeinen Psychologie», стр. 111) и Вениеръ (нижеук. соч., стр. 33 и 37) высказали тотъ взглядъ, что при дъйствіи души на тѣло дѣло идетъ о томъ, чтобы потенціальную энергію мозга сдѣлать живой. Превращеніе потенціальной энергіи въ живую совсѣмъ не есть увеличеніе энергіи мозга. Исихическіе процессы имѣютъ, поэтому, значеніе разрышающихъ процессовъ, такъ что при этомъ количество энергіи не возрастаетъ. (Этотъ же взглядъ раньше былъ высказанъ Cournot «Traité de l'enchainement des idées fondamentales dans les sciences et dans l'histoire». 1861. Sain-Venant. «Conciliation du véritable Déterminisme Mécanique avec l'existence de la vie et de la liberté morale».

и которое основывается, главнымъ образомъ, на логическомъ анализ'ъ понятія причинности.

Со времени Декарта говорять, что причинность можеть быть только между явленіями однородными 1); но это было бы правильно только въ томъ случав, если бы мы въ причинной связи искали какую-нибудь внутреннюю связь между причиной и двиствіемъ, между твиъ, въ двиствительности, подъ причинностью мы должны понимать совсвить не это. При помощи термина «причинность» мы желаемъ только обозначить, что, если дано  $\Lambda$ , то вслвдъ за нимъ появляется В; измвненіе  $\Lambda$  вызываетъ измвненія В и т. д. Поэтому нвтъ никакой надобности, чтобы между причиной и слвдствіемъ существовала однородность. Самыя разнородныя явленія могуть находиться другъ съ другомъ въ отношеніи причинности.

Обыкновенно кажется, что причинное отношеніе въ мірѣ физическомъ въ высшей степени просто и понятно, а причинное отношеніе между психическимъ и физическимъ совсѣмъ непонятно. Если, напримѣръ, движется шаръ и на пути своемъ встрѣчаетъ другой шаръ, который приводится имъ въ движеніе, то мы говоримъ, что движеніе перваго шара является причиной движенія второго. Эта связь намъ кажется простой и понятной; но если вслѣдъ за извѣстнымъ волевымъ рѣшеніемъ возникаетъ движеніе руки, то кажется, что причинное отношеніе между однимъ и другимъ непонятно. Въ дѣйствительности же одно причинное отношеніе не болѣе понятно, чѣмъ другое, и даже, можетъ быть, второе болѣе понятно, чѣмъ первое. Можетъ быть, первое отношеніе становится для насъ понятнымъ только потому, что мы уже знакомы со вторымъ.

Это соображеніе показываеть, что у насъ нѣть никакихъ основаній отрицать возможность причиннаго отношенія между физическимъ и психическимъ, и это собственно является характернымъ для взаимодъйствія.

Мить кажется, есть еще одно соображение, которое дълаеть понятнымъ взаимодъйствие, если только мы разберемъ научное употребление понятия причинности.

Въ обиходной жизни мы подъ словомъ причина обыкновенно понимаемъ одно изъ предшествующихъ условій какого-инбудь дъйствія, часто забывая, что каждое дъйствіе опредъляется цълымъ рядомъ условій, изъ которыхъ мы выбираемъ одно какоенибудь для удобства.

<sup>1)</sup> По мивнію Декарта, каждое двйствіе уже потенціально содержится въ своей причинъ. «Ибо откуда,—спрашиваеть Декарть,—двйствіе можеть

Напр., мы говоримъ: «купецъ получилъ телеграмму, извѣщающую его о какой-либо торговой неудачѣ, и эта телеграмма была причиной его смерти». Между тѣмъ фактически такихъ причинъ было чрезвычайно много. Можетъ быть, до того онъ получилъ нѣсколько непріятныхъ извѣстій, можетъ быть нервная система его на этотъ разъ была особенно неустойчивой и т. п. Изъ цѣлаго ряда этихъ причинъ печальное извѣстіе было только одной изъ причинъ, опредѣляющихъ то или другое дѣйствіе. Если вы возьмете какой-нибудь примѣръ причинной связи въ области физическихъ явленій, то получится то же самое. Такимъ образомъ, строго говоря, каждая причина есть, такъ сказатъ, частичная причина, каждое дѣйствіе всегда опредѣляется совокупностью причинъ.

Если мы такъ станемъ понимать причину, то мы увидимъ, что между психическимъ и физическимъ міромъ можеть существовать причинное взаимодойствіе.

Возьмемъ, напр., тотъ случай, когда послъ какого-нибудь волевого ръшенія возникаеть движеніе. Разсматриваемое съ физической точки зрѣнія, это движеніе можеть быть объяснено такимъ образомъ, что въ коркъ головного мозга возникаетъ возбужденіе, которое по движущему нерву передается мускуламъ руки и производить сокращение этихъ последнихъ. Но можемъ ли мы сказать, что физическое возбуждение есть единственное условіе, благодаря которому происходить движение руки? При чемъ же въ такомъ случав волевое рвшение? Можно ли сказать, что оно не имъетъ никакого значенія для движенія руки? Очевидно, что нельзя. Если бы не было волевого решенія, то не было бы и движенія руки; слёдовательно, скажемъ просто, что воля въ данномъ случать является причиной движенія, но только частичной причиной. Если бы не было воли, то не произошло бы и нервнаго возбужденія, а вм'єсть съ темъ и движенія руки: следовательно, воля въ данномъ случать несомнъчно имъетъ причинное значеніе.

Кто-пибудь, пожалуй, скажеть, что воля не имѣеть никакого значенія потому, что тѣ же самыя дѣйствія, которыя совершаются при помощи воли, могуть совершаться и безъ помощи воли, напримѣръ, такъ называемыя автоматическія дѣйствія. Лица, находящіяся въ состояніи сомнамбулизма, совершають цѣлый рядъ цѣлесообразныхъ дѣйствій. Но это возраженіе совершенно неосновательно, и даже, какъ разъ наобороть, оно показываетъ причинное значеніе воли, потому что, какъ бы ни были сложны автоматическія дѣйствія, какъ бы ни были они цѣлесообразны, но никорда они не могуть имѣть такоро уарактера какимъ обладають чисто волевыя дъйствія. Неизвъстно ни одного случая, чтобы человъкъ въ состояніи сомнамбулизма могъ произнести ръчь въ парламентъ; не можеть человъкъ автоматически создать какую-нибудь машину и т. п.

Съ этой же точки зрѣнія можно объяснить и возникновеніе ощущенія вліяніемъ физическихъ причинъ, именно, если принять въ соображение, что физическия причины являются частичной причиной возникновенія ощущенія; напримъръ, если дрожить колокольчикъ, и у насъ возникаетъ ощущение звука, то возникновеніе этого ощущенія нельзя объяснить одними физическими причинами, но также нельзя объяснить исключительно психическими причинами: нужно предположить, что оба ряда причинности дъйствуютъ совмъстно. Для возникновенія ощущенія представляють одинаковую важность какъ нервныя возбужденія, идущія оть слухового аппарата къ мозгу, такъ и предварительныя психическія состоянія, существующія въ сознаніи. Что физическія причины им'єють въ данномъ случа важность, это для всякаго очевидно. Можетъ быть неясно, какъ психическія состоянія могуть въ данномъ процесст имть причинное значеніе; но убъдиться въ этомъ послъднемъ въ высшей степени легко, если мы возьмемъ въ примъръ человъка спящаго или въ состояніи обморока. Когда дрожить колокольчикь, то онъ получаеть физическое возбужденіе, но не получаеть ощущенія звука, потому что нътъ психическихъ состояній, которыя являются дополнительной причиной возникновенія ощущеній 1).

Такимъ образомъ, можно объяснить взаимодѣйствіе между психическими и физическими явленіями, если правильно истолковать понятіе причинности. Это толкованіе представляеть еще и ту важность, что при немъ не нарушается законъ сохраненія энергіи, потому что мы можемъ предположить, что, напр., волевое рѣшеніе при созиданіи движенія не создаеть физической эпергіи, и, наобороть, когда нервное возбужденіе вызываеть ощущеніе, то физическая энергія не уничтожается, превращаясь въ психическое явленіе <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Ср. съ этимъ Höfler. Psychologie и Stumpf вышесказанную рѣчь. Эренфельс (въ «Sitz. Ber. d. Wien Akad d. Wiss.». «Phil. Hist. Classe». СХІІ. Н. П. 1896, стр. 488) высказываетъ предположеніе, что психическое дѣйствуетъ одновременно съ физическимъ, и въ этомъ смыслѣ они оба составляютъ одну причину или, какъ онъ называетъ, одновременную причину.

<sup>2)</sup> На это послѣднее обстоятельство слѣдуетъ обратить вниманіе; иначе будетъ казаться, что есть противорѣчіе между тѣмъ, что здѣсь говорится о сзаимодъйствій между физическимъ и исихическимъ и о причинномъ между ними отношеніи и тѣмъ, что въ VIII-й лекиіи говорилось о невозможь

Есть еще доказательство воздѣйствія духа на матерію, заимствуемое изъ теоріи эволюціи; оно, между прочимъ, принадлежитъ Джемсу. Это доказательство сводится къ слѣдующему. По теоріи Дарвина, организмы приспособляются къ окружающей средѣ. Тѣ организмы, которые снабжены органами, помогающими въ борьбѣ за существованіе, выживаютъ; тѣ же организмы, которые такихъ органовъ не имѣютъ, погибаютъ въ борьбѣ за существованіе. Органы, способствующіе борьбѣ за существованіе, развиваются; органы, которые этой цѣли не способствуютъ, атрофируются, уничтожаются. Если мы разсмотримъ психическую жизнь какого-нибудь элементарнаго организма, напримѣръ, моллюска, и жизнь человѣка, мы увидимъ, что существуетъ огромное различіе: сознаніе человѣка развито въ то время, какъ у моллюска оно находится въ зачаточномъ состояніи.

Если бы сознаніе для челов вка представляло какой-нибудь излишній, ненужный придатокъ, то оно, разумбется, давнымъдавно атрофировалось бы; а то обстоятельство, что оно развивается, показываеть, что оно представляеть изъ себя необходимую функцію. Если функціи развиваются только всл'ядствіе ихъ полезности, то, очевидно, и сознаніе развивается вследствіе его полезности. Полезность сознанія заключается въ томъ, что оно помогаеть въ борьбъ за существованіе, а это оно можеть дълать только въ томъ случать, если оно оказываетъ воздъйствіе на ходъ тълесной исторіи организма. Легию понятно, какъ это можетъ происходить. Мало развитой организмъ очень плохо регулируетъ свои отношенія къ внъшнему міру; одаренный сознаніемъ организмъ приспособляется значительно лучше: ему въ этомъ помогаеть интеллекть, дёлая выборь изъ различнаго рода возможныхъ дъйствій. Онъ выбираеть благопріятныя дъйствія и подавляеть неблагопріятныя и вмѣстѣ съ этимъ способствуеть организму въ борьбѣ за существованіе.

Но, помогая въ борьбѣ, сознаніе въ то же время оказываетъ извѣстное воздѣйствіе на самую физическую форму организма. Какъ это происходитъ, можно легко себѣ представить, если обратить внимапіе на то, какъ сильно отличаются растительные организмы отъ животныхъ, которыя въ борьбѣ за существованіе пользовались услугами иптеллекта.

Такимъ образомъ, ясно, что сознаніе оказываеть изв'єстное возд'яйствіе на организмъ.

ности причиннаго созиданія психическаго физическимъ. Тамъ отрицалась возможность такого созиданія путемъ превращенія, и здѣсь это превраще-

Этотъ взглядъ былъ предложенъ Джэмсомъ, но его одинаково держались и сторонники монизма, какъ Паульсенъ и Вундтъ 1). Собственно говоря, и у Паульсена и у Вундта, сторонниковъ монизма, это является противоръчемъ, потому что возможность воздъйствія сознанія на организмъ не можетъ мириться съ признапіемъ монистическаго принципа.

Вообще слѣдуетъ принять, что провести монистическій принципъ вполнѣ послѣдовательно оказывается дѣломъ довольно труднымъ. Въ «Системѣ философіи» Вундта признается органическая цѣлесообразность и объясняется тѣмъ, что, воля, разумѣется, міровая, вмѣшивается въ теченіе естественныхъ явленій и опредѣляетъ ихъ. Вообще Вундтъ не находитъ возможнымъ объяснять органическую жизнь механическими причинами и признаетъ вмѣшательство воли въ нее 2).

Если такой выдающійся писатель, какъ Вундть, не могъ провести послѣдовательно принципа монизма, то это ясно указываетъ на недостаточность самого принципа, и потому кажется, что въ настоящее время на вопросъ, что можно считать болѣе правильнымъ, монизмъ или дуализмъ, слѣдовало бы отвѣтить, что дуализмъ, призпающій матеріальный и особенный духовный принципъ, во всякомъ случаѣ лучше объясняетъ явленія, чѣмъ монизмъ 3).

<sup>1)</sup> James. «Psychology». Vol. I, 138—144. Паульсенъ. «Введеніе въ философію», стр. 196 и д. Вундть въ «Grundzüge d. phys. Psychologie», 4-е изд., т. 2, стр. 641, признаетъ вообще вліяніе воли на физическую организацію.

<sup>1)</sup> См. его «System d. Philosophie», въ особ. стр. 533. *Hauptmann* въ своей книгѣ «Metaphysik in d. modernen Physiologie». 1894, приводитъ многія мѣста изъ «Психологіи» Вундта, которыя ясно показываютъ, что Вундтъ смотрѣлъ на духъ, какъ на руководящій принципъ.

<sup>3)</sup> Литература о несостоятельности психофизическаго монизма: Штумфъ. «Rede zur Eröffnung des III Internationalen Congresses für Psychologie» въ «Beilage zur Allgemeinen Zeitung». Jahrg. 1896, № 180, а также «Leib und Scele. Der Entwickelungsgedanke i. d. Philosophie». Lpz. 1903. Зигоартъ. «Logik». В. II. 1893, стр. 518—14. James. «Principles of Psychology». 1890, V. 1. 138—144. Kroman. «Kurzgefasste Logik und Psychologie». 1890, стр. 118 и д. Rehmke. «Lehrbuch d. allgemeinen Psychologie». 1894, стр. 107—115. Его же «Aussenwelt und Innennwelt, Leib und Seele». 1898. Külpe. «Einleitung in die Philosophie». 1898, а также въ «Zeitschrift f. Hypnotismus». В. 7. Н. 2. Höfler. «Psychologie». 1897, стр. 85—59. Wentscher. «Ueber physische und psychische Causalität und das Princip des psychophysischen Parallelismus». 1896, и Erhardt. «Die Wechselwirkung zwischen Leib und Seele». 1897. Въ русской литературѣ въ пользу взаимодъйствія высказывался въ послѣднее время проф. Н. Я. Гротъ въ статьѣ «Попятіе души и психической энергіи въ

#### ЛЕКЦІЯ ДВАДЦАТАЯ.

## Понятіе души въ современной философіи.

Анимистическое понятіе души.—О единствъ сознанія и тождествъ личности.—Соображенія, приводимыя противъ спиритуализма.—О субстанціальности и актуальности души.—Ученіе Паульсена и Вундта.—Взгляды Милля и Спенсера на душу.—Понятіе субстанціи.—Отношеніе между современными ученіями о субстанціальности и актуальности души.

Предметъ сегодняшней лекціи — вопросъ о «душѣ». Многимъ изъ присутствующихъ можетъ показаться, что это вопросъ совсѣмъ не научный, что вопросъ о душѣ можетъ входить въ область религіозной философіи, но отнюдь не составляетъ предмета психологіи. Въ крайнемъ случаѣ о душѣ могутъ говорить только лишь метафизики; эмпирикъ же философъ не сочтетъ этого вопроса предметомъ своего изслѣдованія. Но тѣ, которые думаютъ такимъ образомъ, ошибаются, потому что даже такіе эмпирикифилософы, какъ Д. С. Милль и Гербертъ Спенсеръ, не только считали возможнымъ говорить о «душѣ», но даже признавали ее существующей, какъ это мы увидимъ ниже.

Если среди современной интеллигентной публики очень распространенъ взглядъ, что собственно наука не можетъ говорить о душѣ, то это происходитъ оттого, что она приписываетъ философамъ грубый анимистическій взглядъ, который припадлежитъ первобытному человѣку. Многіе изъ публики думаютъ, что, если философъ говоритъ о душѣ, то онъ подъ нею разумѣетъ то же самое, что и первобытный человѣкъ.

Но что, въ самомъ деле, первобытный человекъ понималъ

systemat. Philosophie». 1898. «Die Begriffe der Seele und der Psychischen Energie in der Psychologie». Критику параллелизма см. Л. М. Лопатинъ. «Понятіе о душѣ по даннымъ внутренняго опыта». «Вопросы философіи и психологіи». 1896 г. Въ настоящее время въ Германіи идетъ оживленная полемика между сторонниками психофизическаго нараллелизма и противниками ея, въ особенности на страницахъ журнала «Zeitschrift für Philosophie und Philosophische Kritik». 1900. См. также соч. Визве. «Geist und Körper». Lpz. 1903.

подъ душой? Для него были не чужды вопросы о томъ, есть ли въ человъкъ душа: онъ наталкивался на эти вопросы наблюденіемъ такихъ явленій, какъ различіе между человъкомъ живымъ и мертвымъ, между человъкомъ спящимъ и бодрствующимъ. Первобытный человъкъ объясняль это различіе тъмъ, что у живого человъка есть «душа»-это особое существо, обитающее въ немъ. Оно можеть покидать человъка, и тогда онъ дълается мертвымъ. Эта душа представляеть собою изчто въ родъ тонкой оболочки, пъчто въ родъ тени или пара. Душа эта, покидая тъло, напримъръ, во снъ, можетъ странствовать, уходить въ мъста, очень далекія отъ спящаго, и снова къ нему возвращаться. Посл'ь смерти душа покидаетъ тъло человъка, по народному выраженію, она «улетаетъ» отъ него, и вследствіе этого у некоторыхъ народовъ существуеть обычай открывать окна въ то время, когда кто-либо умираетъ, чтобы душа имъла возможность безпрепятственно улетъть. Вотъ такое понимание души нъкоторые приписывають философамь, но всякій легко можеть видёть, что та душа, существованіе которой признаваль первобытный челов'вкъ, матеріальна, что его пониманіе души — чисто матеріалистическое и ни однимъ современнымъ философомъ принято быть не можетъ.

Что же такое душа? Многіе, поставляя такой вопросъ, думають получить очень простой и опредъленный отвъть. Такого рода ожиданіе объясняется привычками, усвоенными нами съ дътства. Когда въ дътствъ мы задаемъ вопросъ, что такое «пароходъ», и получаемъ вполнъ опредъленный отвъть, то намъ кажется, что, если мы поставимъ вопросъ, что такое душа, то философъ долженъ дать такой же опредъленный отвъть, который бы показалъ, что онъ подъ душой понимаетъ нъчто такое, что обладаетъ наглядностью матеріальной вещи. Но здъсь дъло обстоитъ далеко не такъ.

Какого же рода суть тѣ данныя, на которыхъ философъ строитъ свое предположеніе относительно существованія души? Эти факты, главнымъ образомъ, суть слѣдующіе. Во-первыхъ, такъ называемое единство сознанія, а во-вторыхъ, тождество личности. Подъ единствомъ сознанія мы должны понимать слѣдующее. Если мы, напримѣръ, сравниваемъ два представленія А и В, то мы должны одновременно держать въ сознаніи оба эти представленія. Иначе сравненіе не можетъ осуществиться. Слѣдовательно, должно быть нтито такое, что соединяють эти представленія въ одно цѣлое. Это нѣчто, соединяющее въ одно цѣлое, и есть душа. Вѣдь въ процессѣ сравненія нужно, чтобы оба представленія въ одно время мыслились, чтобы одновременно присут-

ствовали въ нашемъ сознаніи. Воть это комбинирующее и есть то, что философы называють душой.

Другой аргументь, который приводится въ пользу существованія души, это тождество нашего «я», нашей личности. Но что такое «я», и что нужно понимать подъ тождествомъ личности?

Чтобы отвътить на это, намъ следуетъ только себя, что мы думаемъ, когда употребляемъ слово «я». Когда я употребляю слово «я», то я при этомъ думаю о томъ, что я занимаю такое-то общественное положеніе, что я родился тамъ-то, что мий столько літь, что я иміно такую-то наружность, что у меня такая-то одежда, что я тоть самый, который недфлю тому назадъ говорилъ на этомъ самомъ мъстъ. Если бы я захотълъ дальше размышлять на ту же тему, то я вспомниль бы о своемъ дътствъ и замътнять бы, что я тоть самый, который столько-то лътъ назадъ учился тамъ-то, провелъ свое дътство тамъ-то и т. п. Это есть мое «я», моя «личность». Тождествомъ личности мы считаемъ то обстоятельство, что я отождествляю мое теперешнее «я» съ темъ «я», которое я имелъ много леть пазадъ. Между ними въ дъйствительности есть огромная разница. Въ самомъ дѣлѣ, когда я былъ ребенкомъ, то, употребляя слово «я», я мыслилъ совствиъ не то, что я мыслю, когда я теперь употребляю это слово. Но ми'в кажется, что мое теперешнее «я» тождественно съ моимъ прошлымъ «я».

Если бы я не чувствовалъ тождества моего сегодняшняго «я» съ моимъ «я» мѣсяцъ тому назадъ, то я не считалъ бы себя отвѣтственнымъ за свои поступки, совершенные мѣсяцъ тому назадъ. Но такъ какъ я считаю себя отвѣтственнымъ, то это зпачитъ, что я признаю свое тождество въ различные моменты моей жизни.

Вотъ факты, въ реальности которыхъ едва ли кто-нибудь станетъ сомивваться, но какъ ихъ объяснить? Пытаясь объяснить эти факты, иъкоторые философы и пришли къ признанію необходимости допустить существованіе «души».

Они предполагали, что существуетъ особая духовная субстанція, которую они считали простой и педѣлимой, нематеріальной и неразрушимой. Эта духовная субстанція является носительницей всѣхъ духовныхъ состояній: она соединяетъ въ одно цѣлое всѣ отдѣльныя духовныя состоянія. Благодаря ей, наше «я» кажется тождественнымъ и непрерывнымъ. Эта духовная субстанція не есть что-пибудь тождественное съ нашими духовными состояніями, съ нашими чувствами, мыслями, желаніями и т. п. Она есть нѣчто отдѣльное, стоящее внѣ ихъ и имѣющее цѣлью

сосдинять духовныя состоянія въ одно цѣлое. Она, другими словами, напоминаетъ собой матеріальный атомъ. Подобно тому, какъ атомъ, скрываясь позади матеріальныхъ явленій, на самомъ дѣлѣ, есть носитель всѣхъ свойствъ этихъ послѣднихъ; такъ и духовная субстанція, будучи непосредственно недоступна нашему воспріятію, является носительницей силъ, при помощи которыхъ она вызываетъ явленія сознанія.

Философы, которые признають существование такой духовной субстанціи, называются *спиритуалистами* въ собственномъ смыслѣ слова.

Противъ ихъ теоріи самое сильное возраженіе привелъ англійскій философъ Давидъ Юмъ 1). По мнѣнію этого философа, мы можемъ признавать только то, что доступно нашему непосредственному воспріятію. Мы им'темъ ощущенія холода, світа, звука и т. п. Объ этихъ непосредственио воспринимаемыхъ нами свойствахъ мы можемъ говорить, какъ о чемъ-то существующемъ, потому что каждому изъ нихъ соответствуеть определенная идея или впечатление. А можно ли сказать, что есть какая-либо идея, которая соотвътствовала бы тому, что философы называють личностью? Если мы для разръшенія этого вопроса обратимся внутрь самихъ себя, къ нашему сознанію, и поищемъ, нътъ ли тамъ какой-либо особой идеи «я», простой, подобно, напримъръ, идеъ свъта, звука и т. п., то окажется, что такой идеи нъть. Каждый разъ, когда мы заглядываемъ внутрь самихъ себя, мы тамъ находимъ только лишь какую-нибудь частную идею: тепла, холода, звука, свъта и т. п., но идеи «я» мы тамъ не находимъ. Если же мы пожелаемъ ближе узпать содержание идеи «я», то окажется, что она состоить изъ цълаго ряда простыхъ идей. Отсюда «я» есть не что иное, какъ совокупность представленій, или идей. Поэтому, взглядъ тъхъ философовъ, которые думали, что существуетъ простая духовная субстанція, потому что существуєть простал идея «я», пужно считать неправильнымъ.

Единственно, что мы можемъ сказать о нашемъ «я», это то, что оно есть совокупность отдѣльныхъ представленій, но отнюдь мы не можемъ утверждать, что нашему я соотвѣтствуетъ какаянибудь духовная субстанція. Поэтому, если бы намъ пришлось отвѣтить на вопросъ, что такое душа, то, съ точки зрѣнія философін Юма, мы должны были бы сказать, что она есть не что иное, какъ совокупность отдѣльныхъ представленій, но не могли бы признавать существованія отдѣльной духовной субстанціи.

<sup>1)</sup> См. ero «Treatise on human nature». Кн. I, ч. IV, 6,

Этотъ взглядъ нашелъ очень многихъ защитниковъ. Въ пастоящее время есть философы, которые думаютъ, что пикакой духовной субстанціи нѣтъ, а что душа есть не что иное, какъ совокупность отдѣльныхъ представленій.

Противъ спиритуалистической теоріи, которая выводила существованіе души изъ тождества и неизмѣнности нашего «я», приводились въ видѣ возраженія тѣ факты изъ психіатріи, которые извѣстны подъ именемъ раздвоенія личности. Это именно тѣ случаи, когда у больныхъ является представленіе о существованіи у нихъ новой личности, которая ничего общаго не имѣетъ съ прежней личностью. Больной, находясь въ одномъ состояніи, говорить о своемъ другомъ состояніи, какъ о чемъ-то для него совершенно постороннемъ. «Миѣ не только казалось, говорилъ одинъ больной, что я былъ кѣмъ-то другимъ, но я дѣйствительно былъ другимъ. Другое «я» заступило мѣсто моего перваго «я» 1).

Если бы это было такъ, то спиритуалистическая теорія оказалась бы невозможной, потому что тогда пришлось бы допустить, что душа можеть дёлиться на нёсколько частей.

Дальнъйшія возраженія сводятся къ слѣдующему. «Представители спиритуализма, говорить Джемсъ 2), были склонны утверждать, что одновременно позпаваемые объекты познаются чѣмъ-то, при чемъ это нѣчто, по ихъ словамъ, есть нѣкоторая простая и неизмѣняющаяся духовная личность». Но это, по миѣнію Джемса, совершенно не основательно. Нѣтъ рѣшительно никакой надобности въ признаніи особой духовной субстанціи, когда мы тотъ же процессъ можемъ объяснить чисто психологически, т.-е. путемъ предположенія, что этого рода объекты познаются при помощи извѣстныхъ намъ психическихъ состояній безъ какой-либо духовной субстанціи.

Что касается тождества личности, то очень многіе сомивваются въ его существованіи. Тождества личности, по мивнію Джемса, ивтъ, потому что мое «я» въ различные моменты моей жизни различны. Идея тождества личности есть продуктъ умозаключенія, а не непосредственнаго воспріятія. Именно, видя незначительныя разницы въ моемъ «я» въ различные моменты жизни, я игнорирую эту разницу и эти различныя «я» подвожу въ одинъ классъ. Другими словами, я двлаю то же самое, что я двлаю въ томъ случав, когда на основаніи частичнаго сходства между вещами я подвожу ихъ въ одинъ классъ.

<sup>1)</sup> Taine. «De l'Intelligence», Vol. I. Кн. IV, гл. III.

<sup>¶ «</sup>Психологія». 1896, стр. 150—156. «Physiology». Vol. I.

Если, напримъръ, я воспринимаю рядъ сходныхъ предметовъ, то, хотя бы между ними и было нъкоторое различіе, я соединяю ихъ въ одинъ классъ. У меня получается одинъ родовой образъ; такъ у меня получается понятіе о какой-либо вещи, о животномъ и т. п. По миѣнію Джемса, и понятіе о моемъ «я» получается такимъ же образомъ. Въ различные моменты моей жизни я воспринимаю мое «я» не тождественнымъ, но различнымъ. При несомпѣнномъ различіи, между этими «я» имѣются и пупкты сходства между отдѣльными представителями какого - либо класса вещей. Обобщая, я и получаю извѣстное родовое понятіе о моемъ «я»; поэтому вообще не можетъ быть и рѣчи объ абсолютномъ тождествѣ нашего «я», а потому нельзя и ссылаться на этотъ фактъ для доказательства абсолютно тождественнаго «я» или духовной субстанціи. Можно говорить только объ относительно постоянномъ «я».

Такимъ образомъ, по митнію иткоторыхъ философовъ, у насъ итть тождества личности. Наша личность сегодня и наша личность много лтть тому назадъ — это совершенно различныя вещи. Правда, мы признаемъ ихъ тождество, но это тождество не абсолютное. Въ этомъ случать понятіе тождества употребляется въ особенномъ смыслъ.

Мы разсмотримъ нѣсколько примѣровъ, изъ которыхъ сдѣлается яснымъ, какъ различно употребляется вообще понятіе тождества и въ какомъ смыслѣ оно употребляется въ данномъ случаѣ.

Если мы, напримъръ, созерцая въ музет какую-нибудь статую, говоримъ, что это та самая статуя, которая некогда украшала какой-нибудь авинскій храмъ, то мы понятіе «тождества» въ данномъ случат употребляемъ въ собственномъ смыслъ. Можно сказать, что статуя, о которой идеть рычь, вполны тождественна съ той, съ которой мы ее отождествляемъ. Но вотъ, напримъръ, я созерцаю какой-нибудь тысячел тній дубъ, о которомъ сохранилось преданіе, что подъ нимъ много літь назадъ во время сраженія отдыхаль какой-нибудь полководець. Можемъ ли мы сказать, что это тотъ же самый дубъ, о которомъ повъствуетъ легенда? Съ извъстной точки эрънія мы этого никакъ утверждать не можемъ. Въдь если дубъ есть не что иное, какъ совокупность матеріальных в частичекь, то тёхь матеріальных вчастичекь историческаго дуба не осталось ни одной; онъ, какъ извъстно, замънились совершенно новыми въ силу обмъна веществъ въ растительныхъ организмахъ. Но, тъмъ не менъе, мы съ полнымъ правомъ отождествляемъ данный дубъ съ историческимъ.

Такимъ же образомъ мы поступаемъ и по отношенію къ собственному организму. То тъло, которое я имъю въ настоящее

годъ тому назадъ, хотя я знаю изъ физіологіи, что въ силу обмъна веществъ въ моемъ тълъ не осталось ни одного атома изъ тъхъ, которые были годъ тому назадъ. Измънение организма настолько значительно, что существуетъ старая шутка, по которой, если бы въ насъ не было души, а было бы одно тъло, то мы, подписавши вексель годъ тому назадъ, вовсе не были бы обязаны платить по нему, потому что того, который подписываль вексель, теперь уже больше нътъ. Но и матеріалисты съ такимъ выводомъ не согласятся, и именно потому, что мы наше тъло, несмотря на самыя значительныя видоизмѣненія, считаемъ тождественнымъ прежнему. Кажется съ меньшимъ правомъ мы употребляемъ это выражение въ следующемъ случав. Мы называемъ «англичанами» тотъ народъ, который населяетъ Великобританію, н отождествляемъ его съ темъ самымъ народомъ, который населяль ть же острова тысячу льть назадь, хотя въ дъйствительности ни одного человъка, входившаго въ составъ англійскаго народа VIII стольтія, уже не осталось въ живыхъ.

Но отчего же мы позволяемъ себъ отождествлять ихъ другъ съ другомъ? Какъ вы замътили, я приводилъ примъры тождества изъ жизни организмовъ, и мнъ кажется, что это тождество объясняется непрерывностью существованія организма. Подъ непрерывностью я разумъю слъдующее. Если мы возьмемъ, наприм., народъ и представимъ, что онъ состоитъ изъ извъстнаго ряда покольній, то мы увидимъ, что въ извъстный моментъ его жизни одно покольніе не успъваетъ вымереть, какъ нарождается другое, такъ что въ каждый моментъ старое существуетъ на ряду съ новымъ, и это справедливо относительно всего того, что мы называемъ организмомъ.

Если согласиться съ этимъ, то легко понять тождество нашего «я» въ различные моменты нашей жизни. Наше сознаніе состоитъ изъ совокупности представленій или вообще духовныхъ состояній, эта совокупность различна для каждаго даннаго момента; представленія смѣняютъ другъ друга и для различныхъ моментовъ жизни различны. Но тѣмъ не менѣе мы считаемъ эти представленія непрерывными въ томъ смыслѣ, въ какомъ мы считаемъ непрерывными элементы въ жизни народа. Благодаря этой непрерывности, и устанавливается тождество нашего «я».

Слѣдовательно, понятіе тождества по отношенію къ личности употребляется не въ абсолютномъ, а въ относительномъ смыслъ.

Всв эти соображенія привели къ тому, что существованіе духовной субстанціи подверглось сомивнію.

Въ настоящее время среди философовъ олии являются вода

ронниками такъ называемой субстанціальности, другіе являются сторонниками актуальности; сущность этого различія сводится къ тому, что, по миѣнію первыхъ, душа есть субстанція; но миѣнію вторыхъ, она есть непрерывно сминяющаяся связь процессов или актовъ. Защитниками этой послѣдней теоріи являются  $\Pi$ аульсент и  $Byn\partial m z^{-1}$ ).

Оба они являются противниками спиритуализма въ прежнемъ емыслѣ этого слова, они не считаютъ возможнымъ признать существованіе *отдъльной духовной* субстанціи и дѣлаютъ это на основаніи слѣдующихъ соображеній.

Прежде всего, духовная субстанція совершенно недоступна нашему воспріятію. Мы можемъ воспринимать наши духовныя состоянія: наши чувства, мысли, желанія, а того, что является ихъ посителемъ, мы воспринять не въ состояніи, а потому есть ли у насъ какія - либо основанія признавать его существованіе? Кажется, что нѣтъ. Правда, могутъ сказать, что «матеріальный атомъ мы тоже вѣдь не воспринимаемъ, а однако признаемъ же его существованіе. Точно такимъ же образомъ мы должны признать и существованіе духовной субстанціи, ибо, хотя мы ее и не воспринимаемъ, но зато она служить для объясненія многихъ явленій. На это и Вундтъ, и Паульсенъ одинаково отвѣчаютъ: «Мы признаемъ существованіе матеріальнаго атома потому, что онъ объясняетъ намъ очень многое, духовный же атомъ ничего не объясняемъ. Къ чему же въ такомъ случаѣ признавать его существованіе?» <sup>2</sup>).

Говорять, что духовная субстанція есть носительница ду-

<sup>1)</sup> См. *Паульсенг*. «Введеніе въ философію». М. 1894 г., стр. 131—139, 569 и д. *Вундтъ*. «Очеркъ психологіи». М. 1897 г., § 22. «Лекціи о душтъ человъка и животныхъ». Сиб. 1894 г. Лекція 30-я. «Основанія физіологической исихологіи». М. 1886 г. «System d. Philosophie». 2-е изд., стр. 364 и т. д. «О понятіи субстанціи» см. его «Logik». В. І, стр. 524 и т. д.

По митнію Вундта, нашъ духовный міръ не представляєть чего-либо постояннаго, какой-нибудь вещи; это есть просто процессъ, постоянно видо-измъняющійся. Это есть непрерывно смѣняющійся рядъ актовъ. Отсюда самое названіе актуальность. О духовной жизни нельзя сказать, что она есть простая совокупность представленій, какъ это говориль Юмъ. По Юму, наши представленія—это какъ бы вещи, которыя появляются у насъ въ сознаніи и которыя затѣмъ удаляются изъ него. По Вундту—это суть процессы, постоянно измѣняющіеся. Въ нашемъ сознаніи все измѣняется; ничего иѣтъ постояннаго.

<sup>2)</sup> По мивнію Вунда, мы можемъ съ полнымъ правомъ употреблять терминъ «субстанція» въ примівненій къ матеріальнымъ явленіямъ. Въ этой области она оказываетъ намъ очень существенную услугу. Въ матеріальномъ мірт мы воспринимаемъ только матеріальныя явленія, но, чтобы бытъ въ состояніи объяснить эти явленія, мы должны допустить ивчто, что на-

ховныхъ состояній, есть то, что соединяеть ихъ въ одно цёлое. Не будь духовной субстанціи, наши психическія состоянія, такъ сказать, разб'ьжались бы во вс'ь стороны. Духовная субстанція для того и служить, чтобы  $coe \partial u + s m_b$  ихъ въ одно цълое. Паульсенъ думаетъ, что это совершенно неправильно, такъ какъ, признавая субстанцію въ такомъ смыслѣ, мы впали бы въ матеріализмъ, потому что мы какъ бы допускаемъ, что для духовныхъ состояній нужно нѣчто, поддерживающее ихъ въ томъ же самомъ смысль, въ какомъ оно нужно для вещей матеріальныхъ. Поэтому и Паульсенъ и Вундть думають, что неть надобности признавать душу, какъ нечто такое, что находится выго отдельныхъ духовныхъ состояній. Бытіе души, по ихъ мнтыю, исчернывается душевной жизнью, т.-е. представленіями, чувствами и вообще духовными состояніями. «Душа, по Паульсену, есть совокупность отдъльныхъ духовныхъ состояній, соединенныхъ способомъ, ближайшее описаніе котораго невозможно».

Такимъ образомъ, Паульсенъ не отрицаетъ существованія души. По его мнѣнію, душа есть, нужно только понять, что она такое. Онъ даже согласенъ назвать душу субстанціей, если подъ этой послѣдней понимать то, что имѣетъ самостоятельное существованіе. Въ этомъ смыслѣ душа «имѣетъ» представленія, «носитъ» въ себѣ представленія. Мы никакъ себѣ не можемъ представить, чтобы, напримѣръ, представленіе существовало внѣ той связи, которую мы называемъ душой 1).

Но такъ какъ нельзя понять, какимъ образомъ душа, явля-

ходится вню этихъ явленій. Это и есть матеріальная субстанція—матеріальный атомъ. Такъ какъ предметь этоть не можеть быть воспринять, то собственно понятіе субстанція въ одно и то же время и гипотетично и метафизично. Для внутренняго опыта, для міра психическихъ явленій намъ нѣтъ никакой надобности въ примѣненіп этой гипотезы, такъ какъ наши представленія и наши чувства даны намъ непосредственно. Поэтому употребленіе этого понятія въ психической области есть незаконное перенесеніе того, что намъ извѣстно во внѣшнемъ опытѣ, на внутренній.

<sup>1) «</sup>Конечно, мы не скажемъ, —говоритъ онъ (ук. соч., стр. 372), —слѣдовательно, нѣтъ никакой души; а скорѣе скажемъ: душа есть множественность фактовъ внутренней жизни, связанная въ единство способомъ, ближе который мы описать не въ состояніи. И мы рѣшительно ничего не измѣнимъ на обыкновенномъ языкѣ: какъ прежде, такъ и теперь мы будемъ говорить о душть и явленіяхъ, происходящихъ въ ней, о мысляхъ, производимыхъ ею, и о внутреннихъ движеніяхъ, питаемыхъ ею или отклоняемыхъ. Мы не будемъ также бояться употреблять слово субстанція души, или говорить объ ея состояніяхъ и свойствахъ... Если назвать субстанціей то, что имѣетъ самостоятельное существованіе (id quod in se est et per se concipitur), то на долю души, во всякомъ случаѣ, придется субстанціальность, на долю

ясь совокупностью представленій, въ то же самое время оказывается носительницей представленій, то Паульсень для иллюстраціи приводить примірь, который, по его мийнію, уясняеть это отношение между душой и отдъльными представлениями. Возьмемъ, напримъръ, какую-нибудь поэму. Она состоить изъ отдъльныхъ фразъ, словъ. Можемъ ли мы сказать, что поэма есть нъчто такое, что существуеть енть этой совокупности словъ, которая составляеть поэму? Конечно, нътъ. Но можемъ ли мы, съ другой стороны, сказать, что поэма есть не что иное, какъ простая совокупность этихъ словъ? Конечно, нътъ, потому, что, если бы мы взяли вст ть слова, которыя входять въ составъ поэмы, и смѣшали бы ихъ другъ съ другомъ, то мы поэмы больше не получили бы. Почему? Потому, что поэма не есть простое механическое сложеніе отдільных словь. Здісь есть нічто, что предшествуетъ отдъльнымъ словамъ. Это именно то ителое, которос существуеть прежде своих частей. Это идея цълаго, которая определяеть порядокъ и размещение словъ. Поэтъ помещаетъ въ той или другой части поэмы то или другое слово только потому, что оно отвъчаеть идеъ дълаго. Идея цълаго опредвляетъ мъсто каждаго отдъльнаго слова.

Точно такимъ же образомъ и душа не есть простое механическое соединеніе представленій въ одно цѣлое; здѣсь цѣлое предшествуетъ своимъ частямъ. Каждое ощущеніе, представленіе, входящее въ наше сознаніе, опредѣляется тѣмъ цѣлымъ, которое можно назвать душой.

Легко понять сущность ученія Паульсена. Онъ признаеть, что бытіе души исчерпывается душевной жизнью, духовными состояніями, что эти духовныя состоянія соединены въ одно единство, но что особой духовной субстанціи не существуєть.

Такимъ образомъ созидается огромное различіе между тѣми философами, которые призпаютъ духовную субстанцію, и между тѣми, которые ее отрицаютъ.

Но что сказать объ этомъ отрицаніи духовной субстанціи? Можеть ли оно быть признано достаточно основательнымъ? Можно ли вообще сказать, что достаточно признанія только духовныхъ состояній для того, чтобы мы могли объяснить всѣ вышеназванныя явленія въ нашей психической жизни? Можно ли сказать,

ствуютъ и понимаются только въ цълой душевной жизни (id quod in alio est et per aliud concipitur). Это фактъ, что ощущенія, представленія, мысли, стремленія, насколько мы знаемъ, не встръчаются въ дъйствительности отдъльно, а всегда только какъ члены въ такой совокупности явленій, какую

что для этого нѣтъ надобности въ чемъ - либо вню или кромѣ духовныхъ состояній? Сторонники актуальности души въ современной философіи думаютъ, что можно. Вообще противъ субстанціи говорятъ, что въ объясненіи психическихъ явленій мы можемъ обойтись одними только эмпирическими законами. Но это неправильно потому, что даже эмпирики - философы не могутъ обойтись безъ допущенія чего-либо внѣ отдѣльныхъ психическихъ состояній.

Д. С. Милль, прямой послъдователь Юма, находилъ, что душу нельзя свести на простую совокупность духовныхъ состояній, что она все-таки является чёмъ-то необъяснимымъ, стоящимъ енть этихъ состояній. Воть его слова: «Какъ вещество есть таинственное ничто... такъ духъ есть таинственное нѣчто, которое чувствуетъ и думаетъ... Есть нючто, что я называю моимъ «я», или, выражаясь иначе, моимъ духомъ, и что я признаю отличнымъ оть этихъ ощущеній, мыслей и проч., нѣчто, что я признаю не мыслями, а существомо (the being), обладающимъ этими мыслями, и что я могу себъ представить существующимъ въчно въ состоянін покоя, безъ всякихъ мыслей... Лухъ можно признать ощущающимъ субъектомъ всёхъ чувствъ, темъ, что имъетъ эти чувства и ихъ испытываетъ». Въ другомъ мъстъ Милль сравниваетъ душу съ нитью, которая связываеть отдъльныя жемчужины въ ожерелье. Если выдернуть эту нить, то ожерелья не будеть; совершенно такимъ образомъ и душа есть нѣчто такое, что находится внё отдёльных духовных состояній и служить для ихъ соединенія. «Вы сводите «я» къ ряду состояній сознанія, но необходимо, чтобы что-нибудь соединяло ихъ между собою. Если вы выдерните нитку изъ вашего жемчужнаго ожерелья, то что останется? Отдельныя жемчужины, а ужъ вовсе не ожерелье». Милль находить, что есть что-то реальное въ связи духовныхъ явленій, именно такое же реальное, какъ сами ощущенія.

Такимъ образомъ ясно, что Милль отличается отъ Юма именно тѣмъ, что для него «я» есть нѣчто вню отдѣльныхъ психическихъ состояній 1).

Точно такимъ же образомъ и Гербертъ Спенсеръ признаетъ душу въ только что указанномъ смыслѣ: «хотя каждое отдѣльное впечатлѣніе или идея можетъ отсутствовать, по то, что связываетъ вмѣстѣ впечатлѣнія и иден, не отсутствуетъ никогда, и его не прекращающееся присутствіе имѣетъ своимъ необходимымъ

<sup>1)</sup> Милль. «Система логики» Ки I-я тл 3-я 8 8 «Изсяфлованіе философіи

послѣдствіемъ, или даже просто составляетъ собою наше понятіе о нѣкоторомъ имѣющемся туть непрерывномъ существованіи, или о реальности. Существованіе не означаетъ ничего больше, какъ присутствіе или продолженіе пребыванія, а потому и въ душѣ то, что продолжаетъ оставаться, несмотря на всѣ измѣненія, и поддерживаетъ единство аггрегата, наперекоръ всѣмъ попыткамъ раздѣлить его, есть то, существованіе чего можетъ быть утверждасмо въ полномъ смыслю этого слова, и что мы должны назвать субстанціей души, въ отличіе отъ разпообразныхъ формъ, которыя она принимаетъ 1).

Изъ этого отрывка можно видѣть, что для Герберта Спенсера, какъ и для Милля, душа есть нѣчто внѣ отдѣльныхъ духовныхъ состояній, хотя она, по ихъ мнѣнію, ближе познана быть не можетъ.

Сторонники актуальности говорятъ, что нѣтъ никакихъ основаній допускать существованія субстанціи, потому что она не воспринимаема; кромѣ того, она ничего не объясняетъ.

Но можно ли считать то объясненіе, которое дають сами сторонники актуальности, основательнымъ, и дѣйствительно ли они могутъ въ своихъ объясненіяхъ обойтись безъ духовной субстанціи? Вѣдь, по ихъ мнѣнію, вмѣсто того, чтобы говорить, что духовная субстанція является носительницей отдѣльныхъ духовныхъ состояній, достаточно сказать, что душа есть множественность духовныхъ состояній, и что эта множественность и есть носительница каждаго отдѣльнаго духовнаго состоянія. Можно ли это выраженіе назвать даже понятнымъ?

Одно духовное состояніе, будучи взято само по себѣ, не можеть быть носителемъ духовныхъ состояній, но какъ же опо пріобрѣтаеть эту способность, когда оно входить въ соединеніе съ другими, т.-е. когда этихъ состояній мпожество? Вѣдь кажется само собою разумѣющимся, что, если это свойство быть «носительницей» не присуще отдѣльнымъ состояніямъ, то оно не пріобрѣтается, если этихъ состояній будетъ множество. Такимъ образомъ, сторонники актуальности, говоря, что множественность духовныхъ состояній есть носительница отдѣльныхъ духовныхъ состояній, собственно ничего не объясняють 2).

Можно ли сказать, что защитники актуальности дають удовлетворительное объяснение, когда, устраняя духовную субстанцію, предлагають опредфлять душу, какъ совокупность отдёль-

<sup>1)</sup> Г. Спенсеръ. «Основанія психологіи», § 59. Ср. «Основныя начала», § 20.

<sup>2)</sup> См. возраженія противъ актуальности у Külpe, «Einleitung in die

ныхъ духовныхъ состояній, соединенныхъ въ единство способома, ближе неопредълимымъ? Вѣдь сказать это, значитъ сказать, что то, что мы знаемъ относительно души, однимъ соединеніемъ элементовъ не исчернывается, что, кромѣ отдѣльныхъ духовныхъ состояній, мы должны допустить и еще пѣчто.

Сторонники актуальности думають, что понятіе субстанціи совершенно непримѣнимо къ духовнымъ явленіямъ. Но такъ ли это?

Все зависить отъ того, что понимать подъ субстанціей. Защитники актуальности говорять, что они не хотять признавать субстанцію, какъ ит такое, что находится вню непосредственно намъ данныхъ духовныхъ состояній.

Но можно ли сказать, что такое пониманіе субстанціи есть единственно возможное? В'єдь, по этому пониманію, субстанція существуеть какъ бы сама по себ'є, а обнаруженія субстанціи существують сами по себ'є, въ отдільности. Но д'єтвительно ли субстанція есть н'єчто такое, что необходимо существуеть вніго своихъ явленій? Это было бы неправильно даже относительно матеріальной субстанціи, матеріальныхъ атомовъ.

Что такое субстанція?

Въ познаваемыхъ нами вещахъ мы всегда имъемъ такіе элементы, которые являются постоянными по сравненію съ другими элементами, которые являются изминяющимися. Типичнымъ примъромъ такого отношенія между измѣняющимися и постоянными элементами является матеріальный атомъ, какъ постоянный носитель матеріальныхъ явленій. Въ этомъ смыслѣ атомъ мы называемъ матеріальной субстанціей. Но есть ли атомъ нѣчто такое, что существуетъ отдильно отъ своихъ проявленій? Кажется, что нѣтъ. Поэтому мы и можемъ сказать, что субстанціей слѣдуетъ называть то постоянное въ вещахъ, которое мы въ нихъ усматриваемъ. Но это субстанціональное не должно быть непремѣнно какимъ-либо существованіемъ, отділльнымъ отъ того, что мы воспринимаемъ въ явленіяхъ. Мы не должны думать, что субстанція существуетъ въ вещахъ отдѣльно отъ своихъ явленій, или акциденцій, какъ ихъ еще называютъ въ философіи.

«Сама по себъ дъйствительность не есть нъчто, раздъленное на міръ субстанцій и міръ акциденцій, но они реально образують одно нераздъльное цълое. Міровой процессъ на самомъ дълъ не есть какая-либо иная реальность, чъмъ атомы, которые могли бы быть разсматриваемы, какъ находящіеся позади результирующихъ продуктовъ, но они находятся въ связи съ шими, какъ члены одного недълимаго цълаго» 1).

Совершенно справедливо замѣчаетъ проф. Л. М. Лопатинт: «Нѣтъ явленій внѣ субстанцій, какъ нѣтъ субстанцій внѣ ихъ свойствъ, состояній и дѣйствій; природа субстанцій выражается въ законахъ и свойствахъ явленій, и наоборотъ, нельзя считатъ за природу субстанціп то, что въ ней не проявляется. Иначе сказать, субстанція не трансцендентна, но имманентна своимъ явленіямъ. Каждое явленіе по своей природѣ есть сама субстанція въ данный отдѣльный моментъ своего бытія» 1).

Итакъ, подъ субстанціей мы должны понимать ту сторону явленій, которая отличается извъстнымъ постоянствомъ и которая служить основой для измѣняющейся стороны явленій. Такое отношеніе между субстанціей и ея явленіями есть нѣчто логически необходимое. Мы не можемъ представить себѣ, чтобы какая-нибудь дѣятельность могла быть безъ дѣятеля, какое-нибудь явленіе—безъ субстанціи. Таковъ характеръ всѣхъ матеріальныхъ явленій, что мы въ нихъ всегда отличаемъ измѣняющееся отъ постояннаго, явленіе отъ основы явленій. Такого рода постоянное мы имѣемъ и въ психической жизни. Это постоянное не должно быть непремѣнно что-нибудь существующее вню самихъ психическихъ явленій, оно можетъ всецѣло исчерпываться этими явленіями, но оно въ то же время обладаетъ свойствами, въ силу которыхъ мы можемъ назвать ее субстанціей.

Нельзя сказать, что въ нашей психической жизни все текуче, что наша душевная жизнь представляеть изъ себя только измѣняющійся процессъ. Въ нашей душевной жизни есть и нѣчто постоянное. Такъ, напр., въ процессѣ сравненія есть нѣчто, постоянный субъектъ, благодаря которому можетъ осуществляться процессъ сравненія. Въ самомъ дѣлѣ, если предположить, что въ нашемъ сознаніи есть только состояніе А и состояніе В, то, разумѣется, процессъ сравненія не могъ бы осуществиться; поэтому мы должны допустить еще одинъ общій субъектъ.

Нашему духовному міру присуще постоянство еще и потому, что онъ представляєть единство. Это единство мы можемъ полснить лучше всего сравненіемъ его съ тѣмъ единствомъ, которое мы видимъ въ организмахъ. Вѣдь относительно послѣднихъ мы тоже можемъ сказать, что ихъ части соединены въ одно единство. Организмъ тоже представляєть иѣчто, сложенное изъ отдѣльныхъ составныхъ частей. Но это соединеніе есть своеобразное, это не есть простое механическое соединеніе отдѣльныхъ

<sup>1)</sup> Понятіе о дупіт по даннымъ внутренняго опыта. «Вопросы философіи и психологіи». 1896 г.

элементовъ. Точно такимъ же образомъ и нашъ психическій организмъ не представляетъ простого механическаго соединенія отдѣльныхъ частей, а тоже представляетъ нѣчто цѣлое, единое, въ родѣ организма. Этому единству присуще постоянство и относительная неизмънность, а это именно и суть тѣ свойства, которыя характеризуютъ субстанцію.

А если такъ, то можно видъть, что и Вундть и Паульсенъ являются субстанціалистами, потому что субстанцію въ этомъ смыслъ они и признавали. И Вундтъ и Паульсенъ не признаютъ субстанціи только въ томъ смысль, въ которомъ она означаетъ собою существованіе, отдъльное отъ своихъ обнаруженій. Если же существеннымъ признакомъ субстанціи следуеть считать то, что она является чёмъ-то самостоятельнымо, чёмъ-то такимъ, оть чего зависять другія явленія, то въ такомъ смыслѣ и Вундть и Паульсенъ одинаково являются сторонниками субстанціи. Для нихъ душа не есть механическое сложение отдъльныхъ духовныхъ состояній, для нихъ она представляеть изв'єстную организацію, извъстное единство, которое является носителемъ отдъльныхъ духовныхъ состояній. Это единство отличается постоянствомъ и относительною неизм'виностью; словомъ, ему присущи всв тв свойства, которыя приписываются духовной субстанціи въ собственномъ смыслѣ.

Ясно, слѣдовательно, что новѣйшіе сторонники теоріи актуальности, какъ Паульсенъ и Вундть, совсѣмъ не такъ отличаются отъ представителей субстанціальности, какъ это можеть казаться на первый взглядъ. Стоитъ только признать единство, нѣчто цѣлое, предшествующее своимъ частямъ, и т. п. для того, чтобы различіе между субстанціальностью и актуальностью сдѣлалось незамѣтнымъ.

Самымъ лучшимъ доказательствомъ этого послѣдняго обстоятельства является то, что знаменитый нѣмецкій философъ, Лотис, въ одно время признававшій теорію субстанціи въ прежнемъ видѣ, и впослѣдствіи считалъ себя защитникомъ субстанціи, но только онъ понималъ ее нѣсколько иначе; онъ думалъ, что «фактъ единства сознанія есть уже тъмъ самымъ фактъ существованія субстанціи». Все, конечно, зависить отъ того, какой смыслъ придавать понятію субстанціи. По мнѣнію Лотце, субстанція есть то, что можетъ дѣйствовать, подвергаться воздѣйствію чего-либо, испытывать различныя состоянія, и въ смѣнѣ ихъ обнаруживать единство. Такое понятіе вполнѣ примѣнимо къ душѣ. Душа дѣйствуетъ на тѣло, подвергается воздѣйствію со стороны тѣла, она есть единство. По мнѣнію Лотце, душа

есть то, чѣмъ она обнаруживается: единство, живущее въ опредѣленныхъ чувствахъ и стремленіяхъ  $^{1}$ ).

Такимъ образомъ, мы можемъ сказать, что въ современной философіи тѣ, которые признаютъ существованіе души, признаютъ также и ея субстанціальность, если не прямо, то во всякомъ случаѣ косвенно  $^2$ ).

<sup>1)</sup> См. ero «Medicinische Psychologie». 1822. Затъмъ «System d. Philosophie» (Metaphysik). 1884, § 232 и «Grundzüge d. Psychologie», § 78.

<sup>2)</sup> О душть см. Бэнг. «Душа и тъло» (Объ анимизмъ). Кіевъ. 1884. Милль «Спстема логики». Кн. 1-я, гл. 3-я, § 8. Гербертъ Спенсеръ. «Основанія психологіи», § 59. Рибо. «Современная англійская психологія». М. 1881, стр. 124—127. Джемет. «Психологія». Спб. 1905, гл. XII. Вундтъ. «Очеркъ психологіи». М. 1897, § 22. James. «Principles of Psychology». 1899, гл. Х. Паульсенъ. «Введеніе въ философію». М. 1899, стр. 133—140 и 369—377. Lotze. «System d. Philosophie». В. ІІ, кн. 3-я, гл. 1-я. Lotze. «Grundzüge d. Psychologie». 1898. Гл. III, § 23. Vannérus. «Zur Kritik des Seelenbegriffs» (въ «Archiv f. systematische Philosophie»). В. І. Неft. 3. 1905. «Критика теоріи Вундта». Лопатинъ. «Понятіе о душть по даннымъ внутренняго опыта». «Вопросы

# Приложеніе къ лекціи третьей. Стр. 53.

# Э. Гэккель и его взгляды на отношеніе между ду-

Весьма часто говорять, что Гэккель матеріалисть, и такъ какъ его авторитеть въ области естествознанія большинствомъ публики считается непоколебимымъ, то кажется, что его принадлежность къ матеріализму придаеть достовърность и этому послъднему, но дъло въ томъ, что едва ли возможно сказать о Гэккелъ, что онъ матеріалисть. Въ дъйствительности онъ не просто матеріалисть, а скоръе подходить къ тому типу, который обыкновенно называется спинозизмомъ, и который, конечно, никакъ нельзя отождествить съ матеріализмомъ. Правда, у него есть выраженія, звучащія матеріалистически, но на самомъ дълъ, по своей основной тенденціи, онъ не матеріалисть, а монисть спинозовскаго типа.

Онъ самъ о своей философіи говорить слѣдующее: «Наше мопистическое міросозерцаніе принадлежить къ той группѣ философскихъ системъ, которую обозначають обыкновенно механистической или пантеистической  $^{1}$ ).

То, что мы кратко называемъ «человъческой душой», есть только лишь сумма нашихъ ощущеній, хотънія, мышленія, сумма физіологическихъ функцій, элементарные органы которыхъ образують микроскопическія ганглійныя клътки нашего мозга» 2). Здъсь, какъ кажется, Гэккель признаетъ физіологическій характеръ психическихъ процессовъ.

«Сознаніе, подобно ощущенію и волѣ высшихъ животныхъ, есть механическая работа ганглійныхъ клѣтокъ, и, какъ таковая, она должна быть сводима на химическіе и физическіе процессы въ ихъ плазмѣ». Что же значить въ этомъ случаѣ «сводима»? 3).

<sup>1) «</sup>Der Monismus als Band zwischen Religion u. Wissenschaft». 1893, crp. 10.

<sup>2)</sup> Ib., 21.

<sup>5)</sup> Ib., 23.

«Хотя обыкновенно «безсмертную душу» выдають за какоето нематеріальное существо, однако, въ дъйствительности, она собственно мыслится вполить матеріальной, но только какъ тонкое, невидимое существо, воздухообразное или газообразное, подобное подвижной, но чрезвычайно легкой и тонкой субстанціи эбира» 1). По митнію Гэккеля, слъдовательно, если говорить о душть, то она, конечно, должна мыслиться матеріальной.

«Противъ строго физіологическаго пониманія еще и теперь весьма часто приводится упрекъ въ матеріализмѣ... Но я уже много разъ указывалъ, что этимъ словомъ со многими значеніями (mit diesem vieldeutigen Schlagworte) собственно ничего пе высказывается; на мѣсто его можно было бы также хорошо поставить и его видимую противоположность—спиритуализмъ»... Понятіе матеріализма, по его мнѣнію, двусмысленно, «наоборотъ ясно и недвусмысленно понятіе монизма или «философіи единства»; для нея нематеріальный духъ также немыслимъ, какъ и мертвая бездушная матерія (todte geistlose Materie), въ каждомъ атомѣ и то и другое связаны нераздѣльно». Этотъ отрывокъ уже показываетъ, что онъ не признаетъ матеріализма.

Следующій отрывокъ, который я заимствую изъ его новейшаго сочиненія «Die Welträthsel», 1899 2), показываеть то же самое. «Весьма часто и теперь еще смъщиваются различныя понятія монизма и матеріализма. Такъ какъ эти и другія подобныя смъщенія понятій дъйствують весьма вредно и приводять къ многочисленнымъ заблужденіямъ, то, чтобы избѣжать недоразумьній, мы должны замьтить коротко только сльдующее: нашь чистый монизмъ не тождествень ни съ теоретическимъ матеріализмомь, который отрицаеть духь и разрышаеть его на сумму мертвых атомов, ни съ теоретическимъ спиритуализмомъ, который отрицаетъ матерію, и міръ разсматриваеть, какъ пространственно расположенную группу энергій или нематеріальныхъ силъ природы... Мы придерживаемся чистаго и недвусмысленнаго монизма Спинозы. Матерія, какъ безконечно протяженная субстанція, и духъ или энергія, какъ чувствующая или мыслящая субстанція, суть основные аттрибуты или основныя свойства всеобнимающаго божественнаго мірового существа, всеобщей субстанцін 3). Изъ этого отрывка можно видеть, что Гэккель самымъ рфшительнымъ образомъ отрицаетъ свою солидарность съ ходячимъ матеріализмомъ.

<sup>1)</sup> Ib., 24.

Вышло на русскомъ языкъ подъ заглавіемъ: «Міровыя загадки».
 Спо́. 1906.

<sup>3)</sup> Ук. сот., стр. 23.

Такимъ образомъ ясно, что признавать Гэккеля просто матеріалистомъ изтъ никакой возможности. Гораздо правильнъе назвать его монистомъ, хотя, разумфется, я и не отрицаю, что онъ весьма часто впадаетъ въ матеріализмъ, несогласный съ монизмомъ, къ которому онъ принадлежитъ. Между прочимъ, это выражается въ томъ, что онъ смотритъ на психологію, какъ на часть физіологіи.

Съ другой стороны, его монизмъ нельзя отождествить съ монизмомъ другихъ современныхъ философовъ. Это можно видѣть, между прочимъ, изъ слѣдующаго его замѣчанія. Вундть въ 1862 году въ первомъ изданіи своихъ «Лекцій о душѣ человѣка и животныхъ», по миѣнію Гэккеля, высказалъ совершенно правильные взгляды на отношеніе души къ тѣлу. «Здѣсь онъ въ первый разъ законъ сохраненія энергіи распространяеть и на психическую область». Во второмъ изданіи, въ 1892 году, Вундтъ объявилъ, что, хотя «каждому психическому событію соотвѣтствують какіелибо физическіе процессы, однако и та и другія явленія друго ото друга независимы и не находятся друго со другомо въ причинной связи». Съ этимъ Гэккель совершенно не согласенъ, и насколько велико разногласіе, можно видѣть изъ объясненія причинъ, почему Вундтъ перемѣнилъ свой взглядъ.

Казалось бы, если Вундтъ нашелъ нужнымъ перемѣнить свой взглядъ, то это произошло отъ того, что онъ за это время обогатился новыми познаніями, но такое единственное возможное объясненіе Гэккель не допускаеть. По его миѣнію, здѣсь есть другая причина. «Великіе люди науки въ юныхъ годахъ приступаютъ къ своимѣ труднымъ задачамъ менѣе предубѣжденно и болѣе мужественно (muthiger), такъ что взглядъ ихъ болѣе свободенъ и ихъ способность сужденія болѣе чиста. Опыты поздиѣйшихъ годовъ по большей части приводятъ не только къ обогащенію, но также и къ затемиѣнію пониманія, съ старческимъ же возрастомъ возникаетъ постепенное перерожденіе какъ въ мозгу, такъ и въ другихъ органахъ» 1). Такимъ образомъ перемѣна во взглядахъ Вундта объясняется старческимъ перерожденіемъ мозга!

Типичный образчикъ «естественно-научнаго объясненія» психическихъ явленій, въ качествъ чего оно, между прочимъ, и приводится Гэккелемъ.