# листория зарубежной литературы концахихначалаххв.

# ИСТОРИЯ ЗАРУБЕЖНОЙ ЛИТЕРАТУРЫ КОНЦА ХІХ— НАЧАЛА ХХ В.

КУРС ЛЕКЦИЙ

Допущено
Миннстерством высшего и среднего
специального образования СССР
в качестве учебного пособия для студентов
филологических факультегов университетов
и педагогических институтов

062101



ИЗДАТЕЛЬСТВО «ВЫСШАЯ ШКОЛА» МОСКВА 1970

### Под редакцией проф. М. Е. ЕЛИЗАРОВОЙ и проф. Н. П. МИХАЛЬСКОЙ

В создании учебника принимали участие следующие авторы:

БУНЯЕВ В. С. параграф «Франц Меринг» во введении к разделу «Немецкая литература»;

ванслова с. г. введение к разделу «Французская литература», главы «Анатоль Франс», «Ромен Роллан»;

воропанова м. и. общее введение, введение к разделу «Бельгийская литература», главы «Эмиль Верхарн», «Джон Голсуорси»;

ингер а. г. глава «Томас Гарди»;

ионкис г. э. введение к разделу «Английская литература», главы «Оскар Уайльд», «Редиард Киплинг»;

кирнозе з. и. главы «Литература Парижской коммуны», «Эмиль Золя», «Ги де Мопассан», «Символисты. 11. Верлен. А. Рембо», «Морис Метерлинк»;

михальская н. п. главы «Герберт Уэляс», «Бернард Шоу»;

нартов к. м. главы «Томас Манн», «Генрих Манн»;

полуяхтова и. к. раздел «Итальянская литература»;

пронин в. а. введение к разделу «Немецкая литература»;

самохвалов н. и. раздел «Американская литература»;

> травушкин к. с. глава «Гергарт Гауптман»;

храповицкая г. н. раздел «Норвежская литература».

## введение

Эпоха 1871—1917 гг. определяется В. И. Ленным в его работе «Детская болезнь «левизны» в коммунизме» как «вполне законченный исторический период» 1. Закономерность этого определения очевидна: период этот охватывает эпоху подготовки пролетарской революции в России, от первой попытки произвести такую революцию, предпринятой парижским пролетариатом в дни Коммуны, до победоносного свершения Великой Октябрьской социалистической революции.

Как в плане социально-историческом, так и в плане идеологическом — философском, этическом, эстетическом и т. д. — это время карактеризуется крайним обострением всех внутренних противоречий, свойственных буржуазному обществу на поздней стадии его развития.

Конец XIX— начало XX в.— это эпоха вступления капитализма в его высшую и последнюю стадию развития— империализм. В это время возникают мощные капиталистические монополии, устанавливается господство финансовой олигархии, пропоходит деление мира на сферы влияния, ведутся грабительские войны, осуществляются новые колониальные захваты, создаются крупные колониальные империи. Вместе с тем период 1871—1917 гг. характеризуется борьбой пролетариата, созданием социал-демократических партий, распространением марксизма и возникновением ленинизма.

Империализм обострил все противоречия капитализма, и это обострение явилось «самой могучей двигательной силой переходного исторического периода» <sup>2</sup>.

Переходным характером эпохи объясняется острота и напряженность социально-политической и идеологической борьбы. Все яснее обнаруживающийся кризис буржуазной системы сопровождается все большей активизацией революционных сил. «Империализм есть канун социальной революции пролетариата» 3.

В мировую историю XX век вошел как век пролетарских и пационально-освободительных революций. Уже начало столетия было ознаменовано событием, оказавшим большое влияние на его общественно-политическую и литературную жизнь. Этим событием стала русская революция 1905—1907 гг. Под ее влиянием расширяется и достигает высокого уровня рабочее, социалистическое движение, усиливаются крестьянские волнения,

В различных странах переход к империализму осуществлялся различными путями. Их особенности зависели от конкретно-исто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В. И. Ленин. Полн. собр. соч., т. 41, стр. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же, т. 27, стр. 422. <sup>3</sup> Там же стр. 308.

рических условий, сложившихся в той или иной стране, однако общей закономерностью для всех этих стран было вступление в переходную эпоху— эпоху, предшествующую пролетарской революции.

Своеобразие эпохи конца XIX — начала XX в. отразилось в каждой национальной культуре. Оно проявилось в обострившейся борьбе демократической, социалистической культуры и культуры эксплуататорских классов. В то самое время, когда Э. Потье уверенно провозглашал, что «род людской» воспрянет с Интернационалом, а У. Моррис писал свои «Вести ниоткуда», движимый благородным стремлением в художественно-конкретных образах представить своим современникам облик будущего коммунистического общества, - в это же самое время Р. Киплинг слагал гимны в честь английских колонизаторов. В то самое время, когда Золя и Монассан, А. Франс и Р. Роллан, Голсуорси и Шоу, Г. и Т. Манны, Дж. Лондон и другие представители той литературы, которая приняла эстафету от великих реалистов XIX в., создавали произведения, в которых стремились правдиво запечатлеть не только кризис старой буржуазной цивилизации, но и те ростки нового, которые всходили на ниве современной им жизни, глава французских символистов Верлен тратил свой талант на воспевание «своей возлюбленной «зеленой феи», медленно, но верно убивавшей его» (М. Горький), Рембо обдумывал свой знаменитый «цветной сонет», а О. Уайльд шокировал не только пуритан своей цинично-веселой проповедью аморализма. Эти ведущие противоречия осложнялись еще и внутренними противоречиями, свойственными каждому из двух намеченных выше направлений, а те, в свою очередь, - противоречиями характера, неизбежными почти инливидуального в каждой сколько-нибудь вначительной творческой судьбе в столь сложную эноху. Общая картина литературного процесса в рассматриваемый период была поэтому чрезвычайно неоднородной.

\* \*

Загнивание капитализма, явившееся результатом вступления его в высшую ім последнюю стадию своего развития, стадию империалистическую, чрезвычайно ярко проявилось также и в области культуры. Все более и более широкое распространение в искусстве и литературе буржуазного общества упадочных, декадентских, а также откровенно апологетических по отношению к империализму литературных течений стало в последних десятилетиях XIX в. своего рода знамением времени.

Слово «декаданс» — (фр. décadence), в переводе на русский изык обозначает «упадок». Первоначально этот термин приме-

нили по отношению к самим себе французские символисты, выступившие в 70—80-х годах XIX в., а затем он стал употребляться расширительно для обозначения кризисных явлений в области культуры конца XIX—XX в. Со времени первой мировой войны декаданс претерпел значительную эволюцию. Обнажив в своих новых проявлениях свойственную ему реакционную идеологическую сущность и художественную неполноценность, искусство декаданса испытывало потребность в камуфляже, в сокрытии своего истинного лица. Поэтому оно особенно охотно декларировало свою «современность» и «новаторство», используя в этих целях характерную для эпохи тенденцию предельно интенсифицировать процесс смены и обновления художественных форм.

Пенаданс — явление сложное, как по своему генезису, так и по характеру, тем более, что оно, особенно на первых порах своего существования, редко выступает в чистом виде, находясь в том или ином соприкосновении и соотношении с реализмом. В ряде случаев наиболее крупные художники, чье творческое становление совершается в русле того или иного из принадлежащих к декадансу течений, порывают с декадансом и выходят на путь социально значимого творчества, проникнутого духом высокой гражданственности, а иногда и прямой революционности. Примером тому на Западе может служить Э. Верхарн, у нас — А. Блок, оба связанные с символизмом на ранних этапах своего пути и оба пришедшие в конце его к принятию пролетарской революционности. С другой стороны, стремительно менявшаяся в рассматриваемую эпоху действительность стимулировала поиски новых способов и средств художественного отражения и приводила к возникновению необычных, несвойственных классическому реализму XIX в. форм, что давало повод для отнесения их — без достаточных на то оснований и лишь исключительно по формальным признакам - к декадансу, как это и произошло, например, с французскими художниками-импрессионистами. Вот почему совершенно справедливо требование А. Блока, высказанное им в записной книжке 1901 г.: «Декадентство

В советском литературоведении термином «модернизм» обозначают явления, родственные декадансу, но относящиеся уже к более позднему периоду (после первой мировой войны). Этим термином определяются

также современные антиреалистические течения,

<sup>1</sup> Несколько позднее стал употребляться термин «модернизм», котя возник он едва ли не раньше термина «декаданс» (он встречается уже у Бодлера). Следует отметить, что в истолковании понятия «модернизм» нет определенного единства. В переводе на русский язык слово «модерн» (фр. moderne) означает «современный», «новейпий», что позволяет употреблять его применительно к широкому кругу явлений.

должно быть отделено от новаторства». При этом Блок — опятьтаки совершенно справедливо — усматривает декаданс прежле всего в содержании, в идейной направленности произвеления («Группа субъективно-индивидуального, крайне неопределенного. ограниченного есть лекалентство — не выше и не ниже современного уровня искусства, а вне его»), в то время как необычность формы сама по себе такой принадлежности еще не показывает («Широкую манеру письма нет оснований относить к лекалентству... Также намеренно-резкие краски — не декадентство. Это желание сразу передать впечатление криком краски...»).

Среди декалентов были люди высоко одаренные и подлинно талантливые, стремившиеся открыть новые пути в искусстве. Однако чаше всего эти поиски были обречены на неудачи в связи с особенностями мировоззренческих позиний и эстетических принципов декадентов. Анархическое бунтарство сочеталось у них с проповелью «искусства для искусства». протест грубого (материализма) и пошлости буржуваного существования — с нарочито полчеркиваемой вполитичностью и неверием

в человека, с утверждением его бессилия и обреченности.

Пример глубоко принципиального и вместе с тем отнюдь на упрощенного анализа декаданса дает нам М. Горький. Уже в 1896 г. он выступил со статьей «Поль Верлен и декаденты». в которой сделал весьма недвусмысленный вывод относительно антисоциальной паправленности денадентского искусства: «Нам важен Верлен. — писал Горький в этой статье. — как человек, как культурный тип и как яркий представитель той все более развивающейся группы дюдей, которых вовут декадентами, расшатанными, папающими, и которые охотно принимают эти эпитеты и даже с гордой бравадой рисуются своими болезненными странностями, делающими из них, с обыденной точки зрения, смешных людей с большими претензиями; с точки зрения врачапсихнатра — людей психически больных; с точки врения социолога — анархистов в области не только искусства, но и морали; со всех точек врения декаденты и декадентство — явление вредное, антиобщественное, — явление, с которым необходимо бороться» 1.

Столь определенно декларируя принципиальную непримиримость к декадентству, Горький проявляет исключительный дакт и чуткость в гношении тех художников, которые, подобно главе французских символистов П. Верлену, обладали крупным и самобытным дарованием и для которых самая болезненность их художественных творений была своеобразным способом протеста против пошлости буржуваного существовагрубого «материализма» и

пия.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> М. Горький. Собр. соч. в 30-ти т. Т. 23. М., 1953, стр. 125.

Прежде всего <u>Горький глубоко и верно вскрывает историческую обусловленность декадентства, явившегося своего рода реакцией на буржуазную сытость и тупое благоденствие:</u> «Тогда во Франции, живущей всегда быстрее всех других стран, созда-

лась атмосфера душная и сырая (...)

ОПО В ТО ВРЕМЯ КАК ОДНИМ ЖИЛОСЬ И ДЫШАЛОСЬ В ЭТОЙ АТМО-СФЕРЕ СВОБОДНО И ЛЕГКО, ДРУГИЕ — БОЛЕЕ ЧЕСТНЫЕ, БОЛЕЕ ЧУТКИЕ ЛЮДИ, ЛЮДИ С ЖЕЛАНИЯМИ ИСТИНЫ И СПРАВЕДЛИВОСТИ, ЛЮДИ С БОЛЬ-НИМИ ЗАПРОСАМИ К ЖИЗНИ — ЗЭДЫЧАЛИСЬ И ЭТОЙ АТМОСФЕРЕ МАТЕ-РИАЛИЗМА. МЕРКАНТИЛИЗМА И МОРАЛЬНОГО ОСКУЛЕНИЯ, ЗАДЫХАЛИСЬ, ИСКАЛИ ВЫХОЛА ВОН ИЗ БУРЖУАЗНОЙ КЛОАКИ, ИЗ ЭТОГО ОБЩЕСТВА ТОР-ЖЕСТВУЮЩИХ СВИНЕЙ, УЗКИХ, ТУПЫХ, ПОШЛЫХ, НЕ ПРИЗНАЮЩИХ ИНОГО ЗАКОНА, КРОМЕ ИНСТИНКТА ЖИЗНИ, И ИНОГО ПРАВА, КРОМЕ ПРАВА СИЛЬ-

HOFO» 1.

Он утверждает, далее, наличие действительных талантов среди этих «больных людей», предупреждая тем самым от соблазна огульного и прямолинейного их осуждения: «Но Париж не мог так дешево отделаться от больных людей, им же созданных; среди них оказались люди с действительными талантами, с большим чувством, с глубокой тоской в сердце, люди, «взыскующие града». Взвинченное, болезненно развитое воображение не только увеличивало силу их талантов, но и придавало их произведениям странный колорит то какой-то исступленности, то неизлечимой меланходии, то пророческого бреда, неясных намеков на что-то, таинственных угроз кому-то. И все это давалось в странных образах, связь которых была трудно постигаема, в рифмах, звучавших какой-то особой, печальной, похоронной музыкой. <...> А иногда в общем неясном шуме декадентских стихов раздавался действительно ценный и поэтический звук, искренний и простой, как молитва мытаря» 2.

Война, объявленная декадансу великим пролетарским писателем, была, следовательно, войной не против «больных талантов» как таковых, а против того что делало их больными. Именно поэтому в нее, как в войну благородную и справедливую, постепенно включалось все, что было честного и здорового в мировой литературе и искусстве.

Не менее определенными, чем социальные, были и философские предпосылки декаданса. Философской основой для декадентских течений в литературе и искусстве становятся получающие на рубеже веков широкое распространение в Европе и Америке разпого рода «объективно» и субъективно-идеалистические учешия, критике которых В. И. Ленин посвятил крупнейшую из своих

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> М. Горький. Собр. соч., т. 23, стр. 127. <sup>2</sup> Там же, стр. 134.

философских работ «Материализм и эмпириокритицизм» (1909). Выражая кризис буржуазного мировозэрения, порождаемый страхом перед надвигающейся пролетарской революцией, идеалистическая философия конца XIX— начала XX в. оказывала сильнейшее влияние на художественное творчество многих писателей. Распространение идеализма содействовало усидению пессимистического мировосприятия, страха перед лействительностью, вело к отказу от научного познания реальности, а в конечном итоге — к оправданию капитализма.

Растерянность медкобуржуваной интеллигенции перед жестокостями империализма, ее духовные поиски проявились в увлечении философией позитинизма, в обращении к Шопенгауэру, в распространении влияния Ницше, в повышенном интересе к теориям

Бергсона и Фрейла.

Основные положения философии позитивияма были сформулированы еще в первой половине XIX в. французским философом <u>Огюст</u>ом Контом. Эта эклектическая система, «путающая по каждому отдельному вопросу материалистическое и идеалистическое направление» 1 отличалась агностицизмом, отказом от стремдения познать закономерности в развитии природы и общества. Пекларируя свою приверженность к позитивным, т. е положительным, фактам (отсюда и его название), позитивизм сводил по существу свои запачи, равно как и задачи художественного творчества, к эмпирическому описанию этих фактов — без глубокого их анализа, без обобщений и выводов. Социологическая сторона позитивизма получила свое наиболее полное развитие в трудах гдавы английских позитивистов Герберта Спенсера (1820—1903), утверждавшего, что пеление общества на классы является следствием биологических причин (одаренность и деловитость одних дюдей, тупость и леность других), что оно так же естественно, как строение живого организма с его вполне определенной системой органов, и что поэтому классовая борьба - дело противоестественное и бесполезное. Другое дело — борьба за существование. Будучи горячим сторонником эволюционной теории Чарльза Дарвина. Спенсер распространил ее также и на человеческое общество, положив начало «социальному дарвинизму», получившему дальнейшее и еще более реакционное развитие в сочинениях Ф. Ницше и его последователей. На современное ему поколение буржуазно. интеллигенции как в Англии, так и за ее пределами идем Спенсера оказали сильнейшее влияние. Не избежала этого влияния и литература. Оно сказалось в творчестве ряда писателей даже таких крупных, каким был, например, Джек Лондон, Не менее широкую популярность приобретает в рассматри-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В. И. Ленин. Полн. собр. соч., т. 18, стр. 361.

ваемый период и еще одна философская система. также возникшая в первой половине XIX в. - только на этот раз в Германии — и также возведенная своими новоявленными приверженпами в степень новой веры, призванной повести за человечество. Этой системой явилась проникнутая глубоким пессимизмом философия Артура Шопенгаурра (1788-1860), связанная в своих истоках с классической философией немецкого идеализма и как нельзя более отвечавшая тем настроениям страха и неуверенности, которые охватили теперь буржуазию. В своем основном труде «Мир, как воля и представление», создававшемся на протяжении пелой четверти века (1819—1844), Шопенгауэр рассматривал мир как произволное некой пуховной силы, которой он пал наименование «мировой воли», нерациональной и неумолимой в своем действии. Нейтрализовать действие «мировой воли» для человека, чья «воля к жизни», являясь одним из проявлений этой высшей «воли», в то же время безуспешно пытается противопоставить себя ей, возможно лишь через ее познание с помощью отрешенного от всяких практических целей философского созердания. «Мировая воля» в этом познании, обнаруживающем бессмысленность бытия, как бы отрицает самое себя. становится ничем, превращая в ничто и весь созданный ею мир. К этому «ничто», которое Шоненгауэр предлагает человечеству как конечный и неизбежный итог всех его исканий, и устремляются в этот период умы всех изверившихся и растерянных -изверившихся в буржуазном прогрессе, растерянных перед лицом грозно напвигающихся революпионных событий. Огромное влияние на эти смятенные умы оказывает также тезис Шопенгауэра о том, что искусство зиждется на интуптивном познании мира, на познании-прозрении, являющемся исключительным достоянием гения.

Порождением собственно уже эпохи империализма явилось совпадающее хронологически с начальной ее порой социально-философское учение Ф. Ницше (1844—1900). Эклектическое по своим источникам (идей, подсказанные Шопенгауэром, уживаются в нем с некоторыми положениями спенсерианства, разумеется, значительно переосмысленными), это учение отвечает другой тенденции эпохи, а именно — усиливающейся агрессивности империалистической буржуазии как во внутренней (стремление к концентрации власти, в диктатурс, сопровождающее стремление к концентрации производства и капитала), так и во внешней политике (расширение колониальной экспансии и захватнические войны). Изложенное в нарочито-эффектной афористической форме, подчеркиваемой уже необычностью заголовков («Человеческое, слишком человеческое», «По ту сторону добра и зла», «Так говорил Заратустра»), оно отличается прежде всего

открытым антидемскратизмом, ненавистью к народу, презрительно именуемому «толпои», и столь же откровенной жестокостью по отношению к страдающим и слабым. Красугольным камнем пишеанства становится проповедь силы, культ «сверхчеловека», наделенного «волей к вдасти» (так трансформируется Нинше шопенгауэровская «воля к жизни») и освобожленного от каких бы то ни было моральных принципов, стоящего «по ту сторону добра н зда». Антидемократическая в своей основе инея «сверхчеловека» обретает пол пером Нипше тем более реакционное звучание. что она связывается у него с представлением об исключительности немецкой нации, или — несколько более широко — северной «нордической» расы, якобы предназначенной госполствовать над остальным человечеством, причем способом утверждения этого господства Нишше объявляет войну, прославляя ее как некую «очистительную» силу. В вопросах искусства Ницше стоит на идеалистических повициях, смыкаясь таким образом с общим руслом декаданса. Не удивительно, что учение Ницше, оказав сильное, многообразное и чрезвычайно отридательное влияние на философскую и художественную мысль ближайших поколений, стало впоследствии идеологической опорой немецкого фацизма.

Среди более поздних, так называемых «новейших» течений субъективного идеализма, оказавших значительное влияние на теорию и практику художественного творчества, следует отметить наряду с махизмом, против которого направляет в своем классическом философском труде основной удар В. И. Ленин, также бергсонианство. Интунтивистская философия Анри Бергсона (1859—1941), изложенная им в его «Творческой эволюции» (1907) и других работах, особенно импонировала представителям антиреалистических декадентских течений в литературе и искусстве своим культом подсознательного и теорией «спонтанной», т. е. произвольной, памяти, которая и легла в основу эстетических построений многих поздне-декадентских, или модернистских, течений (школа «потока сознания» и др.).

Наконец, в это же время, т. е. в самые последние годы XIX и в первые десятилетия XX в., складывается и психоаналитическая теорин Зигмунда Фрейда (1856—1939), сводящая всю сложную психическую, общественную и художественную деятельность человека к примитивным полсознательным импульсам, к сферо проявлених самого примитивного и вместе с тем самого могущественного по Фрейду инстинкта — инстинкта пода.

Так же как и бергсонианство фрейдизм уже в преддверии первой мировой войны и в военные годы становится одним из основных теоретических постулатов модернизма.

В области художественной литературы и в других видах ис-

кусства, для которых эти разнообразные философские течения служат в том или ином их преломлении и осмыслении теоретической основой, наблюдается такая же, если не большая еще, разноголосица, такое же острое столкновение друг друга дополняющих и друг другу противоборствующих течений и тенденций.

Первые симптомы художественного упалка, характерного для эпохи империализма, дают себя знать уже в творчестве писателей-натуралистов. Натурализм, сложившийся первоначально во Франции как преимущественно литературное течение и получивший в последней трети XIX в. широкое распространение не только в Европе, но также и в Америке, где он выступает под именем веритизма 1, не был еще собственно декадентским течением. Напротив, он заявлял о себе как о метоле, развивающем и углубляющем принципы реалистического искусства, и объективно, в творчестве своих наиболее значительных представителей, существовал как метод, родственный реализму, так как требовал от художника более внимательного и детального изучения тех. сторон жизни, к отражению которых тот обращался, стимулировал интерес к проблемам социального неравенства и классовой борьбы, ввел в сферу художественного изображения ряд новых тем. И все же говорить о натурализме как о новой ступени в развитии реализма нет оснований. С гораздо большим основанием можно утверждать, что натурализм - явление перехолное, что в нем уже вполне отчетливо проявились симптомы художественного упадка, характерного для впохи империадизма. Натуралистический метод принципиально отличается от метода реалистического, так нак он связан с отказом от типизации, отбора и обобщения материала, с отказом от проникновения в сущность изображаемых явлений. Натурализм опирается на философию и эстетику позитивизма. Пороки натурализма как метода - тенденция к отказу от широких социально-исихологических обобщений, усиливающаяся по мере того, как возрастает стремление к фактографически точному изображению действительности. непомерная акцентация биологического принципа наследственности, действием которого писатели-натуралисты пытаются объяснить происхождение социального неравенства и порождаемых им бедствий. Позитивистская биологизация человека неизбежно вела к его принижению, к обедненному представлению о его возможностях. В то же время натурализм обнаруживает тенденцию к сближению с символизмом, вырастающую на почве все того же гипертрофированного внимания его последователей к наследственному фактору, который в конце концов начинает мыслиться ими в виде мрачного и грозного фатума — этого возлюбленного

<sup>·</sup> Синовим натурализма, означает «верный действительности».

божества символистов. Эта тенденция обнаруживается во Франции в творчестве Гюисманса, в Германии она определяет эволюнию Г. Гауптмана в 90—900-е гг., в какой-то мере проявляется она и у норвежда К. Гамсуна. Обратное направление эта тенденция имеет у М. Метерлинка, крупнейшего представителя символизма в литературе Бельгии: из погруженности в мир роковых символов она выволит его в посмосторонний мир, ограничивая, однако, и для него этот последний действием все тех же биологических законов. В дальнейшем натурализм ждет окончательная деградация: в современную эпоху он существует лишь как плоское бытовое правдоподобие и приземленный эмпиризм.

К 60-70-м годам XIX в. относится возникновение <u>импрес-</u> спонизма во Франции, несколько позднее — в Германии, Австрии и ряде других стран. Термин «импрессионизм» происходит от французского слова impression (впечатление). Возникнув первоначально в живописи, импрессионизм развился затем и в литературе, <u>главным образом в поэзии.</u> Искусство художников (Э. Мане, О. Ренуар и др.) было не отступлением от реализма, а его новаторским развитием: оно обогатило французскую живопись как тематически (поэтизация повседневной жизни), так и технически (чистые и светлые краски, великоленное чувство света, воздуха), Импрессионистическое искусство открывало возможности для проникновения во внутренций мир человека. выработало систему принципов его раскрытия. Абсолютизация индивидуального, субъективного, не нуждающегося в проверке с помощью объективных критериев впечатления как первоосновы художественного образа приводит это течение и отрыву от жизни и от реалистической тралиции

Первыми собственно декадентскими течениями являются <u>символизм</u>, родиной которого была Франция 70—80-х гг., и эстетизм; оформившийся в Англии в 90-х гг. XIX в.

Символизм, получающий вскоре широкое распространение не только во Франции, но и в Бельгии, в Германии, а также и в России, вскоре обнаруживает свою антиреалистическую направленность, проявляющих объективную реальность, образы-символы, выражающие неясные и выбкие оттенки субъективных настроений (Верлен), таинственную и иррациональную жизнь души или же не менее таинственное «пение бесконечности», величественную поступь неумолимой и неотвратимой судьбы (Метерлинк). Как в своих эстегических построениях, так и в художественной практике символизм обнаруживает тесную связь с философским идеализмом, Символисты зовут к изображению потустороннего мира, отказываясь от изображения мира реального и используя для этого иррациональные символы. Возникнув первоначально

как «вопль отчаяния» (Горький), как протест против пошлой сытости буржуазного существования, символизм выдвинул ряд таких своеобразных и самобытных талантов, как Верлен или

Метерлинк.

В последнее десятилетие XIX в. как самостоятельное течение в Англии оформился эстетизм с присущим ему культом <u>утонченной красоты. Декадентская сущность эстетизма с предельной откровенностью проявляется</u> уже с самого момента его оформления как определенного течения в литературе и искусстве конца века. Приверженцы его, группировавшиеся вокруг основанного художбиком О. Бердсли журнала «Желтая книга» (1894—1897), особенно настойчиво отрицали общественную роль и значимость искусства, выдвигая дозунги «искусство для искусства», «красота ради самой красоты». Признанным метром английского эстетизма был Оскар Уайльд. Этот оригинальный писатель, обладавший незаурядным поэтическим талантом, в своих эстетических декларациях упорно стремился представить себя старательно отгораживающимся от жизни эстетом и последовательным аморалистом. Он не скупплся на вызывающие де-кларации, подобные заявлению, что социальные и моральные проблемы не имеют никакого отношения к «настоящему искусству», или что реализм как метод «обречен на полный провад». Пожалуй, никто из писателей-декадентов не обрушивался так на классическую традицию реалистической литературы, как это делал О. Уайльд. Тем не менее в изящных, наполненных остроумными замечаниями, афоризмами и парадоксами произведениях Уайльда содержится много метких критических выпадов против ханжеской и лицемерной викторианской морали.

Эстетско-формалистическое искусство, противопоставлявшее себя реализму и декларировавшее свою аполитичность, отражало кризис буржуваного общества. Являя собой болезнь искусства, порождаемую загниванием капитализма, декаданс оказывает в свою очередь сильнейшее разлагающее влияние на общество, его породившее. Об этом влиянии очень определенно говорит уже М. Горький: «Таким образом, они, эти расшатанные, являются как бы мстителями обществу, которое создало их, бесконечно разнообразное в творчестве дурного и отрицательного, как бы розгами, которыми судьба сечет культурные классы Европы за то, что они, существуя так давно, — не создали для себя жизни, достойной людей» («Поль Верлен и декаденты»).

Отсюда — стремление империалистической буржуазии преодолеть в целях сохранения своего господства эту декадентскую расшатанность и расслабленность, стремление, которое порождает апологетическую по отношению к империализму литературу, проникнутую ницшеанским духом и проповедующую «бодрость» и «активность» - разумеется, в строго определенной сфере колониальной экспансии, войны и процветания империалистических государств. Прославление войн и колониальной политики, проповедь расизма и шовинизма — характерные черты литературы империалистической реакции. Среди ее представителей могут быть названы М. Баррес, Ш. Моррас, И. Лоти и др. С проповедью индивидуализма и национализма выступии Морис Баррес. В своих романах он проводит расистские идеи и стремится обосновать католицизм как основу «национальной устойчивости». С защитой католицизма и монархизма выступил в своих романах и публицистике Шарль Моррас. Он писал о «дисциплине» и «порядке» в обществе, пониман их как врожденные свойства «латинской расы», которую ставил выше пругих. Как создатель «колониального романа» стал известен Пьер Лоти. В своих произведениях он развивал мысль о невозможности взаимопонимания между людьми различных рас. Среди апологетов империализма были и талантливые писатели. К их числу принадлежит Редиард Киплинг. Талантливый писатель, великолепный знаток природы и быта экваториальных стран, мастерски владевший словом, Киплинг создал ряд произведений, по сей день пользующихся заслуженной мировой славой. И вместе с тем. Киплинг был ярым шовинистом, выступившим в конце XIX — начале XX в. в качестве откровенного апологета британского империализма. В своих стихах, рассказах и романах он прославляет колонизаторскую деятельность своих соотечественников как великую и благородную миссию приобщения к цивилизации «полудиких племен», но обычно он выводит в качестве представителей Британской империи не влохновителей ее реакционной внешней политики, а рядовых проводиннов этой политики - солдат колониальных войск, мелких чиновников и т. д., преувеличенно 📏 восхваляя тот мнимый героизм, с которым они несут возложенное на них «бремя белого человека».

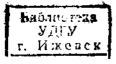
Заявляя о своем стремлении «оздоровить» искусство упадка, противопоставляя ему культ силы и энергии, литература империалистической реакции являлась одним из течений декаданса.

К началу XX в. эстетско-формалистическое и агрессивно-империалистическое течения внутри декадентского искусства обозначились вполне определенно. Но внутренняя близость между ними никогда не прерывалась, а в ряде случаев эти течения смыкались, сколь бы ни было субъективно искренним бунтарство символистов или стремление эстетов противопоставить красоту антиэстетичности буржуваного мира. Субъективный фактор' не мог стать определяющим, хотя некоторые писатели-декаденты пережили глубокий внутренний кризис, связанный с индивидуализМетерлинк).

Слияние этих двух тенденций можно проследить и в некоторых позднейших уже модернистских течениях, почвой для которых явилось повсеместное усиление политической реакции в свяви с подавлением русской революции 1905 г. Наиболее печальную известность среди этих течений приобрел футуриам (от лат. futurum — будущее) в том первоначальном виде, в каком он складывается в эту пору в Италии. Его последователи во главе с Томазо Маринетти стремились соединить «динамизм» и ность», понимаемые в империалистическом духе, с формальным новаторством, сводившимся к утверждению заумного, так называемого «телеграфного» стиля, якобы необходимого «искусству будущего». Не случайно Маринетти, так же как и выступивший одновременно с ним д'Аннунцио, становятся идейными предтечами итальянского фашизма.

Другие модернистские течения, возникающие в преддверии новой эпохи, хотя и несут в себе антиимпериалистические тенденции, обостряющиеся и углубляющиеся в ходе нервой мировой войны, также далеки от подлинного прогресса в искусстве. Выражаемый ими протест против возрастающей дегуманизации общественных отношений носит, как правило, ограниченный характер: анархический, как у немецких экспрессионистов (expression выражение; экспрессионизм, заявивший о себе незадолго до первой мировой войны, видел свою основную задачу в выражении субъективно-индивидуальных настроений художника посредством смещенных, увиденных в необычной плоскости образов внешнего мира), нигилистический, как у дадаистов (это течение возникло в Цюрихе в 1916 г.). В обоих случаях этот протест облекается в необычные, изломанные, иногда просто лишенные смысла формы — как лишено смысла само слово «даданэм», строящееся на подражании детскому лепету. Полностью обнаруживают свою сущность эти и некоторые другие модериистские течения уже после первой мировой войны.

Магистральным направлением в литературе новейшего времени является реализм. Эпоха 18/1-1917 гг. характеризовалась мощным подъемом демократической оппозиции империализму, сопровождавшей нарастание революционной энергии пролетариата. В этой оппозиции участвовала и демократически настроенная часть творческой интеллигенции Европы и Америки, причем дучшие ее представители уже в эту пору устремляли свои взоры к



надвигавшейся пролетарской революции как к единственной силе, действительно способной освободить человечество.

Развитие прогрессивной литературы в рассматриваемую впоху, так же как и в предшествующий период, происходит под знаменем критического реализма, который вступает теперь в новую полосу своего развития, приобретает ряд новых черт, отличающих его от классического реализма середины XIX в.

На рубеже веков критический реализм завоевал ведущие повинии в мировом литературном процессе. Как вполне определенная школа, он существовал уже не только в России. Франции и Англии, но и в других странах — в Германии (Т. Манн, Г. Манн, Г. Тауптман), в скандинавских странах (Г. Ибсен, М. Андерсен-Нексе), в США—(М. Твен, Д. Лондон, Т. Драйзер, О'Генри, Ф. Норрис), в Италии (Д. Верга), в славянских странах (в Польше — Э. Ожешко, Б. Прус, Г. Сенкевич, С. Жеромский; в Болгарии — И. Вазов, Елин-Пелин, А. Константинов; в Чехии — А. Ирасек и др.). Развитие реализма интенсивно протекало и в других странах. Велики были его успехи, как и в предшествующие десятилетия, во Франции (Мопассан, Франс, Роллан и др.) и в Англии (Голсуорси, Уэллс, Шоу и др.).

Новому подъему критического реализма содействовала органическая связь с традициями напионального искусства, с традипиями реализма и революционного романтизма, созвучного писателям новой эпохи своей устремленностью в будущее. Эта преемственность традиций явилась одним из условий новых достижений литературы.

Вместе с тем на рубеже веков в критическом реализме произопли существенные изменения. Это проявилось в резком усилении публицистического начала в творчестве писателей-реалистов, в той открытой тенденциозности, с которой они декларировали и защищали свои взгляды и принципы. Прием объективного повествования, доведенный до совершенства Флобером, воспринятый Мопассаном и свойственный ряду других крупных писателей, уступал место повествованию, в котором оценка явлений, полемика, дискуссия, подчеркнуто открытое выявление общественно-политической позиции писателя становились обычными явлениями. Широкие обобщения, смелые гипотезы, обращение к достижениям науки, культуры — все это имеет место в полотнах писателей-реалистов.

Литература обогащается в жанровом отношении. Большое многообразие форм наблюдается в области романа (романы научно-фантастические, социально-утопические, философские, исторические, социально-психологические, романы-памфлеты); обогащается и тематика и структура новеллы; период подъема переживает драматургия.

В конце XIX — начале XX в. происходит процесс обновления театра. На подмостках сцены дискутируются важные социально-общественные проблемы, актуальность которых привлекает внимание зрителей. В это время выступает замечательная плеяда драматургов — Ибсен, Шоу, Гауптман. В историю национальной культуры своей страны каждый из них вошел как драматургноватор, как создатель нового театра, отвечающего задачам времени.

В высшей степени плопотворным иля развития реализма в литературе зарубежных стран было влияние русской литературы — Тургенева, Толстого, Достоевского, Чехова, Горького. Идейнохудожественное богатство русской литературы, ее гражданственность и народность выдвинули ее в последние десятилетия XIX в. на первый план срени пругих литератур мира. Этот процесс был связан с особенностями той исторической ситуации, которая сложилась в России на рубеже веков, с предреводющионной ситуацией, предшествовавшей событиям 1905 г. Особенно велик и значителен был резонанс творчества Л. Н. Толстого — самого бесстрашного и последовательного среди своих собратьев в разоблачении пороков существующего строя, в срывании всех и всяческих масок с буржувано-дворянского общества, самого глубокого и тонкого психолога. Нравственный и художественный авторитет Л. Н. Толстого, чье творчество, по определению В. И. Ленина, явилось «шагом вперед в художественном развитии всего человечества», становится для писателей зарубежных стран палежной опорой в их борьбе за реализм, за правлу и человечность в искусстве.

Влияние русской литературы не было, разумеется, процессом односторонним. Взаимодействие национальных литератур — явление, развивавшееся на протяжении многих веков и затронувшее в той или иной степени и форме все литературы мира. Успехи западноевропейского реализма первой половины XIX в. — в первую очередь французского и английского — были восприняты литературами многих стран мира и в том числе русской литературой. Но в конце XIX — начале XX в. вполне очевидным становится мировое значение русской реалистической литературы.

Среди многочисленных документальных свидетельств, подтверждающих значительность русского влияния в зарубежных литературах в конце XIX — начале XX в. (с такими свидетельствами мы будем встречаться постоянно при рассмотрении творчества крупнейших писателей эпохи), одно, по крайней мере, заслуживает того, чтобы процитировать его в этом вступительном очерке. Это коллективное письмо большой группы английских литераторов, направленное ими в 1909 г. Гоголевской юбилейной комиссии в Москве:

«...Нам хочется, — говорится в этом письме, — почтить его (Гоголя. — М. В.), главным образом, как подлинного основоположника всего того, что заключается в словах «русская литература». Эта литература сослужила великую службу России и окавала могучее воздействие на духовный мир всех культурных народов... Более всего поражает нас в русской литературе свойственное ей необычное сочувствие ко всему, что страдает, — к несчастным, к неудачникам, к угнетенным, к отверженным. И это особенное сочувствие, проникающее собой все, что есть наиболее выдающегося в русском искусстве, нисколько не является покровительством или даже жалостью. Это скорее... то чувство истинного братства, которое связывает между собою все разнородное человечество.

Благодаря этим качествам русская литература стала факелом, ярко осветившим все самые темные стороны национальной жизни. И свет этого факела разлился далеко за пределы России— он озарил собой всю Европу.

Мы твердо убеждены, что народ, совершивший такую мужественную работу в деле освобождения человеческого духа, сумеет также добиться полного и свободного развития в жизни, за ко-

торое он так долго боролся и страдал».

Обогащение литературы критического реализма на новом этапе происходит прежде всего за счет обогащения ее содержания: действительность требует отклика на новые вопросы, освещения новых тем, убыстренные темпы жизни — новых форм ее отображения. Предельное обнажение в условиях империализма коренных противоречий, свойственных буржуазному строю, и имеет своим следствием возникновение в творчестве писателейреалистов ряда новых тем. Даже старые, уже разрабатывавшиеся или хоти бы намеченные их предшественниками темы приобре-

тают теперь новое звучание.

Усиленное звучание приобретает в эту пору критика буржуазного собственничества и эгоняма, до конца обнаруживших свое антинародное и антигуманное лицо. Эта тема становится одной из главенствующих уже ў Мопассана (романы «Жиань», 1883, «Милый друг», 1885, «Монт-Ориоль», 1887 и др. произведения), занимает немалое место в драматургии Г. Ибсена («Пер Гюнт», 1867, «Столпы общества», 1877, «Враг народа», 1882) и Б. Шоу («Дома вдовца», 1885, «Профессия миссис Уоррен», 1894), привлекает преимущественное внимание Д. Голсуорси. Название и проблематика романа Д. Голсуорси «Собственник» (1906), открывающего его знаменитый форсайтовский цикл, симптоматичны в этом отношении не только для его индивидуальных творческих устремлений. Вместе с тем в раскрытии этой темы, поднимаемой также американскими (Марк Твен) и славянскими писателями (роман Э. Ожешко «Аргонавты», 1899, «Кукла» Б. Пруса, 1887), намечается ряд новых аспектов.

Одним из этих аспектов становится художественное разоблачение тех специфических способов обогащения, какими пользуется империализм. Эта сторона империалистической действительности получает яркое и нелицеприятное освещение в творчестве А. Франса («Современная история», 1877—1901, «Остров пингвипов», 1908), в романах Т. Драйзера («Финансист», 1912, «Титан», 1914), в «Железной пяте» Джека Лондона, 1907.

Другим таким аспектом является изображение начинающейся деградации, распада буржуазии как класса. Этот процесс, захватывающий все сферы ее жизненной деятельности — ее деловые и семейные устои, ее мораль и культуру, едва обнаружив себя в исторической действительности эпохи, становится объектом пристального внимания со стороны ряда крупных художников слова. Отчетливо наметившаяся уже у Золя в его «Ругон-Маккарах» (1868—1893) эта тема углубляется, более определенно обосновываясь социально в таких произведениях, как «Будденброки» Т. Манна (1901), форсайтовском цикле Голсуорси или в «Семье Тибо» (1922—1939) Роже Мартен дю Гара.

В целом в литературе критического реализма и в эту переходную эпоху, так же как и в предшествующем XIX в., критическая обличительная сторона была безусловно сильнейшей.

Вместе с тем, являя своим общественным и творческим лицом одну из форм демократической оппозиции империализму, писатели, представляющие критический реализм в литературе 1871-1917 гг., выражают в своих произведениях дух этой оппозиции — каждый в меру своих мировозгренческих установок и масштаба своего дарования. Творчество даже самых умеренных из них - несет на себе отблеск освободительных идей эпохи, проникнуто страстным протестом против уродства вырождающейся буржуазной цивилизации, против усугубления империализмом присущей буржуазному строю социальной несправедливости, ратует за освобождение человека и человечества из-под гнета корыстной и лицемерной собственнической морали, из-под порабощающей власти капитала. И пусть это освобождение не связывается еще с достаточной определенностью большинством из них с подготовкой пролетарской революции, а представляется им достижимым нравственным путем или путем отдельных демократических реформ — стремление к нему составляет подлинный пафос этой литературы. Источник уязвимости позиций многих нисателей заключается в слабости их связей с народом. Однако верность жизненной правде помогает им делать значительные и верные в основе своей обобщения, соответствующие интересам и устремлениям народа.

Освободительная тема в творчестве писателей-реалистов, выступающих в этот переходный период, трактуется как борьба за освобождение отдельной личности, причем сразу же намечается несколько линий этой борьбы.

Это прежде всего борьба за раскрепощение женщины — наиболее угнетенного, наиболее бесправного члена буржуазного общества. Писатели этой эпохи, давшей миру не только английских суфражисток 1, но и героических женщин Коммуны и не менее героических участниц социал-демократического движения, все чаще обращаются в своих произведениях к изображению бунта женщины против косных семейных устоев и социальной несправедливости буржуазного мира: так бунтует ибсеновская Нора против узкого и на поверку лживого игрушечного «счастья» (драма «Кукольный дом», 1879), так бунтует Ирэн в «Собственнике» Голсуорси. Писатели возвеличивали подвиг женщины, «которая, стремясь вырваться из болота лживого существования, израненными руками разбивает древние скрижали и отстаивает свое человеческое и личное достоинство» (К. Цеткии).

Это также борьба за свободу творческой личности художника и ученого, отображение их бунта против власти денежного мешка. Эта тема определяет основное содержание таких произведений, как многотомный роман Р. Роллана «Жан Кристоф» (1904—1912), как «Человек-невидимка» Г. Уэллса (1895) и «Мартин Иден» Дж. Лондона (1909). Немалое место эта тема занимает также в творчестве Голсуорси и Т. Манна.

Раскрывая тему формирования и жизнедеятельности творческой личности в сложных условиях переходной эпохи, сочетавшей в себе безудержный индивидуализм с тенденцией империализма к нивелировке человеческой личности, эти писатели не всегда умели правильно решить ее, не всегда умели избежать отклонений от объективной истины в ее трактовке. Иногда и в их произведениях получали отражение индивидуалистические настроения эпохи. Такие настроения очень сильны в ранних произведениях Джека Лондона (цикл «Северных рассказов»), они по-своему преломляются в героическом индивидуализме Р. Роллана («Жан Кристоф» и создававшиеся одновременно с ним «Героические жизнеописания»), отблеск ницшеанского культа сильной личности лежит на некоторых героях Ибсена. Однако чаще в соответствии с жизненной правдой писатели показывают отрицательное влияние, отрицательные последствия индивидуализма: крах индивицуалистического мировоззрения определяет трагический конец таких героев, как Мартин Иден, как строи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Так назывались участинцы движения за предоставление женщинам избирательных прав.

тель Сольнес в одноименной драме Ибсена (1892). Ощунью вместе со своими героями ищут писатели путь к народу, к участию в его созидательной деятельности и освободительной борьбе. Так черпает свое вдохновение в народном творчестве роллановский Жан Кристоф. Так в следующем произведении — в законченной перед самой войной повести «Кола Брюньон» — творческой личностью выступает замечательный мастер и неунывающий весельчак Кола, уже непосредственно человек из народа.

В таком же духе решают писатели-реалисты и более широко и обобщенно взятую тему интеллигенции. Стремление определить ее место в общественной жизни своей эпохи неизменно приводит их к осознанию того факта, что интеллигенция, утратив связи с народом, неизбежно оказывается в тупике. Это и составляет содержание таких произведений, как драма Гауптмана «Одинокие» (1891), как роман Голсуорси «Братство» (1909) или пьеса Б. Шоу «Дом, где разбиваются сердца» (1913—1919).

Совершенно закономерно, что идея борьбы за свободу отдельной личности все более определенно начинает связываться в сознании этих писателей с освободительной борьбой народов.

Народно-освободительная тема в литературе критического реализма (и раннего натурализма) возникает в рассматриваемый тема историко-революционная. периол первоначально как В разработке ее писатели конпа XIX — начала XX в. охотно используют наряду с реалистическими традициями также традиции прогрессивного романтизма. В особенности это характерно для таких произведений, как «Спартак» Р. Джованьоли (1879), «Овод» Э. Л. Войнич (1895), а также для тех эпизодов романа Э. Ожешко «Над Неманом» (1887), которые связаны с польским восстанием 1863 г. В том же историческом аспекте, только в более строгих реалистических формах, раскрывают эту тему и такие произведения, как драма Гауптмана «Ткачи» (1892), воссоздаю-щая эпизоды восстания силезских ткачей в 1843 г., как посвящемные событиям французской буржуазной революции 1789—1794 гг. «Драмы революции» Р. Роллана (90—900-е гг.) и роман А. Франса «Боги жаждут» (1912).

Однако уже в последние десятилетия XIX в. и особенно в первые годы, озаренные пламенем русской революции 1905 года, нового XX в., эта тема начинает осмысливаться прогрессивными писателями Запада как тема именно пролетарской борьбы, борьбы труда и капитала, проецируясь соответственно этому в настоящее («Жерминаль» Э. Золя, 1885), а в тех случаях, когда писатель непременно хотел показать ее победоносное завершение, и в будущее (драма Э. Верхарна «Зори», 1898 и роман Дж. Лондона «Железная пята», 1907), Эта тема, отражающая ведущий

социально-исторический конфликт эпохи, привлекает к себе внимание не только тех писателей, которые, как Э. Верхарн и Дж. Лондон, испытывают влияние идей научного социализма, но также и тех, которые, подобно Д. Голсуорси, далеки от этих идей. Последний выступил в 1909 г. с драмой «Схватка», в которой несмотря на ошибочные выводы отдал дань уважения героизму бастующих рабочих.

Как протест против колониальной экспансии и милитаризма возникает в творчестве писателей-реалистов антиколониальная тема. Она звучит достаточно громко уже у Монассана (роман «Милый друг»), сильнее у А. Франса («Остров пингвинов») и является одной из велуших тем в творчестве Б. Шоу и Голсчорси.

Подготовка империалистами первой мировой войны заставляет многих прогрессивных писателей эпохи обратиться к разработке антивоенной темы. В отличие от декадентов с их безотчетным ужасом перед войною, вопреки апологетам империализма голос этих писателей звучит как предупреждение народам и правителям, как призыв к разуму и торжеству человечности над безумием империалистских устремлений. Наиболее яркое выражение эта тема получает в рассматриваемый период в научной фантастике Г. Уэллса (романы «Борьба миров», 1898, «Война в воздухе», 1908).

Внимание, которое писатели-реалисты проявляют в этот период к проблеме личности, помогает им достигнуть новых успехов в обрисовке характеров, ведет к углублению психологизма в их творчестве. Многообразнее, богаче становятся самые средства изображения человека в литературе, средства раскрытил его внутреннего мира.

Новая эпоха, проявляющая себя как эпоха подготовки пролетарской революции, приводит в движение миллионные народные массы, способствует возрождению в литературе этого периода эпического начада. Тяготение к эпическим формам повествования, к созданию широких объемных полотен, к глубокому проникновению в суть исторического процесса обнаруживает в рассматриваемый период ряд крупнейших мастеров критического реализма — А. Франс и Р. Роллан, Д. Голсуорси и Г. Манн. При этом наиболее значительных успехов добиваются те из них, которые подобно Р. Родлану и Г. Манну — становятся в послеоктябрьские годы на путь овладения методом социалистического реализма. Именно на путях социалистического реализма и становятся возможными наиболее значительные достижения в этом роде творчества (романы М. Андерсена Нексе, драматургия и проза Шона О'Кейси, трилогия М. Пуймановой, «Табак» Д. Димова и некоторые другие произведения, принадлежащие уже современной enoxe).

# 7 \*\*

Достижения реализма периода 1871—1917 гг. были значительны. Они были особенно значительны потому, что внутри реализма этого периода вызревали новые качества, всходили ростки новой литературы, рождающейся вместе с рождением новой социалистической эпохи и призванной художественно отобразить эту эпоху. Эти ростки нового творческого метода — метода социалистического реализма — явственно пробиваются в рассматриваемую эпоху у писателей, соприкоснувшихся с ее передовой идеологией — идеологией революционного пролетариата. Всего значительнее они у Эжена Потье в его всемирно-знаменитом «Интернационале». Предощущением этого нового метода проникнуто творчество других писателей-коммунаров. Оно дает себя знать также и в утопиях У. Морриса, и в реалистических произведениях М. Андерсена Нексе о жизви датских тружеников.

Обращение реалистического искусства к социализму — характерный итог развития реалистического искусства в период 1871—1917 гг.

Однако освоение закономерностей революционного развития, основанное на научном марксистском понимании исторического процесса новейшего времени, станет возможным для зарубежных писателей прогрессивного лагеря после Октябрьской социалистической революции 1917 г. На рубеже веков создаются произведения, в которых революционные перспективы раскрываются как возможность. Таковы «Зори» Верхарна, социальные утопии Франса, Морриса, Лондона.

Большое значение для прогрессивного искусства на рубеже веков имело развивающееся марксистское направление в литературоведении, общественная и литературно-критическая деятельность П. Лафарга, Ф. Меринга, Р. Люксембург, Д. Благоева. Вскрывая основные закономерности литературного процесса, эти критики развивали и содействовали утверждению марксистской концепции искусства.

# французская литература

### **ВВЕДЕНИЕ**

1870—1871 гг. — переломный момент в развитии Франции. Он знаменует собой конец эпохи домонополистического капитала и вступление в новую эру — эру империализма. Кровь, пролитая в дни Парижской коммуны, обозначила четкий рубеж между двумя мирами, в котором ожесточенные схватки между буржуваней и пролетариатом стали повседневной неизбежностью.

Франко-прусская война наложила неизгладимый отпечаток на всю историю Франции конца века. Поражение застало страну врасилох. Особенно горек был позор, связанный с капитуляцией. Великая Франции оказалась бессильной перед врагом из-за вопиющего невежества и пассивности тех, кто вершил судьбами нации. «Все происходящее выявило такую полную бездарность верхов, что народу нетрудно ошибиться, приняв эту бездарность за измену! — писал в своем «Дневнике» Эдмон Гонкур. В 70—90-е гг. мысль о грядущей войне, о возможности нового нападения Германии отравляет жизнь молодого поколения, «С трудом поймут позже моральную атмосферу, в которой мы провели свою юность, — писал Роллан в 1888 г. — ...С 1875 г. страна живет в ожидании войны. С 1880 г. война становится неизбежной, неминуемой... Наши вещевые мешки не разобраны до конца: каждую минуту мы ждем приказа выступать. Невозможно строить какиелибо планы на будущее».

Величайшим историческим уроком для человечества была Парижская коммуна, впервые в истории человечества, передавшая власть в руки народа. Франция еще раз показала миру, насколько сильны в ней революционные традиции. На протяжении веков классовая борьба в этой стране была сильнее и острее, чем в других странах. Не случайно к середине XIX в. французский пролетариат стал самой боевой, самой могучей силой, с которой приходилось считаться буржуазии Европы. Не случайно именно во Франции родилась пролетарская Коммуна. Впервые в истории над идеями социализма задумались миллионы.

Но Коммуна пала, задушенная Тьером, пала жертвой собственных ошибок и ложно понятого гуманизма, задавленная многочисленностью и трудностью стоявших перед ней задач. Иначе быть и не могло: еще не настало время для победы пролетарната. Однако весь период 1871—1917 гг. во Франции озарен светом Коммуны. В. И. Ленин пишет о Коммуне: «Картина ее жизни п смерти, вид рабочего правительства, захватившего и держав-

шего в своих руках в течение свыше двух месяцев столицу мира, вредище геройской борьбы пролетариата и его страдания после поражения, — все это подняло пух миллионов рабочих...» 1. Уроки Коммуны были поучительны для европейского и особенно для

русского пролетариата.

Последние песятилетия века оказались недегкими для Франции. Развитие в стране империализма шло особыми путями. «В отличие от английского, колониального, империализма, французский можно назвать ростовщическим империализмом» 2, писал Ленин. Со второго места в произволстве промышленной продукции Франция сползает на пятое-шестое. Если в США и Англии в 70-80-х гг. стали заклапываться основы гигантского серийного производства, то Франция продолжала специализироваться на предметах роскоши, на товарах, требовавших мастерской отделки. Правна, растут тресты, картели, возникают гигантские монопольные объединения, но их единицы, а страна наводнена множеством мелких препприятий. «...Франция была тогда по преимуществу страной мелкой буржуазии (ремесленников, крестьян, лавочников и пр.)» 3, — писал Ленин в статье «Памяти Коммуны». Поэтому столь сильным было влияние мелкобуржуазных взглядов на все стороны умственной жизни нации,

Ростовщическая Франция ищет новые рынки сбыта и территории. Но другие великие державы такие как Англия и Германия оказались проворнее, и Франции достается не так уж много, всего лишь отдельные кусочки в Африке и Азии. Особенно прославил себя колониальными захватами президент Жюль Ферри. «Франции нужна была колониальная политика, - надменно заявлял он. — Любая часть ее колониального царства, ничтожнейшие клочки его должны быть для нас священиы...» Колониальные захваты создавали возможность для подкупа части рабочего класса и для распространения идей классового сотрудничества.

В стране укреплялась власть финансовой олигархии, жадно и беззастенчиво прибиравшей к рукам все, что можно. Время от времени Францию потрясали политические скандалы. Словарь Третьей республики обогащался новыми терминами: панамизм знаменитая афера с акциями Панамского канала, буланжизм попытка генерала Буланже устроить монархический переворот (в стране были довольно сильны сторонники монархического правлевия). Коррупция разъедала французское общество. Лицемерие процветало и официально поощрялось: оно было частью государственной политики.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В. И. Лении. Полн. собр. соч., т. 20, стр. 221—222. <sup>2</sup> Там же, т. 27, стр. 362.

<sup>3</sup> Там же, т. 20, стр. 219.

Огромное возпействие на умы оказало печально знаменитое дело Дрейфуса. В 1896 г. офицер французской армии. Дрейфус. был обвинен супом в шпионаже - преступлении, которого он не совершал. «Лело» получило огласку в размерах международного масштаба. Страна разледилась на два дагеря, силы которых вначале были палеко не равными. На страже истивы в 90-е гг. оказалась небольщая кучка честных и смелых людей. Многие сторонились борьбы: многих «дело» впервые втянуло в политическую орбиту. «...Франция превратилась в палату для буйно помещанных... тысячи людей, мирно живших бок о бок, вдруг обнаружили, что их как непримиримых врагов разделяет бездна. и преисполнились взаимной ненависти», — вспоминал Роллан. Нужно было много мужества, чтобы под улюдюканье и свист толны выступить в защиту истины. 13 января 1898 г. в газете «Орор» появилось знаменитое письмо Золя президенту республики Феликсу Фору - «Я обвиняю», Золя судили, приговорили к году тюрьмы и к штрафу, но он всколыхнул общественную совесть, пристыдил маловеров, сплотил вокруг себя прогрессивные силы. Золя следовал замечательной традиции французских писателей — традиции Вольтера, Гюго, выступавших открыто против сил реакции. Его примеру в дни империалистической бойни последует Роллан.

Дело Дрейфуса показало, насколько острой была борьба между силами реакции и прогресса в этой стране великих революционных традиций. Политическая борьба — главный стержень эпохи. Как дальше жить? Что делать? Во что верить? — вопросы, которые вновь и вновь ставят перед собой передовые люди страны. И они обращаются к мысли о социализме.

Нет такого писателя во Франции конца XIX в., который не проявлял бы интереса к социалистическому движению. В 90-е гг. одни становятся его ревностными сторонниками, другие — смертельными врагами. Есть люди, которые долгое время находятся на перепутье, но совсем равнодушных нет. О социализме говорят все.

«...Европа будет социалистической», — пророчествует Франс. Золя признается: «Теперь всякий раз, когда я берусь за изучение какого-нибудь вопроса, я наталкиваюсь па социализм». «Социалистические идеи просачиваются в меня вопреки моей воле, вопреки моим интересам», — отмечает Роллап. «Я думаю о социализме. Он влечет меня к себе. В нем целая вселенная», — признается Жюль Ренар.

Интересно, что эти писатели имеют еще довольно туманное представление о социализме, о социалистическом движении. Как правило, они принимают за социалистическое учение всякого рода мелкобуржуваные подделки под него вроде бланкизма или прудонизма, имевшие широкое хождение. Отчасти по этой причине во Франции вплоть до самой Великой Октябрьской революции в России так и не образовался единый прогрессивный лагерь, который мог бы открыто противостоять ожесточенному натиску

реакции.

После поражения Парижской коммуны французское рабочее движение в 70-е гг. пережило известный спад. Но уже в 1880 г. создается единая рабочая партия и начинается мощный подъем рабочего движения. Проходит волна стачек, забастовок, демонстраций (например, в Деказвилле в 1886 г., в Кармо в 1892 г.). В середине 90-х гг. этот подъем особенно ощутим, в социалистическое движение вливаются все новые и новые силы. Следующая волна подъема рабочего движения приходится на 1904-1906 гг., на период первой русской революции. Ее воздействие на общественную жизнь Франции огромно. В 1905 г. партии Геда и Жореса сливаются в Объединенную социалистическую партию. Во Франции организуется «Общество друзей русского народа», председателем которого становится Анатоль Франс. Все передовые люди страны приветствуют первую русскую революцию. Но ни партия Геда, ни Жореса, ни даже Объединенная социалистическая партия не стояли на истинно марксистских позициях. Социалисты возлагали все надежды на мирную, парламентскую борьбу, на обличительные речи. Предатели рабочего движения тина Мильерана углубляют начавшиеся в партии разногласия, расцветает оппортунизм, царит теоретическая путаница. Правда, марксистскую мысль в среде рабочего класса популяризирует Поль Лафарг, чье влияние трудно переоценить, и все же среди широчайших слоев рабочих имеют хождение анархо-синдикалистские взгляды, сильно влияние прудонизма. При всех больших заслугах, которые были у Геда и особенно у Жореса перед рабочим движением, они не сумели преодолеть многочисленных трудностей и создать могучий фронт борьбы с реакцией, который бы объединил всех прогрессивно мыслящих людей. Эти люди оставались разобщенными; так была подготовлена почва для всходов индивидуализма, которые не замедлили взойти.

Конец XIX — начало XX в. — тяжелый период и в развитии философии. Если в начале и середине XIX в. во Франции ведется ожесточенная борьба между передовыми для своего времени буржуазно-демократическими идеями и идеями реакционными, то к концу века накал этой борьбы в области философии ослабевает — реакционные взгляды воцаряются в ней прочно и надолго. В сущности, материалистические взгляды защищают и отстаивают лишь Поль Лафарг и Жюль Гед, нередко делавший уступки

идеализму, да ряд ученых-естествоиспытателей. В 1894 г. между Лафаргом и Жоресом произошел публичный диспут о материалистическом и идеалистическом понимании истории, причем глава Французской социалистической партии Жан Жорес отстаивал идеалистические взгляды. Этот факт говорит о том, какая неблагоприятная для развития прогрессивных идей ситуация сложилась во Франции конца XIX в. Реакция ведет наступление по всем фронтам. Рассадником идеалистических взглядов в философии служит и католическая религия. Ее влияние в стране очень опутимо.

Буржуазная философия в этот период ополчается прежде всего на учение Маркса, на материализм. Она решительно отказывается от всех предыдущих завоеваний материалистической мысли. Вопросы, казалось бы, уже решенные, поднимаются вновь. Теория познания трактуется с идеалистических позиций, широко проповедуются агностицизм и иррационализм. Правда, далеко не все идеалистические теории вступают в открытую схватку с марксизмом; многие пытаются примирить идеализм с материализмом и даже перекрасить идеализм под материализм.

На развитие буржуазной философии конца века сильное влияние оказал Огюст Конт (1798—1857) — основатель теории позитивизма. Конт объявлял себя сторонником позитивных положительных знаний. Он опирался на новейшие открытия естествознания, утверждая при этом, что естествознание может и должно обходиться без философии, что главное — это факты, которые позитивисты пытались объяснить в духе философского идеализма. Позитивизм считает, что задача науки — не объяснять сущность явлений, не изучать связи между ними, не обобщать, а лишь описывать их. Таким образом, протаскивая реакционные идеи агностицизма, Конт отрицал объективные закономерности как в природе, так и в общественной жизни.

Последователем Конта был Ипполит Тэн (1828—1893). Для него, как, впрочем, и для его учителя Конта, характерен механистический подход к явлениям жизни. По Тэну, механизм познания состоит в получении ощущений («галлюцинаций»), проецирующих предметы в сознание человека. Он утверждает, что субъективное ощущение («кажущаяся вещь») может существовать независимо от того, существует ли в действительности предмет (вещь реальная). Тэн делает отдельные уступки материализму, иной раз колеблется между материализмом и идеализмом, но в конечном итоге возвращается на идеалистические позиции.

Для Тэна процесс развития общества есть не результат борьбы противоречий, а эволюционное поступательное движение. Он

уподобляет общество живому организму с его частями. По его мнению, в основе биологических и социальных явлений лежат общие причины, которые можно свести к «доминирующей способности», определяющей все другие свойства.

Эстетические взгляды Тэна оказали большое влияние на мировозэрение общества. Особенный успех имела его четырехтомная «История английской литературы», в которой Тэн воплотил все свои теоретические положения. Развитие искусства, по Тэну, механически подчинено трем факторам: среде, историческому моменту, расе. Таким образом, как верно подметил Золя в своем этюде «Ипполит Тэн как художник», у Тэна получается, что два произведения, созданные в одинаковых условиях, должны походить друг на друга. Тэн совершенно не принимал в расчет дичности художника. В своих взглядах на искусство Тэн отчасти исходил из реалистических предпосылок, но тем опаснее были его рассуждения: многие его поклонники не замечали ни их механистичности, ни объективной реакционности.

Очень характерна для буржуазной философии конца века фигура Эрнеста Ренана (1823—1892), прославившегося своими сочинениями «Исторня происхождения христианства» в 8 томах (1863—1883) и «Жизнь Иисуса» (1863). В работах Ренана пронивнись характерные для того периода эклектичность, нелогичность, непоследовательность, колебания между идеализмом и материализмом. Он критикует католическую церковь с ее сказками о чудесах, но ему вовсе не пмпонирует атеизм. Поэтому он выдумывает некую новую, «научную» религию. Ренан приобрел известность в литературных кругах и в светских салонах как скептик и агностик.

Большое влияние, особенно на литературу декаданса, оказал интунтивизм Анри Бергсона (1859—1941), реакционного философа-идеалиста. Бергсон считает человеческий разум не способным проникнуть в суть вещей, вникнуть в смысл жизни. «Интеллект характеризуется природным непониманием жизни»,— пишет он. Но, по мнению Бергсона, человек все же может постигнуть природу явлений, «жизненный порыв», обратившись не к разуму, а к интуиции. Для этого нужно, по выражению Бергсона, «перенестись внутрь предмета, чтобы слиться с тем, что есть в нем единственного и, следовательно, невыразнмого». Здесь бессильны анализ, опыт, логика. Невыразимое нельзя выразить, нельзя проанализировать, можно только уловить мистическим путем.

Бергсон пытается якобы преодолеть разницу между материализмом и идеализмом. Он критикует и субъективных идеалистов, которых питересует не предмет или явление, но наше представление о нем, и материалистов, для которых это представление вторично. Сам он выбирает что-то среднее между предметом и представлением о нем, и все же остается на идеалистических позициях, причем использует для своей теории элементы и субъективного, и «объективного» идеализма. В конце копцов он допускает существование бога, давшего изначальный толчок жизни; основой же ее, самой главной реальностью считает эволюцию сознания.

Большое внимание уделял Бергсон эстетике. По его мнению, искусство не должно ставить своей задачей изображение реального мира. Все внимание нужно направить на интуитивное пронижновение в действительность, на постижение таким путем сути вещей. Нужно устранять преграды, стоящие на этом пути (и главной из таких преград Бергсон считает разум!). По его мнению, искусство не должно быть социальным, стремиться к типизации, обобщениям.

Художнику следует чутко прислушиваться к тому, что происходит в его подсознании, и регистрировать тончайшие нюансы собственных «подчувств».

Философия и эстетика Тэна и Бергсона не могла не оказать воздействия на умы, тем более, что оба эти философа преподавали в крупнейших учебных заведениях Франции.

Ни один, даже самый большой художник во Франции этого времени, включая Золя, Роллана, Франса, не оставался свободным от влияния той или иной идеалистической философской доктрины.

Но если философия в это время оказалась отданной на откуп идеалистам, то в естествознании наблюдается обратная картина — появление ученых, развивавших материалистические идеи. Среди них можно назвать имя знаменитого физиолога и патолога Клода Бернара (1813—1878), который разработал научные основы экспериментального метода для изучения организма. Клод Бернар призывал к постижению объективных законов природы. «Никакого авторитета, кроме авторитета фактов...», — провозгласил он. Оставаясь на материалистических позициях, Клод Бернар в то же время делал некоторые уступки идеализму и агностицизму.

Ведикие открытия совершались в микробиологии. Немалая заслуга принадлежала здесь Луи Пастеру (1822—1895), работавшему над проблемой происхождения и особенностях микроорганизмов и впервые осуществившему прививку на живом организме. 
Большой вклад в химию внесли Марселен Бертло, Адольф Вюрц. 
Всему миру известно имя Пьера Кюри, открывшего вместе со своей женой Мари Кюри явление радиоактивности. Знаменитый физик Ланжевен и физико-химик Жан Перрен открыто защищали материалистические взгляды и своими исследованиями наносили сокрушительные удары по идеалистическим теориям. Не слу-

<sup>2</sup> п/р. Елизаровой

чайно у писателей конца XIX в. был так велик интерес к науке, не случайны и мысли о том, что только наука сможет дать перспективу грядущего.

\* \*

Буржуазное литературоведение трактует всю литературу рассматриваемого периода как явление упадочное, подточенное пессимизмом, неверием. Однако такая оценка будет верной лишь частично. Действительно, на какое-то время литература оказалась во власти многочисленных школок и кружков, литературный поток раздился на сотни мелких рукавов. Но в то же время существовали и большие полноводные реки. В литературе ощущается живое, страстное сопротивление буржуазной идеологии. Над серой повседневностью поднимаются могучие фигуры тех, кто продолжает традиции критического реализма, раздаются их голоса протеста. Пусть этих писателей немного, пусть страницы журналов захлестывает волна декаданса и средняя литературная продукция находится на очень низком уровне, все равно мы судим об этом периоде по тому значительному, что он дал мировому искусству. Это период сомнений, подчас глубочайших, период творческих поисков, ожесточенной борьбы противоречий и рождения нового.

Успех того или иного литератора, как правило, в этот период объяснялся его близостью к интересам народа, уже нельзя было создать значительного произведения, находясь на антидемократических позициях. Происходит явная демократизация литературы.

Прогрессивную литературу этого периода возглавляют писатели и поэты Парижской коммуны. Это принципиально новое явление в литературе. Коммунары создали произведения, удивительные по своей яркости, страстности, мужеству, полные ненависти к тирании и призывов к борьбе. Творчество Эжена Потье, Луизы Мишель, Жана-Батиста Клемана является свидетельством того, как происходило становление мировой пролетарской поэзии. Поэты-коммунары восприняли лучшие революционные традиции Франции и развили их. Литература Парижской коммуны дала и высокие образцы прозы. Жюль Валлес пишет трилогию «Жак Вентра», в которой прослеживает становление революционера, бунтаря, пришедшего на баррикады. В 70—80-е гг. работает и Лео н Кладель, автор социальных рассказов и очерков, а также романа «I. N. R. I»,

рисующего историю Парижской коммуны, ее героического сопротивления реакции. Кладель стремится зажечь читателя героикой народной борьбы, используя для этой цели и реалистические, и

романтические алементы.

Литература Парижской коммуны с ее жизнеутверждением. оптимизмом, как ни стремились ее замолчать (произведения писателей-коммунаров не подавались, а если они проникали в печать, то их тираж был ничтожен), оказала огромное влияние на последующие поколения. Революционно настроенная интеллигенния осталась верной заветам Коммуны и как знамя передала наследие коммунаров более молодому поколению революционеров. В конце века в литературу вступает Барбюс; хотя его первые произведения и носят на себе следы влияния декаданса, но именно ему суждено было через несколько десятилетий подхватить знамя Коммуны и возглавить пролетарскую литературу.

Литература критического реализма

Огромное место занимают в литературе критические реалисты - ее честь и гордость, которые продолжали развивать традиции гуманизма и реализма. Конечно, характер

реализма меняется — ушло время Бальзака и Стендаля. Все реже встречаются в литературе образы цельные, подобные Гобсеку. Теперь героем дня становится тип, подобный «милому другу» Жоржу Дюруа, — человечек духовно мелкий, но обладающий необыкновенной приспособляемостью. Так писатели отмечают изменение буржуазной действительности в сторону дегероизации своих персонажей. Атмосфера эпохи декаданса оказала воздействие и на самих писателей. Реалисты конца XIX — начала XX в. менее цельны, чем их великие предшественники. Их путь более

сложен и противоречив.

Великоленные образны критического реализма создает де Мопассан, художник необыкновенной душевной тонкости п чуткости, страстно ненавидевший буржуазный мир. В основе его творчества лежит «беспошадная, страшная и святая правда». Он как верный ученик Флобера и Тургенева выступает против натурализма и различных проявлений декаданса. В литературной борьбе его эпохи он на стороне продолжателей реалистических традиций. Но эпоха оказывает и на него губительное воздействие. Мысли о разделиненности, хрупкости, обреченности людей навеяны ему теорией биологического фатализма, обусловленной философией позитивизма. Согласно этои теории человек подчинен законам физиологии, социальная борьба не имеет смысла.

Большую роль в литературе играет Эмиль Золя. Но поантивистская теория сковывает его. И все же в нем побеждает реалист. Золя — борец, он в гуще эпохи, в пентре схватки. Каждая новая книга Золя становится событием, о ней спорят, на писателя обрушиваются газетчики, на него рисуют карикатуры. Он едва ли не самая «шумная» фигура в литературе. Золя во многом выступает как новатор. В ряде его романов главное действующее лицо— не индивидуальный герой, а народная масса.

В творчестве Золя ощущается еще одна особенность, свойственная критическому реализму конца века, — устремленность в будущее. Писатель считает, что его поколению досталась грязная, неприятная работа по расчистке авгиевых конюшен общества, но она необходима для грядущего. «Как ясно мы чувствуем, что носим в себе зародыши истин будущего!» — говорит он, и эта мысль скрашивает для него ужасы настоящего. Для писателя-реалиста на грани веков неизбежно вставала проблема поисков истины, проблема положительного, социалистического идеала. В меньшей степени это относится к Золя, в большей — к Роллану, Франсу, писателям-демократам Ренару, Филиппу и другим.

Анатоль Франс проделал сложный путь от парнасца до бориа с социальной несправедливостью, выступавшего на рабочих митингах. Этот замечательный писатель, страстно защищавний право человека на своболное развитие, поэтизировал красоту духовных исканий, высоту и благородство человеческих мыслей в те времена, когда и красоту, и благородство было модно ставить под сомнение. Правда, Франс не любит признаваться открыто в своих симпатиях, он как бы стыдится проявления их — и в этом тоже можно усмотреть воздействие декадентской эпохи. Тем не менее, когда нужно было определить свое место по ту или иную сторону баррикады, Франс незамедлительно сделал это. Верный традициям просветителей — культу разума, свободомыслия — Франс с этих позиций судит новую историческую эпоху и в конце концов неизбежно приходит к мысли о социализме.

К той же мысли после долгих, мучительных идейных поисков приходит и Ромен Роллан, первоначально стремившийся с помощью народного героического искусства переделать мир. Пожалуй, больше чем кто-либо другой Роллан чувствует себя в 90—900-е гг. одиноким в литературе: он сознательно сторонится литературных школ и объединений. Но и на него, выступившего против декаданса, искусство «конца века» оказало свое тлетворное воздействие, укрепило на позициях индивидуализма. Франс и Роллан каждый по-своему критически отображают наиболее существенные стороны действительности. Родлан, не отступая от реалистических мотивировок, иной раз склонен прибегать к романтическим приемам. Он пытается отыскать пути для нового искусства, которое звало бы в бой, и такие поиски новых качеств реализма в высшей степени характерны для этого периода. Роллан достигнет своей цели только в 20—30-е гг. ХХв., когда

он станет открывателем новых путей и одним из наиболее попупярных писателей эпохи.

К критическим реалистам относятся и не-А. Поде которые другие писатели, менее значительные, чем Мопассан, Золя, Франс и Роллан, но все же оставившие ваметный след в литературе. Это прежде всего Альфонс Доде (1840-1897). Голос этого писателя, может быть, и негромкий, трудно спутать с другими. Доде выступает против натурализма и различных декадентских школ. В этой борьбе ему помогало стихийно матерпалистическое восприятие действительности и природное жизнелюбие. Доде — гуманист, защитник обездоленных и страдающих — ощущал себя продолжателем традиций Бальзака. Золя в статье «Альфонс Доде» дает тонкий анализ творчества этого художника. Он замечает, что Доде рожден не для бунта, не для революционных сражений, не для бурных схваток. Тем не менее он борется с глупостью и злом, борется с помощью пронии, «тонкой и острой, как шпага». «Он предпочитает выставить негодия на всеобщее посмешище», нежели громогласно изобличать его. Правда, Доде не берется за создание обширных полотен и не ставит перед собой гигантских задач, тем не менее, он охватывает достаточно большой круг явлений. Писатель подчас склонен к сентиментальности, к идеализации смирения. Иногда в его произведениях сщущается воздействие натурализма, против которого он же восставал, и тогда он дает просто «куски жизни». Однако реалист в нем неизменно побеждает, и он создает бессмертные сатирические образы.

К 70-м гг. Доде пришел, уже будучи автором «Писем с моей мельницы», произведения, напоенного солнцем и смехом и в то же время овеянного тихой грустью по уходящим патриархальным временам. Оно основано на провансальском фольклоре; бливость к фольклору определяла все раннее творчество Доде. В 1869 г. писатель создает первую часть знаменитой трилогии о Тартарене, прославившей его имя, — «Необычайные приключения Тартарена из Тараскона». Тартарен — образ хвастливого лгунишки, верящего в собственные вымыслы, - взят писателем из фольклора, но у Доде он обрел новые черты — черты ограниченного буржуа-обывателя, который мнит себя значительным общественным деятелем. Но при всем том Тартарен нарисован автором не без симпатии. Тартарен кажется ему просто смешным, но не опасным. Доде еще далек от того, чтобы ужаснуться при виде душевной скудости и эгоцентризма своего героя. Он еще полон веры в жизнь, в силы, способные бороться со злом. Поэтому и смех у него такой раскатистый, заразительный.

Франко-прусская война, выявившая полную бездарность и продажность руководящих верхов страны, потрясла писателя.

«...То, что я вижу, огорчает и устращает меня... Все известные мне дураки, тугодумы, жулики, вымогатели, вся бездарь выползда на свет божий, проложила себе порогу, напіда себе место». пишет он. События 1870—1871 гг. оказали решительное воздействие на творчество писателя. Доде навсегна распрошался с прежней беспечностью. Он еще будет много смеяться, но его смех уже никогла не будет таким беззаботным, таким легким, веселым и заразительным. Доде был далек от революционного народа, от Коммуны, но все же он инстинктивно ищет пути к народу. В 1873 г. он публикует книгу патриотических «Рассказов по понепельникам», где главным героем становится простой человек. умеющий быть самоотверженным без громких слов. Все внимательнее прислушивается Доде к голосу своей эпохи, все чаще грусть охватывает его. В 70-е гг. он создает ряд романов на современные темы, каждому из которых можно было бы дать подзаголовок «Утраченные иллюзии». Вот роман «Фромон-младший и Рислер-старший» (1874), переносящий читателя в среду фабрикантов. В этом мире царят буржуазные отношения купли-пронажи, но однажды пелена спадает с глаз Рислера-старшего. который убеждается в холодном безраздичии к себе цвух самых близких ему людей — жены и брата. Слабая сторона романа его положительные образы. Они слишком ходульны, условны (Рислер-старший, мадам Шорш) и во многом проигрывают переп остальными персонажами, нарисованными яркими красками.

Из сплошной цепи разочарований состоит жизнь главного героя романа «Джек» (1876). Интересно, что Доде в этом романе уделяет некоторое внимание изображению рабочего класса. Он с нескрываемой симпатией рисует людей, вынужденных каторжным трудом добывать себе кусок клеба. Они для него — носители самых светлых человеческих начал. Но Доде своей проповедью

смирения снимает вопрос о борьбе, о сопротивлении.

К мысли об утраченных иллюзиях подводит и роман «Короли в изгнании» (1879). Писатель в самом неприглядном виде рисует коронованных особ, изгнанных из своих стран силой народного гнева. В парижском свете король иллирийский Христиан II за свои распутные похождения получает прозвище Забавник, а его королевское высочество принц Аксельский приобретает кличку Куриный Хвост. Эти опустивниеся, жалкие людишки не способны управлять не только государством, но и собой. Монархия отжила свой век, утверждает Доде. И даже самые ярые защитники монархических идей — иллирийская королева Фредерика и Элизе Меро — в конце романа разочаровываются в том, чему они посвятили свою жизнь. В сущности, этим чувством разочарования и оправдывается то обстоятельство, что Доде делает их положительными героями.

Современной теме посвящен роман Доде «Нума Руместан» (1881), рисующий ловкого и подлого демагога, политического деятеля, который сумел пробиться к власти и занять тепленькое местечко министра Третьей республики. Этот роман очень характерен для творчества Доде: он построен как обличительный, но в то же время основная задача автора — не обличение Руместанаминистра с социальных позиций, а скорее его развенчивание в морально-этическом плане. Писатель и не задавался целью рисовать большие социальные полотна, изображать жизнь во всей противоречивости ее социальных взаимоотношений. Часто он ограничивает свое поле зрения семейным очагом.

С монархических позиций, свойственных Доде в юношеский период, в 70-е гг. он переходит на буржуазно-республиканские позинии, а в 80-е гг. сближается с «умеренными». Ощущение недовольства, пронизавшее всю атмосферу общественной жизнл 80-х гг., передалось и ему. В этот период Доде создает свои наиболее острые в критическом отношении произведения. Семейный очаг, как прибежище от всех бед, теперь отодвигается на задний план. В мире неспокойно, не на что опереться, и Доде это отлично чувствует. Он создает в 80-е гг. последние части «Тартарена из Тараскона» — «Тартарен в Альпах» и «Порт Тараскон» — и великолепный роман «Бессмертный» (1888). Здесь уже нет места иллюзиям, беззаботному смеху, долгим авторским отступлениям. В книгах сильна критическая направленность, действие в них становится динамичным. В романе «Бессмертный» Доде излагает историю непременного секретаря Французской Академии Астье-Рею, который с ужасом узнает, что всю свою научную деятельность он основал на фальшивых документах. Астье-Рею только честнее других членов Академии, а в остальном он ничем не отличается от них — он так же бездарен и так же высоко ценит себя, как и прочие. Доде высменвает всю Академию, это скопище «бессмертных» недоумков, которые пролезли в высшее научное учреждение страны, не имея ровным счетом никакого отношения к настоящей науке. Новое в романе — необычная для Доде едкость, резкость, даже злость. Для его героя здесь нет идиллического уголка, в котором можно было бы переждать налетевшую бурю. Все непрочно и неустойчиво. Все трещит по швам и рушится.

Доде не мог не дышать воздухом своего времени. И как бы ему ни хотелось впдеть своих героев милыми и идеальными, он как реалист отчетливо понимал, что, представив их такими, погрешит против правды эпохи. Последняя часть трилогии о Тартарене превратилась в сатиру на французскую колониальную политику, в пародию на колониальный роман. Тартарен все более развенчивался автором. Теперь не только читателю, но и самому

Доде он уже не кажется таким милым, каким представлялся вначале. Тартарен-губернатор, Тартарен-колонизатор с его фразерством и враньем — это существо неизмеримо более опасное для общества, чем Тартарен — мирный обыватель.

Последние годы жизни Доде отмечены отходом от реалистических позиций. У писателя не хватало сил для борьбы с натиском реакции. Но лучшие его произведения были созданы в реалистической манере.

Писателям-реалистам в 70-80-е гг. помогают противостоять натиску декаданса крепкие связи, существующие между ними. До самой смерти Флобера (1880) существовал «кружок пяти», в который кроме Флобера входили Доде, Золя, Эдмон Гонкур и Тургенев. Эти писатели в «кружке пяти» читали рукописи своих произведений, обсуждали их, с огромным вниманием выслушивали мнения «патриархов» — Флобера и Тургенева. Трудно переоценить значение, которое имела деятельность Тургенева во Франции. С помощью Тургенева Золя в то время, когда редакции французских журналов оказались для него закрытыми, получил печататься в русском «Вестнике Европы». Но возможность главная заслуга Тургенева была в том, что он открыл французам русскую литературу, почти незнакомую им. В 80-е гг. во Франции началось повальное увлечение русской литературой. На французский язык переводились произведения Гоголя. Тургенева. **Достоевского, Толстого. Молодежь зачитывалась романом «Война** и мир»; по выражению Роллана, ей открывался «целый неведомый мир». «Я вижу, что вся моя деятельность была ни к чему. что все мои десятки томов ничего не стоят», - пишет Мопассан, прочитав повесть Льва Толстого «Смерть Ивана Ильича». Тургенев знакомил французских литераторов, в частности членов «кружка пяти», не только с литературой, но и с жизнью своей страны. Тесные взаимосвязи между русской и французской литературой этого времени необыкновенно ценны. Они помогли представителям критического реализма во Франции в новых исторических условиях продолжать традиции Стендаля и Бальвака.

ж. верн В литературе конца XIX в. совершенно особое место занимает один из виднейших ее представителей — Жюль Верн (1828—1905), всемирно известный основоположник научной фантастики. Но далеко не всегда творчество Жюля Верна связывают с историей развития французской литературы XIX в. А между тем здесь существует неразрывная связь. 65 романов его серии «Необыкновенные путешествия» задуманы как единый цикл, конечно, не без влияния могучих эпопей, рожденных во Франции, типа «Человеческой комедии» Бальзака. Стоит только вспомнить, с какой тщательностью накапливал

Жюль Вери факты для своих книг, как стремился из этих едиппиных фактов составить общую картину, как сразу приходят на память аналогичные методы, используемые Бальзаком. Жюля Верна роднит с Бальзаком и Золя стремление к широкому охвату явлений, желание установить взаимосвязи между ними. Правда, пон этом Жюль Верн преследует иные цели, он берет лишь одну сторону жизни — науку. Но пристальный интерес к науке — неотъемлемая черта французского реализма XIX в. Если Бальзак обращался к открытиям Жоффруа де Сент-Илера, Золя основыванся на теории Клода Бернара, то Жюль Верн посвящает свою жизнь прославлению великих научных открытий настоящего и предвидению будущих успехов науки. С юных лет Жюль Вери. увлекаясь романтикой путешествий и открытий, не чурается будничной, черновой стороны научной деятельности. Выпустив работы «Иллюстрированиая география Франции» (1881) и «Всеобшая история великих путешествий и великих путешественников» (1870—1880), Жюль Верн получил признание в научных кругах как серьезный и вдумчивый ученый. Наука для него — родная стихня, в которой он прекрасно ориентируется.

Жюль Верн — пожалуй, единственный из прогрессивных писателей Франции конца века, в творчестве которого не ощущается трагического надлома. И дело здесь не в том, что Жюль Верн не жил событиями своей эпохи — они оказали на него воздействие. Он тоже думал над проклятыми вопросами века: как уничтожить нищету, как воплотить в жизнь принципы свободы, равенства и братства? В молодые годы он — сторонник идей утонического социализма. Писатель никогда не скрывал своих демократических симпатий, он выступал против внешней и внутренней политики Второй империи, против милитаризма и колониализма, хотя и сторонился активной политической деятельности и разделял немало иллюзий буржуазных республиканцев (впрочем, к концу жизни многие из этих иллюзий рассеялись).

Своими романами Жюль Верн воспитывал в молодых людях благородство и храбрость, оптимизм, демократизм и свободолюбие. Его захватывают блистательные перспективы, которые наука открывает перед человечеством, все глубже постигающим тайны природы. Писатель передает свою увлеченность юным читателям, заражает их страстным желанием самим вкусить радость познания и достижения благородной цели. Когда читаешь романы Ж. Верна 70-х гг. «Таинственный остров» или «Пятнадцатилетний капитан», то трудно себе представить, что в эти же годы Рембо провозгласил: «А — черный; белый — Е», Малларме начал задумываться над «невыразимым» трансцендентальным, а Эдмон Гонкур посвятил свою книгу «Девка Элиза» проблеме

физиологии проститутки. Для Жюля Верна как будто не существует ни натурализма, ни символизма, его герои цельны, деятельны, жизнелюбивы; они лишь закаляются в борьбе со всевозможными препятствиями, им чужды вялость, раздвоенность и нерешительность. Правда, некоторые из них могут показаться нам сегодня немного схематичными. Но в этой прямолинейности, схематичности была своя логика, был вызов декадентской изломанности. Сегодня Жюль Верн интересен для нас не столько как предсказатель новых научных открытий, — хотя в свое время он был отличным провидцем, но современная наука во многом обогнала полет его фантазии — он интересен как создатель героя нового типа — энтузиаста-ученого, творца, покорителя природы, в котором есть немало черт человека будущего. Этим он привлекает все новые и новые поколения юных читателей.

Книги Жюля Верна поражают своей «непохожестью» на реальную жизнь в Третьей республике. В мире его книг мы почти не сталкиваемся и с завистью, ни с жадностью. Для его героев мысль о деньгах отнюдь не является первостепенной, определяющей все их поведение. Злодеи в его романах всегда несут заслуженную кару, а положительные герои, как правило, добиваются осуществления мечты. Казалось бы, ничего похожего на реалистическое отображение жизни, торжество идеальных конструкций.

И все же мы отчетливо осознаем, насколько романы Жюля Верна внутрение близки реализму. Эта близость проявляется в том, что писатель в каждом из романов говорит о богатейших возможностях, заложенных в человеке, о возможностях, реально существующих. Фантастическим у него является лишь допущение того, что эти возможности могут быть реализованы при данном строе, да и то в 80-е гг. писатель уже отказывается от этой мысли. Жюль Верн говорит о тех сторонах человеческого характера, которым суждено развиваться, стать в грядущем нормой человеческого поведения. Глубоко реальным содержанием Жюль Верн насыщает тему борьбы человека с природой, ее подчинения воле людей,

\* \*

Заканчивая общий обзор прогрессивной литературы, мы не можем обойти стороной творчество писателей-демократов, в какой-то степени примыкавших к реализму. Они были далеко не так известны, как их великие современники, и творчество их

псакционная журналистика тщательно замалчивала. Но они сыгради определенную роль в литературном процессе, способствовали демократизации литературы. Это в первую очередь Шарль-Лун Филипп'и Жюль Ренар. С критическими реалистами их сближало страстное неприятие буржуазной действительности, желание заявить протест против нее. Оба они воспринимали жизнь с позиций простолюдина, которому чужды декадентские выверты и салонный снобизм. В их мире все грубо, грязно, холодно -- но за внешней грубостью у его героев подчас скрывается затаенная нежность. Правда, в их книгах мы не раз столкнемся и с внутренней грубостью, душевной скудостью, которые порождает в человеке мещанско-буржуваный жизни. Шарль-Луи Филипп и Жюль Ренар находятся явно в оппозиции к существующим властям, к реакции во всех ее випах: они участвуют в политической борьбе конца 90-х гг. Оба эти писателя стремились утвердить положительное начало в эпоху неверия и искали это начало в народной среде. Можно сказать, что Филипп и Ренар только примыкают к критическим реалистам, так как им не хватает широты наблюдений, глубины обобщений. Они испытали на себе губительное влияние эпохиотсутствие единого прогрессивного лагеря порождало в них чувство одиночества. Они были далеки от пролетариата и его борьбы и непосредственно связаны с мелкобуржуазной средой.

Ни Филипп, ни Ренар не были новаторами. Но в условиях разгула декаданса даже само обращение к народной теме, к образу героя-труженика было явлением прогрессивным. При чтении произведений этих писателей нас не оставляет мысль о том, что они дали миру меньше, чем способны были дать, мысль о непспользованных возможностях, затаившихся внутренних силах. Это не удивительно: стоит только обратиться к их жизненному и творче-

скому пути.

Шарль-Луи Филипп (1874—1909) — сын провинциального сапожника. Ему удалось окончить лицей. Он переезжает в Париж, но, не имея возможности получить высшее образование, становится мелким служащим, затем журналистом. Будущему писателю приходится нелегко. Он вступает в литературу в 90-е гг. как убежденный демократ. «...Когда слишком близко приглядываешься к некоторым вещам, хочется выть, как собака, хочется плакать, преисполняешься гневом на общество, становишься антихристом», — пишет Филипп в 1898 г. Если судить по его книгам (а он говория: «Роман всегда представляется мне родом исповеди»), то с первых же самостоятельных шагов в жизни ему довелось увидеть немало печального. Тема бедности — кровная, выстраданная им тема. Не случайно бедняк — будь то крестьянин или интеллигент — главная фигура в его творчестве.

Однако демократизм Филиппа был несколько ослаблен натуралистическими наслоениями. В его ранних вещах мы зачастую встречаем описания лютей и событий «просто так», ради описания, отрывки, не связанные единой нитью со всем повествоваинем. Но в отличие от натуралистов писатель не бесстрастен к судьбе героев, он очень эмодионален. Он полчас открыто обрашается к читателю, не боясь сентиментальных нот. «Я люблю все. по в особенности все, что страдает». - говорит Филипи. В своем романе «Бюбю с Монпарнаса» (1901) писатель рассказывает неватейливую историю юной Берты, которую ее возлюбленный, сутенер Морис Белю, по прозвищу Бюбю, гонит на панель, чтобы она зарабатывала деньги. Филипп трактует трагедию Берты как трагедию социальную: девушка вынужнена торговать собой. жизнь толкает ее на это, лишь волевая натура может противостоять элу. Немудрено, что большинство таких девушек, как Берта, неспособны сопротивляться — здесь Филипп верен правде жизни. Но в романе явственно сказывается и влияние натуранизма — в пристрастии к грязным деталям, подчас заслоняющим общую картину. Писатель не осуждает повицию Бюбю, а лаже несколько любуется его сомнительной силой, сочувствует ему. поскольку и он тоже страдает. Положительный герой в этом романе — Пьер Арди, пытающийся вызволить Берту из клоаки. — несмотря на доброе сердце, жалкий и недалекий человечек.

И все же даже в ранних вещах Филиппа отущается сила. Па. ему не хватает широты ваглядов, иной раз просто не хватает культуры, он стучится в уже открытую дверь. «Я принадлежу к поколению, которое еще не прошло через книжную культуру», -- с грустью пишет он. -- «Моя бабушка была нишенка. мой отец... в детстве просил подаяние...» Иной раз он сам подвергает жестокой критике свое стремление к патетике, сентиментальности, многословию. Но ему есть что сказать людям, он хочет выразить свое негодование порядком, при котором одни с детства обречены на безысходную нищету, а другие могут ни в чем себе не отказывать. В своих романах и рассказах он рисчет жалких старух и беспомощных стариков, умирающих с голоду детей. В этом мире мечтают о нартошке, как о манне небесной. в нем нет места высоким помыслам, потому что все мысли сводятся к хлебу насущному. Филипп видит врага в буржуа, но противопоставить буржуазному образу жизни может лишь патриархальную идиллию. Конечно, в эпоху ожесточенных классовых битв этого было мало, и писатель с болью ощущает свое бессилие.

Лучшее произведение Филиппа — его повесть «Шарль Бланшар» (опубликована посмертно в 1913 г.). К концу жизни писатель сумел освободиться от декадентских влиний, отточил свое мастерство. Сюжет его повести прост. Мать-вдова на целый день уходит работать, а ребенок сидит на стуле, в пустой, голой комнате, как ему и велено, и ни о чем не думает, ничего не делает, только ждет да изредка мечтает, но он и помечтать-то как следует не умеет. Он постепенно тупеет, деградирует. Только труд, работа спасают его от полной деградации, он как бы заново рождается, обретает смысд жизни. Историю Шарля Бланшара можно трактовать и символически: единственная сила, которая достойна доверия, — это труд, основное содержание деятельности народа.

В середине 80-х гг. в литературу приходит Жюль Ренар (1864-1910). Он вырос в деревне, учился в провивции и, попав в Париж, сблизился с символистами. Но уже в 90-е г. он отходит от декаданса и участвует в социальной борьбе своего времени. Ренар, — еще в большей степени, чем Филипп, — художник, не давший всего того, что обещал. В нем чувствуется темперамент борца и тоска по иной, более разумной жизни. «Реализм! Реализм! Дайте мне прекрасную действительность, и я буду работать, следуя ей!» — молит он в своем «Дневнике». Выступление Золя в защиту Дрейфуса вдохновляет его на такие слова: «...Я почувствовал внезапный и страстный вкус к баррикадам, и я хотел бы быть медведем, чтобы свободно орудовать самыми тяжелыми булыжниками...» «Я не любопытен, но хотел бы увидеть, как все это взорвется», — таких высказываний у Ренара мы найдем немало. Достигнуть высот реализма ему мешали глубокие противоречия, неверие в социалистические идеалы, разочарование во французских социалистах — наконец, одиночество и безысходный пессимизм, вечно подтачивавшая его мысль о том, что борьба ни к чему не приведет. В 1900 г. его избирают мэром Шомо и Шатри близ Кламси. Ренар отдается общественной деятельности, всеми силами помогает народу, но тут же сталкивается с непроходимым чванством и эгоистическими интересами местной «знати». «Стендалю казалось, что он задыхается от буржуганой ограниченности. Побывал бы он в Кламсиі» — язвительно замечает Ренав.

Наиболее известное произведение писателя—повесть «Рыжик» (1894). В ней Ренар изображает хорошо знакомую ему с детства среду мелких буржуа, семейство Лепик, живущее по мещанским законам. Глава семьи пасует перед своей женой — воинствующей мещанкой-буржуазкой, для которой главное в жизни — соблюсти внешние приличия. Мадам Лепик не способна ни на любовь к детям, ни на бескорыстие и справедливость. Все в доме строится на лицемерии, члены семьи не любят и не уважают друг друга, каждый стремится подольститься к вышестоящему и унивить безответного. Опин лишь Рыжик — младший сын в

семье — бунтует против установленных порядков, пытаясь сохранить свое человеческое достоинство. Но и он уже в какой-то мере отравлен жестоностью окружающих. Ренар в этой повести немало внимания уделяет натуралистическим деталям. И все же писатель сумел здесь подняться до значительных обобщений, покавать, как буржуазный уклад жизни калечит молодые души, как в лучших из них зреют силы протеста. Повесть имела успех у читателя, по ней была поставлена пьеса.

Немало внимания уделяет Ренар в своих рассказах крестьпиской теме. Перед читателем раскрывается мир безысходной
нищеты. Вот деревенская старуха, которая даже не умеет варить
мясо — никогда не приходилось! — крестьянка, которая в 60 лет
впервые в жизни легла спать на матрац. Люди из народа просты
и отзывчивы, они противостоят чванливой и эгоистичной буржуазии. Ренар учится лепить характеры крестьян у Флобера и Мопассана. Он очень много читает, изучает творческий почерк великих мастеров прошлого, задумывается над вопросами стиля.
Меткости и образности он учится у народа. И все же постоянная
борьба за существование, которая поглощала все его силы, и влияние декаданса в конце концов надломили писателя, мечтавшего
о том, чтобы сказать новое слово в литературе.

В 80-90-е гг. серьезные сдвиги намечаются и в драматургии. На смену пьесам Дюма-сына, Сарду и Ожье приходят молодые, прогрессивно настроенные драматурги. Рождается драматургия, основанная на неприятии буржуазного общества. Но не принимать общество можно по-разному: обличение может быть прямым или косвенным. Интересно, что многие художники, ранее чуждавшиеся открытого обличения, в 80—90-е гг. обращаются к романтическому идеалу, противопоставляя его действительности. Наблюдается как бы возрождение романтизма, правда, уже лишенного силы и мощи романтизма эпохи «бури и натиска», но все же еще достаточно действенного. Большим успехом пользуется Эдмон Ростан (1868—1918) с его знаменитой драмой «Сирано де Бержерак» (1897). Ростан был носителем гуманистических традиций. Драматург по-своему переосмыслил образ писателя XVII века Сирано де Бержерака и сделал его внутренне обаятельным, глубоко благородным человеком, широко мыслящим и способным страстно, самозабвенно сражаться за свои убеждения. На фоне худосочных декадентских героев, раздираемых противоречиями, Сирано де Бержерак воспринимался как цельный, сильный духом герой. В то же время он беспредельно далек от модных ницшеанских «сверхлюдей»: Сирано демократ по убеждению и по образу жизни, он поборник свободы не только для себя, но для всех. Сирано воплощает в себе дух свободолюбия.

Если вспомнить, что в этот же период существовало немало

эппгонов романтизма, которые опошлили романтические идеалы и свели их к реакционным, то мы должны признать особой заслугой Ростана возрождение этих идеалов на прогрессивной основе, возрождение лучших народных традиций в драматургии.

Появляются и реалистические пьесы. Если в буржуваной драматургии 50—60-х гг. было принято сглаживать острые углы, сосредотачивать внимание читателя на жизненных мелочах, то новые пьесы подчас шокировали парижскую публику остротой и смелостью социальной проблематики. Такой была пьеса талантливого драматурга Анри Бека (1837—1899) «Воронье», поставленная в 1882 г. После смерти богатого фабриканта Виньерона, почуяв запах добычи, отовсюду слетается воронье. Зрителю открывается неприглядная действительность с ее культом

денег, правом сильного, с ее цинизмом и жестокостью.

В 90-е гг. пьесы Бека стал ставить «Свободный театр» Андре Антуана. Деятельность этого театра (1887—1895) — яркая страница в истории французской драматургии. Антуан стремился обновить репертуар своего театра, максимально приблизить его к современности. Увлеченный театром, Антуан вкладывал в новое дело всю душу. Он решительно отказался от многочисленных условностей, которые были наследием эпохи классицизма и все еще сковывали французскую драматургию. Велики заслуги Антуана и в ознакомлении французских зрителей с иностранным репертуаром. На сцене «Свободного театра» ставились гремевшие в то время пьесы Толстого, Тургенева, Ибсена. И все же театр Антуана не избежал сильного воздействия натурализма. Желая приобщиться к правде жизни, Антуан в действительности отходил от нее.

Прогрессивные писатели на грани веков по ряду причин, о которых уже говорилось выше, не были объединены в единый, силоченный лагерь. Возникает немало литературных группировок, провозглашающих новаторские принципы отображения жизни. Но они, как правило, уже при рождении своем подточенные противоречиями, нежизнеспособны и быстро гибнут.

Натурализм Значительным явлением литературной жизни Франции последних десятилетий XIX в. был натурализм. Натурализм как литературное течение возник после поражения революции 1848 г., в результате разочарования интеллигенции в социальных доктринах, утраты илиюзий. Его философскими предпосылками явились теории Конта и Тэна, призывавшие от абстрактных умозаключений перейти к изучению фактов. Писатели-натуралисты ставили перед собой демократические задачи— изображать жизнь белняков, социальных низов, якцентировать внимание на описаниях безысходной ни-

щеты. Такие требования были навеяны новой эпохой. Но человек из народа — герой у натуралистов — существо жалкое, безиравственное и подчас отталкивающее, которому чужды высокие помыслы. Так их демократизм оборачивается на деле антидемократизмом. Правда, натуралистическая литература обращается не только к народной теме. В отличие от реалистов, натуралисты занимаются смакованием уродливых сторон, видят в детальной обрисовке «грязи» вызов действительности, вызов слащавой литературе, вызов лирической поэзии, не сумевшей разрешить больных вопросов века. Кумиром натуралистов сталажизненная правда в ее неприкрытости, жизнь такая, «как она есть», пласты жизни, почти не тронутые воображением художника.

Натуралисты были горячими поборниками научного подхода к действительности. Золя, разрабатывавший теорию натурализма, даже назвал натуралистический роман «научным» или «экспериментальным». Сам по себе факт обращения к науке был прогрессивен. Однако натуралисты воспринимали науку по большей части механически, узко, по-дилетантски, следуя в этом за И. Тэном. Им не хватало широты взглядов и уменья диалектически рассматривать явления в их целостности и противоречивости.

Увлечение биологическими открытиями и философскими взглядами позитивистов привели натуралистов к мысли о том, что определяющим в человеке является не социальное, а биологическое начало. Огромное значение они придавали наследственности; многие из их героев заранее обречены на то, чтобы отдаться во власть темных животных инстинктов. Они страдают неврозами и разными формами истерии. Разум тут бессилен, от него ничего не зависит.

Натуралисты механически переносили законы, существовавшие в природе, на человеческое общество. Конечно, при этом социальные конфликты ускользали из их поля зрения. Проблема социальных взаимоотношений человека с обществом снималась: натуралисты не показывали человека в коллективе. Герой у них, как правило, отличался большой пассивностью: ведь он не мог противостоять влиянию среды и наследственности. Так литературное течение, на знамени которого было написано «правдивое изображение действительности», в жертву механистическим построениям принесло жизненную правду.

Поскольку Тан проповедовал, что всякое явление объясняется прежде всего влиянием среды, то писатели-натуралисты особенномного внимания уделяли ее описанию, причем в этих разбухших описаниях частное смешивалось с общим, случайное с типическим, факты давались без отбора. Рисуя окружающий быт, нату-

ралисты зачастую полагали, что воспроизводят социальную среду, но за это глубокое заблуждение они платили большими художественными просчетами.

Вообще для натуралистов чрезвычайно характерно не просто смешение частного с общим, но даже обожествление частного, случайного, мимолетного и сознательное пренебрежение общим. Эдмон и Жюль Гонкуры, например, специально коллекционировали документы, с исторической точки зрения самые незначительные: счет от портного, кусок ткани. Такие документы, по их мнению, призваны передать «аромат эпохи». «Время, от которого не осталось образца одежды и обеденного меню, — мертво для нас», — пишут они в своем «Дневнике». В их схеме не оставалось места типизации.

Становление натурализма как метода относится к 50—60-м гг., расцвет его приходится на 70—80-е гг. В 90-е гг. натуралистическое искусство приходит в упадок и сливается с декадансом. Чаще всего у больших художников мы станкиваемся с борьбой реалистических и натуралистических тенденций. Эта борьба ощущается в творчестие Гонкуров и еще в большей степени — в пронаведениях Эмили Золя. Не случайно мы не можем назвать ни одного имени крупного художника, который бы целиком уклады-

вался в жесткие рамки натуралистических построений.

Жюль (1830—1870) и Элмон (1822—1896) Братья Гонкуры своей популярностью обязаны ро-Гонкуры манам на современные темы, которым они предпосылали предисловия-манифесты, а также «Дневнику», живо рисующему многие стороны французской литературной жизни второй половины XIX в. Гонкуры вступили в литературу, настроенные явно антибуржувано, «Монета в сто су — подлинный бог нашего времени», - с горечью пишут они. «...Какое романтическое происшествие, какая неожиданность возможны в XIX в.? Никаких». Неприятие нарства чистогана, тоска по романтическому идеалу, по жизни красивой и радостной приводит их к увлечению XVIII в., которому они посвящают довольно много исторических, бытописательных, искусствоведческих работ (самая значительная из них - «Искусство XVIII века»).

В 60-е гг. братья Гонкуры издают один за другим песть романов, построенных на основе натуралистических принципов. При этом они объявляют себя реалистами, последователями Бальзака. В действительности, в каждом из этих романов ощущается борьба противоположных тенденций. Романы Гонкуров, выставляющие напоказ общественные язвы, обличают буржуазную действительность, однако им свойственны все слабости, присущие романам натуралистического направления. Герои Гонкуров, кая правило, болезненно-нервны, необыкновенно впечатлительны;

это случан по большей части патологические, всегда ведущие к психической деградации человека, к его гибели. В изображении Гонкуров люди неспособны сопротивляться жестокой действительности, которая губит их. Глубоко противоречивым было и стремление Гонкуров создать «моральную историю своего времени», принципиально не принимая во внимание большие социальные события и сдвиги, без которых понять «моральную историю» общества было нельзя.

В своих лучших произведениях Гонкуры приближались к реализму. Это можно сказать об их знаменитом романе «Жермини Ласерте» (1865), который стал огромным событием в литературной жизни Франции. Позднее Эдмон Гонкур писал: «Жермини Ласерте» — образновое произвеление натурализма». Оно было воспринято как новаторское. Это грустный рассказ о жизни служанки (конечно, в основе его лежит реальный факт). Жермини тонко и богато чувствующая натура, но из-за несчастного стечения обстоятельств, в также вследствие своего пылкого темперамента, она похопит до предельной степени падения, превращается в полубезумное, истеричное существо, обреченное повиноваться зову плоти. Золя писал в своей вдохновенной редензии на роман «Жермини Ласерте»: «Такая литература — одно из порождений нашего общества, беспрестанно сотрясаемого нервной прожыю... Все страждет, все ропшет в современных книгах... Гг. де Гонкур писали для людей нашего времени: их Жермини... дочь своего BeKa».

В этом романе Гонкуры возвышались над рядовой натуралистической продукцией, так как они изображали Жермини существом внутренне прекрасным, несмотря на ее уродливый образ жизни, человеком большой души, несмотря ни на что, благородным и чистым. В предисловии к роману Гонкуры, полемизируя со сторонниками чистого искусства, ставили вопрос о «возможных» и «невозможных» для литературы темах. В лучших своих работах писатели отразили некоторые духовные нужды века, их интерес и сочувствие человеческому страданию объективно сливались с гуманистическими идеалами прогрессивных людей.

Роман «Жермини Ласерте», как, впрочем, и другце романы Гонкуров, вызвал ожесточенное противодействие буржуазной критики, шокированной такими сюжетами, усмотревшей в этом скрытый подкоп под основы буржуазного общества, хотя в действительности подобный подкоп не грозил обвалом.

После смерти Жюля Гонкура у Эдмона в его доме «на чердаке», начиная с 1885 г. каждую неделю собираются писатели, приверженцы разных взглядов — Золя и Доде, Малларме и Гюисманс, Баррес и Мирбо. Гонкуров объявляют родоначальниками и натурализма, и импрессионистической манеры письма (будучи сами людьми в высшей степени впечатлительными. Гонкуры постигли необыкновенной виртуозности и точности в передаче едва уловимых мимолетных впечатлений внешнего мира, тончайших оттенков душевного состояния героев. По мнению Золя, Гонкуры были новаторами в описаниях, полобно тому как в жи-

вописи в 60-е гг. новаторами явились Мане и Сезани).

В 70-е гг. Эдмон Гонкур создает несколько романов — «Девка Элиза» (1877), «Братья Земганно» (1879), «Фостен» (1881) и «Шери» (1884), Лучший из них - роман «Братья Земганно», согретый большой теплотой и нежностью к людям. Но именно к этому роману Эдмон Гонкур предпослал предисловие. в котором ваявил о том, что реализм и натурализм окончательно победят, лишь предпочтя народной тематике изображение жизни высшего общества. Однако попытки Эдмона Гонкура совдать сколько-нибуль значительное произведение на эту тему окончились неудачей. Опасаясь размаха социального движения. Эдмон Гонкур, не стоявший на последовательно демократических позициях, оказал-

ся в лагере реакции.

Но подлинным глашатаем натуралистических принципов в литературе тех лет стал Эмиль Золя. Вопрос о взаимоотношениях Золя с натурализмом очень сложен. В его творчестве можно найти все особенности, характеризующие писателя-натурадиста. Сложность заключается в том, что Золя явно употребляет слово «натурализм» как синоним слова «реализм». Он не раз заявлял, что натуральная школа возникла еще в XVIII в.: «Натурализм — это Дидро, Руссо, Бальзак, Стендаль и два десятка пругих писателей». Натуралистов 60—80-х гг. Золя считал нишь продолжателями их дела и ни в коем случае не новаторами. Важнейший эстетический вывод. Золя был сформулирован так: основой цатурализма служит жизненная правда (и этот вывод был большим достижением). Золя посвятил защите натуралистической теории сборник статей «Экспериментальный роман»: кроме того, у него почти нет критических статей, в которых бы он не отстаивал тот или иной «натуралистический» принцип (чаще всего этот принцип в сущности был реалистическим). Но. хотя Золя обосновал натуралистическую теорию, в своей хупожественной практике он ставил перед собой запачи палеко выходившие за рамки натурализма. Золя все время говорит, что он не любит отвлеченного теоретизирования. Он всячески отмежевывается от позитивизма, от влияния на него философии Конта и Спенсера. Ок готов признать лишь одно — воздействие на него эстетических взглялов Тэна. Но прямое или косвенное, через Тэна или через Клода Бернара, а это влияние тем не менее существовало. Оно проявилось котя бы в попытке Золя приложить метолы науки к области искусства. Основываясь на взгля-

дах Клода Бернара. Золя приходит к выводу, что романист является и наблюдателем, и эспериментатором, т. е. он и собирает факты, и в то же время изучает механизм событий, следит за логикой их развития. Следуя в своих рассуждениях за Клодом Бернаром, Золя заявляет, что романист, подобно ученому, не полжен доискиваться до первопричины явлений. «чтобы не заблудиться в дебрях умозрительной философии», а лишь объяснять, каким образом протекает механизм этих явлений, узнавать непосредственную причину или условия их возникновения. Золя ставит перед человечеством чисто практические задачи — воздействовать на социальную среду, т. е. на «продукт группы живых существ, которые сами целиком подчинены действию физических и химических законов» и таким образом. изменяя те или иные физические и химические условия, облегчить жизнь человеку, всецело зависящему от среды и от наследственности В этом клубке мыслей верные догадки перемешаны с позитивистскими крайностями. Основной порок этих логических построений - в том, что они механистичны в своей основе. они упрощают сложный процесс познания жизни, процесс воздействия сопиальной среды на человека. Золя вдохновлен благородной пелью — познать человеческий характер. предвидеть последствия, к которым он может привести, и управлять им, «Быть хозяевами добра и зла, управлять жизнью, управлять обществом, постепенно разрешить все социальные проблемы», - вот задача, которую он ставит перед людьми науки и искусства. Мы видим, что в 60-70-егг, писатель считает науку панацеей от всех бед. В его теории нет места проблемам социальной борьбы и политической деятельности. Золя считает, что художник не полжен вмешиваться в политику. Позпнее, в 90-е гг., писатель решительно изменит свою точку зрения.

Золя считал, что у него с Тэном существует лишь одно серьезное расхождение: Тэн очень мало внимания уделял личпости художника, в его теории для индивидуальности не оставалось места, а Золя с юных лет, когда он еще стоял на романтических позициях, привык к мысли о великой роли творца в искусстве. Он утверждал, что не любит искусство древних греков и египтян, потому что оно не несет на себе отпечатка индивидуальности. По мнению писателя, произведение искусства — это действительность, увиденная «сквозь... собственный темперамент» художника (характерно, что Золя употребляет именно слово «темперамент» с присущей этому термину биологической окраской).

Золя всячески защищал натуралистическую теорию от многочисленных нападок. Когда натуралистов обвиняли в том, что они пишут только о грязном, только о патологии, он яростно восставал против этого. Он писал, что натуралисты стремятся быть правдивыми, и только. «Мы вовсе не ищем отталкивающих черт, по мы их находим». «Загляните в гостиную, — я имею в виду сакую добропорядочную, — если бы вам довелось записать чистосердечную исповедь каждого из ее посетителей, вы бы создали человеческий документ, который смутил бы грабителей и убийц», — таково мнение Золя. Он возмущается и тем, что натурализму отказывают в поэтичности. «...В тесном жилище горожанина больше поэзии, чем в необитаемых, источенных червями дворцах минувших столетий», — утверждает он. Как же понять позицию писателя? Дело в том, что здесь он защищает не натуралистические, а реалистические принципы, которым следовали Бальзак, Стендаль и Мериме. Очень часто Золя отстаивал положения, которые были неприемлемы для его последователей-натуралистов.

Эстетические взгляды Золя выковывались в неустанной борьбе, в пылу полемики, и на них лежит отпечаток глубоких противоречий, желания примирить реалистические и натуралистические принципы. Золя делал натуралистической эстетике большие уступки, которые приводили его к творческим неудачам, но все же в целом его творчество неизмеримо шире, глубже и богаче механистических построений эстетики натурализма. В лучших своих романах он сумел достигнуть художественных высот благодаря тому, что отталкивался от богатства и сложности живой жизни и был одушевлен страстной, кипучей ненавистью ко всему, что мешает всестороннему развитию человеческой личности.

Наиболее последовательными сторонниками натуралистических принципов были не Гонкуры и не Золя, а их последователи, так называемые писатели меданской группы — Гюисманс, Сеар, Алексис и Энник, которые в 70—80-е гг. сплотились вокруг Золя. Не случайно ни один из них не вырос в крупного писателя. В их произведениях нет места типическим характерам и ситуациям; перед глазами читателя мелькают бытовые детали, заслоняющие основную мысль; огромное внимание уделяется физиологии. Часто в натуралистических романах нет действия.

Эстетика натурализма оказала огромное возлействие и на таких больших художников, как Монассан. Под ее влиянием развивалась и драматургия конца века, которую засасывало мелкотемье, бессюжетность. Репертуар в основном составляли пьесы, в которых, по язвительному замечанию Роллана, «показывались убийства, изнасилование, разные виды безумия, пытки, выколотые глаза, вспоротые животы, — короче все то, что могло дать встряску нервам и удовлетворить скрытые варварские инстинкты ультрацивилизованной верхушки общества». К 90-м гг натурализм окончательно утрачивает сколько-нибудь привлекательные черты, слившись с декадансом.

Лесять дет господства Третьей республики Пекапентская показали, что она нисколько не лучше имлитература перии. В 80-е гг. французскую литературу захлестнула мощная волна декаланса, который явился следствием наступления реакции на общественную жизнь страны, разочарования в республиканском строе. Действительность так отвратительна, что если искусство не будет с ней связано, то тем лучше пля искусства, заявили декаденты. Индивидуализм и пессимизм, обращение к темиственным, потусторонним силам характерны для декадентской литературы конца века. Литературная продукция декаданса поражает однообразием тем и унынием. Беспросветная грусть, глубокое равнолушие к миру или навязчивые мысли о смерти наполняют сотни странии литературных журналов.

Декапентство, явившееся поначалу антибуржуваной реакцией на измельчание жизни при Третьей республике, объективно стало источником регресса, когда включилось в борьбу против идейности и народности в искусстве (хотя многие декаденты продолжали считать себя оппозиционерами по отношению к буржуваному обществу). Выдаваемое за новаторство, это искусство было очень далеким от новаторства.

Декадентское течение вначале возглавили поэты одаренные, возвышавшиеся над средним серым уровнем, настроенные антибуржувано. Такими одаренными поэтами были лучшие из символистов.

В 70-80-е гг. возникло и оформилось новое литературное направление — символизм. Поэты Верлен, Рембо, Мореас, Гиль, Грег и другие объединились в группу, во главе которой встал Стефан Малларме. 18 сентября 1886 года в газете «Фигаро» Жан Мореас помещает «Манифест символизма». Позднее у символистов появляются свои печатные органы. Каждый вторник на улице Рима у Малларме собираются сторонники нового литературного направления, которые, как это часто бывает с первооткрывателями, критикуют достижения прошлого и настоящего в искусстве. Они заявляют: принципы критического реализма отжили свое, ими нельзя руководствоваться в новую эпоху. Типизация. обобщения — все это неприемлемо для современного искусства. Для символистов неприемлемы и парнасские принципы. Правда. глава этой школы Малларме сам начинал печататься в «Современном Парнасе» и огромное впечатление на него произведи «Цветы яла» Бодлера — ему по душе были мотивы тоски, эстетизм парнасцев и холодное любование формой. Однако вскоре Малларме стала тяготить чрезмерная ясность и чеканность слога парнасцев. У него и его единомышленников не было ясности в видении мира; его сложность и противоречивость в свою очередь порождала в них сложные и противоречивые чувства. И уж совершенно неприемлемыми для символистов были теоретические основы натурализма, стремление изучать натуру, углубляться в петали быта.

Итак. символисты, отталкиваясь от эстетики прошлого и настоашего, создали свою, особую эстетику. Можно наметить некоторую эстетическую преемственность между символистами и реакпротными романтиками первой половины XIX в. Бесспорно, эта связь существовала. Симводизм роднит с романтизмом общая философская основа - субъективный илеализм, интерес к учению Платона; у них общие истоки — разочарование в идеалах вслепствие резкого обострения социальных противоречии. И все же символизм не простое продолжение романтических градиций, это новое литературное явление, порожденное эпохой декаданса, И разочарование это более глубокое и всеобщее, и размах противоречий невиданный. Жизнь представляется символистам огромным жерновом, который перемалывает людей. В этом серо-черном практичном мире нет места большим людям, большим страстям, человек измельчал. И у символистов мы уже не найдем титанических образов, воспроизведения значительных событий, как у романтиков. Все серо и мелко, все безнадежно и беспросветно. Если романтики в своих произведениях отображали какие-то закономерности жизни, то символисты и не стремятся к этому, они ушли глубоко в себя, единственное, что связывало их с внешним миром. — это ошущение тоски и боли — ведь они выражали страдание не только личное, но и общее. Конечно, они ненавилели буржуазный мир. жиреющих, нечувствительных к красоте нуворищей, они «искали выхода вон из буржуваной клоаки, — как писал Горький в статье «Поль Верлен и декаденты», — из этого общества торжествующих свиней, узких, тупых, пошлых, не признающих иного закона, кроме инстинкта жизни, и иного права, кроме права сильного». Лучшие поэты-символисты были бунтарями. Но их анархический бунт богемы, эффектный, как бенгальский огонь, предназначенный для того, чтобы эпатировать буржуа, был очень далек от революционного возмущения и в конечном итоге играл на руку тому же буржуа, которого такое бунтарство вполне устраивало, к нему нужно было только привыкнуть.

Если романтики в конце XVIII — начале XIX в. обращались к теме народа, защищали национальный принцип в искусстве, то символисты от народа отворачиваются. Они создают искусство для избранных в рамках интернационального объединения поэтов-единомышленников.

Символисты как бы сконцентрировали в себе разочарование и боль своей трагической эпохи. Пля того чтобы выразить их, очи чаще всего брали тему мелкую, повседневную, явления обыденные, в которые они вклалывали тайный смысл. Так они могли писать о пустой вазе, о столике в ресторане или кабане, о могильной плите или о канделябре в форме ониксовой статуэтки, чьи руки вадымаются вверх в страстном жесте. Символисты охотно обращались к картинам смерти, рисовали грусть, невыразимую скорбь, давали картины сумерек, вечера или ночи, когда уныло завывает ветер и дрожит пламя свечи. Нагнетается, растет опушение безнадежности, оно захлестывает читателя, павит его. Конечно, на подобные темы трудно написать роман; не случайно символисты избирают для своих целей жанр лирического стихотворения. Огромное значение они придают формо стиха, создают свободный стих, не связанный со строгими рифмами и размерами. Они упиваются звучанием отдельных слов п передивами слогов, стремятся к дексической новизне, «У дюдей мало слов.... — писал Жан Мореас. — Слова, имеющиеся в их распоряжении, слишком изношены и бледны... Часто чувства мимолетны, моментальны и нам нечем оформить их». В «Манифесте символизма» он заявлял: «Нужно видеть в символизме стиль архиоригинальный, употребление нестертых слов... прекрасный и роскопіный и живой французский язык». Откровением для символистов, искавших в словах глубинный, полспудный смысл. стал знаменитый сонет Рембо «Гласные». Символисты стремич лись вызвать у читателя ассоциации с живописью, музыкой, В лирико иля них важны не мысли, не сюжет, но чувства, уменье поэта перелать стремление к идеалу. Только у таких поэтов, как Верлен. Рембо и отчасти Малларме, мы можем почувствовать социальную неудовлетворенность, у остальных символистов в непосредственной форме она не проявляется. Символисты отворачиваются от реальной действительности, сознательно предпочитают единичное, случайное общему. К этому призывал Верлен в поэме «Поэтическое искусство» — творческом кредо символистов. По мнению символистов, в основе жизни лежит непостижимая тайна. Чтобы хоть в какой-то мере приблизиться к ней. нужно сорвать с ченений некров обыденности, обнажить их скрытую сущность. Конечно, этого нельзя сделать реалистическими средствами. Для этих целей лучше всего использовать намек, симвод. Итак, не сам предмет, а намек на него, точнее, намек на представление о нем — вот что поможет приобщиться к великой тайне. «Назвать предмет — значит уничтожить на тои четверти наслаждение поэмой», — говорит Малларме. Рембо считает, что неясное и нужно передавать неясным. Такие теоретические установки заводили символистов в тупик, в дебри противоречий, из которых не было выхода. С одной стороны, поэт, по их мнению, может силой воображения и воли творить действительность, с другой — он является пассивным воспроизводителем (даже не истолкователем) субъективных, подсознательных чувств, помогающих ему постигнуть энигму — великую загадку жизни. Эти чувства могут быть разными, и каждый человек может видалывать в них свой смыси. Таким образом, объективных критериев для оценки явлений литературы, по их мнению, быть не может. Символисты провозглашают — полой логику! Художник не должен стеснять свое воображение какими бы то ни было законами. Решившись на такие выступления, символисты тем самым поставили себя вне искусства. И наконец, хотя они и заявили, что логики не признают, но вывели из своих постулатов логическое умозаключение: если искусство пытается высказать намеки, выразить невыразимое, TO для OTOTE средств лучше, чем эмоционально насыщенное молчание. К этому приходит Малларме; Рембо с ужасом обнаруживает: «Я больше не умею говорить!» Крупнейшие поэты символизма, у которых не хватило сил вырваться из плена ложных теорий, гасли один за пругим: еще по своей физической смерти умер могучий поэт Артюр Рембо, растратил себя в кабацком разгуле талант Верлена, угас Стефан Малларме. В 90-е гг. со смертью последнего, символистское течение прекратило свое существование, хотя его воздействие ощущалось еще очень долго.

Декаданс оказывал подчас очень сильное влияние на писателей, антибуржуваная направленность творчества которых была песомненной, но демократические устремления— недостаточно прочными.

У некоторых писателей их прогрессивные устремления самым сложнейшим образом переплетались с реакционными сторонами мировозэрения, унаследованными от декаданса. Таковы унанимисты - Жюль Ромэн, Жорж Дюамель, Рене Аркос и др., которые в середине первого десятилетия нового века задались... благородной целью ввести в литературу социальную тематику, приблизить ее к действительности, к жизни народа. Молодые литераторы и художники создали нечто вроде коммуны, органивовали группу и типографию «Аббатство». Но это содружество продолжалось недолго. Унанимисты тешили себя мыслью о существовании единой души человечества, которая объединяет разные индивидуальности и разные классы. Однако единолушия не существовало не только между классами, но даже и внутри «Аббатства». Сколько бы они ни декларировали свой отход от символизма, от декаданса, практически до первой мировой войны они не могли оторваться от декадентской почвы. После войны пути членов «Аббатства» разошлись.

В начале нового века в Париже появилась горсточка молодых людей, которые называли себя модернистами. или кубистами. В комнате у одного из них, Макса Жакоба, жившего вместе с Пабло Пикассо, каждую неделю встречались поэты, живописцы и музыканты, скрещивались мнения, высказывались еретические взгляды. Так родился кружок кубистов во главе с Гийомом Аполлинером.

Кубисты продолжили искания символистов. Они и не ставили своей запачей осмысцить действительность и тем более — запечатлеть ее черты. Пля этого существует фотоаппарат, утверждали они. Кубисты провозгласили — долой реальность! — и решили создать по-настоящему чистое искусство, очищенное от законов логики и от адравого смысла. Они стремились удивить, опјарашить читателя. Поскольку содержание в таком искусстве было делом второстепенным, то основное внимание учедящось поискам в области формы, и не простой, а геометрической, Подобно тому как геометрия абстрагируется от вилимого мира, поэзия кубизма должна абстрагироваться освобождаться от реальности. Применение этих принципов к области поэзии приведо к созданию произведений из отрывочных фраз; однако, наложенные одна на другую, эти фразы создавали некую неясную, прожацую, выбкую картину, подобную отражению предметов в воде. Эту-то картину и обожествляли кубисты, заявляя, что видят в ней сокровенный смысл. Они считали свое искусство переловым, полагали, что, ускоряя ритм стиха, тем самым передают ускоренный ритм эпохи, но в действительности были очень далеки от передачи ее духа: какая-нибудь бпоская, живописная, но малосущественная деталь застилала им горизонты.

Наиболее талантливым из кубистов по праву считается Гийом Аполлинер (псевдоним Вильгельма Аполлинариса Костровицкого, 1880-1918). Однако этот яркий, самобытный поэт не мог удовлетвориться ухищрениями кубизма. Он сам создавал теорию кубизма и был родоначальником сипреализма — и тем не менее эта пустая игра ума и воображения не заполняла всего его существа. Аполлинер с юных лет ищет новых, непроторенных путей в поэвии. Ему не суждено было выйти на дирокую дорогу, но он прокладывает пути, по которым пойдет французская поэзия XX в. В сборниках Аполлинера «Алкоголь» (1913) и «Калиграммы» (1918) мы можем найти и стихотворсния, исполненные необыкновенной поэтичности, и гневные, обличающие произведения, и модернистски-заумные. С годами у Аполлинера появляется все больше мгновенно-отрывочных зарисовок. Желание быть оригинальным полчас заводило его посзию в тупик формализма. Однако настоящая спава пришла к Аполлинеру уже после смерти. Он оказал немалое влияние на

молодых поэтов. Их покорила свежесть его поэзии, антибуржуазные настроения, левые симпатии— ведь Аполлинер близко к сердпу принял революционные события в России, с жаром приветствовал их. Лучшее в творчестве этого поэта— неприятие буржуазной пошлости, жадные поиски новизны, самобытности, страстная тоска по красоте— стали достоянием прогрессивной литературы.

\* \*

Во Франции этого времени существует и литература, которая открыто исповедует идеологию реакционных кругов. Так в связи с захватнической внешней политикой Франции возникает жанр колониального романа. Писатели, работавшие в этом жанре, стремятся оправдать колониальную политику своей страны, увлечь читателей описанием экзотики. Особенных успе-

хов в этом достигают Пьер Лоти и Клод Фаррер.

Пьер Лоти (псевдоним Жана Вио, 1850—1923) был морским офицером, около двациати лет плавал по морям и сослужил немалую службу Третьей республике, проводя в жизнь ее колониальную политику. В 80-90-е гг. Лоти публикует много романов, путевых заметок, рассказов. «О. колонии! Сколько поразительных чар связано для меня с этим словом! Я видел далекие теплые края. Пальмы, гигантские цветы, негров, зверей, я брелил приключениями...» Пьеру Лоти не приходит в голову, что его колониальная миссия связана со страданиями туземиев. Точнее, он не принимает их страданий всерьез. Тоска и разочарование в пошлой буржуазной действительности гонят его в дальние страны, но в них он -- чужак, незнакомый ни с языком, ни с обычаями и нравами людей, просто искатель экзотических приключений, о которых можно будет рассказать в парижских гостиных. Да и тоска у него хоть и беспросветная, но неглубокая. всегда чуть-чуть напоказ. В романе «Госпожа Хризантема» (1887) его герой, разочарованный европеец, попадает в Японию. которую воспринимает лишь с внешней стороны, как страну безделушек — белых цыновок, черепаховых гребней, розовых депестков дотоса. Он покупает себе на время «в жены» японскую девушку. Она для него тоже безделушка, кукла, «Положительно, в ее взгляде есть выражение, - с удивлением отмечает герой, можно сказать, что она что-то думает». Г-жа Хризантема ненадолго отвлекает его, а затем он вновь погружается в свою аристократическую печаль.

Лоти пишет и декадентские рассказы. В одном из них — «Осквернение святыни» — весьма натуралистически описываются

полусгиившие останки молодых матросов на фоне цветущей зелени. Мысль о страдании, о неизбежности смерти, о кратковременности земных радостей пронизывает творчество Лоти.

Реакционных взглядов придерживается и Клод Фаррер

(псевдоним Фредерика Шарля Баргона, 1876—1957).

Описывая деятельность французских колонизаторов, Фаррер иногда встает в критическую позу, разоблачает отдельных воякколонизаторов. Но это критика по мелочам; Фаррер никогда не подвергает сомнению справедливость действий французов (ни в романе «Цивилизованные», 1905, ни в ранних рассказах) и всегда стремится противопоставить отдельным бесчестным грабителям сусальных «положительных» героев. Фаррер создает и исторические романы, поэтизирующие ловких и хищных корсаров, которые занимаются морским грабежом; пишет он и детективные произведения с занимательным сюжетом. В 20-е гг. Фаррер окончательно отказывается от каких бы то ни было разоблачений и начинает поставлять стандартную литературную продукцию.

В 80—90-е гг. большой известностью пользуется имя Поля Бурже (1852—1935). Он начал свой творческий путь как сторонник позитивизма и на какое-то короткое время сблизился с натурализмом, но вскоре отошел от него. Бурже начинает разрабатывать жанр психологического романа, причем в поле его зрения находятся только представители высшего общества — скучающие светские «львы» и «львицы», которые от нечего делать занимаются адюльтером. Бурже подчас достигает ювелирной точности психологического анализа; кажется, будто он производит под микроскопом тончайшие операции. Но у его героев мы не найдем ни большой мысли, ни глубокого чувства. Все мелковато в мире, который описывает Бурже, все недостойно настоящего внимания. Бурже нападает на реалистические принципы и предлагает свой метод — предельную индивидуализацию характера, взятого вне общественной жизни.

В своем лучшем романе — «Ученик» (1889) Бурже ставит вопрос о воздействии современной науки, в частности философии, на человеческие судьбы. Главный герой романа — выходец из мещанской среды, юноша Робер Грелу под воздействием философских взглядов известного исихолога Адриена Сикста складывается как аморальная личность с садистскими наклонностями. Поступив учителем в знатную дворянскую семью Жюссов, Робер Грелу проводит нечто вроде исихологического опыта над молодой дочерью Жюсса — Шарлоттой, которая влюбляется в него и из гордости убивает себя. Грелу своим малодушием, мелкотравчатостью напоминает декадентского герод. Как пра-

вильно заметил Горький, по сравнению с предшествующими «сыновьями века», такой характер «все беднее иуховной красотой и мыслыю, все более растрепан, оборван, жалок». Но Бурже и не пытается возведичивать его. Писатель стремится перенести вину ва аморальность Грелу на материалистическую философию. Правда, психолог Адриен Сикст. выведенный в романе, больше похож на позитивиста, который эклектически смешивает материализм и идеализм, и Бурже по сути дела не противоречит истине, когда заводит его в тупик, но сам писатель равенства позитивизмом ставит знак между материализмом.

В 90-е гг. Бурже окончательно переходит на реакционные позиции, превращается в одиозную фигуру, ненавистную писателям прогрессивного лагеря. Правда, он вынужден в какой-то степени идти в ногу с требованиями века, т. е. проповедовать «верность действительности», но, ловко подтасовывая факты, он протаскивает реакционные идеи, критикуя буржуазную демократию справа, за чрезмерный либерализм и демократизм.

Одним из видных писателей, выражавших взгляды реакционной империалистической буржувани, был Поль (1862-1920). В юности он увлекался идеями натурализма, потом символизма. Сам он. впрочем, считал себя реалистом, последователем Бальзака, хотя и признавал, что на него изрядно повлияли немецкие романтики. Поль Адан явился создателем «синтетических», монументальных романов, объединенных писателем в циклы. В цикле «Время и жизнь» он дает историю буржуазной семьи Эрикуров от эпохи Наполеона Бонапарта до ХХ в. Но если Адан и претендует на близость к Бальзаку, то при сопоставлении с ним он оказывается отнюдь не в выигрыше. Отдельные критические моменты в его произведениях не меняют дела в целом. Поль Адан — человек, стоящий на страже интересов капитала. Он ищет героику и находит ее в самом империализме. Он обожествляет силу, зачарован ею. Адан полностью оправдывает капитализм во всех его пенниях.

Видной фигурой в лагере реакции был Морис Баррес (1862—1923). Он занимал заметное место в парижском литературном мире и больше других писателей его круга проявлял интерес к политике. Критическое отношение к Третьей республике было у Барреса не позой, а результатом глубокой убежденности. Баррес считал, что демократический строй только способствует расшатыванию экономических и моральных устоев, а также основ личности. Он утверждал, что аморальность, цинизм, трусость, отсутствие цельности и твердости убеждений — неизбежные спутники республиканского образа правления. Мечтая

осильной власти, Баррес одно время возлагал большие надежды на генерала Буланже. Немало сил Баррес, родившийся в Лотарингии, потратил на разжигание шовинистических страстей во Франции. Он подогревал в своих соотечественниках мысль о реванше, собирал под знамя национализма французских буржуа. Он громогласно, на всю страну проповедовал идеи католицизма— и эта проповедь имела известный успех. В. И. Ленин назвал Барреса «архиреакционером».

Широкую, но печальную известность получила трилогия Барреса «Культ Я» (1887—1891). Это была проповедь утонченного субъективизма, рассказ об интимных переживаниях эгоистической души, поданный в декадентском духе, с обожествлением личности главного героя. В другой своей трилогии—«Роман национальной энергии» (1897—1902) Баррес, основываясь на личных впечатлениях молодости, рассказывает историю жизни семи лотарингских юношей, из которых преуспели только выходцы из почтенных буржуазных и дворянских семей, т. е. те, кто был прочно связан с родной «почвой», с семейными и национальными традициями.

Баррес был влиятельным врагом прогрессивных идей, врагом тем более опасным, что он обладал силой убеждения. Он яростно разоблачал республиканских заправил, критиковал демократию Третьей республики. Во Франции в ту пору мало кто ее превозносил, и все-таки она существовала, потому что в самые тяжелые минуты на помощь ей приходили все те же Бурже и Барресы, которые больше всего на свете боялись гнева народа.

Во Франции конца XIX — начала XX в. реакционные писатели образуют тесное содружество. Большая часть их — члены Французской Академии. Ови единым фронтом выступают против Дрейфуса, входят в основанную Деруледом в 1898 г. реакционную «Лигу патриотов» и в «Лигу французского отечества», а в начале XX в. группируются вокруг монархической профашистской организации «Аксьон франсез». Защитники импернализма не брезгуют ничьей помощью: они вытаскивают из сундука истории пропахщие нафталином теории идеологов дворянства Бональда и Жозефа де Местра, поднимают на щит идеи Ницше, используют созревшее в народе недовольство правителями Третьей республики.

Итак, литературное развитие Франции в 1870—1917 гг. было сложным и противоречивым. Но оно отнюдь не было отмечено только признаками упадка. Этому времени свойственны напряженные искания, накал страстей и подлинный драматизм.

## ЛИТЕРАТУРА ПАРИЖСКОЙ КОММУНЫ

XIX в. пал французской литературе гениальных писателей — Бальзака, Гюго, Стендаля, Флобера, Золя... Творчество кажлого из них стало пелым этапом в жуложественном развитии человечества. Понятно, что мимо этих страниц нельзя пройти никакому исследователю литературы. Но есть во французской культуре XIX в. разделы, сознательно забываемые буржуазными историками. Это культура французской революционной демократии, без которой история литературы прошлого века была бы неполной, а творчество многих писателей, наших современников, предстало бы насильственно оторванным от корней. XIX в. был значительным не только для французской литературы. Он родился в революции, пронес ее жар и мечты через баррикалы 30-х и 40-х гг. к героическим дням Парижской коммуны. Революционный энтузиазм народа не мог не отразиться в литературе. Французская революционная демократия имела свою развитую печать, свои дюбимые литературные имена. свои художественные традиции, своих героев.

<u>Литература всегда связана с историей.</u> Литература Парижской коммуны — особенно прочно.

В конце 70-х гг. в Париже открылась Всемирная выставка, которая должна была продемонстрировать миру, что французская империя Наполеона III, ее техника, наука и культура достигли блистательных успехов.

Во внешней политике Наполеон III Бонапарт тоже обещая процветание Франции. «Империя — это мир», — заявил потомок великого завоевателя Европы и вскоре ввязался в Крымскую войну, потом в австро-венгерскую кампанию, потом в мексиканскую авантюру. Война следовала за войной. Франция ослабевала. А на ее границах грозной силой уже нависала Пруссия.

Кризис Второй империи ярче всего проявился во время франко-прусской войны 1870 г. Это была захватническая война. несправедливая, как все захватнические войны. Ее канун был ознаменован новым процессом против усилившегося I Интернационала. Газеты широко разнесли весть об антиправительственном заговоре, о происках международного союза республиканцев. Обыватели, замирая, рассматривали газетные изображения бомбы натуральную величину, которую революпионеры якобы собирались подложить под общественные здания. Обвинялось 38 человек, и хотя никто из деятелей парижской секции Интернационала не признал себя виновным, все без исключения подсудимые были приговорены к тюремному заключению. И все же «призрак коммунизма бродит по Европе». Бонапартизму все труднее становилось выполнять свои основные запачи ← попавление растущего самосознания пролетариата и создание условий для развития промышленности и торговли. Победоносная война, представлялось правителям, могла бы разрешить их разом.

И она началась. Нашелся повод — вопрос об испанском престоле. «Что такое прусская армия! Нам стоит только дунуть на нее!», — захлебывались французские политики.

Однако уже первые сражения заставили французов прозреть. Победные реляции оборачивались ложью и издевательством.

Неприятельская армия разрезала французскую оборону и катилась к важнейшим крепостям Лотарингии и Эльзаса. Через несколько дней после начала войны Маркс, предвидя скорый конец бонапартизма, говорил: «Чем бы ни кончилась война Луи Бонапарта с Пруссией, — похоронный звон по Второй империи

уже прозвучал в Париже» 1.

Позорная Седанская катастрофа завершилась капитуляцией Наполеона, правда об отчаянном положении страны внезапно предстала перед народом во всей своей неприглядной наготе. И в который раз народ Парижа взялся творить правосудие! Оружие, которое было выдано парижским блузникам - рабочим заводов, портным, зеленщикам, консьержам для обороны столицы от пруссаков, пригодилось, чтобы защитить новорожденную республику. Уже к полудню 4 сентября вооруженные массы явились в Бурбонский дворец, где заседал законодательный корпус. «Да здравствует республика!», — слышалось отовсюду. Правда, потребовалось еще полгода, чтобы лозунг воплотился в жизнь. Трусливые и продажные правители предпочитали власть неприятеля власти пролетариата, сдавая Париж по частям, убивая решимость его народа голодом, холодом и военными поражениями, пока 18 марта 1871 г. трудовой Париж не ответил реводющей на попытку генерала Тьера разоружить парижан и сдаться немцам.

Классики марксизма неоднократно подчеркивали всемирноисторическое значение Парижской коммуны, «Принципы Коммуны вечны и не могут быть уничтожены, — говорил Маркс, они вновь и вновь будут заявлять о себе до тех пор, пока рабочий класс не добьется освобождения» 2. В. И. Ленин видел в Парижской коммуне первый шаг в развитии диктатуры продетариата.

Понятно, что литература Парижской коммуны представляет для нас особый интерес. Колыбель международного коммунизма

<sup>2</sup> Там же, стр. 629.

¹ К. Маркс и Ф. Энгельс. Соч., изд. 2, т. 17, стр. 3.

стала и колыбелью новой продетарской литературы. Она породила своих поэтов и художников. Она дала идеи и образы мпогим уже сложившимся литературам, оказав непосредственное влияние на французскую литературу 70—80-х гг. Но это влияние можно проследить и значительно дальше, вплоть до современной пролетарской поэзии. Ибо идеи научного коммунизма она перенесла в сферу эстетики. Символично, что текст коммунистического партийного гимна «Интернационал» был написан поэтом-коммунаром.

Литература Парижской коммуны рождалась вместе с историей... Первой откликнулась поэзия. Уже по своим особепностям— непосредственности, свежести, субъективности— она является самым подвижным жанром литературы. Поэзия— близкая подруга войн и революций, Так было и весной 1871 года.

Мы по знаем имен всех поэтов Парижской коммуны. В героические 72 дня стихи читали на митингах, и бородатые блузники, не очень-то разбиравшиеся в тонкостях поэзии, воспринимали их как революционные лозунги, как зов на баррикаду. Стихи становились рефренами революционных песен. В сатирических журналах стихи служили подписями к карикатурам. Среди революционеров расходились листовки, на которых часто была напечатана одна единственная строфа.

Рифма сражалась и умирала под пулями версальцев в страшные дни разгрома. Ее следы находят в делах военного суда (как было в случае с Луизой Мишель), в воспоминаниях бывших коммунаров, в материалах архивов. В дни версальского террора поэзия и публицистика коммунаров убивалась специальной комиссией по уничтожению революционных изданий.

Эжен Потье

И все же на этом пожарище уцелели живые побеги, имена, ставшие не только историей литературы. Среди них Эжен Потье (1816—1887). В 1913 г. в газете «Правда» была напечатана статья под названием «Евгений Потье» за подписью «Н. Л.». В 1954 г. установлено, что под инициалами «Н. Л.» скрывался Владимир Ильич Лении. Его статья явилась первой общей оценкой творчества поэта: «В поябре прошлого, 1912, года минуло 25 лет со дня смерти французского поэта-рабочего Евгения Потье, автора знаменитой пролетарской песни «Интернационал» (...)

Эта несня переведена на все европейские и не только европейские языки. В какую бы страну ни попал сознательный рабочий, куда бы ни забросила его судьба, каким бы чужаком ни чувствовал он себя, без языка, без знакомых, вдали от родины, — он может найти себе товарищей и друзей по знакомому напеву «Интернационала».

Рабочие всех стран подхватили песню своего передового 3 п/р. Елизаровой борца, пролетария-поэта, и сделали из этой песни всемирную

пролетарскую песнь» 1.

Эта песня была написава в июне 1871 г., на другой день после кровавого майского поражения коммунаров, борцом и поэтом, вынужденным скрываться от белого террора. Эжен Потье сложил «Интернационал» — эту клятву верности революции в скромном поме рабочего парижского предместья. В комнату беглеца проникали самые невероятные слухи, более страшные, чем то, что происходило в действительности. За всю оборону Парижской коммуны было убито лве тысячи человек, трилиать тысяч коммунаров погибло от репрессий. Как легко было испугаться. отречься, пожалеть о льюшейся крови! Совесть века, великий Виктор Гюго, громко сетовал о разгуле кровавых инстинктов. открывал двери своего дома преследуемым коммунарам, умолял версальнев опуматься. Потье, старый больной человек, терзасмый недугом, отчаянием и страхом, сумел победить их в себе и написать строки, зовущие не к прошению, а к грядущим боям: «Никто не даст нам избавленья — ни бог, ни дарь и ни герой»... Нечего налеяться на помощь или милость извне, только пролетариат может спасти самого себя и все человечество.

К этой мысли, к революционному оптимистическому сознанию класса Эжен Потье пришел ценою своей нелегкой жизни,

ценою поражения Парижской коммуны.

Потье родился в Париже, на одной из тех узких, грязных улочек, где живет трудовой люд. Его отец был ремесленникомупаковщиком и обучил сына своему ремеслу. Но двенадцатилетнему мальчику попался в руки томик Беранже, ставшего для
него «Гомером, Вергилием и Горацием». Поэта-песенника хорошо знали в рабочих кварталах и в доме отца Эжена. Пристрастие мальчика к дешевому карманному изданию Беранже поначалу никого не удивляло.

Но, вероятно, упаковщик Потье был очень изумлен, когда его четырнадцатилетний сын стал автором книги под названием «Юная муза», посвященной Беранже и изданной тиражом в пятьсот экземпляров. И если литературная традиция вела «Юную музу» к Беранже, то вдохновляла ее революция. Из пятнадцати изданных песен одиннадцать явились откликом на события

июльских дней 1830 г.

Можно утверждать, что формирование Потье как поэта проходило под влиянием песенников-демократов, в особенности Беранже. В этом же направлении ведут и литературные связи молодого Эжена Потье. Окружавшая его литературная среда —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В. И. Ленин. Полн. собр. соч., т. 22, стр. 273.

кружок республиканцев-песенников «Друзья трех цветов». На склоне лет Эжен Потье признавался, что горько жалеет об измене отцовскому ремеслу, но в 30—40-е гг. он еще был молод, сплен и продолжал верить, что вскоре завоюет весь мир своей музой. А пока она не давала ему и франка в день, он работал то школьным учителем, то приказчиком в лавке, то рисовальшиком по тканям.

В 30-40-е гг. сложилось мировозврение Э. Потье. У поэтоврабочих были свои «салоны» — кабачки, где собирались народные шансовье, где после трудового дня отдыхали и спорили до хрипоты, куда захаживали известные литераторы, где можно было встретить Беранже. Здесь не боялись петь смелые сатирические куплеты и бранить правительство. Потье загорался на этих собраниях - громче всех аплодировал, горячее всех выступал. Иден социальной справедливости увлекали его. Уже в 40-е гг. он стал подписывать свои стихи «Эжен Потье, рабочий». Он искал политическую доктрину, на которую мог бы опереться. Таким учением стала для него программа «заговора равных», который возглавлял Бабёф, гильотинированный в 1797 г. Эжена Потье привлекали мысли Бабёфа о коммунизме как о естественном праве людей, привлекала уверенность в победе грядущей революции. Потье казалось справедливым крушение режима, основанного на частной собственности, если ее лишены широкие трудяшиеся массы.

Не меньшее распространение в эти голы имели утопические теории, отражавшие наивную мечту о революции без крови. Многие рабочие полагали, что под влиянием доброго слова и примера в богачах могут пробудиться братские чувства, что без принуждения и насилия можно установить всемирное благоденствие. Эжен Потье подлавался и этим настроениям. Откликнувшись на революцию 1848 г. стихотворением «Всеобщее голосование», он пишет:

Выборщик— француз любой! То-то счастье! Я— портной, Ты— простой мастеровой, Все людьми мы стали... Кровь за это пролилась! Значит надо, чтоб сейчас с толком выбирали. (Пер. В. Джитриева)

Ему уже видятся «Генеральные штаты труда», в которых царят порядок, бдительность и честность, а фабрики возглавляют самые способные и достойные. Он просто оцьянен этой идеей равенства. В стихотворении «Древо свободы» Потье ведет родословную древа от деревьев библейской гефсиманской рощи, от креста, на котором был распят Христос, к «Общественному дого-

вору» Жан-Жака Руссо, грезившему о смерти гнилого старого мира.

Потье унивается гулом свободы, радуется, что он живет в великие дни:

Посажено под гул напева Широколиственное древо. Шумит толпа. Горят огни... Как это дерево — Свобода, Кумир французского парода, Укоренилось в эти дни.

(Пер. В. Дмитриева)

Но пролетарское самосознание брало верх над социальными иллюзиями поэта. Сентиментальная тема страдающего, жаждущего сочувствия народа все ощутимее сменяется у Потье темой требования рабочими своих законных прав. Увлечение доктриной Вабёфа, идеей неотвратимости, законности революции сказалось в стихотворении «Старый дом на слом». Дом этот олицетворяет всю Францию. Он подкрашен сверху, но давно прогнил, нокосился и осел до самого фундамента:

В нем заняя бельэтаж банкир Земли и фабрики вампир, Сосущий прибыль с капитала.

на втором этаже живет торговец, спекулянт и обирала. На третьем — куртизанка, на четвертом — рантье, прожирающий свой доход, и только на пятом в болезнях и нищете ютится огромная семья бедняков. Дом еще держится. Внизу расположилась казарма. Но плоха надежда на солдат.

Им тошно слушаться капрала. И вряд ли будет эта рать Домовладельца защищать. (Пер. А. Гатова)

Так, складывается революционное мировозарение Э. Потье. Не всегда последовательное, отмеченное утопизмом, оно все же привело поэта к личному участию в революции 1848 г., поражение которой Потье рассматривал как собственную беду. «Разочарования 1848 г. и июньские преступления, — писал он Лафаргу, — подорвали мое эдоровье, и я в течение двадцати лет страдал расстройством нервной системы...»

50-60-е гг. были годами отчаянной политической реакции. Газеты публиковали списки заподозренных в измене существующему режиму и сосланных на каторгу в страшные места Новой Каледонии. Свирепствовала цензура. Все живое, имеющее собственный голос, спешило покинуть Францию. Отправился в длительную эмиграцию на острова Ла-Манша прославленный Гюго. Усхали даже Дюма-отей и Эжен Сю. Особенно не церемонились с народными шансонье, их арестовывали по первому доносу, их рукописи теряли при обысках. Беранже пытался выступать в их защиту, но безуспешно. Многие поэты кончали жизнь самоубийством.

Эжен Потье не мог эмигрировать, как Гюго или Дюма. У него ничего не было, кроме его музы. От голода Эжена Потье спасли его рабочие руки. Он работает в красильных мастерских, продолжает увлекаться утопическим социализмом Фурье, исповедования идею братства трудящихся, и революционной теорией Бабёфа.

Совершенствуется и талант Потье как поэта-песенника. В песне «Замерзшие слова» Потье использует образы Франсуа Рабле. Мир полон замерзших, пока неслышных слов. Но если бы опи оттаяли и зазвучали, мир содрогнулся бы от воплей влов: «На убийцу!». В условиях капиталистической действительности, где так много ненависти и несправедливости, нелепо ждать рож-

дения только добрых слов.

В песне «Когда же она придет?» поэт страстно призывает свободу. Такая позиция французского поэта не могла не вызвать одобрения русских революционных демократов, мечтавших о призыве Руси к топору. Революционный поэт-демократ М. И. Михайлов, посетивший в эти годы Францию, опубликовал в «Современнике» «Парижские письма». В одном из писем он упоминает и о песних Эжена Потье: «Содержание их именно таково, каким должно быть содержание французской песни» 1, — говорит Михайлов.

В дни Парижской коммуны Потье — ее непременный и энергичный участник. Он принадлежит к числу скромпых и незаменимых работпиков, без лишнего шума обсуждает декреты, сотрудничает с Курбе в организации Федерации художников, работает делегатом Коммуны в округе биржи и сражается на баррикадах, когда наступают версальцы. У него в это время нет возможности писать стихи.

Зато в июне 1871 г. после разгрома Коммуны в хрупком впс-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Цит. по кн.: Ю. И. Данилин. Поэты Парижской коммуны, М., «Наука», 1966, стр. 326.

чатлительном человеке обнаружилась титаническая сила духа. Он не признает себя сломленным, а дело революции проигранным. Он пишет «Интернационал» и сатирическую песню «Белый террор». Основная мысль «Интернационала» — мысль о смертельной ненависти мира капитализма и мира голодных и рабов. Их не может объединить никакое «древо свободы», никакие «Генеральные штаты труда», на которые Потье уновал в начале своего пути. Путь революции проходит через смертный бой. С первой же строфы «Интернационала» утверждается необходимость ради строительства нового мира разрушения старого до основания.

Потье отметает давние иллюзии многих социалистов, надеющихся на помощь рабочему классу извне. Никто — ни бог, им народный трибун — не проделает эту работу за трудящийся люд —

Добьемся мы освобожденья Своею собственной рукой. (Пер. А. Коца)

Сильные мира долго обкрадывали народ; тюрьмами, налогами, нищетой, войнами они высасывали из него кровь. Теперь наступило время расплаты.

> Весь мир насилья мы разрушим До основанья, а затем Мы наш, мы новый мир построим, Кто был ничем, тот станет всем,

Эжен Потье обращается в «Интернационале» не только к французским рабочим. Социальное братство для него выше братства в рамках одной нации. В гимне Эжена Потье слышится призыв «Манифеста Коммунистической партии» — «Пролетарии всех стран, соединяйтесь!»:

## С Интернационалом Воспринет род людской!

Мощная ямбическая поступь шести строф «Интернационала», сила и уверенность заложенного в нем чувства сделали песню Потье гимном международного рабочего движения. Бельгийский композитор Пьер Дегейтер паписал к нему музыку. Так из пламени и крови растоптанного версальцами революционного Парижа как символ непобедимости народного гнева родился «Ип-

тернационал». Поэзия Потье 1871 г. свидетельствует, что под влиянием революционных событий ее автор отказался от утопических идей фурьеризма и стал на позиции марксизма.

В 70-е гг. вынужденный бежать от приговора версальского военного суда, присудившего его заочно к смертной казни, поэт эмигрирует сначала в Англию, потом в Америку. Тема Парижской коммуны занимает в творчестве Потье этих лет одно из главных мест. В песне «Так ты не знаешь ни о чем?» с большим поэтическим чувством Потье рассказывает о горе коммунаров. Вся природа причастна к этому горю:

От возмущенья, как от жажды, Природа корчиться должна.

В суровом молчании застыл лес. Река видела в черной яме тела убитых. Как она может теперь отражать сияющее небо? Как может молчать опутанная туманом даль? Как может скользить по горным вершинам солнечный луч?

Потье не испускает непрестанных жалоб, не сетует, что кровь пролидась зря. Он понимает всемирно-историческое значение Парижской коммуны, он пытается осознать ее влияние на ход истории и ее ошибки с марксистских позиций. Поэма «Парижская коммуна» некоторым образом иллюстрирует положения работы К. Маркса «Гражданская война во Франции» 1871). Эжен Потье видел ошибки коммунаров прежде нежелании первыми начинать гражданскую в том, что коммунары не захватили банк и дали контрреволюционерам возможность перевести деньги для борьбы с восставшими. В эмиграции Потье живо интересуется американским и европейским рабочим движением и даже играет в нем заметную роль. Но когла после объявления амнистии у Потье появилась возможность вернуться во Францию, он сделал это незамедлительно. Возвращавшемуся в 1880 г. во Францию Эжену Потье казалось, что мир стоит на пороге счастливых перемен. В сознании поэта пробудились старые иллюзии о братстве людей, о роли науки, способной объединить человечество, покоряющее вселенную. Вель всем нациям равно принадлежит щедрая мать-земля. Железные рельсы и пароходы связали отдаленные страны, а пар и электричество стали послушными рабами людей. Так хотелось Потье снова поверить в грядущий «золотой век»!

Франция встретила его неприветливо. Третья республика не спенила от обещаний перейти к делу. О Парижской коммуне предпочитали не вспоминать. В стихотворении, посвященном вернувшемуся с каторги товарищу, Эжен Потье приходит к горькому выводу — все без перемен:

Ты пробыл в ссылке десять лет и воротился снова... Воздушных замков больше нет Действительность сурова. (Пер. В. Дмитриева)

Потье точно подмечает, что «переменили пмена, но суть не изменилась».

Благоразумные доброжелатели советовали поэту изменить тои, писать помягче. Но Потье остастся непреклонным. Он развенчивает тех, кто ставит себе в заслугу дарование «свободы» коммунарам, но преднамеренно забывает о той пожизненной каторге, к которой подневольный труд приговорил всех бедняков («Социальная ампистия»). Он разоблачает буржуазную полит-эксномию, защищающую свободу предпринимателей и оправдывающую эксилуатацию женщин и детей («Политическая экономия»).

Программным стихотворением Потье 80-х гг. стало стихотворение «Инсургент» (так называли вооруженного защитника революции):

На бой с жестокой нищетой, На бой с неволей вековой Идя вперед, Он, инсургент, ружье берет. (Пер. A. Farosa)

Естественно, что в дни Коммуны инсургент был коммунаром. Коммуна остается для Потье святыней, прологом и школой будущей пролетарской революции. В песнях «Памятник коммунарам», «Четырнадцатая годовщина», «Она не убита» Потье утверждает народные истоки героических 72 дней.

Ее надеялись убить
Картечью и штыками,
На землю знами повалить
И в гризь втоптать ногами.
И палачей толна росла,
Глумясь над ней открыто...
Слышь, Никола!
Хоть их взяла—
Коммуна не убита.
(Пер. В. Джигриева)

70—80-е гг. — самый продуктивный период творчества Э. Потье. В последний год жизни поэта выходит в свет сборник его «Революционных песен». Но и он не спасает Потье от нужды. Болезнь и безденежье вырывают у него страшное признание: «Я покончил бы с собою, если бы знал, что после смерти про-

дажа моих произведений сможет обеспечить счастливую жизнь моей семье».

Потье умер в ноябре 1887 г. К дому его собралась шеститысячная толпа рабочих. Дроги для бедных увезли на кладбище Пер-Лашез тело поэта. На крышке гроба лежая красный шарф члена Коммуны. Реяли красные знамена. Жюль Гед посвятия Потье передовую статью газеты «Социалист». Так простился тоуловой Париж со своим инсургентом, со своим поэтом.

Поэзия Э Потье отразила определенный этап французского революционного движения с его сильными и слабыми сторонами. Понятно, что, развиваясь в общем русле демократической поэзии XIX столетия, она не осталась изолированной и от литературных традиций, в цервую очерель традиций Беранже и Виктора

Гюго.

С начального этапа своего творчества Э. Потье складывается как реземении поэт. Страдатия народа и революция — вот пве главные тесно связанные темы его стихов. Он почти не разывает анакреонтические, любовные мотнвы, присущие Беранже. Потье тяготеет к своему учителю с иной стороны. Группа сатирических песен Потье продолжает линию осмеяния угнетателей, политических лгунов и филистеров, которая была так свойственна Беранже. В сатирических стихах Э. Потье, как и другие поэты-песенники, использует древнюю традицию аллегорического изображения животных:

Кто в ужас бедняков приводит? Мосье Шакал, мосье шакал!

(«Восьмое число»)

Потье сравнивает обывателя с устрицей, устронвшей для себя из собственного удобного дома целую вселенную («Устрица и раковина»). Даже бог у него — огромный паук, служащий капиталу и растянувший для бедняков сеть от звезд до земли. Потье умеет быть злым и ироничным. За прозрачной аллегорией у него исночитается элободневная тема.

Жанр социальной песни диктует Потье художественные присмы: основная мысль стиха у Потье полчеркнута припевом. Нередко этот рефрен носит характер лозушта:

> За дело, граждане! Теперь иль никогда Вперед! Час наступил правления труда («Генеральные штаты труда»)

> > Надевай-ка ранец И патрон забей. Эй, республиканец. В бой спеши скорей! («Рекрут»)

Чтобы еще ярче подчеркнуть главную мысль стихотворения, Потье выносит ее в заголовок: «Дом — на слом!», «Жизнь тоскливую к стене» и т. д.

Влияние Гюго сказалось в тяготении Потье к возвышенной патетике, к введению риторических фигур. История, Свобода, Равенство, Революция пишутся в них с большой буквы. В орке-

стровке стиха звучат медью трубы.

Стихи Потье исключают возможность их двойственного толкования. Поэт сознательно стремится к лаконичности, предельной ясности формы. Его раздражают авторы, у которых стерты границы между добром и злом. У Потье белое — всегда белое, черное — это черное, а красное — цвет крови и пролетарских знамен. Именно эти особенности его поэзии определили место Потье в литературе и в мировом коммунистическом движении. Он не разделял литературу и политику: «Потье умер в нищете, — заключил статью о поэте В. И. Ленин. — Но он оставил по себе поистине нерукотворный памятник. Он был одним из самых великих пропагандистов посредством песни. Когда он сочинял свою первую песнь, число социалистов рабочих измерялось, самое большее, десятками. Историческую песнь Евгения Потье знают теперь десятки миллионов пролетариев...» <sup>1</sup>.

Луиза Мишель (1830—1905) 16 декабря 1871 г. Идет очередное заседание Версальского военного суда над коммунарами. На этот раз разбирается дело

«девицы Луизы Мишель».

В зал вводят обвиняемую. Она в глубоком трауре. Походка ее проста и уверенна. Темные глаза глядят на судей спокойно и независимо. В ней не заметно ни следа страха или уныния. Когда читают обвинительный акт, она отбрасывает на плечи густую вуаль и даже слегка улыбается.

В публике проносится шепот. Еще бы, судят известную революционерку, «красную деву», «львицу революции». Впрочем, среди присутствующих мало тех, кого по-настоящему трогает ее судьба. Для благонамеренных буржуа она враг, исчадье всевозможного зла. С ней и разговаривают, как с опасным врагом. Да и сама Луиза ведет себя резко. «Я не желаю защищаться и не желаю, чтобы меня защищали. Я целиком принадлежу социальной революции», — бросает она в лицо судьям. Она не отказывается от обвинения ни в участии в расстреле генералов, ни в поджоге Парижа.

Правительственный комиссар потребовал от суда смертной казни. Члены суда приговорили ее к пожизненной каторге.

<sup>1</sup> В. И. Ленин. Полн. собр. соч., т. 22, стр. 274,

Дочь провинциальной горничной, Луиза Мишель пришла к суду с основательным опытом трудовой и революционной жизни. По профессии она была учительницей. Революция 1848 г. пробудила в ней жажду свободы, которую Луиза Мишель старалась привить детям. Она учила их не только читать и писать, но думать и ненавидеть. В ее классах не пользовались розгами, как это тогда было принято. Перед началом уроков Луиза пела с детьми вместо молитвы «Марсельезу». Она ходила на прогулки с классом и читала детям стихи. У Луизы Мишель была чуткая артистичная натура. Поэзия и музыка заставили трепетать се сердце. Она сама писала стихи, посылала их Виктору Гюго и даже получила от него одобряющие письма. Все это очень настораживало полицию. В провинции она была слишком на виду. Пришлось расстаться со своей школой и переехать в Париж.

Здесь ее захватывает стихия политической борьбы. Журналистика, педагогика, споры в республиканских кружках, серьезные книги по научному социализму заполняют жизнь Луизы Мишель.

В марте 1871 г. она среди тех женщин, которые не позволили солдатам Тьера увезти пушки с Монмартра. В революции Луиза Мишель нашла свою стихию. Она не знала, что такое страх, выполняла боевые задания лучше мужчин. Она стреляла как заправский гвардеец, стояла на посту у нередовой и организовала женский батальон.

При всем том она оставалась поэтичной и женственной. В часы передышек она писала лирические стихи о природе. Среди коммунаров она нашла свою единственную любовь — бесстрашного революционера Ферре; человека, которому отдала Луиза Мишель свое сердце, расстреляли декабрьским утром версальцы. Стихи ее были приложены к делу как материал обвинения и до нас не дошли. Зато дошли другие, те, которые Луиза Мишель писала под сводами тюрьмы, в арестантском трюме корабля, увозившем ее на каторгу, и на островах Новой Каледонии.

По своему творческому методу Луиза Мишель — романтик. Из современников ей ближе всего поэтическая традиция Виктора Гюго. Поражение революции рождает в ней необузданный гнев и высокую печаль. В стихотворении «Побежденная революция» она пишет о медленно уходящей от нее жизни, о наступлении новой печальной эры:

Всему конец. Вожди, трибуны Погибли в пламени борьбы. Царят предатели Коммуны в пресмыкаются рабы.

(Пер. А. Мушниковой)

Но и в этом безвременье настойчиво ищет Луиза Мишель героя. Жажда героического преодолевает пессимистические ноты ее поэзин. Она не может без волнения вспоминать гром сражений, проклятья врагов и реющее красное знамя. Революция для нее — необоримая стихия, буря:

Так в бурю на волне кипучей Заманчиво играть судьбой, Смерть — праздник чести боевой, И в этот миг толпа могуча.

Образы смерти, призраки умерших, страшная бездна вечности, любимые романтиками, почти постоянно присутствуют в ее поэзии. Но даже в стихотворении «Приговоренному к смерти» поэтесса ощущает, что

Не унялся ветер, п день осьмнадцатый марта Наши вскинувший паруса. (Пер. Л. Руст)

После амнистии Луиза Мишель возвращается в Париж. Она нишет романи, повести, пьесы, ее особенно привлекает литература для детей, Творчеству Луизы Мишель не присуща та последовательная расстановка социальных акцентов, которая свойственна Э. Потье. В ее политических воззрениях нет четкости. Луиза Мишель не задумывается над вопросом о формах власти пролетариата. Революцию она представляет себе стихийным наролеми ураганом, ей импонирует анархизм. Она становится последовательницей Кропоткина.

Накануне смерти в 1905 г. Луиза Мишель с радостью ожидала революционного взрыва в России: «Вы увидите, в стране Горького и Кропоткина произойдут гранднозные события».

Поэтический голос Луизы Мишель, голос томящихся в тюрьме, но несломленных коммунаров влился в ход демократической революционной поэзии XIX в.

Жюль Валяес (1832—1885) У Парижской коммуны были не только поэты. У нее были и прозаики. Первое место среди них по праву принадлежит Жюлю Валлесу. Он родился в маленьком провинциальном городке Оверной огромного труда выбились в люди, но преуспевание их было непрочным. Как и все родители, они мечтали видеть единственного сына умным и богатым. Юные балбесы в школе потешались над костюмом и манерами отца Жюля, состоятельные лавочницы и даже лакеи ироническими взглядами провожали его мать, тщетно старавшуюся выглядеть барыней. Жизнь отца вызывала у Жюля Валлеса отвращение и ужас. Он хотел бы стать крестьянином или рабочим. Однако еще юномей он понял, что нельзя начать жизнь заново. Молодому человску, вскормленному греческим языком и латынью, стать квалифицированным ремесленником оказалось труднее, чем превратиться в интеллигента. Жюль Валлес начал преподавать в школе, сотрудничать в редакциях газет. Но на всю жизнь он сохрания уважение к людям физического труда, которые кормят, поят и одевают Францию. Он ошушал с ними кровную связь.

Жажда справедливости рано толкнула Жюля Валлеса в ряды революционеров. В книгах по истории революций, в доктринах социалистов он ищет ответа на вопросы, которые его волнуют. Революция 1848 г. принята им с энтузиазмом, хотя она и не оправдала его надежд. Железные экономические законы Маркса привлекали его меньше, чем учение Прудона и Бланки. Валлес мечтает об обществе свободных производителей, объединивших-

ся по доброй воле, о демократии для всех.

Он — сын парпжских рабочих кварталов, где жажда справедливости порождала социализм совсем особого свойства — социализм мелких предпринимателей, сапожников, часовщиков, плотников, рабочих, еще не вполне оторвавшихся от крестьянской среды. Им не хватало ни знаний, ни политического опыта. Они не штудировали «Капитал», хотя некоторые из них уже слышали о Марксе. Их умы были склонны к утопиям, а сердца легко воспламенялись на призыв к справедливости. Их легко было поднять против угнетения, если даже расплачиваться приходилось им своей кровью. Впрочем, ею они всегда и расплачивались. И так легко было их обмануть. Тогда еще громкие фразы социальной демагогии звучали вновь. Они не стерлись, не стали штампом. На них откликались. За них шли в тюрьму и на смерть.

Валлеса на протяжении его жизни трижды арестовывают, дважды бросают в тюрьму. На выборах 1869 г. в законодательное собрание как кандидат бедноты он сотрудничает в парижской сенции Интернационала, работает в комиссиях Коммуны, издает революционную газету «Крик народа» и за 72 дня печатает в ней тридцать одну статью. Он защищает Коммуну не только словом. Его руки в мае 1871 г. черны от пороха. Военный суд всрсальцев ищет бунтовщика Жюля Валлеса и, не найдя, заочно приговаривает его к смерти. Писатель вынужден прожить девять лет в эмиграции, в Англии. Возвратившись после амнистии на родину, оп возобновляет революционную газету «Крик нарона», работает как публицист и романист.

Эстетические позиции Жюля Валлеса неотделимы от его революционного опыта. На памятнике писателя по его желанию

высечены слова: «Мой стиль — это мои убеждения». Теория чистого искусства осталась неприсмлемой для Валлеса. Он мыслил себе деятельность художника только в связи с защитой угнетенных. Когда спрашивали его мнение о старой поэзии или романской архитектуре, Валлес переводил разговор на социальные темы. Он любил говорить, что люди его интересуют больше камней. Он не принял теории бесстрастного искусства, положенной Э. Золя в основу натуралистического метода. Роль художника-наблюдателя, художника-экспериментатора казалась ему сомнительной. «Великий художник — это всегда великий раненый», — ответил он Эмилю Золя. И Золя, высоко оценивший романы Жюля Валлеса, признал, что у Валлеса в самых конкретных описаниях всегда слышится личная нота.

Но Валлес выступает не только против эстетики натурализма. Еще более враждебным оказался для него художественный принцип декадентов, гипертрофирующий, преувеличивающий личное, трактующий раны и боль художника как несчастье всего мира. «Недоговаривающее» искусство, — по мнению Валлеса, — приносит людям вред, так как не договаривает главное, уводит от социальной борьбы. Валлес не принял творчества Бодлера, не принял тонкости и изящества парнасцев. Своими учителями в литературе Жюль Валлес называет Бальзака и Диккенса, имея в виду прежде всего социальное направление их творчества. Понятно, что среди современников ему оказались близки поэт Потье и художник Курбе, чье полотно «Похороны в Орнане» Валлес рассматривает как переворот в живописи: «Правда искусства ведет Курбе на сторону народа, нищеты, угнетенных».

Сам Жюль Валлес шел к литературе от политики и публицистики. Первый социальный памфлет Валлеса «Деньги», сделавший его имя известным, был напечатан в 1857 г. Проблема денег решалась им здесь как проблема социальная. Мир представал поделенным на две огромные части — на тех, у кого есть деньги, и тех, у кого их нет.

В статьях и очерках Жюля Валлеса прочно переплетаются две темы — тема социального беззакония и тема революции, ее закономерности, ее неизбежности. Книга «Парижская улица» (1867) дает живописные зарисовки французских социальных типов. Для Валлеса «Улица — это салоп бедняков». К материалу Жюль Валлес подходит так же, как некогда Бальзак в своих очерках, в «Гобсеке» воспроизводивший индивиды, характерные для данной среды. Разница только в том, что он яснее различает в толпе своего героя, не скрывает симпатий к парижскому блузнику. Через десять лет (1876—1877) в Лондоне Валлес пишет другую книгу «Лондонская улица», пропущенную через горький опыт парижского коммунара, где сравнивает Англию и Фран-

ппю, буржуазные будни и революцию. Он точно подмечает меканистичность напиталистического уклада, при котором даже по улице «люди идут взад и вперед, как поршни в машипе», а преступления пышно расцветают на навозе нищеты. Глядя на Лондон, где «афици приклеиваются только клеем— никогда кровью», он тоскует по буйному Парижу 1871 г.

Валлес пишет подвалы, передовые статьи, обзоры событий,

падает газету. Он один на известнейших журналистов эпохи.

Это определило своеобразие его художественного метода. Наиболее значительные произведения Ж. Валлеса относятся к 70—80-м гг. Его лучший роман «Жак Вентра» построен на биографическом материале. Однако Жюль Валлес возвращается в прошлое не затем, чтобы воскресить неповторимый аромат одной человеческой жизни. Это не мемуары. Роман представляется Еаллесу не только рамкой былых страстей и чувств, но и сегодняшних раздумий, книгой битвы, долгом в честь мертвых во имя нового поколения. Таким образом, Валлес ставит перед собой не только художественную, но и пропагандистскую цель — сказать молодым, как им следует взяться за дело, чтобы не остаться повстанцами без оружия, бакалаврами без хлеба, как избежать расстрелов и госпиталей, не повторить ошибок инсургентов 1871 г.

Повествование охватывает жизнь провинции и Парижа на протяжении четырех десятилетий. События 40-х гг., эпоха Второй империи, франко-прусская война. Парижская коммуна — не столько фон, сколько определяющие факторы формирования интеллигента-разночинца Жака Вентра. Три части романа «Ребенок», «Бакалавр» и «Инсургент» прослеживают три периода одной человеческой жизни. Книга «Ребенок» (1878) — самая поэтичная. Она открывает нам сложный мир несчастливого детства, которое проходит в доме на непролазно грязной улице, где никогда не смеются и считают каждое су. Мать одевает его в черное, так что у мальчика вил настоящей печной трубы. Все детские забавы ему запрешены. Он не может играть в горелки, бегать, прыгать, драться, якщаться с детьми простых мастеровых. Воспоминания о раннем детстве Жака — воспоминания о побоях. Мадам Вентра не знает иного способа воспитания, кроме таскания за уши и выдирания волос. Кроме того, она сечет его розгами каждое утро, а если у нее нет времени утром, то не позже четырех часов дня. Она подагает, что только так и должна действовать для блага ребенка хорошая мать. Более того, она нарочно заставляет Жака выполнять то, что ему неприятно и отнимает его маленькие радости. Коллеж, который он посещает, покрыт плесенью, воняет чернилами, источает скуку. Там его обижают старшие или богатые ученики, насмехаясь над ним или над его отцом, которого не любят и называют собакой. Униженный, Жак живет в одиночестве: одни клевещут на него, другие его обилно жалеют.

Подобная традиция в изображении детства — не единственная во французской литературе второй половины XIX в. Она напоминает нам повесть Жюля Ренара «Рыжик» (1894). Но и здесь Валлес внес свое. Мальчика у Валлеса окружают не только скучные и злобные мещане, но и «славные люди». Автор так и называет о них главу. Это семья сапожника и бедной лавочницы: «Какая счастливая семья! Все сердечны, болтливы, такие славные малые! Все работают, но болтают без умолку; ссорятся, но любя». Ребенок попадает здесь в совершенно другую атмосферу — «перца и гороха, радости и здоровья». Валлес любовно описывает привычки этих людей с черными руками и открытыми сердцами: «Они ходят вразвалку и разговаривают с бархатом и кожами, не бьют своих детей и помогают нищим».

В изображении крестьянской деревни Валлес тоже отказывается от подчеркивания в крестьянах собственнического и животного начал, как это было свойственно Золя и Мопассану. Деревня для Валлеса — мир естественных радостей и эдорового труда, к которому всей душой тяпется ребенок. Жак с удовольствием косит траву, выгоняет корову на пастбище и беседует с крестьянами. Автор романа Жюль Валлес верил, что пюдям труда не присущи пороки господствующего класса. Отсюда именно такое изображение «славных людей» города и деревни. Отсюда же страстная мечта, которой он наделяет своего героя: «Я счастлив! Если бы я мог остаться здесь и сделаться крестьянином!» или «Мне тоже хотелось стать рабочим». Жаку присущи не только мечтательность. Он обрисован в романе натурой волевой и деятельной. Ребенок находит в себе силы на то, чтобы протявостоять срепе.

Став бакалавром («Бакалавр», 1879), герой Валлеса продолжает борьбу. Вначале это борьба за кусок хлеба, за материальную и нравственную независимость. На первых порах в Париже он еще надеется воплотить в жизнь мечту детства, приобщиться к профессии столяров или сапожников. Жюль Валлес, сам узнавший крушение мечты, заставляет пройти через это и своего героя. В главе «Будущее» автор отказывается от идеализации доли честного труженика, которой грешил в первой части трилогии. Старый рабочий, не пьяница и не лентяй, убеждает Жака, что все рабочие кончают милостыней правительства или собственных сыновей, если не умрут раньше старости, и что долг интеллигента не в том, чтобы возвратиться в народ: «Вы можете свалиться от усталости и нищеты... Упадете — прощайте. Если же вы устоите, то будете крепко стоять среди сюртуков, как защитник блузы». Бунт Жака Вентра в «Бакалавре» распространяется уже не только на семью и школу, но на все общество. Валлес рисует его в среде единомышленников-революционеров участником антиправительственного заговора против Второй империи.

Автор романа не идеализирует и не выпрямляет путь своего героя. Он исследует не только светлые стороны его души, воспроизводит не только благородные поступки. Психологический рисунок образа непрост, иногда противоречив. Жак Вентра болгся полиции; его мучает тщеславие, а его болезненная гордость порой делает его смешным даже в собственных глазах. Трилогия «Жак Вентра» иногда так близко подводит нас к жизни самого Жюля Валлеса, что мы вспоминаем о традициях жанра романа-исповеди.

Субъективизм повествования особенно ошутим в «Инсургенте» (1886): слишком живы еще воспоминания о Парижской коммуне, слишком кровоточат недавиле раны! И в публицистике 80-х гг. образ Коммуны занимает у Валлеса главное место. Для Валлеса она пример чистой народной революции, совершенной рабочим классом ради булущих поколений. Он и посвящает своего «Инсургента» «павшим в 1871 году». Образ революции выносится на первый план и даже несколько оттесняет образ Жака Вептра. Композиция романа становится менее цельной, тон более взволнованным. Реальные исторические лица вторгаются на страницы книги. Газета Жюля Валлеса и газета, которую издает литературный герой Жак Вентра, называются одинаково: «Крик парода». Автор больше не скрывает тождества между своим персонажем и собой, В текст романа включаются отрывки из публицистики Ж. Валлеса, среди них передовая статья «26 марта». в газете «Крик народа», которую справедливо считают стихотворением в прозе:

Что за пень!

Ласковое яркое солице золотит жерла пушек, благоухают цветы, шелестят знамена... точно синяя река, разливается революция, величавая и прекрасная. Этот тремет, этот свет, звуки медных труб, отблески бронзы, огни надежд, аромат славы — все это пьянит и цереполняет гордостью и радостью победоносную армию республиканцев.

О Великий Париж!

Как малодушны мы были, когда собирались покинуть тебя, уйти из твоих предместий, казавшихся нам мертвыми...

Горинсты, трубите к выступленню! Барабанщики, бейте в поход!

Обними меня, товарищ; в твоих волосах седина, как и у меня! И ты, малыш, играющий за баррикадой, подойди— я поцелую тебя... (Пер. Н. С. Нейман).

В испытаниях революции вопреки буржуваным влияниям крепнет характер Жака Вентра, крепнет и его дарование художника и публициста. Роман Валлеса представляет па себя одну из разновидностей истории молодого человека, мимо которой не

прошел ни один большой писатель-реалист XIX в. Однако у Валлеса эта история имеет свою специфику: его герой вырастает не в приспособленца, а в революционера, поборовшего свои собственные горести, чтобы возглавить движение всех обиженных. Такую судьбу нельзя описать, сделав героя индивидуалистомодиночкой. Отсюда другое новаторское качество книги Жюля Валлеса — путь героя романа дан в неразрывной связи с жизнью народных масс. Роман завершается знаменательными словами: «Я смотрю на небо, в ту сторону, где Париж. Оно — ярко-синее, с красными тучами, точно огромная блуза, залитая кровью». Жюль Валлес первым во Франции начал в романе трудное восхождение, которое в литературе XX в. Поль Эллюар определит, как путь одного к горизонту всех.

Тематика литературы Парижской коммуны созвучна событиям 72-х дней. Патриотические настроения, чувства классовой солидарности трудящихся и ненависти к версальской контрреволюции, ликование от одержанной победы - вот что наполняет литературу первого в мире пролетарского государства. Содержание определило жанры. Лирика и публицистика выпвинулись еще в период 72-х дней. Гимн, песня, торжественная ода, сатира, эпиграмма выразили две стороны революции - гордое удовлетворение победителей и их ненависть к опасному врагу. В тюрьмах и эмиграции после поражения коммунаров в их произведениях преобладают темы народного горя, но в них выражены и надежды на новые социальные битвы, переделающие мир. Усложняются поэтические формы, наряду с прежними поэтическими жанрами распространяются элегия и сонет. В 80-е гг. возникает необхедимость тщательного анализа причин побед и поражения коммунаров. Расстояние во времени позволяет окинуть взором значительность событий. Появляются роман и драма.

Традиции литературы Парижской коммуны не завершились в XIX в. В XX столетии они оказались одним из источников, которые питают пролетарскую литературу. Подчеркнутая тенденциозность, безграничная вера в правоту и победу революции, ноиски героя в подлинном значении этого слова, связь одного со многими — вот то общее, что связывает литературу Парижской коммуны с социалистической литературой наших лией.

## ЭМИЛЬ ЗОЛЯ (1840-1902)

Творчество Эмиля Золя лежит на магистральной линии развития реализма, являясь необходимым этапом в переходе от классического реализма Бальзака к реализму XX в.

Золя, как и Бальзак, — автор большой серии социальных романов. Однако мировозэрение и творчество Золя связано с новым направлением в литературе — натурализмом.

Золя предполагал, что творчество реалистов не может в полной мере отвечать требованиям современного искусства. Натуралистическая школа, теоретиком которой был Золя, сужала задачи искусства, призванного не только констатировать факты, но и обобщать их. Но творчество Золя не укладывается в рамки и схемы одной какой-либо школы.

Золя и продолжает, и разрушает классический реализм XIX столетия. Его персонажам не хватает того величия и того духовного здоровья, которым обладали герои Бальзака.

Вместе с тем перу Золя доступны такие стороны действительности, которые не мог бы отразить реалист, живший в 40-х гг. XIX в. в домонополистический период капитализма. Золя — мастер изображения не столько отдельных типов, сколько людской массы в целом, больших коллективов, гигантских финансовых и промышленных махинаций, скрытых под маской акционерных обществ.

Эмиль Золя родился 2 апреля 1840 г. в Париже в семье инженера Франсуа Золя. Отец будущего писателя, итальянец по национальности, уроженец Венеции, — человек кипучей энергии и недюжинного ума, много раз менявший род занятий и место жительства, к моменту рождения сына уже известный инженер и изобретатель.

Человек своей эпохи, он мечтает разбогатеть, но сильнее этой буржуазной мечты его тяга к энаниям, к смелым техническим замыслам. Он участвует в строительстве одной из первых на европейском континенте железных дорог, в работах по сооружению знаменитого Симплонского тоннеля, предлагает проект перестройки Марсельского порта и грандиозный план перепланировки города.

Детство Эмиля Золя протекает на юге Франции, в Провансе. Отец его одержим идеей строительства общественного канала в небольшом городке Эксе. 40-е гг. XIX в. — заря современного капитализма. Во всех предприятиях необходимы личные инициатива и риск, энергия и напористость. И Франсуа Золя не щадит своих сил.

Эмилю Золя едва исполняется семь лет, когда в семью приходит горе: заболевает воспалением легких и умирает отец. В школу Эмиль Золя идет уже сиротой. Его отдают вначале в недорогой пансион, а затем в казенный коллеж Экса. В семье, измученной кредиторами, мелкими и крупными судебными процессами, страхом перед завтрашним днем, на счету каждое су. Казенный коллеж носит имя Бурбонов, и в соответствии с громким королев-

ским именем, в нем царят строгость и показной порядок. Двенадцатилетнему Эмилю неуютно в его стенах. Но там он находит друга — Поля Сезанна, впоследствии знаменитого художника, совершившего революцию во французской живописи. Они бродят по красивым окрестностям Экса, спорят, иногда ссорятся, как все мальчишки, ловят раков, провожают восхищенными взглядами нарядных кирасиров, направляющихся через Экс в Марсель. Идет Крымская война, и солдат доставляют из Марселя прямо под Севастополь.

Свой родной Экс Эмиль Золя опишет позже под именем Плассана в серии «Ругон-Маккары», он заклеймит его буржуазию и отдаст дань любви его народу. В европейских столицах, Париже, Лондоне, на вершине славы он будет тосковать по крупным южным звездам Прованса и по его пыльным, прокаленным зноем площадям. В Эксе Золя открывает для себя мир литературы. Опи с Сезанном набивают книгами охотничьи сумки, отправлянсь стрелять птиц. Над Золя властвуют романтики. Он разучивает сцены из «Эрнани» и «Рюи Блаза», чтобы разыграть их с Полем гденибудь прямо у речки. Друзья восхищаются Мюссе и сами пишут стихи. Они еще не знают, кем они станут. Эмиль Золя силен не только в литературе, но и в математике. Строфы Поля Сезанна звучат лучше, чем у Эмиля Золя. В одном они уверены — в своих силах и ожидающей их славе.

Когда Золя исполняется восемнадцать лет, он вливается в армию молодых людей, описанных Бальзаком. — мечтающих покорить Париж и добиться высокого положения в обществе. Первый ошутимый удар ожидает его на экзаменах на степень бакадавра. Он с успехом отвечает по математике и естественным наукам. но песмотря на заступничество других экзаменаторов, преподаватель литературы ставит ему нуль. Мечту о высшем образовании приходится отложить. Золя с трудом находит место писца на товарных складах. Он попадает в среду медких служащих, в атмосферу скучных интересов текущего дня. Это самые тяжелые. самые голодные годы Золя. Он. по словам Монассана, «чаще посещает ломбард, чем ресторан». Но именно эти годы познакомили Золя с трудовым Парижем. После работы он идет в толпе мастеровых-блузочников, прислушивается к песенке нищего сапожника, заглянывает в окошко кузницы и чувствует себя среди этих людей своим. В характере Золя поражает удивительная стойкость. Вопреки отупляющей работе и нищете, вопреки посещающим его сомнениям в собственных силах, он вновь и вновь находит их в себе. Он окончательно решает стать писателем, хотя и понимает, что никаких доходов это ремесло ему в ближайшее время не сулит. Ночь занятий литературой он опенивает в это время стоимостью свечки в три су. Золя оставляет товарные склады, понимая, что для занятий ему мало ночей. Мать неодобрительно молчит. Золя уходит из дому, хотя уже хорошо знает, что такое голод. У него вид бродяги и зыбкие надежды на случайные заработки. Зато он много читает. Постепенно для него проясняется картина политической и литературной жизни Второй империи, вырабатывается неприятие ее социальных основ.

Кумир его детства Виктор Гюго живет в изгнании на островах Ламаншского архипелага. Не затихли еще разговоры о судебном процессе против автора «Мадам Бовари», и Флобер тоже предпочитает жизнь затворника в своем поместье. Однако именно Гюго и Флобер остаются корифеями литературы. Вдали от родины Гюго издает в 1862 г. свой самый крупный социальный роман «Отверженные». В этом же году появляется «Саламбо» Флобера.

Официальная литература, пытаясь защетить Вторую империю, потакает вкусам обывателей и наводняет книжный рынок лживыми романами с добродетельными героями и счастливыми конпами.

Крупные писатели Франции выбирают иную дорогу. Братья Гонкуры, Флобер, Тэн, Ренан ведут споры о новом искусстве, спирающемся на открытия науки. Литераторов интересуют достижения медицины и биологии. Ипполит Тэн, писатель и литературный критик, становится теоретиком нового направления. Золя с жадностью прислушивается к этим спорам. В 1862 г. ему, наконец, удается найти подходящую службу в одном из крупнейших Французских изпательств, позволяющую быть в курсе литературных поисков. В 60-е гг. складываются эстетические воззрения Золя и его политические симпатии. Он становится горячим защитником современной ему реалистической школы, В одном из писем этих лет он сравнивает произведения искусства с окнами. открывающимися в природу. В раму окна вставлен экран, сквозь который более или менее искаженными видны предметы. Экран романтической школы Золя сравнивает с преломляющей призмой. смешивающей и расцвечивающей лучи. «Экран последней по времени... реалистической школы является ровным, прозрачным стеклом, хотя и не очень чистым, по дающим точные изображения». Золя привлекают четкие и основательные рисунки. Он хочет смотреть на вещи прямо и при этом любит заявлять, что не интересуется политикой, что принадлежит к партии индифферентных. Позиция Флобера, провозгласившего лучшим убежищем для художника символическую башню из слоновой кости, оказывает на Золя заметное влияцие. Но темперамент трибуна, борца то и дело толкает Золя в политику. Его публицистические выступления полны возмущения существующими порядками,

Ранвий период творчества Золя (1864—1868). В это время он отказывается от юнощеского увлечения стихами в пользу прозы.

Золя собирает написанные им рассказы и издает под названием «Сказки Нинон». За ними появляются романы «Исповедь Клода», «Завет умершей», «Марсельские тайны», «Тереза Ракен», «Мадлена Фера», а также целый ряд публикаций в столичных и провинциальных газетах: новеллы и очерки, статьи о современных писателях и особенно нашумевшие выступления Золя в поддержку Эдуарда Манэ и группировавшихся вокруг него молодых художников — будущих импрессионистов.

Нинон, которой посвящает Золя свои сказки, предстает подругой его юности, олицетворением ласкового, солнечного Прованса, по которому так тоскует Золя под дождливым парижским небом. В «Исповеди Клода» Золя рассказывает историю бедного, но благородного юнощи, приютившего в своей мансарде проститутку и пытающегося вернуть ее к добродетели. Ранние произведения Золя несут ощутимое влияние романтизма, проявляющееся в поисках возвышенных героев, увлекательных сюжетов, патетическом либо сентиментальном тоне повествования. Золя прямо называет кумиров своей юности, которым хочет следовать, — Виктора Гюго, Альфреда де Мюссе, Эжена Сю.

«Тереза Ракен» Из этого периода ученичества явно выделяется роман «Тереза Ракен» — первое зрелое произведение молодого автора. В нем у Золя появляется собственный голос, по которому мы без труда узнаем автора будущей серии «Ругон-Маккары». Перед нами традиционный треугольник буржуазного романа — муж, жена, любовник. На известный сюжет об убийстве мужа Золя находит свой угол зрения, исследуя причины и последствия преступления с точки зрения физиологии: «В Терезе Ракен» я поставил перед собой задачу изучить не характеры, а темпераменты... Я просто-напросто исследовал два тела, подобно тому как хирург исследует два трупа». И действительно, вместо пикантных подробностей любовных связей Золя рисует в романе грубые тяжелые сцены убийства, посещения морга, физиологические процессы, лежащие в основе любви.

В образе Терезы Ракен нет той тонкости исихологического рисунка, который присущ женским персонажам произведений Стендаля, Флобера или русских авторов. Следуя законам «объективного» натуралистического отображения действительности, Золя конструирует характер своей героини иначе — каждое ее психологическое переживание, каждый поступок мотивированы особенностями ее темперамента, ее происхождения. Мать Терезы — африканка, передает своей дочери горячий южный темперамент, несовместимый с тусклостью мелочного буржуазного быта Ракенов. Преступление Терезы трактуется, таким образом, как столкновение темперамента и среды. Изображая это столновение, Золя стремится удержаться от авторского суда и проявления эмоций,

щедро расцветивших его предыдущие книги. Стиль романа «Тереза Ракен» нарочито строг и суховат, изложение фактов преобладает над их оценкой,

Роман Золя был хорошо принят его современниками. Ипполит Тэн справедливо унидел в нем художественное воплощение пропагандируемых им художественных теорий. Гюго похвалил Золя за «точный рисунок и смелые краски», а Флобер назвал «Терезу Ракен» «жестокой и прекрасной книгой». Но сам Золя не вполне удовлетворен. Он точно подмечает наиболее уязвимое в романе — «Тереза Ракен», — «исследование случая чересчур исключительного; драма современной жизни проще...». Золя задумывается о необходимости более широкого и разностороннего изучения общества, об изображении его в более разнообразных аспектах; он задумывает серию «Ругон-Маккары», которую создает во второй период своего творчества (1868—1893).

Если «Терезу Ракен» называют метрикой Эмиля Золя, то «Ругон-Маккары» — его паспорт. Создание серии связано с новым эта-

пом в творчестве писателя.

С 1868 до 1893 г. — за четверть века — Золя создает 20 томов естественной и социальной истории семьи во время Второй империи, отражающих, по замыслу Золя, целую эпоху современной ему жизни. Рождение гигантского замысла требует от Золя помимо чисто литературных задач — определения хронологических рамок действия, круга героев, сюжетных ходов, проблематики, уточнения своей эстетической программы, своего взгляда на мир, т. е. решения основных вопросов, неизбежно встающих перед каждым художником, — вопросов об отношении искусства и действительности, о связи науки с искусством, о движущих силах истории и каждой отдельной личности общества. Золя подходит к решению этих проблем чрезвычайно серьезно, изучая труды по биологии, физиологии и истории, создавая свою «теорию научного романа». Фактически речь инст. о выработке научного и политического мировозэрения, об осознании своего художественного метода. Он выступает как теоретик складывающейся литературной школы. Его сборники статей «Натурализм в театре», «Эксиериментальный роман», «Романисты-натуралисты» и «Литературные документы» являются литературными манифестами натурализма.

И в период создания «Ругон-Маккаров» Золя продолжает интенсивную журналистскую деятельность. Начиная с 1875 г. по инициативе Тургенева он становится корреспондентом журнала «Вестник Европы». Его публикации быстро покоряют русского читателя, к которому Золя всегда относится с симпатией и уважением. «Россия в один из страшных для меня часов безысходности зернула мне уверенность и силы, ибо дала мне трибуну и

самого страстного, самого просвещенного читателя в мире», — пишет Золя в предисловии к сборнику «Экспериментальный роман». Некоторые тома серии «Ругон-Маккаров» выходят в России и Франции одновременно. После Белинского, Добролюбова, Писарева русское общество в известном смысле оказывается даже лучше подготовленным к появлению произведений Золя, чем французская читающая публика.

Биография Золя этого периода небогата событиями. Постепенно приходит известность, а с ней и материальная независимость. Укрепляются дружеские связи с писателями, о духовном общении с которыми Золя так мечтал в годы своей неустроенной голодной юности. Появляется семья. Золя ведет размеренный трудовой образ жизни недалеко от Парижа, в Медане. Он глубоко чтит Флобера, но и у него самого уже появляются последователи и ученики. В Медан к Золя тянутся молодые литераторы. Золя им покровительствует. В 1880 г. с участием Эмиля Золя выходит сборник новелл «Меданские вечера», среди авторов обозначено тогда еще мало кому известное имя Монассана,

Однако неверно было бы представлять себе жизнь Золя на протяжении более двух десятилетий как тихую и отшельническую. Во Франции в эти годы происходит много событий франко-прусская война, Парижская коммуна, **установление** Третьей республики. Мы уже упоминали о резко отрицательном отношении Золя ко Второй империи. Шовинистическая военная пропаганца вызывает у него откровенную неприязнь. На протяжении 60-90-х гг. Золя все более критически оценивает буржуазню Франции, да и всей Европы, подмечая ее антигуманизм, цинизм, животную страсть к накопительству. Приветствуя вначале Третью республику, Золя утрачивает свои иллюзии по мере того, как эта республика проявляет свою классовую буржуазную сущность. Но Золя далек от передовых социалистических взглядов эпохи. События Парижской коммуны им рассматриваются одностороние — как попытка народа защитить Париж вопреки воле командования, Правда, зверства версальцев после поражения коммунаров рождают гневную отповедь Золя,

По мере работы над серией «Ругон-Маккары» Золя уясняет, что основное противоречие времени — «борьба труда и капитала», но до конца жизни не может преодолеть в себе страха перед массовыми движениями. Золя не видит ни партии, ни вождей, которые способны были бы организовать эти движения для достижения лучшего будущего, поэтому массы для Золя — в конечном счете всегда толпа, устрашающе сильная, неразумная, опасная. Но Золя не пессимист. Он верит в светлое будущее людей, полагая, что приведет к нему не социальная революция, а необходимый, медленный и мучительный процесс научно-технического

прогресса. Вместе с тем, при виде всякой социальной несправедливости Золи забывает свои сложные теоретические построения и бросается в бой. Боль и обиду других людей он чувствует, как свои собственные. Так окажется Золя втянутым в дело Дрей-

фyca.

После окончания серии «Ругон-Маккары» в 1893 г. начинается последний период творчества Золя (1894—1902). Золя приступает к созданию нового цикла романов «Три города». Триногия включает романы «Лурд» (1894), «Рим» (1896) и «Париж» (1898). В эти же годы Золя публикует сборник литературных статей «Новая кампания», работает над последним в своей жизни циклом «Четыре евангелия», завершить который ему помещала смерть. Уже в последнем романе «Ругон-Маккаров» — «Докторе Паскале» — Золя сделал центром повествования ученого, предвосхищая основное направление своих доследующих циклов.

Человек науки выведен в них на перециий план повествования. И на этот раз пиклы объединены не только социальной проблематикой, а и законами наследственности семьи Фроманов, интеллигентов, мыслителей. Социальная проблематика «Трех городов» связана с вопросами редигии. Наблюдая среди интеллигенции рост мистических, религиозных настроений, Золя ставит перед собой цель — дать в художественной форме отповедь половщине. В романе «Лурд» он разоблачает корыстную основу легенды о целебных источниках города чудес, где легковерные люди, ослепленные религиозным экстазом, позволяют церкви отобрать у них последние гроши. В романе «Рим» герой Золя попадает в Ватикан. Мрачные страсти и интриги напоминают ему о временах средневековья. В романе «Париж» Золя дает характеристику утонических учений Фурье и Сен-Симона, анархистов, социалистов. Продолжая поиски сил, на которые можно было бы опереться в стремлении к социальной справедливости, Золя приходит к мысли о том, что только наука и человеческий разум изменят мир к лучшему.

Циклы «Три города» и «Четыре евангелия» свидетельствуют о понытке Золя выдвинуть на первый план острые публицистические проблемы, в том числе проблему социалистического преобравования мира. Правда, социализм Золя навени утопическими положениями Фурье, имевшими большую популярность во Франции, а не теорией научного коммунизма, но самая попытка проложить социализму дорогу в литературе имела большое значение. Не случайно она заслужила слова благодарности Жана Жореса.

Безоглядная вера Золя в победу истины, в эволюцию человечества к правде и справедливости, укрепившаяся к 90-м гг., диктует и специфику художественной формы его последних циклов. Это полупублицистика. Тон горячей проповеди нередко доминирует в поздних произведениях Золя над художественным отражением жизни. Автор то и дело отодвигает своих персонажей, чтобы высказаться самому.

В это время и сам Золя непосредственно включается в политическую борьбу. Осенью 1897 г. журналист Бернар Лазар знакомит Золя с документами по делу офицера французской армии Прейфуса. Самый факт возникновения «дела» свидетельствует о наступлении реакции, пытающейся отвлечь общественное мнение от социальных проблем. Альфред Прейфус, еврей, офицер генерального штаба был обвинен в измене и в шпионаже в пользу Германии, хотя показательств его вины сул не имел. Военные власти Франции интересует не столько именю это преступление, сколько необходимость полъема националистических чувств под маркой защиты чести и величия Франции, Процесс и толки вокруг него делят страну на два дагеря — дрейфусаров, защитников Дрейфуса, и антидрейфусаров — его противников, многие которых не имеют ничего против самого обвиняемого, но полагают, что одна человеческая жизнь стоит меньше, чем престиж страны.

Золя тоже не сразу становится защитником Прейфуса. К моменту включения в процесс Золя на вершине писательской славы. Ему пожалован орден «Почетного дегиона». Однако чувство справедливости оказывается сильнее. С гневом он отметает доводы благоразумных, пытающихся оправдать творимое преступление идеей общественной пользы: «Никогда ложь не возвышала нацию». Золя публикует ряд писем, призывая передовую общественность не дать растлить народ демагогией. Реакционеры обвиняют Золя в отсутствии патриотизма. Золя отвечает письмом к президенту республики Феликсу Фору: «Я обвиняю». Весь жар могучего темперамента, весь полголетний опыт публиниста вкладывает он в это письмо. Золя поднялся против государственной машины в целом, и лица, которых он обвиняет, привлекают его к сулу. Пятнадцать дней вдет суд... Золя присуждают к году тюремного заключения и денежному штрафу. Не дожидаясь исполнения судебного решения, он покидает Францию и переезжает в Лондон. Только после того, как дрейфусары одерживают верх, он возврашается в Париж.

В 1902 г. Золя был найден мертвым в своей квартире. Экспертиза установила, что причиной смерти был несчастный случай — отравление угаром, но существует подозрение, что к гибели писателя приложили руку его политические враги.

Надгробную речь у могилы Эмиля Золя произнес Анатоль Франс: «Не будем скорбеть над тем, как много пришлось ему вытерпеть и выстрадать... Позавидуем ему. Он был этаном в сознании человечества».

В период создания «Ругон-Маккаров» Золя создает свою «теорию научного романа», обосновавшую «натуралистический метод» в литературе. В выработке этой теории Золя опирается на позитивистскую философию Огюста Конта. Золя не изучал специально философию позитивизма. Он знакомится с ней в трудах Тэна, в особенности в его «Введении к истории английской литературы». Тэн исходит из тезиса о зависимости человека от вскормпвшей его среды. Отсюда задача изучения человека сводится к выделению в его психологии простых элементов и к их последовательному анализу: «Честолюбие, отвага, любовь к истине так же причинно обусловлены, как пищеварение, мускульное движение и животная теплота. Порок и добродетель — такие же продукты, как купорос и сахар, и всякое сложное данное вызвано взаимодействием других данных, более простых, которыми оно порожлено».

Для Золя произведения литературы — прежде всего документы, по которым можно себе представить жизнь общества. В этом отношении автор «Ругон-Маккаров» оказывается последователем эстетических принципов не только Тэна, но целой линии реалистического искусства — Бальзака, Флобера, братьев Гонкур.

Еще Бальзак в предисловии к «Человеческой комедии» называет себя «секретарем французского общества, занятого поисками скрытого смысла огромного собрания лиц, страстей и событий»; и для Бальзака человек — продукт среды. Но в реализме Флобера и затем Золя все более перемещаются акценты. Под психологию человека подводится физиологическая основа. Страсти. исследуемые со скрупулезной точностью, как бы рассматриваются через увеличительное стекло. От атого они непропорционально увеличиваются. Общие пропорции человека нарушаются. Уже не личность управляет страстями, но физиологии повлеет над волей Бальзак дает нам более цельные, более крупные типы, чем Флобер. Золя продолжает начатое Флобером, что не мешает ему, однако, считать себя сторонником и последователем Бальзака: «Какой писатель!.. Он сокрушил целый век». На письменном столе Золя стоит бронзовая фигурка автора «Человеческой комедии».

Однако Золя не хочет стать просто последователем Бальзака. Устанавливая генеалогию своего романа, Золя утверждает необходимость соответствия метола литературы тому этапу жизни, при котором он складывается. В 1864 г. были переведены на французский язык труды Дарвина. Золя просиживает целые дни в напиональной публичной библиотеке, зачитываясь Дарвином, делая выписки из медицинских книг — «Физиологии страстей» Летурно,

«Трактата о естественной наследственности» доктора Люка, «Внедения в экспериментальную медицину» Бернара. Золя вдохновляет тот огромный скачок, который сделала медицина, превратившись в аргументированную науку. О таком же пути ои мечтает и для литературы. А для этого романист-художник должен стать ученым: «Романист является и наблюдателем и экспериментатором. В качестве наблюдателя он изображает факты такими, какими он их наблюдал... Затем он становится экспериментатором и производит эксперимент».

Своими наблюдениями и опытами Золя хочет «продолжить работу физиолога, который, в свою очередь, продолжает работу физика и химика». Так, в эстетике Золя намечается прямая связь между литературой и наукой. Вслед за Тэном Золя утверждает, что писатели «...должны экспериментировать над характерами, над страстями, над фактами личной и социальной жизни человека так же, как физик и химик экспериментируют над неодушевленными предметами, как физиолог экспериментирует над живыми существами».

Золя в основе физиологии, как и ведущие биологи его времени, видит законы наследственности и влияния среды в которой развивается организм. «Не решаясь формулировать законы, я все же полагаю, что наследственность оказывает большое вдияние на интеллект и страсти человека, Я придаю также важное значение среде». — пишет Золя в сборнике «Экспериментальный роман». Само по себе утверждение Золя не противоречит истине. Но преувеличение роли наследственности, преувеличение роли физиологии, которые допускает Золя, открывает перед литератором опасный путь. То же самое относится к пониманию Золя «среды» и ее влияния на психологию человека. Золя опирается в своей концепции на биологический закон «взаимной зависимости», согласно которому все области человеческой деятельности так тесно связаны, что изменения в одной из них вызывают слвиги и в доугих. Воля человека тоже заменена физиологическим понятием: темперамент. Таким образом, судьба индивида заранее предопределена. Коллектив, орудия труда и вещи, окружающие человека, занимают в романах Золя больше места, чем у Бальзака и даже Флобера. Фатальность, предопределенность человеческой жизни от внешних обстоятельств рождают у Золя тягу к символике, противоречащей на первый взгляд его концепции научного романа. Парижский рынок символизирует чрево Парижа, смерть проститутки Нана — загнивание целого общества, всходы на полях наступление новых социальных перемен...

Чтобы воплотить свою концепцию в художественную практику, он ощущает необходимость построить грандиозное здапие из многих романов, создать прозаическую серию подобно той, которую создал до него Бальзак. В статье «Различие между Бальзаком и мной» он ставит своей задачей пойти дальше своего гениального предшественника: «Не поступать так, как Бальзак. Уделять больше внимания не отдельным персопажам, а группам людей, социальной среде».

Происходящая на глазах Золя переоценка ценностей наводит его на мысль о поисках иных, более совершенных методов создания художественного образа. Для нового содержания он ищет

повую форму.

Эстетика Золя, его концепция натуралистического романа и художественного образа несет на себе груз той эпохи, в которую она создавалась. Поэнтивистская философия приемлет правду факта и аналитический метод, по отказывает философу и художнику в праве давать полученным паблюдениям политические оценки. Золя постоянно заявляет, что он хочет остаться объективным и беспристрастным аналитиком. Действительно, по сравнению с Бальзаном он усложняет анализ. Но он не видит надобности в сознательном преувеличении и синтезе, полагая, что поданные факты скажут читателю сами за себя.

«Ругон-Маккары» Сильные и уязвимые стороны эстетики Золя излагаются им не только декларативно. Продуманная эстетическая концепция требует для ее художественного воплощения не одного, а целого цикла романов.

Замысел большого цикла о Второй империи складывается у Золя к 1868 г. При этом он ставит перед собой двойную цель: воплощение в художественной форме как биологических, так и социальных законов человечества. В 1869 г. в первоначальном плане романа он определяет свою задачу следующим образом: «1) Изучить на примере одной семьи вопросы наследственности и среды. Проследить шаг за шагом ту сокровенную работу, которая наделяет детей одного и того же отца различными страстями и различными характерами в зависимости от скрещивания наследственных влияний и неодинакового образа жизни. Словом, вскрыть живую суть человеческой драмы,... руководствуясь путеводной нитью новейших физиологических открытий. 2) Изучить всю жизнь Второй империи от государственного переворота до наших дней. Воплотить в типах современное общество, элодеев и героев. Нарисовать таким образом социальный возраст человечества в фактах и переживаниях, - нарисовать его в бесчисленных частностях нравов и событий».

Огромную задачу — раскрыть историю целого общества — Золя сразу же мыслит иначе, чем Бальзак. Мы не найдем в его планах географии Франции. Действие романов он задумывает развернуть в Париже и в единственном провинциальном городе Плассане, очень напоминающем Экс, в котором прошло его детство. Связь

между романами серии он намечает через членов одной разветвленной семьи. Таким путем достигается физиологическая мотивировка поведения персонажей, представляющаяся Золя необходимым условием научного романа. Однако семья скреплена у Золя не только законом наследственности. Он видит в ней клеточку социального организма.

«Семья, историю которой я расскажу, будет олицетворять собой широкий демократический подъем нашего времени; эта семья, вышедшая из народа, возвысится до просвещенных классов, до высших постов в государстве; подлость будет присуща ей в равной степени, как и талант. Этот штурм высот общества теми, кого в прошлом веке называли ничтожными людишками, является одной из великих эволюций нашей эпохи... Это значит, что родись данная семья в другое время, в другой среде, она действовала бы иначе». Характеристику среды Золя дает по сопиальному и профессиональному признакам. В его плане намечены отображение правительственно-чиновничьего мира, религиозные заблуждения времени, военный мир, картины жизни рабочих, мир полусвета, мир искусства, мир юстиции.

Золя долго размышляет над выбором фамилий и подзаголовком своего многотомного труда. Наконец, он останавливается на титре: «Ругон-Маккары. Биологическая и общественная история одной семьи в эпоху Второй империи». Серия насчитывает двалиать романов:

1. Карьера Ругонов (1871).

2. Добыча (1871).

Чрево Парижа (1873).

4. Завоевание Плассана (1874).

5. Проступок Аббата Муре (1874).

6. Его превосходительство Эжен Ругон (1875).

7. Западня (1876).

8. Страницы любви (1877).

9. Нана (1869).

10. Накипь (1881).

11. Дамское счастье (1882).

12. Радость жизни (1883).

13. Жерминаль (1885).

Творчество (1886),
 Земля (1887),

16. Мечта (1888).

17. Человек-зверь (1890).

18. Деньги (1891).

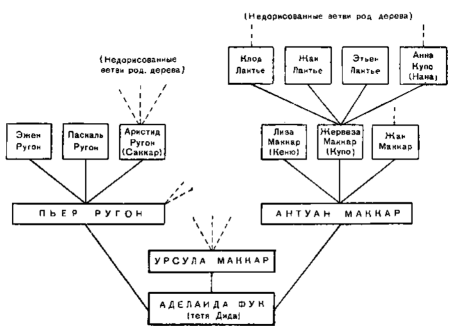
19. Разгром (1892).

20. Доктор Паскаль (1893).

В каждом романе мы встречаемся с представителем одной из

пвух фамилий, несущих от поколения и поколению наследственные черты своих предков. Чтобы представить себе эти качества пагляднее, Золя рисует разветвленное родословное древо семьи.

Начало рода идет от единственной дочери плассанского огородника Аделаиды Фук, вышедшей после смерти родителей замуж за своего батрака Ругона и родившей от него сына Пьера. После смерти мужа она сходится с бродягой и браконьером Мак-



каром. К ужасу и возмущению обывателей Плассана Аделаида живет с Маккаром, как с мужем, хотя Маккар нищий и иьяница. От Маккара у Аделаиды рождается двое внебрачных детей — Урсула и Антуан. Таким образом уже потомки Аделаиды Фук делятся на две ветви — Ругонов и Маккаров. От матери детям передается доброта, нервная возбудимость, несдержанность. Дети Ругона наследуют крестьянскую хватку, жадность, хитрость. В крови Маккара, напротив, заложены страсть к бродяжничеству, наклонность к пьянству, бесшабашная храбрость. Уже в «родословном древе» Золя характеризует своих героев как вполне реальных, живых людей. Наследственные признаки вступают у них в самые причудливые сочетания и проявляются порой в третьем-четвертом поколении. Так, у правнука Аделаиды художника Клода Лантье невроз выражается в гениальности, а

у Жака Лантье алкоголизм прадеда переходит в манию убийства. У каждого члена семьи своя индивидуальность, но эпоха, окружающая буржуазная среда, заставляют всех их стремиться к удовлетьорению постоянно растущих аппетитов, к богатству, к власти или славе. Обе ветви семьи тянутся вверх, хотя не всем сопутствует успех. Здоровая наследственность Ругонов, как и их врожденный практицизм, помогают им добиваться процветания, тогда как Маккаров часто подкарауливает нищета. Причины тому Золя находит не в одной физиологии. Сын Аделаиды Пьер Ругон закладывает основы благосостояния рода, оставив без наследства Антуана и Урсулу Маккар.

Начало серии — роман «Карьера Ругонов» «Карьера Золя называет в подзаголовке «Происхожие-Ругонов» ние». Пействительно, он рисует происхождение семьи Ругонов и Маккаров, и что гораздо важнее — происхождение Второй империи, открывшей новые возможности для буржуазных спекуляций и авантюр. Золя воспроизводит в романе государственный переворот 1851 г., привелший к власти Луи Наполеона и сменивший республиканский строй монархическим, «Карьера Ругонов» направлена против режима всей Второй империи, хотя место действия маленький провинциальный Плассан. Как во всякой провинции, в нем все и всё на виду, а потому и расстановка политических сил показана автором особенно рельефно. Население города делится на групны: сколько кварталов, столько отдельных мерков. Плассаниы свято чтут установленные обычаи и разграничения, так как эти обычаи помогают им сохранить свои привилегии от посягательств «черни». Особенно упорствуют дворянс. Они редко выходят из дому, ни у кого не бывают, никого не принимают. Только священники — частые гости в их моачных особняках. Золя называет их живыми мертвецами, их время прошло. В дворянских кварталах царит кладбищенский покой,

Буржуазия ведет себя иначе. Своими коммерческими сделками она несколько оживляет сонную атмосферу Плассана. Буржуа ходят на вечера, сами мечтают организовывать салоны. «Желтый салон» Пьера Ругона неизменно собирает «свободомыслящих» политиков из лавочников и мелких предпринимателей. Это местные «передовые» умы. Они читают газеты и заигрывают с рабочими, говоря им «дружище». Но даже самые заядлые скептики из пих испытывают волнение, если дворянии удостаивает их легкого поклона. При всем этом плассанские буржуа «весьма почитают власть и готовы кинуться на шею любому спасителю при малейшем ропоте народа».

Наконец, третье сословие, это ремесленники, прозябающие в труде и нищете старого квартала, и крестьяне, обрабатывающие окрестные поля.

Дворян и буржуа объединяет ненависть к республике, при которой жизпь «была полна всевозможных потрясений». «Желтый салон» Пьера Ругона — змеиное гнездо, в котором собираются «заговорщики». Фигуры монархистов очерчены Золя сатирически. Грубые животные интересы лежат в основе «высокой» политики, и посетители салона напоминают животных. Издатель католической газеты «Плассанский вестник» похож на «скользкую жабу», землевладелец Рудье всеми повадками и голосом — вылитый баран, вожак купцов Грапу вызывает в памяти откормленного тусака. Кроме того, заговорщики очень трусливы. Даже дерево Свободы, посаженное в дни республики, они уничтожают только после того, как оно засыхает, политое купоросом.

Подобная характеристика французской провинции напоминает нам романы Бальзака («Утраченные иллюзии»). Способ подачи сатирических персонажей, аналогии с животным миром тоже напоминают «Человеческую комедию». В соответствии с традициями классического реализма Золя рисует и судьбы героев. Они даны в зависимости от конкретных социально-политических событий эпохи.

Реакция никогда не победила бы в Плассане, не опирайся опа на заговор в Париже. Сын Пьера Ругона — Эжен является в романе той ниточкой, которая связывает парижских контрреволюционеров с хищниками провинциального городка. Родственники Эжена Ругона умело используют момент. Пьер Ругон инсценирует нападение республиканцев па ратушу и не останавливается перед убийством, чтобы приписать себе заслуги в установлении нового режима и утвердиться в роли спасителя города, «великого гражданина, которым будет вечно гордиться Плассан».

Симпатии автора на стороне поверженной республики, на стороне народа. По-настоящему защищают республику только ремесленники и крестьяне. Самыми привлекательными героями романа явльются выходны из народа. Это сын ремесленника Сильвер и его подруга, крестьянская девушка Мьетта. История их любои вносит в повествование лирическую струю. Для Золя Сильвер и Мьетта — олицетворение здоровых сил французского народа, его вечной молодости. Когда рабочие Плассана и окрестностей собираются выступать против монархистов, Сильвер и Мьетта занимают места впереди колонны. Мьетта несет Красное знамя. Сильвер прижимает к груди ружье. Картина шествия рабочих в романе Золя напоминает полотна живописцев-романтиков. Что-то захватывающее, опьяняющее исходит от этой толны, от грозного и величественного шествия поднявшегося на борьбу народа: «...Казалось, вспыхивают зарницы, надвигается гроза, и ее приближение тревожит сонный воздух».

Трагедия истории оборачивается трагедией и для истинных ее героев. Мьетта сражена случайной пулей. Сильвера расстреливает жандарм. Зато Ругонам эти же события открывают путь к успеху. В финале романа Золя рисует отвратительную картину хищног радости победивших буржуа. Переодев запачканные кровью башмаки, Ругон принимает за праздничным столом поздравления заговорщиков. Его жирное, лоснящееся лицо, кокетливый бант за ухом его тощей жены, звон стаканов — все эти детали то: " ясней оттеняют народную трагедию.

Переворот 2 декабря 1851 г., день рождения «эпохи ос., мия и позора», возвращает корону Бонапартам и кладет нача-

ло процветанию Ругонов.

«Добыча», «Деньги» К роману «Карьера Ругонов» примыкает роман «Добыча». Они близки по сюжету и по характеру обрисовки образов буржуа.

В центре повествования на этот раз средний сын Пьера Ругона — Аристид, которому старший брат Эжен оказывает всяческое покровительство. Чтобы родственные связи между крупным чиновником Эженом и его братом не бросались в глаза, Аристид меняет фамилию на Саккар. Так появляются в серии Золя герои Саккары. Саккар богатеет на земельных спекуляциях. В золотой лихорадке, начавшейся после переворота 1851 г., он наживает миллионное состояние. В изображении Золя это ловкий жулик, человек без совести и принципов. Но именно подобные люди требовались Наполеону III, становились опорой его трона. Процветание Саккара Золя рассматривает как типичное явление эпохи. К этому выводу Золя пришел, собрав огромное количество сведений о ценах на дома и земли, о перестройке Парижа губернатором Османом. Зоди показывает, что Саккар чутко улавливает особенности времени, безошибочно находит Ty сферу, где его страсть к обогащению может быть удовлетворена в наибольшей степени.

Два громких судебных дела о мошенничествах правления акционерных обществ потрясли Францию в годы, когда Золя собирал материал к «Добыче» и «Деньгам». У некоторых героев этих романов были реальные прототипы. За фигурой конкурента Саккара — банкира Гундермана современники писателя видели Альфонса де Ротшильда, семейство которого уже в XIX столетии прибирало к рукам хозяйственную жизнь страны.

«Деньги», как и «Добыча», политически острый роман. Соперничество католического банка Саккара и еврейско-протестантского банка Гундермана принимает форму борьбы консерваторов и республиканцев. Если Бальзак в «Человеческой комедии» покавывает разлагающее влияние денег, ведущее к конкуренции личной, то в романах Золя уже отражена эра разделения капитала на промыпленный и финансовый. Личная конкуренция перерастает в конкуренцию монополий и влияет на ход политической борьбы.

Наряду с социальной темой в романе развивается семейнобытовая тема. Вместе с грязными деньгами в семью Саккара приходит нравственное разложение. Жена Аристида Саккара мечтает о большой страсти, о трагической роли Федры, влюбившейся в свето пасынка. Однако ее отношения с сыном мужа — всего лишь ризя семейная интрига. В романах «Добыча» и «Деньги» изожеем мир крупных капиталистов. В других романах серии находят свое отображение дела и жизнь мелких буржуа Франции эпохи Второй империи.

«Чрево Парижа» В романе «Чрево Парижа» мы видим центральный столичный рынок. Зайдя однажды случайно в его яркие, ароматные ряды, Золя был околдован симфонией красок и запахов, «готовящейся огромной оргией насыщения». «Следовало бы изобразить все это, — писал он, — какая действительно современная тема». В наброске к роману Золя называет главным действующим лицом «чрево людское» расширительно, — это буржуазия, перевариво получать в этом обжорстве, в этом набитом брюхе — философский и исторический смысл романа. Все, что в мире миллионеров выступает в завуалированном виде, обнажено на центральном рынке в мире мелких рыночных торговцев. Животная жадность к еде, к низменным наслаждениям, грубость, жестокость здесь проявляются со всей откровенностью.

Тема рынка интересует Золя и с чисто эстетической точки врения: «Мне грезится колоссальный натюрморт». Вслед за Бодлером и Флобером Золя видит свою задачу не только в том, чтобы раскрыть социальный смысл эпохи, но и внешние формы современности — то, что во времена Бальзака казалось или было незначительным: паровую машину или паровой котел, красные куски миса на лотках, стандартный мнегоквартирный дом, кучи гниющих отбросов... Эмиль Золя стремился с помощью слов нарисовать ир-

кие картины, подобные холстам Поля Сезанна.

В центре романа преуспевающая внучка Маккара — Лиза, вышедшая замуж за Кеню и владеющая на центральном рынке большой колбасной лавкой. Она вполне счастлива с мужем и маленькой дочерью. Все интересы супругов в лавке и в семье. «В сущности, нас только трое», — любит повторять Лиза. Вопросы политики оставляют Кеню совершенно равнодушными. Они благодарны правительству, когда их не будит ружейная пальба и торговля колбасами идет хорошо.

Неожиданно идиллию сытых нарушает появление брата Кеню республиканца Флорана. В дни денабрыского переворота 1851 г.

он по ошибке был схвачен жандармами и осужден на каторжные работы. В ссылку попал человек, далекий от революционных иде но вернулся оттуда республиканцем по своим настроениям взглядам.

Кеню вначале радушно встречают родственника, но вск-Флоран начинает раздражать Лизу. Ей непонятны его доброего мечты о справедливости, его ночные бдении за книгами. Лунутром чует во Флоране человека не своего мира. А терпимок инакомыслящему никогда не была добродетелью мещана Золя не идеализирует и Флорана. Он прекраснодушен, политкски наивен, его связи с оппозиционными кружками, члены корых много болтают о своем недовольстве режимом и не способини на какой протест, вызывают ирояическую усмешку у Золя, все же Флоран — хороший честный человек. Сцена его арнаводит писателя на грустное восклицание в конце романа: кие же, однако, негодяи все эти порядочные люди!».

Отношения республиканца Флорана и мира центрального пенка Золя трактует как неизбежное столкновение «тонких» к «толстых». То уверены, что голодный человек не может быти порядочным человеком. Голодрерывное пищеварение» Кеню вызывает у Флорана сложную смесь зависти и отвращения. Ни одни ии другим не дано изменить свою судьбу. Среда, наследственности фатально тяготеют над ними. Пищеварительная машина центрального рынка вырастает до роли символа. Правда, Золя вкладываем в этот символ вполне определенный социальный смысл. Салтыков-Щедрин, посетивний Францию в эпоху Второй империи, тоже отмечает преобладание в ней «чревного» интереса. Однако сама тяга к символике диктует Золя особые риторические приемы В этом отношении характерна знаменитая «симфония сыров».

Современники Золя подметили эту особенность книги. Критики обрушились на Золя за то, что он не идет по стопам Гюго поставившего в центре своего романа величественный собор Парижской богоматери, а «предпочитает кучу капусты». Но Золя утверждал: новый творческий метод нуждается для его воплощения в жизнь в новом материале.

«Завоевание Плассана» Золя стремится отобразить все стороны общественной жизни империи. Связь церкви с реакцией представляется ему в равной степени типичной как для эпохи, воспроизводимой в «Ругон-Маккарах», так и для 70-х гг., т. е. Третьей республики, когда Золя пишет «Завоевание Плассана». В этом романе на новом материале разыгрывается сюжет мольеровского Тартюфа, в роли которого выступает хитрый и целеустремленный аббат Фожа. Посланный министром в Плассан, чтобы провести на выборах нужного депутата, Фожа, пользуясь беспринципностью враждующих полути-

жих партий, легко прибирает к рукам весь город и добивается поставленной перед ним цели. Насколько характерной для того ремени была подобная фигура, можно судить и по более поздним манам Золя, и по «Современной комедии» Анатоля Франса.

«Его превосходительство Эжен Ругон» Чтобы воссоздать Вторую империю в полном объеме, Золя считает необходимым изобразить также мир высших чиновииков, правительственные и придворные круги. Эту

тачу он и ставит перед собой в романе «Его превосходительство "Jeн Ругон». Сам Золя не был вхож в великосветские гостиные, тому ему приходится пользоваться чужими наблюдениями. -ческоторые алые и тонкие зарисовки ему сообщает Флобер, посе-««наний светские салоны. Более важными оказываются документы, 环 юрые он изучает в библиотеке Бурбонского дворца, газетные Бликации 1856—1861 гг. Эти годы и являются хронологичезами рамками романа. В основе сюжета история возвышения Эжена Ругона, старшего сына плассанского лавочника, держатиего в руках нити событий романов «Карьера Ругонов» и «Заньоевание Плассана». Теперь мы видим его министром. Образ «его • превосходительства» — несомненная удача Золя. Эжен наследует крестьянскую хватку деда и честолюбие матери. Но именно эпоха ... Чуи Бонапарта помогает этим качествам дать обильные плоды. чт Горговля должностями, зависть, злоба, полное пренебрежение государственными интересами позволяют Эжену осуществить свой т жизненный принцип — властвовать с хлыстом в руке. Умение Ругона прикрываться демагогической фразой, плести интриги и я использовать любые возможности для того, чтобы делать карьеру, ставят этого министра Второй империи в ряд типичных министров капиталистических государств вплоть до сегодняшнего дня.

В романе «Нана» разложение правищих кру-«Нава» гов показано через их нравственное падение. Нана — дочь прачки Жервезы из семейства Маккар. Убежав из дому, она становится куртизанкой, самой модной женщиной Парижа. Действие романа происходит в 1867 г. Это парадный год империи, год парижской Всемирной выставки, собирающей в столицу Франции королей и правителей со всего света. Но атмосфера близящейся развязки чувствуется даже в той лихорадочной жаждо наслаждений, которая бросает к ногам Нана графа и банкира. журналиста и нищего актера. В романе настойчиво проводится парадлель между будуаром проститутки и фамильными покоями дамы из древнего аристократического рода. Все в них оказывается похожим: их посещают одни и те же люди. Политические возарения Напа комичным образом напоминают взгляды аристократов. Со скрупулёзной точностью воспроизводит Золя быт аристократической среды, продажных женщин, физиологию страсти.

И до Золя во французской литературс мы встречаем образы падших, но добродетельных женщин. Эстер из романа Бальзака «Блеск и нищета куртизанок», «Дама с камелиями» Дюма волновали современников Золя так же, как его «Нана». Но у Золя героиня несравненно теснее связана со средой, чем у его предпественников. Это «золотая муха», рожденная четвертым или пятым поколением пьяниц. Она вырастает в предместье, «рослая, краснвая, с прекрасным телом, точно растение, возросшее на жирной

удобренной почве».

От природы Нана добра и доверчива. Она жаждет спокойной обеспеченной жизни, мечтает воспитывать маленького сына. Олнако Нана уже не может управлять своими страстями: «Она становилась стихийной силой, орудием разрушения и, сама того не желая, развращала, растлевала Париж своим белоснежным телом», «Полобно древним чудовищам, стращные владения которых были усеяны костями, она ходила по трупам». Образ Нана является символическим. На сей раз это эротический символ. Имя куртизанки из романа Золя подхватывает реклама. Оно было написано на помах, мелькало на полосах газет, на конфетных коробках и в табачных лавках. «Нана, не переставая быть реальной, превращается в миф», — заметил Флобер. Особенно символичной выглядит смерть Нана. Куртизанка умирает от осны под крики оглупленной пропагандой толпы, вопящей: «На Берлин! На Берлин! На Берлин!». В обезображенном болезнью лице трупно узнать прежнюю красавицу: «Казалось, зараза, впитанная ею из сточных канав,... то растлевающее начало, которым она отравила целое общество, обратилось на нее же и сгноило ей лицо». Здесь образ Нана как бы символизирует всю имперчю с ее блестяшей внешностью и порочной изнанкой.

Натуралистические черты художественного метода Золя проявляются в романе «Нана» в подчеркивании грубого физиологического начала в человеке, в пристальном внимании к вопросам пола, в скупости психилогического рисунка образов. Однако это идет не от аморализм: "К это пытались утверждать его противники. Роман «Н эжение еще одной стороны буржуазного обществе" — Эл. Для Золя «все, что относится к полу, относится к самои социальной жизни».

 yourspice.

рабочие, Золя прав, полагая, что до него пролетариат в литературе почти не появлялся. При этом слова «рабочии», «пролетариат» Золя толкует очень широко, подразумевая под этим социальные низы. Труд современного промышленного рабочего тоже не находит отражения в литературе, и Золя запумывает включить в свою серию роман из жизни рабочих. Мысль об этом появилась v него еще в 60-е гг. В 1877 г. он осуществляет свой замысел,

создав роман «Запалня».

Молодая женщина Жервеза выходит замуж за кровельщика Купо, мечтает открыть свою прачечную, чтобы иметь к старости крышу над головой и кусок хлеба. Однако несчастный случай надение с крыши — выбивает Купо из привычной колеи. Неполгого безделия оказывается достаточно, чтобы он отвык от каждодневного труда и приучился пьянствовать. «Западня» — название романа — на изыке «дна» означает кабак, который подстерегает рабочего на перекрестке улиц. Кабак приносит несчастье в семью Жервезы, ведет ее к нищете и моральному разложению. Таков сюжет романа.

Золя понимает, что деградация рабочих семей при капитализме явление далеко не случайное. Писатель ставит своей запауей «показать, что нравы рабочих, пороки, падение, моральное физическое уродство объясняются средой, условиями жизни. озданными для рабочих нашим обществом».

Золя ведет нас в рабочие кварталы, где проезжают не кареты, л ломовые дроги, где на землю оседает угольная пыль с Восточной и Северной железной дороги, а уличная толпа состоит из работниц, слесарей в голубых рубахах, бесконечной вереницы мастеро-

вых с инструмента: и на плече и хлебом под мышкой.

Внимание худож, лика привлекает пестиэтажный дом с длинными рядами окон и темными общими коридорами, в котором уживет по меньшей мере триста семей; он кажется огромным оси-1 ым гнездом бедноты.

Золя подробно информирует читателя как работает золотых мастер, чем пахнет в кузнице, какт формы столы нужны, чтовы побнее гладить белье, в чем тру чость профессии кровель-

шика...

Уля показывает в романе бедственное положение трудового нария, представляющее резкий контраст с жизнью мелкой и средней буржувани. Маркс и Энгельс писали в «Святом семействе», что «в жизненных условиях пролетариата все жизненные условия согременного общества достигли высшей точки бесчеловечности» 1. Кутим сторонам жизни общества и обращается Золя. День героев е романов полон тяжелого труда в ужасных гигиенических

і К. Маркс и Ф. Энгельс, Соч., изд. 2, т. 2, стр. 40.

условиях. У золотаря лицо цвета восковой свечи и впалые пергаментные щеки, у прачек от вечной сырости и горячего пара пухнут суставы, кровельщики, падая, ломают руки и ноги. Глухая ненависть к труду, которая просыпается в Купо после болезни, по-своему оправдана: «Они не дураки, эти буржуа! Вас они посыпают на смерть, а сами боятся на лестницу влезть и сидят у теплого камелька, издеваясь над бедняками». Купо жалеет, что не изуча, менее опасного ремесла. Но стоит сравнить его судьбу с судьбой других рабочих, как становится ясно, что судьба Купо не исключение. В жизни старого маляра дядюшки Брю нет никаких видимых несчастий. Пятьдесят лет он трудился честно и даже избежаи «Западни». И что же? В конце концов он стареет, не обеспечив себя куском хлеба.

В самом несчастном случае, искалечившем жизнь его героев, Золя находит страшную закономерность. Капитализм высасывает все силы человека, пока он здоров и молод, и обрекает на голодную смерть, когда он уже не в состоянии продавать свой труд. Таким образом, пристрастие Купо к алкоголю объясняется не только дурной наследственностью (его отец умер, свалившись пьяным с крыши), но и социальными причинами. Спаивание рабочих отупляет их, снижает духовные запросы, отвлекает их от сознательной борьбы.

Рабочие в «Западне» не пытаются бороться за изменение своего положения. Они не занимаются политикой. Тысячелетняя культура человечества тоже ими непознана. Одна из самых ярких сден романа — посещение Жервезы и Купо с друзьями в день их свадьбы картинной галереи в Лувре. От великолепных залов и полотен у них рябит в глазах и начинает болеть голова. Наибольшее впечатление на приятелей Жервезы производят в конце концов представительный служитель в расшитой золотой ливрее да роскошная лестница. С горькой иронией рисует Золя эту свадебную процессию, которая пеожиданно заблудилась в гигант ском музее и чуть было не оказалась там запертой на ночь: «Впрычем, все притворялись, что довольны виденным».

Воссоздавая в «Западне» страшные сцены рабочего бла, теместь труда, некультурность рабочих, Золя вовсе не хотеленетать пролетариат. «Мои персонажи, — говорил автор, —зовсе не плохи; они только невежественны и испорчены средой, в эторой живут...». И все же в преувеличенном внимании пистеля к быту, к вопросам физиологии, к наследственной либо присретенной патологии таилась грозная онасность. Ее чутко улагивает Виктор Гюго, писавший о «Западне»: «И я избрал перонажами своего романа каторжника, проститутку, но я написляту книгу с неотступной мыслыю, чтобы поднять их из безды куда опи упали... Я пришел к ним, как наставник, врач, и

не хочу, чтобы к ним наведывались равнодушные наблюдатели или просто из любопытства. Никто не имеет на это права». Очевидно, что у Гюго речь идет не только об объекте изображения, но и о творческом методе Золя, считавшего необходимым для писателя сохранять беспристрастность повествования.

«Жерминаль» В романе «Жерминаль», созданном почти через десять лет после «Западни» (1885), Золя идет в изображении социального конфликта чительно дальше,

В 70—80-х гг. во Франции растет рабочее движение, усиливается стачечная борьба. Особое внимание общества привлекает тяжелое положение шахтеров. Уже Гюго в сборнике «Мрачные годы» нишет о расстреле рабочих-забойщиков, потребовавших увеличения оплаты труда. Тем более необходимой представляется тема живни шахтеров Золя, задумавшему отобразить в своей серии полную картину общества. Стачка шахтеров в департаменте Нор в марте 1884 г. послужила прообразом событий, отображенных в романе. Золя лично посещает район забастовки, беседует с бастующими и хозяевами, интересуется объективными причинами снижения заработной платы и даже, облачившись в традиционную одежду углекопов, ползет на коленях в одной из самых низких штолен с колоритным названием «лисья нора». Но Золя попимает, что одних живописных зарисовок в освещении подобной темы недостаточно.

Собранные Золя материалы по изучению специальных работ экономистов и социологов насчитывают больше пятисот страниц. Знакомится он и с работами Маркса, делает выписки из устава Международного товарищества рабочих, завершая их восторженным выводом: «Это новый «общественный договор»! Но, боже мой, ведь об этом не говорится ни в одном учебнике историе!».

Золя своим романом в значительной степени восполняет этот пробел. В романе есть своя география и своя этнография, воспронзведение быта северных шахтерских поселков. Шахта Ворё, о которой у Золя идет речь, вырисовывается ночью на черном небе серой массой сгрудившихся строений с возвышающимся силуэтом заводской трубы, штабелями бревен и горами угля. Но и за ее пределами тоже промышленный край: «Смотрите! — громко произнес старик, — вот Монсу... Протянув руку, он стал указывать на невидимые во мраке места. — Там, в Монсу сахарный завод Фовелля еще на полном ходу, но вот сахарный завод Готона уже сократил часть рабочих. Остаются только вальцовая мельница Дютийеля да канатная фабрика Блеза, поставляющая канаты для рудников. Они одни уцелели. — Затем он указал широким жестом на север, охватив добрую половину горизонта... По-преж-

нему кругом лежала мгла, но рука старого рабочего как бы наполнила ее образами великих белствий...».

В этом промышленном краю живут пинастии промышленных рабочих. Такова семья Маз. Сто шесть дет, пять покодений, работают они на одного и того же хозяина. Первый в этой династии пятнадцатилетним мальчишкой открыл уголь в округе. Но богатства забирает компания, а на его долю выпалает только честь назвать своим именем шахту. История семьи - история кровопролитной битвы человека и природы во славу капитала. Сын первого Маз гибнет в шахте совсем мододым во время обвада. Двое его братьев и три сына сложили головы там же. Самый старший из Маэ - старик, прозванный «Бессмертным» за то, что несколько раз спасался от гибели и ножил по пятилесяти восьми лет. Глава семьи, сын «Бессмертного», один из опытнейших забойщиков шахты; его знает дирекция и ставит в пример другим. Маэ не пьет волку, отличный семьяние и товариш. Он умен и тянется к знаниям, интересуется политическими вопросами. Если в «Запалне» Золя ставит в центр довествования наименее организованную часть рабочих, то в лице Маз мы видим сознательного пролетария.

Из романа вилно, что Золя проявляет большое сочувствие к Маэ и его семье, которая, как и другие шахтеры, обитает в поселке Пвухсот сорока. Угольная кампания гордится теми условиями, которые она предоставляет рабочим. На самом деле дома в поселке своим скучным однообразием напоминают казармы. Стены их так тонки, что слышен кашель соседа или его ссора с женой, а в шахтерской давке продаются испорченные пропукты. Золя не хочет стушать краски. Семья Мазживет даже лучие, чем другие семьи, но и эта жизнь ужасна. Жена Маэ к тридцати девяти годам выглядит старухой, измученная вечной нуждой и заботами о семерых цетях. В младших Маэ отчетливо видны прианаки вырождения. В шахте работают пять членов семьи, мать экономит каждое су, а денег все равно систематически не кватает. Золя рисует мрачную сцену возвращения рабочих с получкой после очередного снижения зарплаты: «По всему поселку раздался тот же вопль отчаяния и нищеты». Именно нишета толкает пабочих на восстание.

В него оказываются втянутыми не только шахтеры поселка, но и пришлый механик Этьен Лантье, нанимающийся на работу в шахту. Это сын прачки Жервезы из «Западни». В романе «Жерминаль» оп главный герой повествования. На все события Золя смотрит его глазами. Золя и Лантье как бы вместе появляются в романе в один из холодных зимних вечеров, вместе и покидают его страницы.

С жизнью поселка и с семьей Маэ Этьен связан двойным узлом: он работает в бригаде Маэ и влюблен в его дочь Катрин. С образом Этьена Лантье тесно сплетены основные сюжетные линии романа — возникновение шахтерского бунта и любовная

история Этьена и Катрин.

Обе линии обрываются трагически. Стихийность восстания неизбежно приводит его к поражению. Рабочие снова спускаются в шахты. Погиб Маэ. И многие семьи недосчитывают кормпльцев, расстрелянных солдатами, детей, погибших от голода во время забастовок. На бывшего вожака Этьена обрушивается презрение толны. Грубый шахтерский быт ломает чувства Катрин и Этьена. Девушка становится любовницей шахтера Шаваля. Этьен сближается с влюбленной в него толстушкой Мукеттой. Только похороненные заживо в отсеке шахты, залитой водой, они открываются друг другу и узнают короткое счастье, омраченное голодом, ужасом и, наконец, смертью Катрин.

Создавая образ Этьена Лантье, Золя не порывает с теорией наследственности. Нервозность Аделаиды Маккар передается Этьену и выражается у него в приступах неудержимого гнева. Во время такого приладка он убивает своего соперника Шаваля: «Убийство стало для него непреодолимой физической потребностью. Оно надвигалось помимо его воли, побуждаемое наследственностью». Для Золя Этьен не только продукт своего отравленного алкоголем рода, но и той среды, куда он попадает; формально Этьен Лантье — вожак восстания; фактически он только его орудие: «...Его поднимала вместе со всеми товарищами какая-то сила! К тому же он никогда не руководил ими, сами они вели его, побуждая на такие поступки, которых он никогда бы не сделал, если бы на него не напирала сзади смятенная толиа».

В единоборстве сознательного и инстинктивного и в этом романе побеждает инстинкт. Отсюда трактовка восстания не как целенаправленного действия, но как стихийного бунта. Отсюда пренебрежительное отношение писателя к политической борьбе, отсюда же крайне ироническая оценка Золя вождей разных партий, желающих использовать восстание в корыстных целях. Среди этих «вождей» — анекдотическая фигура русского анархиста Суварина, воссозданного писателем явно через литературные источники, а не в результате жизненных наблюдений.

Героем в подлинном значении этого слова оказывается не ктолибо из персонажей, а сама толпа, несущая пафос борьбы и справедливого восстания, передающая ощущение огромной неодолимой силы, Золя любуется стихией, но и испытывает страх перед ней. Лагерю «красных» противостоит в романе лагерь «голубых» — беззаботных либо развращенных буржуа, живущих с приятным сознанием законности своих прав. Семья Грегуаров, семья директора шахты господина Энбо, его племянник Негрель — оляцстворяют в романе правду иной жизни, чем жизнь шахтеров. Эта жизнь тоже бывает по-своему несчастливой, тоже имеет свои огорчения и свои заботы, но трагедии Энбо и Грегуаров меркнут в сопоставлении с той бездной горя и нищеты, в которую брошены шахтеры.

Роман «Жерминаль» не рисует победы рабочих, не освещает путей борьбы с позиций научного социализма. Но он ставит вопрос о невозможности жить по-старому, о неизбежности социальных перемен. В набросках к роману Золя так определяет его идею: «Роман — возмущение рабочих. Обществу нанесен удар, от которого оно трещит; словом, борьба труда и капитала. В этом — все значение жниги; оно предсказывает будущее, выдвигает вопрос,

который станет наиболее важным в XX веке».

Символично само название романа. «Жерминаль» — имя весеннего месяца по календарю Великой французской революции, месяца всходов. Последняя страница книги бросает светлый луч на печальные события в поселке Двухсот сорока. Под ногами уходящего с шахты Этьена раздаются глухие удары кирки. «В пламенных лучах светила юным утром вемля вынашиваля в себе этот шум... и Этьен знал, что посев этот скоро должен пробить толщу земли».

«Разгром» Продвигаясь к окончанию серии, Золя испытывает потребность подвести социальноисторический итог «эпохе безумия и позора». Он делает это в романе «Разгром», который объединиет и тему буржуазии и тему парода. Уже в предисловии к первому тому серии — роману «Карьера Ругонов» Золя с удовлетворением говорит: «Падение Бонапарта, которое нужно было мне как художнику и которое неизбежно должно было, по моему замыслу, заверщить драму,... дало мне жестокую и необходимую развязку». «Разгром» — логическое завершение серии.

«Разгром» был одним из актуальнейших романов эпохи. Золя ставит в нем задачу сказать правду о войне. В набросках к «Разгрому» он пишет: «Не следует больше ни скрывать, ни оправдывать наши поражения. Нужно их объяснять и относиться к ним, как к ужасному уроку». Причины разгрома Франции в войне 1870 г. Золя видит в низкой боеспособности солдат и генералов, обманутых легендами об их несокрушимости и легкими победами в Алжире. Слабость французской армин, в свою очередь, пред-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Хронологически серию завершает «Доктор Паскаль»,

ставляется Золя следствием гнилости всего бонапартистского режима.

В обстановке возрождающегося реваншизма, подготовки реакционного заговора генерала Буланже, мечтающего о новом свержении республики и установлении военной диктатуры, правда о позорной для Франции войне 1870 г. режет слух правительственным чиновникам. Золя вновь обвинен в отсутствии патриотизма, в недооценке героического французского народа. Начальник канцелярии Буланже, поднимая на одном из банкетов бокал за автора «Ругон-Маккаров», провозглащает ехидный тост: — «Я желаю от всей души, чтобы мой знаменитый друг после «Разгрома» подарил нам «Триумф». «Генерал, это зависит от вас», — остроумно отпарировал Золя.

«Разгром» можно рассматривать как исторический роман. В нем очень точно прослежен бесславный путь Шалонской армии, приведшей ее к Седанскому котлу. Золя никогда не был военным человеком. Чтобы описать поход войск и сражения, от него потребовался настоящий подвиг. Золя отправляется по следам минувших боев, останавливается в Седане, изучает топографию местности, беседует с участниками минувшей войны. Там на местах сухие строчки газетных сообщений и бесхитростные рассказы свидетелей приобретают убедительность очевидности. По ночам писателю слышатся голоса молоденьких солдат, кричавших перед смертью: «Мама!». У Золя конятся бесценные документы: записные книжки и дневники офицеров, груды противоречивых приказов и распоряжений, газетные статьи, карты и планы сражений. Одни подготовительные материалы к «Разгрому» составляют бопее тысячи страниц. Роман разделен на три части: события до Селанского сражения, Седанская катастрофа, осада Парижа и Коммуна.

Как и во всяком историческом романе, в «Разгроме» есть реальные исторические лица. Прежде всего это жалкая фигура Луи Бонапарта, ставшего марионеткой в руках придворных интриганов и своей жены. Названы и бегло очерчены некоторые генералы наполеоновской армии.

Однако в центре романа не реальные, а вымышленные персонажи — капрал Жан и солдат Морис. Они встречаются в романе как враги, но переживаемые совместно лишения заставляют их сблизиться. Жан Маккар — один из самых любимых героев Золя, он сама «душа Франции». Старый солдат, проделавший итальянский поход, Жан — сущая находка для своего взвода. Ему в совершенстве известна трудная солдатская наука. Он умеет повко увязать ранец, добыть продовольствие, выбрать сухое место для ночлега. Жан — носитель и высоких моральных качеств. Он наделен здоровым практическим умом, глубоким чувством

ответственности за товарищей и порученное ему дело. К войне он относится истово и серьезно, как к привычной крестьянской работе.

Морис в известной степени антипод Жана. Это интеллигентный экзальтированный юноша, совершивший в довоенном Париже немало безумств. Дух армии ему органически чужд. Морис страдает в походе и от непривычной физической нагрузки и от правственной неудовлетворенности, от грубости и невежества товарищей, от высокомерия офицеров, от сознания пелепости кампании, в которой он участвует. Преимущество Жана перед Морисом очевидно. Однако в определенные моменты повествования роли Жана и Мориса уравниваются.

Изображение в романе солдатской массы принадлежит к его лучшим страницам. Артиллеристы смело глядят в глаза смерти, Они не отступают, стараясь помочь пехоте, хотя для них выбрана явно гибельная позиция. Взвод Жана по-братски делит еду. Отставшие солдаты спешат нагнать товарищей, отправляющихся в кровопролитные бои. Это не значит, что Золя прибегает к искусственной героизации. В «Разгроме» мы ясно ощущаем ту традицию, которая будет продолжена в романе Анри Барбюса «Огонь», раскрывшего неприкрашенные будни войны.

Героизм солдат у Золя вытекает из всего отношения народа к прусскому нашествию, из их стремления выгнать неприятеля из пределов Франции. Близорукий служащий Вейс берет винтовку и сражается как герой. Слабая женщина Генриэтта проводит дни и ночи у раненых в госпитале. Крестьяне на каждом шагу проявляют жалость и сочувствие к солдатам, передают хлеб понавшим в плен, плачут, глядя, как немцы уводят их на чужбину. Золя говорит о крестьянах, ушедших в леса, о тружениках, обрабатывающих под пулями землю. Мысль о бессмертии народа пронизывает роман.

Если народ в романе сражается, то буржуваия продается. Фабрикант Дэлаэрш отлично уживается с немцами и с нетерпением ожидает поражения Франции, чтобы снова наладить производство. Кулак Фушар готов нажить доходы даже ценой крови родного сына. Антипатриотически настроены не только буржуа, но и высшая военная прослойка — генералы. Характерен в этом отношении образ Бургена-Дефейля, безразличного к ходу войны, ко всему, что не связано с его персоной. Но самым ярким воплощением режима империи является образ Наполеона III. Черты безволия, равнодушия, вырождения Золя подчеркивает уже в его портрете. Император бледен, лицо у него вытянутое, водянистые глаза митают. Чтобы не пугать солдат на поле сражения, он приказывает нарумянить себя. Император смертельно болень. Его храбрость Золя объясняет равнодушием неиздечимо больно-

го ко всему, кроме болезни. Не случайно старуха, мечтающая увидеть «хоть одного живого императора», уходит разочарованной: «Ну и чучело!».

Французский народ оказывается сразу перед двумя врагами — внутренним и внешним. Пруссачество в романе предстает бездушной военной машиной. Образ немецкого офицера Гюнтера у Золя опережает аналогичные образы Мопассана. Гюнтер не знает сострадания, лишен человеческих чувств, хотя сам считает себя существом высшей расы. Пожар Парижа для него только краси-

вое зрелище.

Последовательно изображая ход франко-прусской войны, Золя не проходит мимо Парижской коммуны. Первоначально он полагает посвятить этим событиям отдельный роман, затем ограничивается заключительными главами в «Разгроме». В представлении Золя Парижская коммуна — закономерный эпилог войны, пробудивший инстинкты жестокости и разрушения. Не случайно Жан Маккар не с коммунарами. Тем не менее, Золя возмущен и расправой версальцев над восставшими. Направляясь к раненому Морису, Жан оказывается невольным свидетелем расстрела. «Погибали мужчины, дети, осужденные по одной улике, ...погибали невиновные, схваченные по ложному доносу». По улицам ручьями льется кровь, трупы увозят на телегах с утра до вечера. И Золя вновь навывает адрес убийц: «Буржуа оказались еще более жестокими, чем солдаты»...

В «Разгроме», как и в «Жерминале», Золя не может ответить на вопрос о путях борьбы за более справедливый социальный мир. Но он подводит бесславный итог целой эпохе. Он мечтает о новой Франции, связывая эту мечту с рабочим людом. Последняя фраза романа звучит оптимистически: «Опустошенное поле осталось невозделанным; сожженный дом лежал в развалинах, и Жан, самый смиренный и скорбный человек, пошел навстречу будущему, готовый приняться за великое трудное дело — заново построить всю Францию».

Золя первым из больших европейских художников почувствовал дух нового времени, его тягу к технике, к быстроте, изящную и опасную красоту машины. В романе «Человек-зверь» он называет локомотив женским именем «Лизон», и «Лизон» такой же полноправный персонаж повествования, как и люди. Позже французский композитор Онеггер сделает шумы паровоза лейтмотивом своей симфонической поэмы.

Как и Бальзак, Золя видит главную пружину действий буржуа в денежном интересе. Но у Бальзака проблема ставится в плоскости: человек и волото. У Золя — безликая внешне капиталистическая организация — угольная компания, акционерное

общество, кредитный банк занимает место конкретного предпри-

нимателя, действующего на свой страх и риск.

Золя вводит в литературу социальный роман нового типа. Он уже знает исихологию толиы. Гениальность этого открытия оценили только в XX в., когда стало воочию видно, что исихология людской массы вовсе не механическая сумма душевных переживаний составляющих ее людей, что здесь возможны неожиданные скачки. В своих романах Золя рисует физиологического человека, поведение которого определяется не только его волей, но и глубоко спрятанными законами наследственности, смутными зовами пола. Русским писателям XIX в. оказалось глубоко чуждо это качество Золя-художника. Салтыков-Щедрин, Чехов, Толстой неоднократно критиковали его за натуралистические подробности, за повышенный интерес к физиологии, низводящий человека до уровня зверя.

Золя — новатор и в области композиции. Арман Лану, анализируя роман «Жерминаль», отмечает умение Золя чередовать массовые сцены с крупным планом, замедлять и ускорять повествование. Подобные приемы стали обычными в самом массовом

искусстве XX в. - в искусстве кино.

Многие особенности литературы нашего времени связаны с традициями Эмиля Золя.

## **ГИ ДЕ МОПАССАН (1850—1893)**

Ги де Монассан родился в год смерти Бальвака; Гюставу Флоберу было тогда двадцать девять лет. Однако
эпоха Монассана существенно отличается от времени написания
«Человеческой комедии» и даже «Госножи Бовари». Биографы
Монассана свидетельствуют, что он не читал ни философа Огюста Конта, пи теоретика натуралистов Ипполита Тэна. Однако некоторые из положений натурализма не прошли мимо Монассана.
Пристальное внимание Монассана к грубым проявлениям человеческой плоти, к отрицательной, безобразной стороне жизни, жестокости людей то и дело наноминают нам, что Монассан — современник натуралистов. Наследник и продолжатель реалистической линии Флобера, порой он оказывается ближе к Золя, чем к
автору «Госножи Бовари».

Действие новелл и романов Мопассана чаще всего развивается в Нормандии. Это не случайно, Нормандия — родина писателя. Здесь в крак бесчисленных виноградников и тогда безлюдного морского побережья прошло его детство. Родители Мопассана (по отцу он принадлежал к древнему дворянскому роду) разошлись; отец уехал из дома. Тем сильнее на развитии мальчика ска-

залось влияние матери Лоры де Мопассан. Это была тонкая образованная женщина, любившая поэзию, знавшая древние и новые языки, сохранявшая дружеские связи с талантливейшими людьми своего времени. Гюстав Флобер был товарищем ее детских игр. Мать стала первой воспитательницей своих двух сыновей. В старшем Ги она подметила любовь к литературе, поэтическую жилку, которую постаралась развить. До самой смерти писателя она была его пеизменной советчицей и первым критиком его произведений.

Не меньше, чем литература, Мопассана влекло к себе море. Оп рос крепким, смелым ребенком, тянувшимся к вольной жизни, дружившим с рыбаками, мечтавшим о путешествиях, а пока ограничивался долгими пешими переходами и морскими прогулками на шлюпке. С детства он привык гордиться своей выносливостью и силой.

Жизнь в духовной семинарии, куда первопачально поместила его мать, показалась мальчику невыносимой. Мопассан был совершенно чужд религиозной экзальтированности, вековой ритуал церковной службы не вызывал у него ничего, кроме скуки либо насмешек. Руководство семинарии, в свою очередь, поспешило воспользоваться попавшим к нему в руки стихотворным посланием Мопассана к сестре как предлогом, чтобы исключить его из семинарии. Дальнейшее образование Мопассан получил в Руанском коллеже.

Франко-прусская война разорила семью Мопассана. Молодому человеку пришлось самому зарабатывать себе на хлеб. Началась чиновничья служба сначала в Морском министерстве, а затем в Министерстве просвещения. Для литературы оставались вечера. Мопассан по своему характеру был далек от типа художника-затворника в башне из слоновой кости, каким его призывал стать Флобер. Он не оставил своих занятий спортом. Его товарищи часто не знали, что азартный гребец, неистощимый на дерзкие выдумки, — начинающий поэт. Мопассан посетил все протоки и мелкие заливчики Сены, узнал таинственную ночную жизнь великой реки, множество романтических, а чаще просто грустных историй, полюбил рыбаков на ее набережных, грубоватую обстановку дешевых кабачков, познакомился с особенностями существования простого люда. Позже эти впечатления также дали Мопассану материал для многих новелл.

Раннее творчество Мопассана было поэтическим. Он писал стихи в традициях парнасской школы. Наряду с любовью к поэзии, в нем проснулась страсть к театру. Но когда друзья расспрашивали его о литературных планах, он скупо отвечал: «Нечего спешить, я изучаю мое ремесло». В течение семи лет, с 4873 до 1881 г., Флобер руководил литературной учебой Мопас-

сана. Это он приучил Мопассана относиться к работе писателя не как к божественному вдохновению, но кропожливому труду масте-

ра, познавшего тончайшие приемы своего ремесла.

В 1880 г. была опубликована новелла Мопассана «Пышка», начавшая самый плодотворный период в его творчестве. С 1880 до 1890 г. Мопассан создал шестнадцать сборников рассказов, шесть романов, три книги путевых заметок и очень много газетных и журнальных статей. Казалось, что он ведет легкий, светский образ жизни, как будто не оставляющий времени на занятия литературой. В сознании современников Мопассан рисовался снобом, гордившимся своим древним происхождением и знакомством с самыми аристократическими домами Франции. Он вошел в моду. Журналы платили ему «королевские гонорары», издатели умоляли о новых книгах, столичные салоны гордились посещением Мопассана. Однако эта известность не вскружила Мопассану голову. Всюду он сохранял гордую, немного презрительную независимость. Многих отпугивала его холодная вежливость. 

1

Монассан был скрытным, сдержанным человеком. Даже в письмах к близким он как будто сам ставил себе рамки, через которые не переступал. Его отчаянно пугало любопытство публики! Вслед за Флобером Монассан любил повторять, что его книги принадлежат читателям, но до его писем и собственной жизни никому нет дела. Он просил после его смерти уничтожить все его личные документы, не позволял публиковать свои портреты, весьма скептически относился ко всякого рода публичным чествованиям. Мопассан нелегко раскрывал душу. Поэтому распространилось мнение, что у него вообще нет сердца. Между тем сам Мопассан однажды признался, что обладает «гордым и стыпливым сердцем», тем сердцем, «над которым смеются» и которое поэтому приходится прятать от посторонних взоров. Трогательно отношение Мопассана к матери и к своему другу и наставнику Флоберу. В воспоминаниях слуги Мопассана Франсуа Тассара воссоздается чрезвычайно привлекательный образ деликатного доброго человека, сочувствующего человеческим страданиям и нередко приходящего на помощь беднякам.

Внешне благополучная жизнь Мопассана все больше оборачивалась трагедией. Писатель не может быть писателем, если при виде страданий других людей он не задает себе мучительный

вопрос: «За что?».

Действительность Франции 70—80-х гг. заставляла ставить втот вопрос особенно часто. Активно интересуясь политикой, Мопассан ясно видел суть грязных афер Третьей республики. Всеобщая глупость, казалось Мопассану, могла конкурировать только со всеобщей продажностью. Отношение Мопассана к буржувани было презрительным, его юношеские иллюзии в отношении ари-

стократии быстро рассеивались. Бросая вызов общественному мнению, Монассан говорил, что писателя могут обесчестить три вещи: печатание в респектабельном журнале «Ревю де Де Монд», получение ордена Почетного Легиона и выборы во Французскую академию.

Он пытался отойти от политики, внушавшей ему омерзение, не принимать от Третьей республики никаких подачек, «ибо всеобщая глупость настолько заразительна, что нельзя соприкасаться с ней, не заражаясь», не заводить слишком тесных связей в светском обществе.

Мопассан много нутешествовал. «Путешествие, иссал он, ото нечто вроде двери, через которую уходят из действительности обыденной, чтобы вступить в действительность неизведанную». На своей яхте «Милый друг» он совершил поездки на Корсику, в Алжир, в Италию, Сицилию, Тунис и Англию. К этим странствиям Мопассана толкали не только любовь к морю или поиски новых впечатлений; желание вырваться из круга повседневности, отвращение к обществу играли здесь не последнюю роль. Он отлично понимал лживость и лицемерие так называемых буржуазных свобод. Политическим идеалом Мопассана в 80-е гг. стала «аристократическая» республика, которой управляли бы не дворине, но аристократы духа, интеллектуалы, художники и ученые.

Однако Мопассан не видел никаких реальных путей к установлению нового порядка. Мысль о революционном преобразовании мира даже не приходила ему в голову. Читая пессимистические страницы Шопенгауэра, Мопассан в значительной степени проникался его философией, рассматривающей движение идей, как круг, замкнутый человеческой глупостью и неспособностью к счастью.

Усилению пессимистических настроений способствовало и постепенное ухудшение его здоровья. Началось тяжелое нервное ваболевание, явно проявившееся уже к середине 80-х гг. Его начал преследовать страх смерти и страх творческого бесплодия. Работоснособность Мопассана падала, ухудшилось зрение. Болезненные образы и состояние Мопассана отравились в его расскавах «Орля», «Он?», «Кто знает?» и др. Мопассан воспроизвел в них различные виды галлюцинаций. «Орля» — представляет собой дневниковые записи больного человека, который вопреки своей воле возвращается к мрачным видениям своей фантазии, не может освободиться от странного существа, преследующего его повсюду. В рассказе «Кто знает?» герой присутствует при фантастическом исчезновении мебели из своей комнаты, которов сам считает галлюцинацией. Но потом оказалось, что мебель в самом деле исчезла. Почему? — Кто знает. Подобные рассказы Мо-

пассана уже не отражали реальной действительности, но передавали ужас больного человека, еще при жизни погружавшегося во тьму.

Многочисленные враги Монассана, ненавидящая его за многочисленные разоблачения буржуазная пресса спешили раздуть скандал, смакуя симптомы болезни писателя. После неудачного покушения на самоубийство Монассан был помещен в лечебницу, где провел два года и откуда уже не вышел. 6 июля 1893 года, но выражению его слуги, «он угас, как ламиа, в которой не достает масла».

«Я появился в литературной жизни, как метеор, и исчезну, как молния», — сказал Мопассан незадолго до смерти. Действительно, его творческий путь был кратким, а успех пришел как будто сразу и неожиданно. Однако триумфу «Пышки» предшествовали годы упорного ученичества. Его первые шаги направлял Флобер; после смерти Флобера ему помогал советами Тургенев.

Флобер не только наставлял Монассана, но пытался приучить его к своему методу работы: просил рыться в каталогах и серьезных научных изданиях, чтобы уточнить нужный термин, заставлял составлять подробный план нормандского побережья и описание утесов, мимо которых по замыслу Флобера должны были гулять его герои, давал Монассану задания пойти на прогулку и воспронзвести затем какой-нибудь увиденный эпизод в сотне строк. С этими этюдами Флобер поступал, как с ученическими тетрадями, свирено вычеркивая лишние либо неточные эпитеты, немузыкально звучащие, плохо построенные фразы. Уроки не проходили для Монассана даром. Он постепенно приучался к точности и к требовательности в работе над словом.

Флобер ввел Мопассана в литературную среду, проложил ему путь в журналы, познакомил с Тургеневым. Флобер оказал на него колоссальное влияние и как художник, и как человек. Мысли Флобера об одиночестве художника, о его невмешательстве в политическую жизнь нашли отклик в душе Мопассана. Мопассан, так же как Флобер, считал необходимым объективный беспристрастный взгляд художника на творческий материал.

Из этого, понятно, не следует, что Мопассан слепо шел по пятам Флобера. Как у всякого большого художника, у него была своя система эстетических взглядов, котя Мопассан не оставил, подобно Золя, аргументированных статей с изложением эстетической теории. Более того, натуралистическая концепция автора «Ругон-Маккаров» нередко вызывала возражения у Мопассана.

Об эстетических взглядах Мопассана мы можем судить главным образом по его письмам разных лет и небольшой статье «О романе» (1887), предпосланной книге «Пьер и Жан».

В письме к другу от 17 января 1877 г. Мопассан делает одну из первых попыток подробно изложить свое литературное кредо. Он пользуется терминами «романтизм», «реализм», «нагурализм», полагая, впрочем, что не они определяют долговечность литературных произведений, а некий «литературный флюид, достаточно неясно называемый талаптом или гением». Мопассан не отрицает, впрочем, закономерности смены одного литературного метода другим.

Так, вслед за Стендалем и Бальзаком Мопассан требует от художника не быть эпигоном великих предшественников, а создавать в искусстве свою собственную страницу. Но человек уже второй половины XIX в., Мопассан вводит в характеристику писателя столь любимый и Золя, и позитивистами термин «темперамент». Художник у Мопассана, как и у Золя, и у братьев Гопкур, «изобразитель натурального, преломляющегося через его темперамент».

Правда, в отличие от Золя, у Мопассана нет уверенности, что натурализм — единственный законный наследник реализма Бальзака. Для Мопассана натурализм — «только одно из проявлений, а не сумма искусства, подобно тому как манера Гюго является другим проявлением того же искусства... ни тот ни другой не открызают тех неизбежных путей, по которым пойдет литература...».

Взгляд Мопассана на литературу менее социален, чем взгляд Эмиля Золя. Мопассан почти нигде не говорит прямо о связи литературного процесса с социально-историческими основами развития общества и часто в развитии искусства видит не только сакономерный процесс, а и вариации, вызванные стремлением человеческой природы и разнообразию.

Однако на этом основании нельзя причислить Мопассана к аполитичным художникам, как это многократно пыталась сделать буржуазная критика. Мопассан, как и его предшественники-реалисты, был уверен, что «всякий, кто не следует за литературным течением своей эпохи, кто не обладает оригинальной манерой видения и выражения, остается за бортом».

Считая XIX в. «величайшим из всех столетий, в которые существовала литература», Мопассан требует от своего современника-романиста воссоздавать не обостренные состояния души и сердца, а «историю сердца, души и разума в их нормальном состоянии», ибо только так можно «добиться желаемого эффекта, то есть взволновать зрелищем обыденной жизни, и выявить свою идею». «Автор должен пользоваться только теми фактами, истинность которых неопровержима и неизменна». Мопассан, таким

образом, выступает за реалистическую типизацию: «реалист, если он художник, будет стремиться не к тому, чтобы показать нам банальную фотографию жизни, но к тому, чтобы дать нам ее воспроизведение, более полное, более захватывающее, более убедительное, чем сама действительность». Мопассан полагает, что рассказывать обо всем происходящем невозможно, да и не нужно, «значит необходим выбор».

Мопассановский выбор мыслится им как следование «логике событий», а не рабское копирование их неосознанного чередования. Ему близки и дороги заветы Флобера, требовавшего от имсателя длительной неустанной работы, подобной работе ученого:

«Талант — это длительное терпение».

Мопассан наследует и то, что сам он называет «флоберовской теорией наблюдения», — уверенность, что «решительно во всем есть что-нибудь неисследованное», надо только его найти. Это положение применимо и к языку прозы. Иронизируя над туманной речью декадентов, над расслабленными образами, над выдуманными выражениями, Мопассан цилирует Флобера: «Какова бы ни была вещь, о которой Вы заговорили, имеется только одно существительное, чтобы назвать ее, только один глагол, чтобы обозначить ее действие, и только одно прилагательное, чтобы ее определить... и никогда не следует удовлетворяться приблизительным, никогда не следует прибегать к подделкам, даже удачным, к языковым фокусам, чтобы избежать трудностей».

Французский язык, по выражению Мопассана, подобен чистой воде источника, в который каждый век бросал «свои вкусы, свои претенциозные архаизмы и свою жеманность, ...но пичто не всплыло на поверхность из этих напрасных попыток и бессильных стараний. Наш язык — ясный, логичный и выразительный. Он не дает себя ослабить, затемнить или извратить». И в своем творчестве Мопассан следует этим заветам. Он один из лучших французских стилистем.

Новелистика прежде всего как новеллист. Он написал преждение Телье», «Мадемуазель Фифи», «Рассказы Вальдшнена», «Лунный свет», «Мисс Гарриэт» и другие. Сборники многократно переиздавались еще при жизни писателя. Нередко Мопассан пересматривал включенные в них новеллы, изымал одый, добавлял другие. Он был очень требователен к тому, что выходило под его именем. Ранние веселые, озорные рассказы Мопассан, как и молодой Чехов, издавал под псевдонимами и если впоследствии подписывал, то предварительно перерабатывал.

Ликующее здоровье и полнота жизни первых книг Мопассана уже несли где-то в глубине спрятанную тоску. В конце

80-х гг. Мопассан создавал уже не жизнерадостные, а чаще просто печальные, иногда болезненно-тревожные рассказы. Среди веселых историй сборников «Заведение Телье» или «Рассказы Вальдшнепа» тоже есть сюжеты, задевающие самые чувствительные струны человеческой души.

Нередко Мопассана представляют себе певцом плоти, нескромным свидетелем любовных похождений. Действительно, Мопассан много писал о любви, но художника волновали и другие темы.

Серьезной, важной для творчества Мопассана стала проблема войны и весь круг связанных с ней вопросов — ответственность за войны правительств, стремление городских и сельских толстосумов нажиться на бедствиях родины, трагедия втянутого в бойню простого человека и присущее ему чувство патриотизма. О франко-прусской войне 1870—1871 гг. им написано около дваддати новелл («Пышка», «Мадемуазель Фифи», «Два приятеля», «Папаша Милон», «Старуха Соваж», «Пленные» и др.).

Мопассан быстро избавился от шовинистических восторгов, охвативших его, двадиатилетнего юношу, в начале франко-прусской войны, участником которой он был. Романтический взгляд на мир был ему мало свойствен, к тому же позорное отступление излечивало даже романтиков. В письме к матери Мопассан пишет о беспорядочном бегстве французов, о ночлегах на кампях, о длительных тяжелых переходах. В отношении к войне у Мопассана утвердилась устойчивая, народная точка зрения: надо бы заставить правительства отвечать за развязанные войны, за пролитую кровь, тогда и войны бы прекратились.

Характерно, что первая вполне зрелая новелла Мопассана «Пышка» несет именно эту мысль. История создания новеллы отсылает нас к лету 1880 г., когда в пригороде Парижа Медане у Золя собрались пятеро литераторов. Однажды лунной ночью речь зашла о Мериме, слывшем великоленным рассказчиком. Было решено поочередно рассказывать истории о франко-прусской войне 1871 г. Начало положил сам Эмиль Золя «Осадой мельницы». Впоследствии составился сборник «Меданские вечера», для которого Мопассан написал новеллу «Пышка». Молодой автор очень побаивался сурового суда Флобера, но на этот раз в письме к Мопассану Флобер не скрывал восхищения: он назвал «Пышку» «шедевром» и утверждал, что этот маленький рассказ никогда не будет забыт. Флобер оказался прав. «Меданские вечера» были обязаны успехом не столько Золя, сколько Мопассану.

Монассан с самого начала отдавал себе ясный отчет в идейной направленности всего сборника и своей новеллы. В одном из писем 1880 г. он писал: «Никакой антипатриотической идеи, никакого предвзятого намерения, Мы хотели только попытаться

дать в наших рассказах правдивую картину войны, очистить их от шовинизма..., а также от фальшивого энтузиазма, почитавшегося до сего времени необходимым во всяком повествовании, где имеются красные штаны и ружье». В новелле «Мадемуазель Фифи» Мопассан снова возвращается к теме патриотического порыва продажной женщины, убившей прусского офицера за то, что в ее присутствии он оскорбил Францию.

Многим критикам казался подозрительным выбор Мопассана на роль мстительниц девушек из публичных домов. Но дело в том, что Мопассан не считал этих женщин хуже либо порочнее респектабельных буржуазок. Героиня «Мадемуазель Фифи», девушка по имени Рашель, лишена снижающих ее образ качеств, присущих Пышке. Рашель смела, решительна, отважна. Вонзив нож в горло офицера, она швырпула стул под ноги его товарищу, распахнула окно и исчезла, прежде чем ее успели схватить. В глазах Мопассана Рашель совершила подвиг. Характерна в этом отношении концовка новеллы: из публичного дома ее взял несколько времени спустя «один патриот, чуждый предрассудков, полюбивший ее за этот прекрасный поступок; затем позднее, полюбив ее уже ради нее самой, он женился на ней и сделал из нее даму не хуже многих других».

Самоотверженность поднимает до героев самых заурядных обывателей. Два приятеля, страстные любители рыбной ловли, оказавшись на пограничной линии, попадают в руки к пруссакам. Немцы обещают им жизнь, если они выдадут французский пароль, но им даже не приходит в голову, что это возможно. Оба товарища гибнут как герои («Два приятеля»).

Особенно впечатляющи у Монассана картины крестьянского сопротивления. В новеллах «Папаша Милон», «Старуха Соваж», «Пленные» он рассказывает о тех, кого он называл в новелле «Пышка» «бесстрашными», способными к «тайной, дикой и законной мести», «безвестному героизму». Все они совершают подвиги обдуманно и деловито, как привыкли выполнять ежедневную крестьянскую работу.

Патриотизм героев Мопассана немногословен. Его герои не произносят громких речей о величии Франции либо о своем долге. Даже стреляя в неприятеля или падая под пулями, они молчат. Но это и не инстинктивный натриотизм, не рефлекс животного, защищающего свою нору без глубоких размышлений, как это представляли себе некоторые французские критики Мопассана. Автор «Папаши Милона» и «Двух приятелей» точно уловил природу непоказного, деловитого патриотизма простого человека, всегда готового к подвигу, для которого пемыслимо не дать отпора врагу, как немыслимо представить себе ежедневную жизнь без борьбы за существование, за кусок хлеба.

Эти особенности новеллистики Монассана вызвали самый живой интерес к его творчеству во время фашистской оккупации Франции. Подпольная печать переиздавала его рассказы и писа-

ла о нем как о художнике-патриоте.

Олно из главных мест в новеллистике Мопассана занимает любовная тема («Заведение Телье», «Признание», «Наследство», «Эта снинья Морен»). Интерес к физиологии, к любви в ее самой грубой, плотской форме неизменно пробуждается во все кризисные эпохи. История мировой лигературы знает немало таких периодов безвременья, когла недостаток веры, крушение идеалов уводили в эротику. Салтыков-Шедрин, посетивший Францию времен Монассана, писал, что в обстановке реакции люди там «странным образом обезличились, измельчали и потускиели», а «всякий интерес, кроме чревного, был объявлен угрожающим». Эротическая новелла Монассана и рисует «чревный интерес». воспринимающий любовь тоже как один из способов своеобразного насышения, удовлетворения аппетита тела. Но только этим Мопассан не ограничивался. В обращении писателя к теме любви сказалось его представление о раблезианской полноте бытия. инушая из веков во французской литературе мощная бурлескная струя. Есть у Моцассана и сатирическое решение этой темы. Не случайно его восхишала и покоряла сила грубого смеха сатирика Аристофана. Проявилась вдесь и тенденция времени: пробужденный натуралистами интерес к вопросам физиологии, к запретной прежде для большой литературы теме — жизни плоти.

Тема падшей женщины широко вошла в произведения Золя и Гонкуров. Вошла она и в новеллистику Мопассана, создавшего целую галерею образов — жалких, трогательных и комичных. Но продают себя не только женщины, сделавшие это своим ремеслом. Понятие «любовь» вообще неизвестно дочке фермера («Признание»). Здоровая, цветущая женщина неспособна на порывы страстей, как неспособен на любовь и ревность ее муж («Наследство»).

Тема стяжательства существует и вне связи с любовной темой («Зонтик», «Туан»). Не всегда она звучит комично. Порой Мопассан не смеется, а ужасается. Новелла «Мать уродов» как будто повторяет романтическую историю Гюго о компрачикосах, уродующих детей, чтобы продавать их в ярмарочные балаганы. Разбогатевшая крестьянка умышленно рожает безобразных детей, стягивая себе талию во время беременности. Мопассан снимает с ее истории всякий романтический покров, он подробно описывает жилище крестьянки — хорошенький опрятный домик и ухоженный садик: «ни дать, ин взять, жилище нотариуса, удалившегося на покой». Рассказывая историю бывшей батрачки, изувечившей первого младенца в силу жестокой необходимости —

скрыть беременность, писатель точно называет сумму, за которую она продала своего ребенка. И от этой будничности, расчетливости преступления оно становится вдвойне ужасным. Жажда денег разъела самое естественное и самое глубокое чувство: материнство. Даже мрачные романтические злодейки не доходили до того, к чему привела человека буржуазная расчетливая жизнь. Мать уродов не одинока. Кокетливая женщина на пляже тоже мать уродов.

Мопассан не только художник смешных либо отталкивающе мрачных сторон бытия. Очень много его новелл рассказывают о высоких чувствах, о неудачной и все же прекрасной человеческой жизни. Новеллы эти часто проникнуты печалью, грустной усмешкой над нескладным и несчастливым существованием людей, васлуживающих лучшей доли («Прогулка», «Иветта», «Ожере-

лье», «Дядя Жюль», «Мисс Гарриэт»).

Бухгалтер Лера, проработавший сорок лет подряд в конторе, однажды вечером вдруг окинул взглядом прошедшую жизнь («Прогулка») и понял, что ничего светлого в этой жизни не было. Лера — маленький человек, духовный родственник мелких чиновников, описанных в русской литературе. Мопассан повествует о нем без усмешки, без иронии, без излишнего внимания к физиологии. Точно и скупо, в датах и цифрах, дана предыстория трагической прогулки: «Двадцати одного года от роду он поступил в торговый дом Лабюз и Ко и с тех пор не менял места службы. В 1856 году у него умер отец, в 1859 — мать. И с тех пор никаких событий в жизни; в 1868 году переезд на другую квартиру из-за того, что хозяин дома, где он жил, хотел повысить квартирную плату».

Такая манера повествования— с развернутой экспозицией, с датами, с цифрами дохода— напоминает нам традиции реалистов 40-х гг. — Стендаля и Бальзака. Но общий элегический тон новеллы говорит скорее о влиянии Флобера и Тургенева, о том, что реализм Мопассана развивался не в 40-е, а в 80-е гг., когда литература большое место уделяла грустным раздумьям о человеческой жизни. Каждого ожидает в конце трагедия старости и смерти, вдвойне печальная для бедников вроде бухгалтера Лера, не выдержавшего одиночества и повесившегося в аллее парка.

Самоубийством пытается кончить жизнь и молоденькая девушка Иветта («Иветта»), которой вдруг открывается весь ужас ее дальнейшего существования, обреченного на проституцию. Без любви и нежности проходит жизнь «Королевы Гортензии», под грубой внешностью которой скрывается любящая женская душа. На смертном одре она разговаривает с детьми и мужем, которых у нее никогда не было, выплескивая затаенную горечь и бель. Но открывшееся в ней новое существо только удивляет

приехавших родственников. Они заняты не умирающей, а приготовлением обеда.

Существенное место в новеллистике Мопассана занимает описание крестьянской жизни, крестьянского быта Верхней Нормандии: «История одной батрачки», «Сочельник», «В полях» и др. Отношение Мопассана к крестьянам двойственно. У пего нет чувства духовной близости к земле и человеку, работающему на земле, так подкупающего у русских писателей, — Тургенева пли Л. Толстого. Крестьянин для Мопассана — чаще всего собственник в плане социальном и животное существо в плане биологическом. Во многих новеллах Мопассана проявился тот же подход к крестьянам, что и в романе Золя «Земля». И все же крестьяне у Мопассана гораздо более человечны, чем буржуа. Им доступны высокие патриотические чувства. Им доступны и чувства чести,

и родственной привязанности и непоказного благородства.

Одной из первых новелл Мопассана о жизни крестьян явилась «История одной батрачки». И. С. Тургенев высоко оценил этот рассказ и рекомендовал его Л. Н. Толстому. Но «физиологизм» новеллы вызвал очень резкую оценку Толстого: «Автор, очевидно во всех рабочих людях, которых он описывает, видит только животных, не поднимающихся выше половой и материнской любви, и потому от описания его получается неполное, искусственное впечатление». Этот недостаток Толстой справедливо считал присушим не одному Мопассану, но большинству новейших франичаских авторов, утверждая, что «описывая так свой нароп, французские авторы неправы». «Если существует Франция такая, какою мы ее знаем, с ее истинно великими людьми и теми великими вкладами, которые сделали эти великие люди в науку, искусство, гражданственность и нравственное совершенствование человечества, то и тот рабочий народ, который держал и держит на своих плечах эту Францию, с ее великими людьми, состоит не из животных, а из людей с великими душевными качествами: и потому я не верю тому, что мне нишут в романах, как «La terге», и в рассказах Мопассана, так же как не поверил бы тому, что бы мне рассказывали про существование прекрасного дома, стоящего без фундамента» 1.

Л. Толстой точно подметил особенности французской литературы конца века, снижение в ней народной темы, в особенности по сравнению с русской литературой, где натуралистические тенденции никогда не играли такой роли, как во Франции. Однако применительно к Мопассану Толстой прав только наполовину, так как охарактеризовал лишь одну сторону его творчества. У Мопассана крестьяне далеко не только животные,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Л. Н. Толстой. Полн. собр. соч. Т. 30. М., 1951, стр. 6,

Особенно привлекателен образ деревенского кузнеца в новелле «Папа Симона». Мопассан откровенно любуется этим сельским пролетарием — высоким силачом с черной курчавой бородой и добродушным лицом. Кузнец Филипп способен понять горе маленького мальчика, которого дразнят в школе за то, что у него нет папы. С первого взгляда чувствует он уважение и к его матери Бланшотте, строгой женщине, пользующейся в селе дурной славой из-за рождения ребенка. Филипп женится на ней вопреки пересудам обывателей, потому что привязался к малышу и доверяет матери. И Филипп но исключение. Столь же доброжслательными и человечными рисует Мопассан его товарыщей по труду: «Стоя среди огия, словно какие-то демоны, они не сводили глаз с истязаемого ими раскаленного железа, и их мысль тяжеловесно поднималась и опускалась вместе с молотом.

Симон вошел никем не замеченный и, подойдя к своему другу, тихонько дернул его за рукав. Тот обернулся. Работа разом остановилась, мужчины внимательно поглядели на мальчика. И среди необычной типины раздался голос Симона:

 Послушай, Филипп, мне сейчас сын Мишоды сказал, что ты не настоящий мой папа.

— А почему? — спросил рабочий.

Ребенок ответил со всей наивностью:

Потому что ты не муж мамы».

Никто из кузнецов не смеется, к вопросу о женитьбе своего товарища они подходят серьезно, их мнение о Бланшотте по-настоящему человечно: «...Хоть и случилась с ней беда, она может быть достойной женой для честного человека». И Филипп решается сразу: «Пойди скажи маме, что я приду сегодня вечером потолковать с пею». — Он проводил ребенка из кузницы, вернулся к своей работе, и пять молотов сразу, все вместе, упали на наковальню. И кузнецы ковали железо до ночи, сильные, возбужденные, радостные, словно сами их молоты были довольны».

Логическая сюжетная классификация новелл, определяя круг идей художника, не отвечает, однако, на вопрос о специфике новеллистики Монассана.

Идейное содержание новелл Мопассана далеко не всегда вытекает только из сюжетов. К подобным новеллам относятся лишь новеллы, восходящие к типу устного анекдота, в котором сюжет действительно совпадает с содержанием. В качестве образца можно назвать новеллу «Зонтик».

В этой новелле жадная мещанка, обнаружив на новом шелковом зонтике мужа дыры от сигарного пепла, добивается в страховом обществе возмещения убытков. Сопротивление директора общества («Согласитесь сами, что мы не можем платить страховые премии за носовые платки, перчатки, половые щетки...» п

«о возмещении таких ничтожных убытков у нас до сих пор никогда не просили») наталкивается на несокрушимое упорство собственницы, которая в конце концов доказывает тождество дырки от пепла и пепла от пожара.

На несколько ином несоответствии — окраски слова изображаемому событию — построена новелла «Эта свинья Мореи». Неудачное любовное приключение Морена, попытавшегося поцеловать прекрасную незнакомку и закрепившее за ним позорное прозвище, дает ход любовному приключению его приятеля, отправившегося к «пострадавшей» улаживать дело «этой свиньи Морена». На традиции подобной новеллы Мопассан мог опереться не только в устном анекдоте, но и в родственных анекдоту французских средневековых фабльо, и в новеллистике эпохи Ренессанса. Это самый простой тип мопассановской новелды.

Чаще автор усложняет стилистическую структуру новеллы, открывая большие глубины, чем этого может достичь один сюжет. И степень углубления, и авторские приемы здесь различны. Так, в уже упоминаемой новелле «Пышка» содержание не исчерпывается историей сопротивления и падения мадемуазель Элизабет Руссе. Эта история вставлена в широкую раму оценочного авторского рассказа. Авторская экспрессия в начале и конце новеллы имеет очень точный адрес: буржуа, «разжирсвшие и утратившие всякую мужественность у себя за прилавком», оказываются в финале «честными мерзавцами». Прямая оценка Мопассана тесно связана с сюжетом новеллы.

Новелла начинается картиной отступления французской армии: «Это было не войско, а беспорядочные орды. У солдат отрасли длинные неопрятные бороды, мундиры их были изорваны; двигались они вялым шагом, без знамен, вразброд». Героические названия вольных дружин — «Мстители за поражение», «Причастники смерти», «Граждане могилы» — звучат в этом контексте иронически. Автор еще подчеркивает эту иронию, добавляя, что «вид у них был самый разбойничий», национальная гвардия подстреливала иногда своих собственных часовых, французские мундиры и «все смертоносное снаряжение» пугали «верстовые столбы больших дорог». Авторская ирония имеет в новелле точное направление: продажность буржуазных правителей, приведшую к тому, что офицерами французской армии стали «бывшие торговцы сала или мыла, ...произведенные в офицеры за деньги».

В повелле воссоздается удушливая обстановка вражеского нашествия: «...В воздухе чувствовалось нечто неуловимое и непривычное, тяжелая, чуждая атмосфера, словно разлитой повсюду запах, — запах нашествия. Он заполнял жилища и общественные места, сообщал общий привкус кушаньям и порождал такое ощупение. будто путешествуещь по далекой-далекой стране, среди кровожадных диких племен». Мопассан сравнивает оккупацию со стихийными бедствиями с той развицей, что несчастье пришло не только извне, а вызрело, как гигантский нарыв, в самом теле Франции, разрушило древние героические традиции, некогда прославившие Руан: «Многие буржуа ...с тревогой ждали победителей, боясь, как бы не сочли за оружие их вертела для жаркого и большие кухонные ножи». Буржуа вместе с пруссаками ввер-

гли страну в поражение.

Постепенно в новелле возникает образ и другой Франции: «Где-то за городом, в двух-трех лье вниз по течению лодочники и рыбаки не раз вылавливали вздувшиеся трупы немцев в мундирах, то убитых ударом кулака, то зарезанных, то с проломленной камнем головой, то просто сброшенных в воду с моста». И снова Монассан не скрывает своего отношения к этим жертнам «законной мести, безвестного героизма», «ибо ненависть к чужеземцу искони вооружает горсть бесстрашных, готовых умереть за Идею». Монассан в прославлении безвестных героев даже поднимается до мало свойственной ему патетики, используя прием романтического олицетворения (Бесстрашные, Идея; Чужеземец). Уже в экспозиции сделан четкий вывод — буржу-лазия продается немнам, народ продаваться не хочет!

Этот же мотив повторяется в основном сюжете новедлы. Только на этот раз он звучит буднично, почти приземленно. Новедла рассказывает о путешествии десятерых руанцев в большом дилижансе, направляющемся в Гавр. Основная причина путешествия — «потребность торговых сделок», которая вновь «ожила в сердцах местных коммерсантов», использовавших для разрешения на выезд влияние знакомых немецких офицеров. Отделив их от других руанцев стенками почтового дилижанса, Мопассан дает возможность читателю разглядеть отобранные экземпляры достаточно пристально. Это, во-первых, чета Пуазо, оптовых виноторговцев с улицы Гран-Пон. В традициях критического реализма Мопассан обосновывает характеры персонажей их социальным положением. Луазо, бывший приказчик, купил предприятие у своего обанкротившегося хозяина и нажил большое состояние; среди друзей и знакомых он слыл за самого отъявленного плута.

Мопассан как бы направляет луч света последовательно на всех сидящих в карете. Лицо выступает крупным планом и снова погружается во мрак. Так, вслед за Луазо освещается лицо Карре-Ламадона, фабриканта, «особы значительной в хлопчато-бумажной промышленности». Авторский голос вновь поясняет, что Карре-Ламадон, офицер Почетного легиона, «во время империи возглавлял благонамеренную оппозицию с единственной целью получить вноследствии побольше за присоединение к тому строю, с которым он боролся, по его выражению, оружием учти-

вости», а госложа Карре-Ламадон служила утешением для офи-

церов из хороших семей.

Третья пара — аристократы, граф и графиня де Бревиль. «Граф, пожилой дворянии с величественной осанкой, старался ухищрениями костюма подчеркнуть свое природное сходство с королем Генрихом IV, от которого, согласно лестному фамильному преданию, забеременела некая дама де Бревиль», за что ее муж получил графский титул и губернаторство.

Все трое обменивались беглыми и дружелюбными взглядами: «они чувствовали себя собратьями по богатству». Монассан вполне исно определяет и истоки этого богатства: один продает дрянное вино и просто жулик, другой продает политические убеждения, предок третьего сумел удачно продать собственную

жену.

Республиканец-демократ <u>Корнюде</u>, известный в дешевых пивных, да две монахини служат как бы фоном для распределения основных акцентов. Шести персонам, олицетворяющим «слой людей порядочных, влиятельных, верных религии, с твердыми устоями», противопоставлена продажная женщина по прозвищу Пышка. Самый выбор профессии для героини новеллы достаточно ироничен. Луазо или де Бревили торгуют другими. Пышка в качестве товара может предложить только самое себя, что и вызывает негодование «приличных» людей, попавших с ней в одну карету.

. Монассан весьма далек от идеализации или героизации Пышки. Ее портрет достаточно красноречиво говорит об этом: «Маленькая, вся кругленькая, заплывшая жирком, с пухлыми нальчиками, перетянутыми в суставах наподобие связки коротеньких сосисок». Монассан подсмеивается над наивностью и ограниченностью Пышки, над ее доверчивостью и сентиментальностью, и все же правственно делает ее неизмеримо выше «порядочных»

спутников.

Прежде всего Пышка дебра. Она с готовностью предлагает недавно оскорблявшим ее буржуа свои припасы, убедившись, что ее спутники голодны; она доброжелательна и способна на самоножертвование. И ей единственной из всей компании свойственно чувство национальной гордости. Правда, и гордость и самопожертвование Пышки выливаются скорее в комическую, чем в гсроическую форму. Она решительно отказывает прусскому офицеру, домогающемуся ее любви. Для нее пруссак — враг, и чувство собственного достоинства не позволяет ей уступить ему. Делает она это только в результате длительной психологической атаки со стороны своих спутников, оказавшихся гораздо хитрее ее и убедивших Пышку в необходимости подвига самоотречения, а потом отшвырнувших, как ненужную грязную тряпку.

Буржуа готовы торговать всем, что дает выгоду. Патриотический порыв и неожиданное целомудрие Пышки задерживали их отъезд, и они продали Пышку, как до этого продавали свою честь и свою родину. Французские собственники и пруссаки показаны в новелле не в состоянии вражды, а в единственно возможном для них состоянии купли-продажи. Намеченная в эксполиции тема народной войны получает несколько неожиданное трагикомическое продолжение в протесте проститутки, не желающей продаваться врагу.

Но Монассан идет в новелле дальше высмеивания пруссаков. Устами старой жены трактирщика он осуждает всякую войну: «Вот есть люди, которые делают там разные открытия, чтобы пользу другим принести, а к чему нужны такие, что из кожи вон лезут, лишь бы навредить? Ну, разве не мерзость убивать людей, будь они пруссаки, или англичане, или поляки, или французы?.. лучше бы перебить всех королей, которые заваривают войну ради своей потехи». В новелле действительно пет фальшивого энтузиазма либо шовинизма, как говорил об этом сам художник. На одном частном эпизоде Монассан сумел вскрыть социальные корни поражения Франции, дать точные характеристики людям из разных общественных кругов.

Поразительно и мастерство композиции «Пышки», очень простой и очень точно продуманной. Экспозиция новеллы — широкая картина нашествия. Сюжет складывается из трех, взаимно уравновешенных частей: путь в дилижансе, вынужденная задержка на постоялом дворе, снова дилижанс... Кульминация новеллы — протест Пышки. Любопытно, что прусский офицер пассивен. Он выкидает. Луазо, Карре-Ламадоны и де Бревили, наоборот, развивают активную деятельность. Монахини и республиканец Корнюде им попустительствуют.

В отъезжающей с постоялого двора карете те же люди, только освещенные более резким светом. Эпизод с дорожной провизией, повторенный дважды, придает повествованию особую законченность.

В новелле Мопассана поражает великолепное чувство плоти вещей. Его натюрморты обладают свежей сочностью полотен старых фламандских художников. Мопассан замечает «белые ручейки сала, пересекающие коричневую мякоть жареной дичи», «румяную корку хлеба, расположившегося между четырьмя бутылками в плетеной корзиночке», «желтый кусок швейцарского сыра, настолько нежный, что на нем отпечатался газетный заголовок». Вот Луазо добрался до пышкиной снеди: «Он разложил на коленях газету, чтобы не запачкать брюк; перочинным ножом, всегда находившимся в его кармане, он подцепил куриную пожку, подернутую желе, и, отрывая зубами куски, при-

нялся жевать с таким нескрываемым удовольствием, что по всей

карете процесся тоскливый вздох».

В начале путешествия Пышка раздала все, что у нее было. Выезжая с постоялого двора, она не успела позаботиться о еде, но ей уже никто ничего не дает, все торопливо и жадно едят по углам, пока обиженная Пышка молча глотает слезы. Такой финал вызывает у читателя почти физическое отвращение к жующим буржуа и сочувствие к оскорбленной в ее лучших чувствах Пышке.

Идейную и стилистическую сложность новеллы создает наличие в ней явух полюсов: презрительно-насмещливого отношения автора к трусливым и продажным буржуа и сочувственновосхищенного - к французским патриотам, что и отражено в незавуалированной авторской речи с рядом приводимых выше оценочных выражений. Сюжет новеллы нависает как мост, опирающийся на оба опорных положения, однако пеликом их не покрывающий. Сюжет в «Пышке» уже содержания новедны. Наето встречается у Монассана и разновидность такой усложненной структуры - рассказ-рассуждение. Так построено «Ожерелье». Его голый сюжет может привести к самой банальной мысли — опасно брать взаймы чужую дорогую вещь. От этой простейшей идеи автор ведет читателя к рассуждениям более глубоким. Первая же фраза повествования несет элемент обобщения («это была одна из тех изящных и очаровательных девушек, которые словно по пронии судьбы рождаются иногда в чиновничьих семействах») и дает понять, что рассказанная история — вариант темы о несправедливости буржуазного мира, в котором блага распределяются не по заслугам, талантам и красоте, а по богатству. В следующих рассуждениях Мопассан только развертывает этот тезис: «Не имея средств... она чувствовала себя несчастной как пария, ибо для женщин нет ни касты, ни породы — красота, грация и обаяние заменяют им права рождения и фамильные привилегии». «Она страдала от бедности своего жилья, от убожества голых стен, просиженных стульев, полинявших занавесок... Ей снились раздушенные гостиные, где в пять часов принимают самых интимных друзей, людей прославленных и блестящих, внимание которых льстит кажлой женшине».

Сюжет начинает стремительно раскручиваться после авторского вступления: однажды молодая женщина получает пригланение на бал в министерство, где служит мелким чиновником ев муж, и занимает для этого бала у подруги бриллиантовое ожерелье. Обнаружив, по возвращении, что драгоценность потеряна, супруги покупают точно такое, обрекая себя на жестокую нужду. Героиня узнает тяжелый домашний труд, бранится с торговнами за каждое су, одевается как женщина из простонародья; муж пе спит ночами, выполняя сверхурочную работу. И когда, огрубевшая и постаревшая, она встречает однажды свою бывшую подругу, выясияется, что бриплианты были фальшивые. Авторскее отношение к рассказанной истории проявляется в оценочных эпитетах -- «страшная жизнь бедияков», «ужасный долг», «тяжелый домашний труд...», которые подготовляют консчаый вывод новеллы: «Что было бы, если бы она не потеряла ожерелье? Кто знает? Кто знает? Как изменчива и капризна жизнь! Как мало нужно для того, чтобы спасти или погубить человека!» Социальный акцент на этом общем рассуждении поставлен финальным поворотом сюжета: как-то, отдыхая от изнурительных трудов целой недели, героиня увидела свою богатую подругу, которая была «все такая же молодая, такая же красивая, такая же очаровательная». Удар завершается восклицанием очаровательной красавицы: «О, бедная моя Матильда! Ведь мои бриллианты были фальшивые! Они стоили самое большее пятьсот франков!» Так, благодаря авторским рассуждениям идейное содержание новеллы расширяется: в мире, где царят деньги, фальшивой безделушки достаточно, чтобы отнять молодость и крач COTY.

Порой сюжет мопассановской повеллы вообще невозможно понять вне стилистического анализа текста. В этом случае речь идет уже не о новелле, в которой содержание шире сюжета, а о новелле с зашифрованным сюжетом, о новелле с подтекстом.

Таковы поздние новеллы Мопассана.

Особым типом мопассановской новеллы является парадоксальная новелла, в которой сюжет противоречит стилю повествования. Вывод из сюжета уже не является в этом случае большей или меньшей частью общего вывода, но умышленно ему противоречит, краски на холсте остаются несмешанными. Так, в новелле «Плетельщица стульев» немолодой доктор, избранный в светском споре о любви арбитром, рассказывает: «Я знал об одной любви, которая длилась пятьдесят пять лет, ее прервала только смерть». В подобную общую формулировку можно вместить любую романтическую историю. Романтическая струя и составляет заметную стидевую липию новеллы. Почему полюбила и любила всю жизнь сына аптекаря Шуке маленькая бродяжка, плетельщица стульев? «Может быть, потому, что подарила ему свой первый нежный поцелуй». Весь строй монассановской фразы подчеркнуто поэтичен. Романтическим аксессуарам повествования - встрече с предметом своего обожания на кладбище, попытке покончить жизнь самоубийством, бросившись в пруд, верности до гроба, мыслям о любимом перед смертью соответствуют стидевые обороты - «таинство дюбви совершается

одинаково в душе ребенка и душе взрослого», «только он один существовал для меня на свете», «поведала мне нечальную свою истопию»...

Вторая стилистическая струя имеет резко противоположную окраску. В ней преобладают элементы бытовой, а подчас даже фамильярной речи: «Плетем сипенья стульев», «Иди сию минуту сюда, негодница!», «Не смей разговаривать со всякими оборвышами». Лвижение рассказа включает и элементы сухой пеловой речи, точно фиксирующей количественную сторону явлений. Плетельщица стульев повстречала мальчика, плачущего, потому что у него отняли два лиара, она ему сунула семь су, затем два франка, а приезжая в деревню в последующие годы, вручала то, что ей удавалось скопить, и всякий раз сумма называется доктором чрезвычайно точно: «...Она давала ему триппать су, иногда два франка, а случалось, только двенадцать су (она плакала от огорчения и стыда, но такой уж плохой выдался год, в последний же раз она нала ему пять франков — большую круглую монету; он даже засмеялся от удовольствия». Став взрослым, Шуке перестает брать деньги, но продает ей лекарства в аптеке и, наконец, соглашается принять завещание плетельщицы стульев: две тысячи триста двадцать семь франков, из которых пвадцать семь доктор отдал священнику. Эти цифровые перечисления разрушают лирическую струю новеллы, определяют цену, за которую сын аптекаря позволял себя любить. На деньги умершей Шуке «купил пять акций железнодорожной компании...». Просторечные либо бухгалтерские обороты проникают и в речь рассказчика, который как будто забывает, что находится среди высокородных мужчин и утонченных женщин: «сберечь лишний грош», «плетельщица, шатаршаяся по всей округе», нифровой отчет о завещании умершей.

Подобная «забывчивость» имеет в новелле точный социальный адрес: Монассан пишет о времени, когда денежный расчет стал так же присущ дворянину, как и мелкому буржуа, когда сословные перегородки в обществе сменились делением «по богатству». Трагикомично заключение расчувствовавшейся маркизы: «Да, только женщины умеют любить!», вновь отбрасывающее читателя к сюжетной основе новеллы, повествующей о верной любви. Между тем содержание всей новеллы диктует совершенно иной вывод: мелкий буржуа, охваченный жаждой стяжательства, не способен не только любить, но и понять сущность любви, он противоположен любви, как вообще страсти противоположны мелочному расчету.

Мопассан создал вовый тин новелии, значительно отомодшей от образцов не только ренессансной новеллистики, но и новеллы Проспера Мериме. Он расширил ее тематику в соответствии с по-

требностями своего времени и своей страны, рассказал о патриотизме и бедствиях народа в франко-прусской войне 1870—1871 гг., о продажности правительства и трусости буржув, о жадности мелких и крупных собственников, сделавших предметов купли самые высокие человеческие чувства, о родной Нормандии и се смешных, хитрых, но хороших людях, о красоте и трагизме высоких чувств.

Мопассан углубил самый новеллистический жанр, раскрыл его композиционные и стилевые возможности, разнообразил попятие «новеллы». И не случайна та высокая оценка, которую дал новеллистике Мопассана А. П. Чехов, полагавший, что после

Монассана писать по старинка уже невозможно.

Романы создавались Мопассаном в тот же период, что и новеллы, и закономерно явились приемов его новеллистики. Так, роман «Милый друг» вырос из рассказа-памфлета. Французские критики заметили, что роман «Жизнь» как бы распадается на серию взаимно продолжающихся новелл. Всего Мопассан написал шесть романов: «Жизнь» (1883), «Милый друг» (1885), «Монт-Ориоль» (1886), «Пьер и Жан» (1888), «Сильна как смерть» (1889), «Наше сердце» (1890).

Роман «Жизнь» имеет эпиграфом слова «жизнь» «Бесхитростная правда». Мопассан подчеркивает этими словами, что он не стремится к занимательности, необычайности сюжета, но дает историю обычной человеческой жизни. Роман с бесхитростной правдивостью призвап ответить на вопрос: «Что такое жизнь? Какова она?». Для этого понадобилось проследить жизнь Жанны де Во, связанную с обстоятельствами постепенного упадка и разложения ее семьи. Воспитание Жанны задумано в духе просветителей XVIII в. Отен напеется видеть дочь счастливой, доброй, прямодушной и любящей. Жанна получает воспитание в монастыре, откуда выходит семнадцатилетней девушкой, полной сил и надежд. Мопассан ничем не дает понять читателю, что жизнь Жанны может сложиться неудачно. Ее родители богаты и добры. К приезду девушки ее ожидает заново отремонтированная собственная усадьба «Тополя». От природы Жанна наделена живым умом, тонкостью и красотой. Паже погода на первых страницах романа тоже нак будто благоприятствует хорошему началу жизненного пути Жанны, «Тучи расступились, открывая синюю глубь небосвода, понемногу щель расширилась, словно в разорванной завесе, и чудесное ясное небо чистой и густой дазури раскинулось над миром».

Нетрудно заметить, что Мопассан нередко рисует окружающий мир таким, каким его видит Жанна. Такой прием помогает ему показать, как в течение человеческой жизни меняется этот, в начале такой светлый, сияющий взглял.

Как всякая юная девушка, Жапна мечтает об ожидающем ее празднике жизни, о великой любви, о супруге, который создан для нее и которому она отдаст всю жизнь. Но выйдя замуж за виконта де Ламара, Жанна из-за его цинизма, грубости, скаредности, наконец, измене утрачивает свои иллюзии о счастливом супружестве.

Жанна п<u>ытается н</u>айти опору в родителях, но ч<u>тение писем</u>

матери заставляет ее разочароваться в ней.

Даже любовь и привязанность к сыну приносят Жанне больше огорчений, чем радости. Он болеет, когда мал. Став взрослым, Поль забывает мать ради любовницы, делает долги, разоряет Жанну. И сама Жанна уже не та. Она становится неловкой и суетливой, часто ворчит. Ей кажется, будто что-то переменилось на свете: «Солнце стало, пожалуй, не таким уж жарким, как в дни ее юности, небо не таким уже синим, трава не такой зеленой»... Может быть, вообще таков итог человеческой жизни? Роман «Жизнь» вызвал у Л. Н. Толстого, прочитавшего его, горький вопрос: «За что погублено это прекрасное существо?»

И все же в романе нет безысходной печали, нет ощущения мрачной трагедии вообще всего человеческого бытия. Жизнь прекрасна уже потому, что она повторяется. Родившаяся маленькая внучка Жанны, вероятно, увидит вновь синеву такой же сверкающей, как Жанна в дни ее юности, и любовь такой же светлой...

Тема утраты Жанной иллюзий решена не только в психологическом плане, но и в социальном: в романе показана гибель
дворянско-поместного мира и его культуры, уничтожаемых развитием капиталистических отношений. Здесь могло сказаться
влияние на Мопассана И. С. Тургенева с его элегией по угасающей
жизни дворянских гнезд. Мопассан остро чувствует поэзию бытия
на лоне природы, красоту старых дворянских представлений о чести, предесть свободы нравов ушелщего XVIII в., в духе которого
были воспитаны родители Жанны. И все же, соблюдая верность
жизненной правде, Мопассан не может не показать, что время дворянства ушло. Даже добрейшие мать и отец Жанны выглядят
существами почти архаическими. Деньги в их руках испаряются
непонятным образом, а легкомыслие почти граничит с глупостью.

Романтический настрой души баронессы, становящейся все возвышенией по мере того, как стан ее деластся грузцее, никак не связан с реальным бытием. Любопытна авторская ремарка о том, что в последнее время баронесса читала книги Вальтера. Скотта. Честный и добрый барон не в силах дать отпор зарвавшемуся зятю даже в собственном доме и ни в чем не может помочь дочери, просящей его о поддержке.

В среде пворян Молассан ясно вилит и людей другого рода. обуржуванвшихся хищников, потерявших вместе с сословными предрассупками элементарную человеческую порядочность. Таков муж Жанны, виконт де Ламар. Он готов выгнать из дому и бросить на произвол судьбы даже собственного ребенка, прижитого им со служанкой Жанны — Розали. Ложь не вызывает у него никаких ватрулнений и сочетается с такой наглостью, что оскорбленному им же в отцовских чувствах барону виконт отказывается в знак примирения подать руку. Виконт не Ламар опинаково спесобен избить мальчика-слугу, отобрать карманные леньги Жанны. изменить ей чуть ли не в пень свадьбы. Но его главное качество — расчетливость предпринимателя, делающая виконта человеком буржуазного мира. Еще ниже падает его сын Поль..существо безвольное и бесхарактерное. Вся жизнь дворянской среды, взрастившей и окружающей Жанну, оказывается бессопержательной и эгоистичной.

Демократизм Мопассана сказался не только в том, что он обрисовал близкий ему класс людей ненужным и обреченным на историческое умирание. Заслугой художника явилось то, что настоящим человеком, способным на деятельную доброту, он показал человека из народа. Это служанка Жанны Розали, некогда горько обиженная ее мужем. Именно Розали в отличие от Жанны сумела воспитать своего сына честным человеком. Розали подала руку помощи и Жанне. На бесконечные жалобы дворянки Жанны: «Уж кому не повезло в жизни, так это мне», Розали отвечает иной, народной правдой: «— Вот пришлось бы Вам работать за кусок хлеба, вставать в шесть утра да идти на поденщину, что бы Вы тогда сказали? Мало разве кто так бьется, а на старости лет умирает с голоду».

Устами Розали Монассан подводит и окончательный итог роману, отвечая на вопрос, какова жизнь: «Не так хороша, да и

ие так уж плоха, как думается».

«Милый друг» Второй роман Монассана «Милый друг» отличается острой социальной тематикой. Монассан вложил в него все свое великоленное знание закулисных сторон журналистики, дал емкую и злую оценку политическому курсу Третьей республики.

Первым наброском к роману явился очерк-памфлет, написанный двумя годами раньше, «Мужчина-проститутка». Уже здесь писатель говорит о типе мужчины, порожденном эпохой всеобщей продажности. Это язва Франции Такими мужчинами наполнены

палаты депутатов, редакции газет.

Такой тип человека получает полное социально-психологическое обоснование в романе. Мопассан продолжает в нем реалистические традиции Бальзака. «Милый друг», отставной унтер-офицер Дюруа, полон растиньяковских замыслов. Он тоже прибыл покорить Парыж, и в конечном счете претендует на тот же министерский пост. Но одна и та же тема видоизменнется в зависимости от эпохи. Характер мопассановского героя с самого начала иной, чем у Бальзака.

Растиньяк утрачивал иллюзии. Жоржу Дюруа терять печего, он совершает подлости легко и естественно, считая их в порядке вещей и рассматривая жизнь как сумму возможностей для удовлетворения простейших аппетитов. Он исповедует культ грубой силы, презирает тех, кто слабее его, не верит ни в интеллект, ни в чувства.

Следуя законам классического романа Бальзака и Флобера, Молассан дает поведению Дюруа точное обоснование. Читатель исно представляет себе детство героя в семье нормандских крестьян, старающихся вывести сына в люди и дать ему образование. Ссылки на солдатский быт Дюруа в колониальной Африке объясняют многое в характере героя: глубокая аморальность, презрение к правилам человеческого общежития равно нужны ему и в покоренной арабской стране, и в капиталистическом Париже.

Мопассан проводит своего героя через разные ступени общественной лестницы: деревенский кабачок в Нормандии, армия в Африке, служба в Управлении железной дороги, карьера в газете «Французская жизнь», наконец, путь в большую поли-

тику.

Огромная, крытая ковром лестница собора, по которой под взглядами «всего Парижа» поднимается Жорж Дюруа, чтобы жениться на дочери богатейшего человека Франции, вновь в финале романа зрительно воссоздает тот же образ ступеней, ведущих

героя ввысь.

Между тем у Дюруа, казалось бы, нет никаких особых предносылок для такой блестящей карьеры. Он не аристократ. Только вскарабкавшись наверх, он осмедивается разделить свою крестьянскую фамилию на дворянскую частицу дю и звучное Руа. Ему неоткуда ждать поддержки. У него нет связей. Никто не завещает начинающему чиповнику богатства. Природа не наделила его блостящими способностями. Не случайно он дважды срезался на выпускных экзаменах и так и не добился степени бакалавра. О том, чему учили в школе, он сохранил самые приблизительные воспоминания. Понятно, что родители не смогли привить ему хороших манер. Оказавшись впервые на званом обеде, он не знает, как следует себя вести. Единственное его преимущество — высокий рост и привлекательная внешность. Но даже о красоте Дюруа Монассан сообщает с иронией: «Высокий рост, хорошая фигура, выощиеся русые с рыжеватым отливом волосы, расчесанные на прямой пробор, закрученные усы, словно пенившиеся на губе,

светло-голубые глаза с буравчиками зрачков — все в нем напоминало соблазнителя из бульварного романа».

Мопассан дает нам героя романа в единстве его внутренних и внешких черт, ибо психологически бывший унтер-офицер так же несложен, как его портрет. Голодный Дюруа ругает «сволочами» богатых господ, чуть поднявшись, презирает министров и знать, но это элоба не идеологического противника, а завистника, которому не повезло: «Попадись бывшему унтер-офицеру кто-нибудь из них ночью в темном переулке, — честное слово, он без зазрения совести свернул бы ему шею, как это он во время маневров проделывал с деревенскими курами». То, что человек такого пошиба стремительно и верно идет вверх, к министерскому креслу, само по себе характеризует не столько героя, сколько эпоху, время Третьей республики.

Много страниц отведено в романе и непосредственному изображению общественной жизни Франции — ее министрам, ее финансистам, ее прессе, ее внешней политике. В описанной Мопассаном Танжерской экспедиции подмечено то направление политики, которое столь характерно для империалистической эпохи: крупный биржевой воротила Вальтер вступает в сговор с продажными министрами и скупает танжерские акции, которые в результате начатой колониальной войны реэко вырастают в цене. Два министра зарабатывают на этом двадцать миллионов, Вальтер в какихнибудь несколько дней становится одним из всесильных финансистов, более могущественных, чем короли, а Франция обладательницей всего африканского побережья Средиземного моря.

В романе много говорят, беседуют, спорят. Но высокие поиятия не фигурируют в этих спорах. Такие слова, как патриотизм, честь, даже не упоминаются членами правительства, крупными журналистами, финансовыми воротилами.

«В наше время..., когда наблюдаеть за политической игрой, надо говорить не «ищите женщину», а «ищите выгоду», — замечает жена Люруа.

Теми же принципами руководствуется буржуазная пресса. В романе подробно повествуется о мире журналистов и о программе газеты с многозначительным названием «Французская жизнь». Финансирует ее коммерсант Вальтер, используя газету как вспомогательное средство для биржевых операций и всякого рода подобных предприятий. Естественно, что «Французская жизнь» является одновременно официальной, католической, либеральной, республиканской, орлеанистской, не придерживаясь ни одной доктрины, не сохрания верности никакой из партий. Репортер, вводящий Дюруа в курс дела, называет ее «мелочной павочкой» и «слоеным пирогом».

Даже отдел хроники во «Французской жизни» — только замаскированная реклама. Он сообщает не о том, что происходит в Париже на самом деле, а о том, что отвечает злобе дня, интересует подписчиков. «Значит, вы полагаете, — выпытывает у Дюруа лучший хроникер газеты, — что и в самом деле пойду спрашивать у индуса и китайца, что они думают об Англии? Да я лучше их знаю, что они должны думать, чтобы угодить читателям «Французской жизни»... по-моему, все оно говорят одно и то же». И резпортер, справившись о титуле и свите гостей у инвейцаров отелей, попросту переписывает одну из своих прошлых публикаций, изменив только фамилии высоких гостей.

Анекдотичен сбор материала, анеклотична и полемика между двумя газетами — «Французская жизнь» и «Перо», — разгоревшаяся по пустяковому поводу — из-за ссоры пожилой горожанки с мясником, положившим ей в мясо слишком много костей. При чтении страниц, воспроизводящих визит к домохозийке Жоржа Дюруа, ее рассказ о споре с владельцем мясной, завершившемся визитом к комиссару полиции, отчетливо вспоминается ирония Анатоля Франса. Напыщенные слова патрона Вальтера о том, что журналист, как жена Цезаря, должен быть вне подозрений, придают этой комедии сатирическое звучание. Та же «Французская жизнь» не боится подозрений, когда Вальтер надеется с ее помощью сорвать крупный денежный куш на войне.

Сотрудники Вальтера это отлично понимают. Единственный честный заведующий отделом во «Французской жизни» выглядит живым анахронизмом, патрон держит его только за редкую работо-способность и колоссальный опыт. Зато Жорж Дюруа делает себе журналистскую карьеру именно потому, что умеет ловить момент, хотя бездарен и ленив. Впрочем, далеко не все сотрудники Вальтера талантливы. За одних, как Форестье, пишет политические обзоры жена, другие продают свое аристократическое имя, подписывая хронику светской жизни игривым псевдонимом «Белая лапка».

Атмосфера <u>завист</u>и, подсиживания, продажности царит в газете, как и во всей французской жизни периода Третьей республики.

Никто после Бальзака не рисовал так ярко и полно нравы буржуазной прессы. «Французская жизнь» стала синонимом продажной газеты, как имя Жоржа Дюруа синонимом продажного журналиста.

В советской критике справедливо утвердилось определение жанра романа «Милый друг» как романа-памфлета. Авторская ироння выступает здесь в явной, открытой форме. Элегичность прелыдущего романа уходит глубоко внутрь.

Только сцены смерти Форестье и философские рассуждения о смысле человеческого бытия, высказанные стареющим поэтом Норбером де Вареном, напоминают нам о исихологизме в творческом методе романиста. Отодвигается за кулисы описание природы. Люди, все номыслы которых вращаются вокруг наживы, суетятся на авансцене повествования. Простейший вид наживы; удовлетворение аппетитов сегодняшнего дня — еда, женщины — нервый круг их интересов. Политика, определяемая той же корыстью, повторяет этот круг более широко.

На одной из последних страниц романа Дюруа вместе с дочерью Вальтера Сюзанной кормит рыб в бассейне. Он готовится к последнему решающему шагу своей жизни — развод с женой, женитьба на Сюзанне, пост главного редактора газеты, богатство, депутатство. Сцена кормления рыб имеет и иносказательный смысл. Хищные пасти, рвущие добычу, быстрые и резкие движения плавников, жадная драка за кусок хлебного мякища — все это в миниатюре дублирует сюжет романа. Жизнь людей типа Милого друга в сущности ничем не отличается от жизни организмов животного мира. Натуралистические сцены романа, грубые физиологические подробности жизни Дюруа и тех, кто с ним свяван, несколько ослабляют социальную критику в романе. И все же ни одна из книг Мопассана не достигала такой степени разоблачения общественной жизни Третьей республики, как «Милый друг».

«Монт-Ориоль» Роман «Монт-Ориоль» уже терлет известную долю социально-политической проблематики, присущей «Милому другу». В одном из писем Мопассан определил замысел «Монт-Ориоля» как историю страсти, «очень экзальтированной, очень живой и очень поэтичной» и жаловался, что главы с описанием подобных чувств даются ему с наибольшим трудом и требуют многократной переработки.

История любви в романе — это история взаимоотношений молодой женщины Христианы Андермат с другом ее брата, Полем Бретиньи. В начале романа Христиана — это счастливый, беззаботный ребенок; она не знает порывов страсти, доброжелательна к мужу, ровна и весела. Характер Поля Бретиньи очерчен понкому. Это молодой человек, независимый, гордый, посвятивший свою жизнь служению красоте. В его прошлом были какие-то романтические истории с похищениями женщин, непреодолимыми страстями и горькими разочарованиями. У него есть своя жизненная философия — философия любителя острых ощущений: «Ах, боже мой, — говорит Поль, — да стоит ли жить, если нет этих бурных чувств! Не завидую тем людям, у которых сердце обросло кожей бегемота или нокрыто щитом черенахи. Счастлив только тот, у кого ощущения так остры, что причиняют боль, кто воспри-

инмает их как потрясения и наслаждается ими как изысканным лакомством».

Столкновение неопытной Христианы с Бретиньи действительно воспринимается ею как потрясение всех прежних устоев ее жизни. Мопассан рисует стремительное развитие страсти, которая особенно прекрасна и естественна, потому что протекает на лоне природы. Лесная прохлада, поляны, залитые мягким лунным светом, серебряный круг озера, дорога в виноградниках, живописные холмы — все это составляет прекрасную раму фабулы романа. Описание грубой стороны любви исключено из «МонтОриоля». Скорее можно говорить о романтических тенденциях в изображении страсти Христианы. Романтизирован и сам образ Бретиньи. Романтизировано его отношение к любимой. В грустную ночь прощального свидания он целует на дороге тень приближающейся к нему Христианы. И все же обоих любовников ждет разочарование. В сущности, в истории любви Поля и Христианы мы имеем еще один вариант темы утраченных иллюзий.

Бретиньи разлюбил Христиану, потому что она перестала отвечать его идеалу совершенной красоты. Женщина, ожидающая от него ребенка, больше не волнует Поля Бретиньи. Разочарование Христианы глубже. Оставленная Полем, которого она полюбила впервые в жизни, оставленная тогда, когда она должна родить ребенка, Христиана, не понимая поведения Поля, разочаровывается не только в нем, но и в любви вообще.

Появление на свет крохотного человеческого существа смягчает горе Христианы, и она снова обретает иллюзию счастья.

Социальный фон «Монт-Ориоля» воссоздан Монассаном уже с использованием того опыта, который писатель накопил в процессе написания «Милого друга». Тема разорения дворянства, получившая развитие в романе «Жизнь», здесь отодвинута на второй план образом преуспевающего буржуа, промышленника Андермата. Андермат куппл себе жену у разорившихся аристократов де Равеналей: брат Христианы задолжал ему крупную сумму, отец уступил из эгоистической любви к собственному покою. К тому же у маркиза нет «ни твердых взглядов, пи верований, а только восторженные, постоянно менявшиеся увлечения», Андермат, напротив, изображен человеком, который твердо знает, чего он хочет. Это духовный родственник Вальтера из романа «Милый друг». Нетрудно заметить также общность между образом Андермата и образом Саккара в романе Золя («Деньги»).

Мопассана не могли не взволновать те колоссальные сдвиги, которые совершались на его глазах: из деревень с невиданной прежде быстротой росли города, через леса прокладывались железные дороги, прорубались горы... Ги де Мопассан, как и Золя, почувствовал, что в этих преобразованиях есть своя поэзия. Но оп

увлекся ею гораздо меньше, чем Золя. К социологии он шел через психологию и не мог не насторожиться от растущей бездуховности империалистической эпохи. Андермат по-своему хороший, примерный семьянии, и все же предприниматель убил в нем человека. Не случайно психологическая характеристика Андермата сведена в романе до минимума. Это человек-автомат. Мопассан словами маркиза характеризует его так: «Когда я иду рядом со своим зятем, я слышу, ... как в голове его звякают золотые монеты...».

В трех последних романах Монассана— «Пьер и Жан», «Сильна как смерть», «Наше сердце»— происходит процесс утраты социальной проблематики.

Место Мопассана в истории французской литературы труднее определить, чем место Золя или Анатоля Франса. Он не создал нового течения. Не утвердил новых жанров. Скорее следует говорить, что он выступил с синтезом всего, созданного до него. Мопассан воспринял тенденции классического реализма XIX в., некоторые романтические и натуралистические приемы и создал из них собственный неповторимый сплав.

Особенно велика заслуга Монассана в жанре новеллы. С полным правом он сказал: «Ведь это я снова привил во Франции вкус к повелле». В новелле Монассан создал собственный стиль. Он развил все формы новеллы, существовавшие до него, от средневекового фабльо до психслогической новеллы XIX столетия. Монассан впервые стал давать читателю как будто ничем не примечательные куски жизни с углубленной психологией персонажей, с фиксацией едва заметных на поверхности бытия человеческих чувств, с тем, что потом получило название «подтекста». Конечно, не случайна та высокая оценка, которую давал Монассану Чехов, ценивший его больше всех других писателей того времени и ставиший в один ряд с Флобером: «Он, как художник слова, поставил такие огромные требования, что писать по старинке сделалось уже больше невозможным» <sup>1</sup>.

## СИМВОЛИЗМ. П. ВЕРЛЕН. А. РЕМБО

В 70—80-е гг. на страницах литературных газет и ревю замелькало слово «декаданс». Художники, которых называли декадентами, не спешили отказаться от нового термина, более того, именно они ввели его в литературный обиход. «Мы—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. П. Чехов о литературе. М., 1955, стр. 316.

поэты заката, упадка, гибели», — говорилось в манифесте, опубликованном журналом конца века с шокирующим названием «Декадент». Творчество декадентов было субъективно антибуржуазным. Однако неприятие общественных отношений при империализме вылилось у них в крайне индивидуалистические формы, в анархистский бунт одиночки, отрицающего не только царство «торжествующего свинства» буржуазии, но и способности человека переделать этот мир с помощью разума и общественной борьбы. Декаданс провозглашал равнодушие к социальным проблемам, неверие в воспитательную роль искусства, чрезмерное увлечением формой в ущерб содержанию.

В конце XIX в. декадентское течение возглавили символисты. Именно с творчеством зачинателей французского символизма—Стефана Малларме, Поля Верлена, Артюра Рембо, бельгийского драматурга Мориса Метерлинка первоначально связывались представления о декадансе. Однако в последующие десятилетия стали известны многие другие течения декадентского искусства — футуризм, кубизм, имажинизм, дадаизм, сюрреализм, абстракционизм. На протяжении XX в. антиреалистические течения в литературе и искусстве все чаще обобщаются под названием — модернизм.

Буржуазия, вначале негодующая против декадентов, научилась ловко использовать слабые стороны декаданса — его всеразъедающий скепсис, его крайний индивидуализм, его презрение к массам, толпе и ориентацию на избранных ценителей искусства. В среду художников-модернистов то и дело проникают ловкие спекулянты, а порой и просто жулики от искусства, играющие на якобы вечном непонимании художника толпой и выдающие за творения искусства вещи, никакого отношения к нему не имеющие.

Но с декадансом связаны имена и больших, внутренне честных художников, растерявшихся перед сложностью противоречий империалистической эпохи. Это относится и к зачинателям французского символизма.

Символизм во Франции в основном укладывается в три десятилетия: он становится заметным после 1871 г., особенно популярен в 80—90-е гг., а с первого десятилетия XX в. уже можно говорить о распаде символистской поэтики. Социально-исторической почвой символизма явился кризис идеологии определенной части европейской интеллигенции, утратившей старые идеалы буржуазной демократии и не вставшей на позиции научного социализма. Во Франции после версальского террора, в обстановке реакции ати настроения проявились весьма отчетливо. Именно французский символизм подчинил своему влиянию поэтов других стран — Англии, Италии, России, Бельгии и даже США.

Развитие символизма шло по пути отталкивания как от эстетики парнасцев, так и от физиологической теории натурализма. Творчество Эмиля Золя и его сторонников ощущалось символистами как мошный противовес их эстетической теории.

Первоначально у символистов не было единой школы. То, что через даль десятилетий представляется однородной массой, было на самом деле сложным переплетением и борьбой разных школ. Даже между основоположниками символизма Малларме, Верленом и Рембо не установилось прочного единства. Их творческие и человеческие отношения часто оказывались крайне запутанными. И все же, когда в 1886 г. в газете «Фигаро» появился «Манифест символизма», он довольно точно отразил программу всего нового направления.

Исходя из идеалистического учения Платона, символисты признавали наличие двух миров — идеального и реального, причем реальный мир представлядся им, как и древнегреческому философу, только временным, преходящим отражением вечных идей, «театром теней». Более того, символисты отказались видеть идеальный и реальный миры тесно связанными. Они пошли дальше Платона в утверждении раскола «между этим миром» и «мирами иными», заявляя, что будут обращать свой взор именно на неве-

помые миры.

М. Горький в статье «Поль Верлен и декаденты» отмечал стремление декадентов к неведомому как одасное свойство их

поэтики, уводящее в область туманную и мистическую.

Символисты не стремились отвечать на нопросы реальной жизни. Место объективного познания действительности в их поэтике заняла интуиции. Раскод мира на внешнюю видимость и внутреннюю сущность повлек за собой в их представлении разделение способов общения человека и вселенной. Символисты не отказывали человечеству в существовании пути логического познания. Однако высшим родом опыта они считали внутренний опыт, основанный на гениальной догадке, интуиции, мистическом озарении, доступном не ученому-логику, но немногим избранным поэтам.

Символисты считали, что их искусство несет «спасение» человечеству. Но преобразование мира виделось им не как социальное действие, не как борьба классов, а как результат внутреннего опыта, проделанного художником в своем индивидуальном сознании.

Проникнуть в неведомое, постичь его, по теории символистов, мог только поэт-одиночка. Одиночество и избранничество поэта становилось для символистов близкими понятиями, трагедией и «благодатью» в одно и то же время. Так, в сознании символистов сомкнулись горизонты, «Мой собственный волшебный мир стал

ареной моих личных действий», — сказал один из последователей французского символизма.

Подобная заминутость не могла не сказаться на системе художественных средств и прежде всего на особенностях символистского образа.

Символистский образ трактовался основоположниками символизма Малларме и Рембо как «окно в невеломое». Особая концепция образа потребовала особых принципов его конструпрования. Малларме пытался даже обосновать символизм с помощью философии Гегеля, рассматривая «символ» как таинственный знак некоей вечной сущности. Символисты обращались также к философии неменкого инеалиста Шопенгауара либо к другим идеалистическим учениям, позволяющим искать в символе скрытый смысл. В символистском образе особенно подчеркивалась его многозначность, близость к музыке, непосредственно, без слов воздействующей на чувства. Отказался симводизм и от логически стройного сюжета реалистов, от социальных и психологических мотивировок Бальзака и Стендаля, от научного подхода Золя, от точности и ясности парнасцев. Доказательство сменилось у символистов намеком, последовательность повествования - случайными сопоставлениями, в которых умышленно пропускались промежуточные звенья, а видимые связи между образами искусственно обрывались.

Место сознательного обобщения, типизации в символизме заиял поэтический произвол, который, понятно, потребовал своей 
лексики. Уже в «Манифесте символизма» декларировалось, что 
для высшето познация мира нужен «особый, первобытный и сложный стиль». Отношение символистов к слову двойственно, они 
сетовали на белность, бессилие слова и в то же время преувеличивали его роль, признавая за словотворчеством некий мистический, почти религиозный смысл. Символисты сознательно разрушали традиционную точность французского слова-понятия, 
которая была так блестяще выражена у поэтов-парнасцев. Они 
создавали свой символистский словарь, отражающий условные 
понятия для создания абстрактных образов, изображения отвлеченных пейзажей, моментальных зарисовок душевных состояний.

Однако символисты выступили не только как разрушители. Они начали преобразование стиха, завершившееся уже в XX в. На одном из их поэтических журналов был девиз «vers libre» («свободный стих»). В лучших стихах Малларме, Верлена и Рембо он действительно освобождался от традиционных пут александрийской строфы с ее стертыми глагольными рифмами и строго определенным классическим ритмом, господствовавшим еще со времен Расина.

Роль символистов в литературе конца века часто сравнивают с ролью романтиков начала XIX столетия. И все же декадентский индивидуализм существенно отличался от романтического произвола 20-х гг. Они порождены разными общественными эпохами. Для романтиков личность — средоточие всех духовных богатств мира. Если даже романтическому герою они были недоступны, он горько скорбел о них. Романтики не ставили под сомнение самое наличие высоких духовных идеалов. Всеразъедающий же скепсис конца века вылился у декадентов в отрицание абсолютных ценкостей. Очень хорошо сказал об этом Александр Блок: «Перед лицом проклятой пронии всё равно для них: добро и эло, ясное небо и вонючая яма, Беатриче Данте и Недотыкомка Сологуба» («Ирония». 1908).

Субъективизм романтиков представал у символистов в преувеличенном, утрированном виде. При этом понятие «индивидуалистическое сознание» к концу века резко усложнилось по сравнению с его началом. Оно вобрало в себя новые понятия и до неузнаваемости изменяло прежние. Скепсис романтиков встал у символистов помимо их воли на новую основу: психологизм уже не смог обходиться без физиологии, понятие одиночества включило в себя урбанизм, ощущение человека частицей многотысячного, многоэтажного, а потому особенно страшного в его равнолушии города. Паже любимая романтиками сказочность была принята символистами стилизованной и переосмысленной, Народная оценка изымалась из нее и заменялась субъективной, Понятно, что все перечисленное полностью не совпадает с поэтической практикой ни одного крупного поэта, связанного с символизмом. Невозможность разрыва с законами поэзии, с литературной траницией порой заставляла и Верлена, и Рембо творить наперекор собственным декларациям и в конце концов привела обоих поэтов к мучительпому творческому кризису.

п. Верлен Наиболее значительным французским поэтом-символистом был Поль Верлен (1844—1896). Он не считал себя ни теоретиком, ни главой новой школы, но стал, однако, самым известным и популярным поэтом рубежа пвух веков.

«Верлен был яснее и проще своих учеников. — писал М. Горький. — в его всегда меланхолических и звучащих глубокой тоской стихах был ясно слышен вопль отчаяния, боль чуткой и нежной души, которая жаждет света, жаждет чистоты, ищет бога и не находит, хочет любить людей и не может» («Поль Верлен и декаденты»).

Трагичность мировосприятия у Верлена связана с трагическим ликом его эпохи и с обстоятельствами неустроенной, богемной жизни самого поэта. Сын небогатого офицера, он окончил коллеж, двадцати лет поступил на службу чиновником в Парижское городское управление, женился на девушке из буржуазного круга и вел обычное серое чиновничье существование, изредка за чашкой чая шокируя обывателей своими республиканскими убеждениями. Но поэзия, которой он увлекался еще со школьных лет, привлекала его гораздо больше, чем продвижение по службе.

1871 г. стал поворотным моментом в его жизни. Вопреки официальному приказу правительства он не саботировал, как другие чиновники, и служил теперь уже Коммуне. После поражения Коммуны Верлен встретился с юным поэтом Артюром Рембо и

привязался к нему.

По своему характеру Верлен был очень впечатлительным человексм, более всего боящимся одиночества, а жизнь его складывалась так, что он всегда оставался одиноким. Верлен расстался с семьей, а через некоторое время, поссорившись с Рембо, потерял и друга.

Верлен перепробовал множество профессий — чиновника, учителя, фермера, журналиста, лектора, но ни одна не принесла ему покоя и благосостояния. Он вечно был в долгах. Со связкой книг скитался он по меблированным комнатам, к тому же Верлен пристрастился к зеленой водке, абсенту. В последние годы жизни поэта чаще всего можно было встретить в кабачках, где больной и полупьяный он записывал свои стихи на клочках бумаги или декламировал их случайным собутыльникам.

Поэтическое творчество Верлена началось в традициях парнаской школы. В его юношеских стихах сказалось стремление к четкости образов, скульптурности речи. Но уже в первых зрелых сборниках Верлена «Сатурнические поэмы» (1866) и «Галантные празднества» (1869) сквозь традиционную форму можно смутно разглядеть новые странные образы. «Сатурнические поэмы» открываются обращением к «мудрецам прежних дней», учившим, что те, кто рождаются под знаком созведия Сатурн, обладают беспокойным воображением, безволием, напрасно гонятся за идеалом и испытывают много горя. Через надетую на себя маску объективного мудреца явно проглядывали черты поколения конца века и собственное лицо Верлена.

Самые образы «Сатурнических поэм» порой раздваивались. Обычное вдруг поворачивалось неожиданной стороной — дым рисовал на небе странные фигуры:

Луна на стены налагала пятна Углом тупым. Как цифра пять, согнутая обратно, Вставал над острой крышей черный дым. («Парижский набросок». Пер. В. Брюсова) Изображение в передивах света и тени ломалось на глазах:

Она играла с кошкой. Странно, В тени, сгущавшейся вокруг, Вдруг очерк выступал нежданно То белых лап, то белых рук. («Женщина и кошка». Пер. В. Брюсова)

Второй стихотворный сборник «Галантные празднества» изображал утонченные развлечения XVIII столетия. Лирика и ирония причудливо сплелись в этой книге, как у Ватто — французского художника начала XVIII в., на полотнах которого дамы и кавалеры играют изысканный и чуть печальный спектакль:

К вам в душу заглянув, сквозь ласковые глазки, Я увидал бы там изысканный пейзаж, Где бродят с лютнями причудливые маски, С маркизою Пьерро и с Коломбиной паж. Поют они любовь и славят сладострастье, Но на минорный лад звучит напев струны, И кажется, они не верят сами в счастье, И песня их слита с сиянием луны.

(Пер. В. Ерюсова)

Умышленно прихотливое построение стихов двух первых сборников, причудливость, неясность как бы отраженных образов, внимание к музыкальному звучанию строк подготовили появление лучшей поэтической книги Верлена — «Романсы без слов» (1874).

<sup>3</sup> Само название сборника свидетельствует о стремлении Верлена усилить музыку стиха. Музыкальная гармония, по учению Платона, должна связывать душу человека с вселенной, и Верлен стремился через музыку познать живущее в нем самом существо. Такой путь представлялся Верлену новаторским и единственно верным. Почти одновременно в «Поэтическом искусстве» оп выдвинул требование музыкальности как основы симводистской

поэтики: «Музыка — прежде всего».

«Романсы без слов» не связаны единой темой. Здесь и любовная лирика («Ты не была настолько терпеливой», «Жена-ребенок» и др.), урбанистские мотивы, и особенно тема природы. При этом, по словам Валерия Брюсова, Верлен остается «одним из субъективнейших поэтов, каких только помнит история литературы». О чем бы пи инсал Верлен, все окрашено его меланхолией, его неясной тоской. Взгляд Верлена на мир напоминает пейзажи художников-импрессионистов. Он тоже любил изображать дождь, туманы, вечерние сумерки, когда случайный луч света выхватывает только часть неясной картины. Рисуя, например, путешествие в сад, Верлен только называет предметы, которые он видит. Но они не существуют отдельно от света, в котором

они купаются, от дрожания воздуха, который их окружает. Существование вещей важно Верлену не в их материале, не в их объемных формах, во в том, что их одушевляет,—в настроении. В поэзии Верлена мы наблюдаем дематериализацию вещей.

Верлен и не стремился к целостному воспроизведению материального мира. В «Романсах без слов» поэт окончательно отказался от традиций парнасцев — яркой декоративности и графической точности их рисунка, от исторических картии. Верлен редко обращался к последовательному рассказу. В его стихах почти нет событий. Если же они порой появлялись у Верлена, то одетые туманным флером либо в виде стилизованной сказки, в виде ряда образов, одного за другим, как они рисовались его внутреннему взору. Он как будто сознательно отворачивался от реальных источников в мире и в истории людей, чтобы обратиться к своему сердцу.

<u> Даже столь</u> часто воспеваемая Верленом природа, импрессионистские пейзажи его стихов были в сущности пейзажами души поята.

Отношение лирического героя Верлена к природе очень сложно. Природа настолько близка поэту, что он нередко на время отодвигается, замещается пейзажем, чтобы затем снова в нем ожить. Степень личного проникновения Верлена в природу так высока, что, идя по воспетым им равнинам, по пропитанным весенним воздухом улицам окраин, выглядывая с поэтом из окна в сиреневые сумерки, прислушиваясь к монотонному шуму дождя, мы имеем дело, в сущности, не с картинами и голосами природы, а с психологией самого Верлена, слившегося душой с печальным и прекрасным миром.

Пейзаж у Верлена уже не традиционный фон или аккомпанемент переживаниям человека. Сам мир уподобляется страстям и страданиям поэта. Такое смещение акцентов вызвано у Верлена не силой владеющих им страстей, но поразительной тонкостью чувств, которую он распространяет на все, к чему обращен его взгляд. Каждое дерево, лист, дождевая капля, птица как будто издают едва слышный звук. Все вместе они образуют музыку верленовского поэтического мира,

Вне этой особенности, вне этой музыки нет поэзии Верлена. Именно здесь кроются истоки трудности, а подчас невозможности перевода стихов Поля Верлена на другие языки. Валерий Брюсов, много занимавшийся в России переводами поэзии Верлена, жаловался на постоянно подстерегающую его опасность «превратить «Романсы без слов» в «слова без романсов». Самое сочетание французских гласных, согласных и носовых звуков, пленяющих в поэзии Верлена, оказывается непередаваемым.

Одно из лучших стихотворений поэта «Осенняя песня» (сб. «Сатурнические позмы»):

Les sanglots longs Des violons De l'automne Blesse men coeur D'une langueur Monotone.

Tout suffocant Et blême, guand Sonne l'heure. Je me souviens Des jours anciens Et ie pleure:

Et ie m'en vais Au vent mauvais Qui m'emporte Deça, dela, Pareil à la Fauille morte 1.

## В переводе Брюсова песня звучит до-иному:

Долгие песни Скрипки осенней. **Зов неотвязный.** Серппе мне ранят. Думы туманят. Однообразно.

Сплю, холодею, Вздрогнув, бледнею С боем полночи. Вспомнится что-то. Все без отчета Вывлачут очи.

Выйду я в поле. Ветер на воле Мечется, смелый, Схватит он. бросит. Словно уносит Лист пожелтелый.

Картина, нарисованная Верленом, содержит очень мало конкретных образов: осенний шум, удар часов, уносимый ветром сухой лист. Брюсов сделал верленовское стихотворение конкретнее, чем оно есть в подливнике. У него поэт выходит в поде, гле «на воле мечется смелый ветер». У Вердена нет этих почти бытовых петалей, как и нет «смелого ветра», явно не соответствующего всей верленовской лексике.

Мы не знаем, какие осенние скрипки плачут у Верлена. Может быть, это печально шумят деревья? А может быть, это чувства уставшего от жизни, вступающего в свою осень стареющего человека? То же самое относится к удару часов. Пробили часы гле-то в квартире? Скорее сам поэт ждет, когда пробьет его последний час. Эта неясность образов художественно подготавливает последнюю строку стихотворения, развивающую скорбную мысль поэта о горьком одиночестве всякого существа, обреченного на гибель в холодном равнодушном мире.

Еще выразительнее об этом же говорит сама музыка «Осенней песни» — французские носовые on, an. Они авучат, как затихаюшие звуки колокольного звона, предвещающего появление основного страшного удара, от которого в ужасе сжимается все живое.

Ориентация Верлена на музыкальность породила у него особые приемы организации стиха — выделение пресбладающего звука (как в романсе - ведущей мелодии), стремление к повторам, ча-

<sup>1</sup> Долгие рыдания осенних скрипок ранят мое сердце и вспоминаю печальной монотонностью.

Все сжимается и бледнеет, когда пробивает его час. прежние дни и плачу.

И я ухожу с осенним ветром, который меня носит туда-сюда, подобно мертвому листу,

стое использование сплошных женских рифм, мало употребитель-

ного девятисложного стиха.

В стихотворении «Поэтическое искусство», написанном в 1874 и напечатанном в 1882 г., Верлен утверждал эти приемы, пародируя знаменитое «Поэтическое искусство» Буало. В стихотворении Верлена все противоположно утверждениям теоретика классицизма XVII в. Буало требовал точности, исности. Верден провозгласил замену ясности музыкальностью и советовал выбирать странные сочетания:

> Ценя слова как можно строже, Люби в них странные черты. Ах, песни пьяной, что дороже, Где точность с зыбкостью синты! (Пер. В. Брюсова)

Но отказываясь от объективности искусства, призывая поэтов устремиться «за черту земного», он открывал широкие двери субъективизму. Не случайно его «Поэтическое искусство» было воспринято как сенсация молодежью декадентского толка.

И сам Верлен заблупился «за чертой земного». Не удовлетворенный символистским индивидуализмом, в поисках идеала он обратился в 80-е гг. к католицизму, котя его религиозность и

не была прочной.

Валерий Брюсов отмечает упадок таланта Верлена к концу его жизни. Умер Верлен в глубокой бедности.

Творчество Артюра Рембо (1854—1891), как А. Рембо и творчество Малларме и Верлена, положило начало тенденциям символизма. Рембо тоже вошел в историю литературы одновременно как теоретик и практик нового направления. Поэтическое творчество Рембо также было шире его символистских деклараций. В 80—90-е гг. Рембо был менее известен широкой публике, чем Верлен. Когда 10 ноября 1891 г. в марсельском госпитале умер очередной пациент, в медицинской книге больницы было варегистрировано это не слишком примечательное событие записью о смерти «Артюра Рембо, негоцианта, тридцати семи лет». За гробом Рембо шли только его мать и сестра.

XIX в. очень скромно проводил в последний путь поэта. Это вакономерно. В сущности, Рембо — поэт XX столетия. Передовая французская поэгия XX в. подхватила и развида бунтарские черты творчества Артюра Рембо (присущие ему в гораздо большей степени, чем Верлену). Без использования открытых Рембо средств поэтического выражения трудно себе представить современную поэзию Франции. Вместе с тем от Рембо, как и от Верлена, идет заметная линия к позднейшему модернизму.

Артюр Рембо — это Франсуа Вийон своего времени. Он также мало прожил. Столь же мало известна, а местами просто загадочна его биография и удивительна поэтическая судьба. Десятилетия спустя потомки отыскивали фрагменты его стихов, толковали их на свой манер. О нем спорят до сегодняшнего дня. Во французском литературоведении даже появился термин, отражающий сложность отношения к поэтическому наследию и личности Рембо: «мий Рембо».

Однако корни всякого мифа уходят во времена его создания, к вполне реальным социально-историческим обстоятельствам. Для творчества Рембо таким истоком явились события Парижской коммуны: «Можно сказать, — пишет поэт Тристан Тзара, — что сверкающее появление Рембо на небосклоне, еще пламеневшем огнями Коммуны, было означено глубокой печатью восстания».

Разорванность и хаотичность поэтической формы Рембо отравила сложность общественной жизни Франции, вступившей после поражения Парижской коммуны в один из позорнейших периодов своей истории. Однако здесь нет прямой связи. Она проявляется гораздо сложнее — через эстетику поэта, зависящую в свою очередь от мировоззрения и от социального бытия художника, от наследуемых им литературных традиций, склада дарования и обстоятельств его жизни.

К 1871 г. Рембо был всего лишь шестнадцатилетним учеником, получавшим похвальные грамоты в общеобразовательном коллеже маленького провинциального городка Шарлевиля. Он рос в строгой буржуазной семье, с трудом выдерживая строгую опеку матери.

Интеллектуальное развитие Рембо было необычайно ранним. Полудетские стихи, которые обычно представляют интерес только для родных или биографов больших поэтов, у Рембо были вполне зрелыми поэтическими произведениями. В стихах и в самом новедении юноши чувствовалось нелюжинное, япостное отрицание скучной мещанской среды, в которой ему приходилось жить.

В 70-е гг. во французской провинции бунт Рембо выливался в разные формы. Несколько раз он бежал из дому: его привдекали дороги, мерещилась великая судьба. Но внешние проявления восстания Артюра Рембо против окружающей среды и ее приличий — неостриженные волосы, огромная трубка в зубах и полное пренебрежение к общепринятым нормам поведения — давали повод к насмешкам.

Узнав о революции в Париже, Рембо поспешил в революционный город, но добрался туда уже после разгрома Коммуны. Рембо не нашел в Париже революции, но обрел для себя поэтическую среду. Самая тесная дружба связывала его с Полем Верленом. Вдвоем они много странствовали, ночевали по дешевым гостиницам и вокзалам больших европейских городов. Их нищета была

ужасающей. Порой Рембо приходилось искать пристанища даже в ненавистном ему Шарлевиле. Жизнь богемы породила у него опасные привычки (к алкоголю, наркотикам), которых Рембо не стеснялся.

Рембо казалось необходимым «долгое и строго обдуманное расстройство всех чувств». Он пытался создать особую поэтику исновидящего, занимался «алхимией слова». В таком состоянии он написал соорники прозаических и поэтических фрагментор «Лето в аду» (1873) и «Озарения» (1873—1875). Среди коротких, ипогда трудно объяснимых текстов есть глубокие мысли, почти гениальные проблески, но «озарением» для литературы они не стали. К 1878 г. и сам Рембо вынужден был признать, что путь его поисков оказался опибочным.

Но, отказавшись от роли провидца в поэзии, Рембо отказался от поэзии вообще. Он не мыслил для себя возвращения к обще-

принятым законам поэзии.

Утратив идеалы, утратив поэзию, составляющую его душу, Рембо пытался найти место, куда бы не проникла ненавистная ему буржуазная цивилизация, где он смог бы стать сильным и свободным. Такой землей ему представлялась Африка. «Я вернусь с железными руками, смуглой кожей, бешеным взглядом», — писал Рембо перед отъездом. Вернулся он умирать.

Поэтическое творчество Рембо продолжалось всего около деситилетия. В стихах Рембо переплелись лиризм и ирония. Бесстрастие поэтов-парнасцев казалось ему мало привлекательным. Но и у самого Рембо в наиболее романтические стихи как будто вливалась холодная струя. Это отличие декадентской поэзии от романтизма начала века точно подметил Алексадр Блок, увидевший незаметную на первый взгляд связь между скепсисом и лиризмом конца века: ирония — оборотная сторона той же лирики. Обе они — выражение одиночества человека конца XIX в.

Таким, лиричным и ироничным одновременно, предстает перед нами в своих стихах и ученик Шарлевильского коллежа. Тема романтического бунта развивалась у Рембо в отрицании всех сторон общественного бытия Второй империи. Рембо был беспощаден к религиозному ханжеству («Наказание Тартюфа»), к тупому чиновничьему усердию («Заседатели»), к бесчеловечности нелепой и кровавой франко-прусской войны («Зло», «Спящий в ложбине»).

В поисках героического поэт закономерно обратился к теме революции. Его первое политическое стихотворение «Кузнец» было создано под заметным влиянием Гюго. В образе Кузнеца времен революции XVIII в. Рембо видел олицетворение народа, грозную и справедливую силу.

Огромной симпатией проникнуты и его стихи, обращенные к Парижской коммуне. Они не были напечатаны в 1871 г., их разыскали и издали много лет спустя. Это «Париж заселяется вновь» и «Руки Жанны-Марии».

Рембо клеймит гнусное торжество версальцев:

Ты плясал ли когда-нибудь так, мой Париж?
Получал столько ран ножевых, мой Париж?
Горемычнейший из городов, мой Париж!..
Кинь в грядущее плечи и головы крыш, —
Твое темное прошлое благословенно!
(«Париж заселяется вновь». Пер. Э. Багрицкого и А. Штейнберга)

Воскрешает народное прозвище республики: Мари - Марианна:

Сиянье этих рук влюбленных Мальчишкам голову кружит. Под кожей пальцев опаленных Огонь рубиновый бежит: Обуглив их у топок чадных, Голодный люд их создавал. Грязь этих пальцев беспощадных Мятеж недавно целовал. («Руки Жанпы-Марии», Пер. П. Антокольского)

Оба стихотворения написаны в романтических традициях, сказавшихся во взводнованной лирической интонации, в образахвоплощениях (Париж — «Красная блудница»; Парижская коммуна — «пожаров' прилив» и т. д.). Высокий лирический накал сочетается в них с подчеркнутой грубостью деталей. Традиции Гюго Рембо воспринимал через призму творчества Бодлера, через намеренно сниженный, огрубленный образ. Для него не было запретных тем и запретных слов.

Рембо сразу же поставил перед собой задачу расширить старые возможности стиха — ломал размеры, ломал привычные гранины дозволенного. И в поззии он шокировал, как в жизни. Зато он и давал стиху естественное дыхание, освободив его от обязательности александрийской строфы. Рембо допускал свободный перенос строфы, одной строки в другую, находил новые рифмы и новые ратмы.

Он долго растравлял любовный трепет под сутаной черною и руки тер в перчатках. («Наказание Тартюфа»)

Поиски неоткрытых средств выражения связаны у Рембо с попытками заложить основы своей собственной эстетики, ставшей впоследствии опорой символизма.

Поражение Парижской коммуны резко усилило индивидуализм и пессимизм Рембо. Субъективизм, тяготение к символиче-

ским образам, к музыкальности еще до лета 1871 г. подготовили у Рембо почву к признанию своей особой миссии поэта-ясновидца, видящего больше и дальше простых смертных, имеющего право «говорить о неясном неясно».

Символизм Рембо задолго до его «Озарений» нашел выражение и признание прежде всего в стихотворениях «Цветной сонет»

(1872) и «Печний корабль» (1870).

«Цветной сонет» — это поэзия поиска. Рембо испытывает в нем возможности согласовать лирику с живописью, рисунок с ритмом стиха:

А — черный; белый — Е; И — красный; У — зеленый,

О — синий: тайну их скажу я в свой черед.

А — бархатный корсет на теле насекомых,
 Которые жужжат над смрадом нечистот.

ужжат над смрадом нечистот. (Пер. А. Кублицкой-Пиотух)

Сами по себе попытки найти звуковому ряду соответствующий, ряд цветов не кажутся сегодня столь удивительными. Уже очень давно композиторы предлагали усиливать впечатление от музыки посылаемыми в зал волнами света. Но Рембо не стремился открыть какой-либо физический закон. Он не мог объяснить, почему «Е — белизна холстов, палаток и тумана», или «О — звонкий рев трубы, пронзительный и странный». В соответствии со своей эстетической задачей «говорить о неясном неясно» он уравнивал звуковые ряды теми образами, которые приходили ему в голову. Однако это стихотворение и не бред безумца. Не подчиняясь законам логики, оно вместе с тем музыкально и гармонично, поражая на языке подлинника волшебством поэтического слова, магией переливающихся звуков, неожиданной смелостью образов.

«Пьяный корабль» был написан Рембо в шестнаддать лет в Шарлевиле. Ето знакомство с океаном ограничивалось тогда «Тружениками моря» Гюго, романом Жюля Верна «Дваддать тысяч лье под водой» да экзотическими описаниями Шатобриана. Рембо не сообщает в своем стихотворении о море ничего такого, чего не знал бы любой начитанный человек. Это его море, воплощение его мечты. Образ пьяного корабля несет огромную дирическую нагрузку и складывается в пространную метафору. Поэт и корабль то существуют раздельно, то сливаются в единый образ:

Между тем как несло меня вниз по теченью, Краснокожие кинулись к бичевщикам, Взех раздев догола, забавлялись мишенью, Пригвоздили их намертво к пестрым столбам. Я остался один без матросской ватати. В трюме хлопок промок и затлело зерно. Казнь окончилась. К настежь распахнутой влаге Понесло меня дальше, — куда все равно. (Пер. И. Актокольского)

Так, уже сквозная метафора «Пьяного корабля» и его главная мысль с равным правом могут быть трактованы по-разному: «Хочу все познать, все менечувствовать», или «жизнь человеческая подобна пьяному кораблю», или «жизнь поэта — плаванье в безбрежном море» и т. д. Такая возможность открывается благодаря наличию образа-симвода «Пьяного корабля», позволяющего кажлому читателю вкладывать в него свою мысль.

Это качество поэзии Рембо, и в частности его «Пьяного корабля», становится менее заметным в переводе, ибо переводчик. выступая одновременно интерпретатором поэтического оригинала. усиливает тот или иной акцент. Так. П. Антокольский, в сушности дает нам романтическую поэму о море. На его зыби «лиловели» пятна, нап ним погасал лень «в отливах таинственной меди»: «изумрудных дождей кочевали гурты»: в бурю под громовые раскаты «рушился ультрамариновый свод»... Море предстает в интенсивности и разнообразности пвета, изображенное непривычно яркими красками.

Но лаже пвет в «Пьяном корабле» нахопится в движении, в постоянных переходах, переливах: «смыты с палубы синие пятна вина», «блестят ледники в перламутровом полдне», даже синеватые «вечера — восхитительней стай голубиных» тоже как будто готовы упорхнуть. Свойство моря — передивы света восхищали изменчивостью всех видевших его. Но у Рембо этой свойство усиливается тем. что на изменчивое море поэт смотрит не одними и теми же глазами. Движущееся море наблюдает постоянно движущийся человек. Его «несло вниз по теченью» большой реки, затем — «к настежь распахнутой влаге океана», затем он плыл «наугад», «то как пробка скача, то танцуя волчком», наконец, «сто раз крученный, верченный насмерть в мальштреме, захлебнувшийся в свадебных плясках морей», лирический герой потерял ощущение времени и пространства. Постоянно меняется и его душевное состояние - отчанние ребенка уступает место восхипівнию беспредельной красотой мира, затем страху, снова восхишению, отчаянию, отвращению...

> Я запомнил свеченье течений глубинных, Пляску молний, сплетенную, как решето, Вечера — восхитительней стай голубиных И такое, чего не запомнил никто. Я узнал, как в отливах таинственной меди Меркиет день, и расплавленный запад лилов, Как, подобно развязкам античных трагедий, потрисает раскат океанских валов... Слишком долго и плакал! Как юность горька мне. Как луна беспощадна, как солице черно! Пусть мой киль разобьет о подводные камни, Захдебнуться бы, лечь на песчаное дно. (Пер. П. Антокольского)

Такое наложение движения на движение не способствует уяснению логических связей между образами поэмы. Напротив, оно создает почти физическое представление головокружения, потерянности. Не случайно у Рембо это «Пьяный корабль». Но оно дает и ощущение сложности и многоцветности жизни и вместе с тем ее горестности и невыносимости, доведенные до такого лирического накала, когда рассудочный анализ становится крайне затруднительным. Стихотворение кончается щемящей нотой тоски по родине много пережившего и перевидевшего человека:

Я прядильщик туманов, бредущий сквозь время, О Европе тоскую, о древней моей.

Но и Европа для того, кто узнал настоящее море, — «как озябшая лужа, грязна и мелка». Вместо корабля в ней «грустный мальчишка закрутит свой бумажный кораблик с крылом мотылька». Финал «Пьяного корабля» называли пророческим. В нем Артюр Рембо как будто предсказывал свою судьбу. Ее трагическая общность с судьбой Верлена, как и общность творческого кризиса обоих поэтов, не случайны. Кризисным явилось все творчество символистов. Отказавшись от реальности, они невольно поставили себя в положение трагических актеров, играющих самих себя. Отрекшись от служения широким массам и от объективной оценки жизди, они вопреки своим намерениям обеспенивали ту поэзию, которой мистически служили.

Они выступили революционерами в поэзии — утвердили «верлибр», обогатили французский стих интонациями, образами и метафорами. Но они же были и разрушителями традиций французской поэзии, отняв у нее логические основы, которыми отличался французский стих от Расина до поэтов парнасской школы.



## АНАТОЛЬ ФРАНС (1844-1924)

В тревожную, насыщенную событиями эпоху конца XIX в. мало кто из писателей мог похвастать душевным спокойствием и невозмутимостью. Чем значительнее, чем крупнее был писатель, тем с большей остротой воспринимал он происходящие события. Еще Генрих Гейне говорил: «Через мое сердце прошла трещина мира». Эти слова с полным основанием мог бы повторить любой из больших писателей Франции конца XIX в. Основание для этого было и у Анатоля Франса.

Один из своеобразнейших умов и талантов прошлого, Франс, казалось, был рожден для спокойных кабинетных занятий, неторопливых философских бесед с друзьями-единомышленниками. Но как он ни стремился к идеалу невозмутимого, философски

осмысленного бытия, этот идеал все-таки оставался для него недостижимым. Невозможно было всю жизнь провести в тиши кабинета или книжной лавки, когда история убыстрила свой ход и в ее водоворот затянуло решительно всех. Долгое время Франс яростно сопротивлялся натиску своей эпохи. Он как бы окружил себя невидимой броней, попытался отгородиться от грязной действительности, уйти в мир далекого прошлого или нереального изстоящего. Но оказалось, что стенания и проклятия обездоленных небезразличны этому человеку, хотя на первый взгляд его, эстета и гурмана, трудно было заподозрять в взлишней чувствительности. Ожесточенные классовые бои конца XIX в. решающим образом воздействовали на парнасда Франса, под их влиянием он превратился в великого писателя-гуманиста, который оставил неизгладимый отпечаток в культурной жизни человечества.

Анатоль Франс (такой псевдоним взял себе Анатоль Тибо) вырос в семье книготорговца, книжная лавка которого была одновременно и своеобразным литературным клубом. Мальчик рос в атмосфере споров и разговоров о книгах. Литературные герои порой казались ему более живыми, нежели реальные люди. Он на всю жизнь полюбил книги, старинные сафьяновые переплеты, пожелтевшие от времени листы были полны для него неизъяснимой прелести. Постоянное чтение сделало молодого Франса человеком широко и разностороние образованным. Он с юных лет приобщился к величайшим завоеваниям человеческой мысли. познакомился с идеями французских просветителей и прежде всего Вольтера, к которому он обращался на протяжении всей жизни. Просветители оказали решающее воздействие на формирование философских взглядов Франса — отсюда его приверженность к разуму, к блеску мысли, реалистический подход к жизни, неприятие романтического «витания в облаках». спокойствие в соединении со страстностью — сочетание довольно редкое и своеобразное. Критики часто называли Франса непостоянным, переменчивым. Однако трудно представить себе писателя более постоянного в некоторых основных, определяющих сторонах мировоззрения. Конечно, тем самым не снимается вопрос об эволюции Франса, о его напряженных мировоззренческих поисках в течение всей жизни.

В молодые годы Франс начал печататься в сборниках «Современный Парнас». В 1873 г. он выпустил сборник «Золотые позмы». Франс сторонился изображения человеческих чувств. Его чеканные, переливающиеся строфы как бы отлиты из холодного металла. Парпасцы с их культом формы и интересом к античности оказали немалое влияние на Анатоля Франса. И все же они не смогли отвлечь его от актуальных проблем. Погружаясь в прошлое, при взгляде на древнюю Элладу Франс далек от уми-

ления. Смутная тревога не покидает его, хотя, казалось бы, видимых поводов для нее нет. Но с самых первых своих шагов в литературе Франс чувствует дисгармоничность мира. Всюду ему видится яростная борьба, мощный накал страстей, трагедия духа — самая страшная из всех возможных трагедий. Конечно, Франс ощущает дыхание своей трагической эпохи. Он не понимает и не принимает Коммуны, далек от рабочего движения, от прогрессивных сил, но он остается сыном своей эпохи. Тревожная нота звучит в ранних произведениях Франса, созданных в 60—70-е гг., позднее тревога разрастается. Франс старается скрыть ее под маской легкой усмешки, он иронизирует; потом он будет вышучивать, высмеивать, язвить, издеваться, хохотать, но так и не признается даже самому себе, что этот смех отдается болью в его же собственном сердце.

Типична для парнасского периода творчества Франса его драматическая поэма «Коринфская свадьба» (1876). Двое молодых людей, Гиппий и Дафна, любят друг друга. Но они живут в I в. н. э., в эпоху ломки старых, языческих устоев, в период раннего христианства. Поэма пронизана печалью о прошлых временах, когда человеческий дух был свободен. Христианство, воплощенное в образе матери Дафны Каллисты, предстанет перед нами как бесчеловечная религия фанатиков, изуверов, умерщеляющих любовь и красоту. Франс с подоврительной для парнасца страстностью обличает религиозный фанатизм и воспевает радость полнокровной жизни. Но ониксовые фиалы, мраморвые храмы и эллины в золотых сандалиях, словно сошедшие с картивы, не могут заслонить собою современный Франсу мир.

Франс пока еще далек от всестороннего знания жизни. Когда он впервые берется за прозу, под его пером рождаются образы нежизненные, подчас слишком умозрительные, его идеи грешат нарочитостью (повести «Иокаста», «Тощий кот»). Он стремится расставить на пути читателя капканы из загадочных обстоятельств. Но ему не было суждено прославиться как поэту и не суждено остаться в памяти потомков мастером головоломной интриги. Писатель нашел себя лишь в начале 80-х гг., когда роман «Преступление Сильвестра Бонара» (1881) возвестил о рождении нового оригинального таланта.

«Преступление Сильвестра Бонара» На первый взгляд, все в этой книге противоречило общепринятым законам, и прежде всего образ положительного героя. Старый сутулый Сильвестр Бонар большую и инте-

реснейшую часть жизни проводит за письменным столом, лишь изредка поднимаясь для того, чтобы совершить очередную вылазку в мир. В романе мало действия, но очень много рассуждений. Казалось бы, что может быть скучнее? А между тем, книга

читается с неослабевающим интересом. Она распадается на две части («Полено» и «Жанна Александр»), внешне почти не свяванные друг с другом. Все здесь перевернуто и поставлено с ног на голову: то, что в обществе принято считать законным и достойным подражания, главный герой романа Сильвестр Бонар считает величайшим беззаконием и надругательством над человеком. То, что поощряется, он порицает. Вам кажется, что читать каталоги — скучное занятие? А вот Сильвестр Бонар говорит: «Не знаю чтения более легкого, приятного и завлекательного, нежели чтение каталогов». Богатству обычно завидуют, а Сильвестр Бонар богачей жалеет — «блага жизни их только окружают, но не затрагивают их глубоко, — внутри себя они бедны и наги». Принято считать, что развлечениям сопутствует радость. Бонар убежден, что «в этом мире самым надежным развлечением являются для нас тревоги и страдание».

Парадокс в этом романе — не просто прием, а самая суть произведения, плоть его. Парадоксально здесь даже заглавие романа. Что за преступление совершает незлобивый профессор Бонар? Юную прелестную Жанну Александр, внучку своей любимой, он похищает из пансиона, потому что ему больно видеть, как ее там стремятся искалечить. Но эти действия Бонара по законам буржуазного общества расцениваются как похищение

малолетней, т. е. как преступление, караемое законом.

Герои в романе делятся на два лагеря. Сильвесто Бонап возглавляет свое войско, в которое входят Жанна Александр, Жели, Тереза, к ним примыкают супруги не Габри. Им противостоит несметное войско, стоящее на страже «законности» и «порядка». Его представляют опекун Жанны метр Муш и содержательница пансиона мадемуазель Префер. Итак, сталкиваются два. мировозэрения два начала. Одно из них воплощает собой Сильвестр Бонар, Это ученый, филолог, для которого самое большое наслаждение в жизни - рыться в старинных книгах и рукописях. Книги для него - это вечно живущие души мудрецов, сгусток глубоких мыслей и больших чувств. Бонар готов пожертвовать всем своим скромным состоянием, чтобы стать обладателем «Золотой легенды» Иакова Ворагинского, рукописи XIV в. Он холит рукописи, лелеет их, нежно гладит пожелтевшие листы, называя их ласковыми именами. Книги для него не только воплощают в себе мудрость и величие человека прошлых эпох они способствуют рождению нового человека, более прекрасного и мудрого. Сильвестр Бонар живет прежде всего духовными интересами. Он легко мирится с жизненными невзгодами и как истиный философ не замечает их. Он сторонится людей своекорыстных, тупых и претенциозных.

Но Бонар живет в мире своих интересов лишь до тех пор,

пока не встречается с реальными коллизиями и сложностями, Вступив в борьбу за Жанну, он преображается. Человеческие судьоы начинают интересовать его больше, чем старые манускрипты. Куда делись былое спокойствие и неторопливость? При виде несправедливости, творящейся на его глазах, у старого ученого появляются силы, в нем пробуждается дотоле дремавший темперамент борца. Только теперь мы осознаем, что Сильвестр Бонар с такой готовностью ушел в мир книг прежде всего из-за несовершенства окружающей жизни, а гле-то глубоко в его сердне затанлась тоска, безмерная тоска по людям, по человеческому темлу. Он, не колеблясь, продает самое дорогое, что у него есть -библиотеку, чтобы дать приданое Жанне.

Бонар — человек на редкость цельный, а вокруг него суетится немало мелких людишек, давно разменявших богатство своих душ на медяки. Впервые в жизни столкнувшись вплотную с этими людьми другого лагеря. Бонар внутрение ужасается их душевной скудости. Они во всем противоположны ему, Скрещиваются, как копья, два взгляда на мир. Для мадемуазель Префер и метра Муша главное в жизни — прочное общественное положение, и нет таких средств, которыми они бы гнушались для достижения этих целей. В отличие от Сильвестра Бонара они ценят только то, что соответствует узко понятому «здравому смыслу». Бонар живет в полном противоречии с этим «здравым смыслом».

«На земле существуют не пля забавы и не пля того, чтобы давать волю

всем своим желаниям», — говорят метр Муш. «Нет», — возражает Сильвестр Бонар. — «На земле существуют, чтобы любить добро и красоту и давать волю всем своим желаниям, если они благородны, великодушны и разумны... Надо, чтобы наставник учил хотеть».

«Нельзя учиться весело», — нудно морализирует метр Муш.

«Учиться можно только весело», — перечит ему Бонар. — «... Чтобы переварить знания, надо поглощать их с аппетитом»,

Парадоксальные рассуждения Сильвестра Бонара возмущают метра Муша и коробят мадемуазель Префер, которая, впрочем, опасается открыто высказать свое неудовольствие, поскольку имеет виды на старого одинокого профессора. Но трудно представить себе более разных людей, нежели проничный, мудрый философ-человекодюб Бонар и жеманная, претенциозная хишница мадемуазель Префер.

Непрактичный Сильвестр Бонар выходит победителем из сражения с метром Мушем и м-ль Префер. «Преступление Сильвестра Бонара» — едва ли не единственный роман Франса, который кончается победой сил добра. Франс пока еще допускает победу, не омраченную компромиссами. Ко всеобщему удовольствию враги Бонара исчезают с горизонта, Жанна выходит замуж за Жели. И все же роман кончается картиной смерти маленького сына Жанны. Казалось бы, к чему этот эпизод? Он ничего не прибавляет и не убавляет в главных образах и не меняет течения событий. Видимо, для Франса была неприемлема безоблачная концовка. Таким образом, даже в этом, не омраченном трагизмом романе уже видны ростки той тревоги, которой была пронизана эпоха Франса, которая позднее охватит писателя.

Роман «Преступление Сильвестра Бонара» ввел в литературу нового, «франсовского» героя — чудака-философа, живущего вразрез с общепринятыми догмами, по своим, особым законам. Сильвестр Бонар, давший начало галерее таких героев, едва ли не самый дорогой и близкий своему создателю. Необычность романа способствовала широкой известности Анатоля Франса. Его

голос уже нельзя было спутать с другими голосами.

Отойдя от парнасцев, Франс не примкнул к каким-либо литературным группировкам. Он ощущал себя скорее наследником просветителей, продолжателем реалистических традиций, чем союзником натуралистов, символистов или импрессионистов. В 80-е гг. он в одиночестве ведет борьбу с декадентским искусством. Длительное время он не создает больших произведений, выступает в периодической прессе как критик, очеркист, новеллист.

В 1890 г. выходит второе крупное произведение Франса — философская повесть «Таис». Место действия ее — Александрия начала нашей эры. Франс сталкивает две морали — языческую, с ее культом свободы в лице куртизанки Таис и христианскую, изуверскую, антигуманную мораль монаха Пафнутия, который отгородился от мира частоколом из догм. Христианская мораль побеждает, но разоблачает себя как мораль догматиков и мракобесов. Роман написан не для воспоминания о прошлом, а для размышлений о настоящем и будущем. «...Я старался, — писал Анатоль Франс, — ...ввести в мою сказку (а это сказка) только такие идеи, которые могут быть интересны моим современникам». Повесть воспринималась как антиклерикальное произведение (хотя в действительности ее можно толковать шире) и навлекла на себя гнев служителей церкви.

В 1893 г. выходят два романа Франса — «Харчевня королевы Гусиные дапы» и «Суждения господпна Жерома Куаньяра». Начинается новый этап в творчестве писателя — остро обличительный, сатирический. Он связан с оживлением общественного движения во Франции 90-х гг. Первый из этих романов переносит нас в 60-е гг. XVIII в., в харчевню некоего Менетрие, куда забрел бродячий философ аббат Жером Куаньяр. Образ аббата дан Франсом в двух планах — в бытовом, житейском и в философском. С житейской точки зрения, Куаньяр — фигура колоритная. К невзгодам жизни (а в имх у

него недостатка не бывает) он относится спокойно, но в то же время никогда не упускает случая поживиться за чужой счет, пуская в ход и хитрость, и притворство, а при случае и величайшее оружие христианина — раскапиче. Естественно, что при этом Куаньяр все время попадает в различные переделки. То он участвует в сражении с лакеями, то с распухшим носом, в рваных панталонах и туфлях без задников, с трудом переваливаясь с ноги на ногу, продирается через колючий кустарник. Описания приключений аббата даются сочными, яркими мазками.

В философском плане аббату Куаньяру автор доверяет в какой-то степени выражение собственных мыслей, зачастую отлитых в форму парадокса. Вот что говорит аббат о религии: «У самых величайших грешников есть все данные стать величайшими святыми», потому что религия «строит спасение на раскаянии»; «человек умный... не почитает для себя зазорным попасть на небеса окольными путями, которыми шли прославлениейшие из святых». Жером Куаньяр напелен склонностью подвергать сомнению пешительно все Он презирает избитые истины, не верит бескорыстие, в чистоту и непорочность людских помыслов. Если сегодня люди порочны, то вряд ли потомки их сразу станут «просвещенными, справедливыми и совершенными», утверждает он. И все же Куаньяр не мизантроп; оп со снисходительной усмешкой смотрит на мышиную возню самолюбий, на непомерно раздутое тщеславие, на безграничную алчность; он и презирает дюлей, и жалеет, и дюбит их.

Аббат Куаньяр с его открытым взглядом на мир, широким круговором и остротой видения как бы воплощает собой эпоху Просвещения. Он великоленно вписывается в свое время. Но паралокс заключается в том, что этот герой из XVIII в. создан писателем прежде всего для суда над современной действительностью. В этом нас убеждает книга «Суждения господина Жерома Куаньяра», совсем лишенная исторического колорита, скольконибудь развитой фабулы и откровенно названная «суждениями». т. е. собранием философских высказываний аббата Куаньяра по самым различным вопросам. Названия главок говорят сами ва себя — «Правители», «Новое министерство», «Наука», «Армия», «Академин», «Государственные перевороты». Франс предлагает читателю под видом романа нечто вроде социально-философского трактата. Он идет где-то по краю искусства, вдодь границы взаимодействия литературы с политикой, философией; образы то появляются, то исчезают. В основе этого произведения заложена мысль, которую герой развивает, подтверждает, уточняет. Не Жером Куаньяр высменвает свою эпоху — это Анатоль Франс издевается над Третьей республикой. Но он занимает свою, особую, критическую позицию, отнюдь не революционную. В 90-е гг.

<sup>6</sup> п/р. Епизаровой

он многократно повторяет, варьирует на все лады свою любимую мысль: да, монархия отжила свой век, да, буржуазное государство далеко от идеада, «Наши своды законов — это гнездилища несправедливостей... в наших нравах мы сохраняем... жестокость, алиность и гордыно... установившийся у нас порядок вещей...— убогий, преходящий порядок, который справедливостью самого хода вешей... осужден на погибель и уже начинает разрушаться...». И все же... что-то мешает писателю сделать решительный вывод. Это «что-то» — мысль о том, что человек по природе своей зол и человеческое общество устроено скверно, так как люди создали его согласно своим наклонностям. Он полагает, что дюди не в состоянии построить по-настоящему справедливое общество. «... Если в жалкой комедии жизни и кажется со стороны, будто монархи новелевают, а народы послушно выполняют их волю, так это всего-навсего игра, пустая видимость, на самом же деле теми и другими управляет незримая сила». Писатель с мучительной тревогой снова и снова возвращается и теме будущего. Франс не видит вокруг себя сил, способных противостоять натиску реакции.

Но в общественной жизни второй половины 90-х гг. XIX в. произошли решающие изменения. Начался подъем рабочего движения. Слово «социализм» носилось в воздухе. На всю страну

прогремело печально знаменитое дело Дрейфуса.
Социальные потрясения вывели Франса из состояния известного пренебрежения к общественной жизни (впрочем, он уже был к этому подготовлен всем ходом своего предшествующего развития). Франс пересматривает свои, уже сложившиеся взгляды — а ведь ему за пятьдесят — и неожиданно для всех вступает в борьбу, о бессмысленности которой он столько раз говорил. Писатель оказывается темпераментным борцом. Он порывает с друзьями, которые не одобряют происшедшей с ним перемены, начинает пристально следить за решением злободневных вопросов, поднимает свой голос в защиту Дрейфуса.

Именно в это время, с 1895 по 1900 г.,

«Современная история»

Франс начинает печатать частями в периодической прессе новый роман — «Современ-

ную историю». Сначала он выглядел как серия фельетонов, на первый взгляд, не связанных друг с другом. Но Франс упорно следует задуманному плану. Книга ста-

новится новым этапом в его творчестве.

Роман «Современная история» не принадлежит к числу развлекательных книг, которые легко читаются; он не отличается особой стройностью и единством фабулы. Читать его нужно внимательно и вдумчиво. Мысль развивается, разветвляется, оживает в пластически законченных образах и ситуациях, пронизывает

собой громаду неподатливого материала, крепнет, оформляется, читатель сам втягивается в процесс размышлений над жизнью, начинает находить в этом особое наслаждение. Франс доканывается до сути явлений, прежде всего стремясь показать внутреннюю, закулисную сторону событий, их истинную подоплеку. Как правило, она не имеет ничего общего с теми объяснениями, которые даются «для широкой публики». Читатель учится видеть за внешним внутреннее, за явлением — его суть. Он словно сам разгадывает ребус и вовлекается в хол событий.

Роман «Современная история» по широте охвата событий несравним с предыдущими книгами Франса. Писатель запечатлел наиболее уарактерные черты французского общества, дал многогранную картину эпохи. В сущности, это не один роман, а четыре: «Под городскими вязами» (1897), «Ивовый манекен» (1897), «Аметистовый перстень» (1899) и «Господин Бержере в Париже» (1901) — но это единое произведение, скрепленное общей мыслыю. Катится, катится клубок событий, разматывается. События, захватывающие двух-трех героев, происходят вначале в маленьком провинциальном городке, потом, расширяясь, они захватывают все большее количество людей, самые разные слои общества и переносятся в Париж.

Писатель пользуется своими, типично «франсовскими» приемами изображения действительности. Все у него шаржировано, сатирически переосмыслено — и люди, и события. Все приправлено язвительной авторской насмешкой, подчас едва уловимой. Если книги Роллана сопоставимы с музыкальными произведениями, то Франса — скорее с живописью. Аббат Перрюк и раскрасневшиеся семинаристы, играющие на перемене в футбол, подоткнув сутану, аппетитная г-жа де Бонмон, похожая на спелую гроздь винограда, налившуюся соком, — эти картины, словно выписанные кистью, надолго остаются в памяти.

Франс в «Современной истории» ведет подкоп под основы общества — под «триумвират священника, солдата и финансиста». Католическая церковь — старый противник писателя. Трудно назвать крупное произведение Франса, где бы не была затронута тема религии. С юных лет христианские догмы для писателя — синоним мракобесия и антигуманности. В романе «Современная история» перед нами проходят фигуры кардинала-архиепископа в красных чулках, прожженного дипломата, хитреца и деляги, пронырливого викария г-на де Гуле, настоятеля церкви Лапрона, который для поднятия престижа своей церкви организовал «пророчества» девицы Денизо. Наиболее яркая фигура в этом ряду — аббат Гитрель, который жаждет стать епископом туркуэнским и в конце концов становится им. Через все четыре тома проходит рассказ о том, какими путями добивается ловкий

и неглуный аббат заветной цели. Он проницательный и тонкий психолог. Он отлично знает, как заставить влиятельных дам замолвить за него словечко перед министром культов, как очернить соперника, как сыграть на тщеславии одних и на близорукости других. Аббат Гитрель специально ходит в театр, чтобы «овладеть секретом благородных жестов и патетических интонаций», ол изучает театральные позы и мимику, берет уроки декламации, а потом уж будет оттачивать артистическое мастерство на туркуэнских прихожанах. Правда, Гитрель грузен и неловок, не наделен особым воображением, зато у него избыток здравого смысла и сметливости, и он далеко пойдет. Такие священники, как он,— лицемеры и тщеславные себялюбцы, умеющие маскировать свою истинную сущность одеянием из красных слов — нужны Третьей республике.

В 80—90-х гг. ХІХ в. во Франции подняла голову военщина.

В 80—90-х гг. XIX в. во Франции подняла голову военщина. Анатоль Франс, с юных лет ненавидевший тупых солдафонов и лженатриотов в мундирах, в «Современной истории» не жалеет красок, рисуя военных. Вот генерал в отставке де Шальмо. Томимый жаждой общественной деятельности, отставной генерал, «напрягая чело и мысли», каждое утро играет сам с собой в солдатики — переставляет карточные фишки, которые в его глазах ничем не отличаются от живых людей. По мнению Франса, скудоумие, превознесение грубой силы, тупая исполнительность или безграничная властность — наиболее страшные человеческие пороки, но именно они присущи военной жасте Третьей республики.

Отсюда весьма скептическое отношение Франса к самой профессии военного.

Немало страниц в романе посвящено делу Дрейфуса. «...Все, что можно сделать подлого, лживого, вероломного и глупого при помощи бумаги, чернил, злости и скудоумия, было сделано», «Дело» поднялось, как на дрожжах, на антисемитизме и на сленой, бездумной вере толны в непогрешимость армии. Почти все герои романа, за исключением профессора Бержере, членов его семьи и столяра Рупара, не допускают мысли о том, что четырнаццать офицеров французской — подумать только, «первой в мире» французской армии — могли ошибиться, осудив Дрейфуса. Разъярившееся человеческое стадо, не утруждающее себя размышлениями и сомнениями, — вот картина, вызывающая у Франса наибольшее отвращение, жгучую, активную ценависть. Позиция Золя и Пикара, выступивших с разоблачением несправедливости, вызывает у Франса не просто симпатию, а энтузиазм. И Анатоль Франс, всегда остерегавшийся высоких слов, ненавидевшый пафос, начинает говорить о Пикаре в несвойственном ему стиле: «Думаю, что он страдал внутренне, — страдал в глу-

бине своей молчаливой души, прикрытой плащом стоицизма. Но я постыдился бы жалеть его... Он был счастлив... счастлив от того, что внезапные обстоятельства позволили ему обнаружить величие его души, счастлив от того, что он вел себя героически и просто, как подобает честному человеку». Правда, писатель произносит эти слова не от своего лица - Бержере вычитывает их в газете, но все же, как Франс ни таится, мы застаем его здесь в один из редких моментов, когда он, отбросив привычную скептическую усмешку, на мгновение обнажает перед читателем свое сердце, ранимое людской несправедливостью. Но запавес мгновенно задергивается, и опять перед нами застегнутый на все пуговицы спокойный человек, усмешку которого подчас трудно понять - выражает ли она только его презрение к миру, или за ней скрывается затаенная печаль. Этому человеку доставляет удовольствие дергать за веревочки своих паяцев — персонажей собственных произведений. Вот титулованная знать герцог де Бресе. «Не умея вдаваться в суть вопросов, он обычно ограничивался общими фразами. Благородство его образа мыслей было неоспоримо.» Он унаследовал от своих предков «ненависть к еретикам» и искореняет «ересь», насколько хватает сил.

Вот перед нами правящие круги Франции — министр юстиции и культов Луайе, «поседевний в любовных шашиях с горничными»; им руководит «ограниченная и малосообразительная» сестра. Сошка помельче — правитель канцелярии Морис Шейраль, который «мог охватить одновременно лишь небольшое количество фактов и решал вопросы по столь легковесным соображениям, что их трудно было уловить. А потому считали, что, несмотря на юный возраст, он уже обладает самостоятельными взглядами».

Но самый запоминающийся из плеяды политиканов — префект Вормс-Клавлен, такой «преданный» республике республиканец, что ежеля победит монархия, то он первый водрузит на крыше префектуры королевский флаг и, не дрогнув, останется на своем посту. Одна из его главных особенностей — глубокая терпимость ко всему — к власти, к чужим мнениям, к подлости, к взяточничеству и разврату. Он поддерживает и тех, кто берет взятки, и тех, кто это порицает. Такая всеядность обеспечивает ему неизменный успех. К тому же Вормс-Клавлен великоленно умеет создавать впечатление деятельности и в то же время не действовать. «Надо на словах звать вперед, хотя бы для того, чтобы иметь возможность не идти вперед на деле.» Он боится переусердствовать и не угождает ни одному из министров, чтобы после его падения не попасть в немилость. Его поведение продумано, он неспособен на опрометчивые поступки, вызван-

ные взрывом чувства. Вормс-Клавлен помогает властям предержащим «безмятежно пожинать плоды общего равнодушия».

В романе «Современная история» перед нами проходит вереница политических деятелей. Это и либералы, и роялисты, и республиканцы, но все они подозрительно похожи друг на друга в главном - никого из них не волнуют судьбы родины. Вот Жозеф Лакрис, «человек действия», ревностный сторонник короля, выступающий в качестве националистического кандидата. Он умеет пустить пыль в глаза избирателям и выражается так осторожно, что каждый остается доволен. Этот пустой, ничтожный человечек представляется лавочникам и мелким коммерсантам внушительной фигурой. Главное, по мнению Лакриса, - как можно больше говорить о своей честности, а не проявлять ее. Лакрис оглушает избирателей бесконечным потоком слов, привлекая их симпатии скудостью и незатейливостью мыслей. Он становится республиканским кандидатом, мечтая при этом о свержении республики. Это весьма типичная фигура для Франции 90-x rr.

«Современная история» — книга, в большей части своей посвященная политике. Естественно, что на страницах франсовской истории мы находим образы многих реальных и выдуманных писателем политических деятелей. Но среди них иет ни одного, достойного звания человека. Это лишь скопище моральных уродов, сборище подлецов, мадоимцев, нахалов и продажных душонок. Франс смеется над ними, издевается, и в то же время его точит грусть. Затаенная тревога ощущалась еще в ранних произведениях писателя. Эдесь она растет, ширится, заполняет все его существо. Франс ищет ответа на главный вопрос — может ли человечество быть счастливо? Настанет ли хоть когданибудь время, когда будет создано общество демократическое, разумное, мудрое?

Из бесчисленного множества «политических» парадоксов Франса приведем несколько изречений о Третьей республике: «Во времена монархии и империи существовало общественное мнение. Теперь его нет»; «Декларация прав человека стала жертвой собственников»; «... Я ... не предвижу конца этому состоянию, которое влечет за собой обнищание и отупение Евроны»; трудно поверить, что «когда-нибудь сделают сносным существование на этом крошечном шарике, который неловко вращается вокруг желтого и уже наполовину потухшего солнца...»; «Грустно думать, что .... вселенная — это бесконечное повторение страданий и уродства». Казалось бы, по мнению автора, положение безвыходно, жизнь видится ему как непрерывная цепь разочарований. Но полного разочарования у Франса так и не

наступает. Писатель живет надеждой, пусть не всегда определенной, на иную Европу — Европу социалистическую.

На фоне прожженных политиканов, узколобых аристократов, тщеславных священников выделяется в романе единственная фигура, действительно заслуживающая имени Человека. Это профессор-филолог Люсьен Бержере, один из любимых героев Франса — тип кабинетного ученого, поначалу весьма далекого от действительности, человека в высшей степени непрактичного, не способного ко джи и не приемлющего подлость. Нивость, предательство, продажность потрясают его, а сталкивается он с ними гораздо чаще, чем Сильвестр Бонар. И все же Бержере, наследник французских просветителей, никак не может привыкнуть к тому, что человек бывает гадок. Жена его — тщеславная мещанка, «заплывшая жиром дуща», водворяет в кабинет мужа ивовый манекен — символ победы обыденщины над человеческим духом. Бержере физически ощущает, как давит на него косный мещанский мирок с его пристрастием к вещам, с его требованием «все как у людей». Бержере кажется, будто он «несет на спине всю квартиру — и гостиную с ее пианино, и чудовищный гардероб, который поглощал все его небольшие доходы и все-таки был постоянно пуст». Бержере героически сражается с обыденщиной и низостью. Он проводник мыслей самого Франса.

В отличие от Бонара Бержере чаще сталкивается с реальной жизнью и его взгляды на современное ему общество более пессимистичны. Но это не мещает ему по переезде в Париж вступить в ожесточенную политическую схватку, принять участие в деле Дрейфуса. По натуре Бержере не борец, он всего лишь честен и справедлив, но этого достаточно, чтобы стать в оппозицию к обществу. Нужно было обладать недюжинным мужеством, чтобы остаться честным. Толпа провожает Люсьена Бержере улюлюканьем, в окно ему швыряют камни, но преследования только воодушевляют его. «...Какой награды более достойной... более великой могу я ждать, чем брань со стороны врагов справедливости?» Бержере, временами жалкий и смешной, тут как бы вырастает, становится значительной фигурой, которая возвышается над остальными, намного превосходя их благородством души, силой и прозорливостью ума.

Не случайно именно Бержере раскрывает перед читатедями панораму жизни будущего общества. Перемены неизбежны, заявляет он, так же неизбежны, как приход утра. «Кто станет утверждать, что в современном обществе органы соответствуют своему назначению?.. Кто станет утверждать, что богатства распределены справедливо? Кто, наконец, может верить, что неравенство будет вечно?»

Воображению Бержере рисуется республика без частной собственности, республика, организованная на началах коллективизма. «Участие всех в производстве и в распределении продукции — вот где человеческое милосердие», — утверждает он. Человек должен отдавать обществу не только свой труд, но и свою душу. Это обогащает и мир, и человека. Да, люди элы, но так будет не всегда. Когда-нибудь — очень нескоро — они станут добрыми и справедливыми. Может быть, на пути к счастью людей поджидают невиданные испытания, придется пройти через бездну страданий, преодолеть сомнения, испытать чувства безнадежности. Не нужно думать об этом. Все равно необходимо строить новое общество. Иного пути нет. Итак, новое общество будет построено. Но как? Каким путем?

Цивилизация, прогресс облегчат жизнь рабочих, отвечает Бержере. Машина придет на помощь слабому человеческому телу и сотворит чудеся. Насильственный труд, пролитие крови неприемлемы для Бержере. Мир будет изменен словом, заявляет он: «Слово, как праща Давида, разит насильников и повергает долу могучих. Это непобедимое оружие. Без него мир стал бы достоянием вооруженных скотов. Кто же их сдерживает? Опна только мысль, безоружная и нагая». Если в мечте Бержере о справедливом бесклассовом обществе мы слышим отзвук мыслей самого Франса, то последующие рассуждения могут завести читателя в тупик. Неужели сам Франс, знаток человеческой психологии, мог верить в слово как панацею от всех бел? Неужели эти идеалистические высказывания -- его собственные мысли: «Наступит день, когда предприниматель, нравственно преображаясь, станет в ряды освобожденных рабочих, когда обмен благами заменит заработную плату»? Вряд ли можно это предположить. Конечно, писатель склонен был переоценивать и роль слова, и возможности техники, но для него самого вопрос так и остается нерешенным.

А. Франс в то время не разделял полностью утопий своего героя, но и не мог остаться равнодушным к идеям социализма, которые буквально носились в воздухе. Он вводит в роман столяра Рупара — сторонника социалистических идей, который, устанавливая полки в квартире Бержере, произносит речь в защьту социализма и клеймит горе-социалистов, предлагающих учинить еврейские погромы и пойти в наступление на интеллигенцию. Но однажды высказавшись, он бесследно исчезает со страниц романа. Как Франс ни стремился поближе познакомиться с простым людом, у него было только самое общее и абстрактное представление о рабочем классе. И понятие о социализме в этот период у Франса тоже довольно общее и туманное. Но важно то,

что писатель впервые стремится противопоставить деляческому

буржуазному миру новые идеалы.

В самом начале ХХ в. Франс пишет несколько, на первый взгляд, совсем «нефрансовских» вещей: сборник «<u>Кренке-</u> биль, Пютуа, Рике много других полезных И рассказов» (1904) и книгу «На белом камне» (1905). История скромного зеленщика Кренкебиля, которого незаслуженно обвиняют в оскорблении полицейского и сажают в тюрьму, ломая его жизнь, скорее напоминает произведение писателя русской «натуральной школы», нежели творение французского скелтически настроенного писателя. Да, скепсис и легкое презрение к «толпе» у Франса отошли в прошлое. Кренкебиль, простой, незамысловатый, как лист бумаги, вряд ли мог заинтересовать Франса 60-70-х гг. А в 1900-1901 гг. история о нем, оказывается, обретает новый смысл в глазах писателя. Создается впечатление, что Франс идет от сложности к простоте. В действительности же он шел от осмысления частных вопросов. к осмыслению закономерностей, дежащих в основе общественной жизни.

В 1904—1906 гг. Франс энергично занимается общественной деятельностью. Он поднимает свой голос протеста против займа русскому царизму, поскольку деньги должны были пойти на подавление первой русской революции. Писатель теперь не только постоянно помещает в газетах элободневные материалы, но и выступает на митингах. Он поддерживает Золя в его борьбе с национальным мракобесием, а в 1902 г. на могиле Золя говорит о нем доброе слово прежде всего как о борце с социальным элом.

Неудивительно, что именно в это время Франс обращает свое внимание на неприметную, прежде малоинтересную для него фигуру зеленщика. Случай с Кренкебилем он рассматривает не просто как историю жизни «маленького человека», а как один штрих на большой картине, лишний раз подчеркивающий определенные социальные закономерности. Не случайно в этом сравнительно коротком рассказе так много внимания уделяется спенам несправедливого суда над Кренкебилем. Судейская штампует готовые решения вне зависимости от виновности или невиновности подсудимого. И несчастный одинокий старик. беспомощный перед этой десницей «правосудия», уходит в ночь. во тьму. Так, «нефрансовская» тема приобретает ту окраску. которая свойственна творчеству зрелого Франса. Теперь писателя интересуют решительно все судьбы человеческие, которые определяются социальными закономерностями, все общественно вначимые ситуации. Франс приходит к простому выводу: социальные учреждения, наука, искусство в техника нужны дюдям лишь для того, чтобы с их помощью стало лучше, интереснее, радостнее жить. Сами по себе они совершенно не нужны. И если в каком-либо обществе они не выполняют своих функций, стало быть, плохо устроено это общество. Так Франс в своем стремлении к новому социальному порядку смыкается с социалистами. Сборник его рассказов «Кренкебиль» отражает острый интерес писателя к современным проблемам. Он как бы дополняет собой картину, нарисованную в «Современной истории». Целый ряд героев тетралогии перекочевывает в рассказы Франса.

Старое общество в том виде, в котором оно существует, обречено на гибель. Назревает революция в России. Да и в Европе беспокойно. Люди задумываются о будущем. Весной 1904 г. в газете «Юманите», органе французских социалистов, был опубликован социально-философский роман Франса «На белом камне» (отдельное издание в 1905 г.). В сущности, это не роман, а опять-таки излюбленная Франсом форма своеобразного разговора с читателем. Первые страницы книги напоминают нам Франса времен «Коринфской свадьбы». Художник рисует огромное полотно - картину жизни Коринфа середины І в. н. э. и тщательно выписывает отдельные детали — «дремлющее голубое море», «мягкие, волнообразные очертания холмов», «сверкающие крыши храмов». Картина, ласкающая глаз, источающая безмятежность. Но первое, мимолетное впечатление обманчиво. Как Франс ни любуется алебастровыми бассейнами и мраморными скамьями дугообразной формы, они не заслоняют от него трагичности античного мира. Й если раньше Франса водновали в этом мире отдельные трагические судьбы, то теперь, через тридцать лет, он углубляется в далекое прошлое, чтобы и в нем отыскать определенные закономерности. «То, что мы знаем о будущем, зависит от того, что мы знаем о настоящем и о прошедщем.» В I в. н. э. христианство только зарождалось, но если бы самые просвещенные умы Римской империи, такие, как проконсул Галлион, предвидели, что члены малочисленной и незначительной секты впоследствии станут гонителями науки и искусства, тормозом прогресса, они могли бы принять меры и хотя бы отсрочить наступление эпохи мракобесия. Но Галлиот и его прузья в роковую минуту предаются мечтам о вечном мире, об идеальном общественном строе. «...Будущее, к которому устремлены помыслы Галлиона, прохопит перед ним, а он и не попоэревает об этом».

Следующая часть книги «На белом камне» посвящена размышлениям о настоящем и будущем временах. Франс — решительный протувник империализма с его правом сильнейшего. Он высмеивает и русский царизм, и французское республиканское правительство, и американскую колониальную политику, и жадность английских империалистов.

Опыт прошлого и знакомство с социалистическим учением подсказали Франсу, что капитализм не вечная форма собственности, что коллективизм — неизбежный результат развития общества. «Всеобщий мир когда-нибудь установится не потому, что люди сделаются лучше..., но потому, что новый порядок вещей,... вновь возникшие экономические нужды предпишут им состояние мира, как некогда условия существования толкали людей к вражде...»

Книга «На белом камне» — это мечта, размышление Франса о будущем. Писатель не стеснялся говорить о нем приподнятым, возвышенным слогом: «Величайшая ценность на земле — сам человек. Чтобы благоустроить земной шар, надо сначала устроить человеческую жизнь». В последней части книги Франс дает свой вариант будущего коммунистического общества. Согласно ему, в конце XX в. происходит бескровный переворот, после чего создается Федерация Народов Европы. Коллективизм и равенство становятся основным законом жизни, частная собственность уничтожена.

Не все в нарисованной писателем картине удовлетворяет его самого. Ему немного грустно, что женщины в этом обществе будущего одеваются, как мужчины, и даже внешие похожи на них. Скучноватая работа, которую обязан делать каждый, наводит на писателя тоску. Но сколько преимуществ видит он в этом обществе! Здесь процветают науки и искусство. Люди в этом обществе гармоничны, они властвуют над вещами, а не вещи над ними, они лишены лицемерия и спеси. Общество уделяет немалсе внимание воспитанию человеческих чувств. Каждый член коллектива пользуется большой свободой: нет системы принуждения, наказания. Вот идеал общественного устройства для Франса. По мнению писателя, подобное общество может быть создано на земле через три с половиной столетия.

«Остров инигвинов» В 1908 г. Франс выпускает свой новый роман — «Остров ингвинов». Родилось это произведение из газетного рассказа — сатиры на католическую церковь. Но после «Современной истории» Франс ни в одном из своих больших романов не может ограничиться узкими рамками одной, частной темы. Масштабы у него становятся поистине космическими: он пишет об истории, о жизни своей страны, всего человечества. Он задумывается о путях развития цивилизации на других планетах. С новой, широкой меркой подходит он к историческому процессу.

Никогда раньше у Франса не было такого раблезианского размаха, такой остроты и едкости сатиры. Каждая строчка сочится смехом, каждое слово сдобрено подтекстом. Книга отливает всеми оттенками иронии, расцвечена гиперболами, персонажи и события разрастаются до гротескных размеров, потом опять мельчают и сходят на нет. Темп книги быстрый, нервный, как темп современной пивилиании. Причудливая фантазия Франса порождает и смешные, и жуткие образы. Все скачет, пляшет перед глазами, мелькают яркие краски— это колэсинца истории, поскрипывая, трясется по ухабам.

Роман написан в форме пародии на учебник французской истории — Древние времена, Средние века, Новое время и т. д. Но в сущности, пародируется не только история Франции, а история всего человечества, точнее, история классового общества. Было бы неверно сводить смысл романа только к издевке над католической церковью. Однако церкви немало достается от вольнодумца-писателя. Чего стоит хотя бы спена крещения цингвинов, которых святой старец Маэль по слабости зрений приняя за людей! Или сцена делового совещания, созванного господом в небесах, где решается вопрос о том, что же делать с окрещенными пингвинами. Франс проявляет себя как блестящий стилист, тонкий и очень чуткий мастер слова. Столкновение «божественных понятий» с бытовыми пластами речи производит ведиколенный сатирический эффект.

Франс атакует человеческую глупость, тщеславие, жадность, эгоизм, где бы и в чем бы они ни проявлялись. Вот как представляется его воображению спена возникновения частной собственности. Огромного роста рыжий пингвин бьет дубиной по голове маленького черного пингвина и захватывает его поле. Вокруг происходит свадка — женщину быот по голове камнем, один из пингвинов впился зубами в нос другому. «Они заняты тем, что создают право, устанавливают собственность, утверждают основы нивилизации, устои общества и законы». Конечно, это гротеск, но разве таким путем Франс не достигает своей цели - показать, как сознавались «священные» законы? В этом эпизопе опіушается и скрытан полемика с Руссо. <u>Если у Руссо</u> люди по природе своей добры и хороши и их портит лишь цивилизация, то у Франса люди, произошедшие от пингвинов, от природы дживы. тшеславны и эгоистичны, а классовое общество, частная собственность лишь делают их еще более иживыми, более тщеславными и более эгоистичными. Конечно, не нужно забывать, что у Франса в отличие от Руссо все утрировано, шаржировано, в том числе и характеры пингвинов. Но Франс небезосновательно считает, что природные задатки человека необходимо подвергнуть основательной шлифовке,

Однако если в романе «Остров пингвинов» и доказывается этот тезис, то лишь от противного: Франс изображает, во что же превращается человек, если в нем развивать только самые темные стороны, заглушая остальные. Человек превращается в подобие вверя, только зверя более хитрого и злобного, чем любое животное. Человек становится воинственным — ведь поджигать селения и вспарывать животы считалось проявлением доблести и геройства. Так, один из первых королей Пингвинии, Боско Великодушный, «заботясь о судьбах престола, перебил всю свою родню». Вместо того чтобы развивать тягу к прекрасному, человек разжигает в себе ненависть к поэзин и красоте, к радости. Один из монахов собственноручно соскоблил четыре тысячи греческих и латинских произведений античной поэзии. чтобы четыре тысячи раз переписать евангелие св. Иоанна. «По единодушному признанию историков, пингвинские монастыри были в средние века убежищами просвещения». — язвительно добавляет Франс. Человек приучается скрывать свои симпатии и антипатии пол маской дицемерия. Пингвинские критики превозносили своеобразие и мошь искусства пингвинов, но судить об этом искусстве трудно, так как «пингвины стали восхищаться своими ранними ууложниками уже после того, как уничтожили все их творения».

Шли века, но люди не становились лучше. Желая заострить внимание читателя на теневых сторонах развития человеческого общества. Франс в своей «истории» намеренно опускает все героические моменты, связанные с проявлением высоких душевных порывов людей, и выбирает лишь ситуации, достойные сатирического отображения («католики стали истреблять протестантов: протестанты стали истреблять католиков — таковы были первые достижения свободной мысли»). Если же Франс вынужден касаться дорогих ему тем (например, темы французской революции), то он делает это скороговоркой и при первой же возможности опять переходит к сатирическому изображению действительности.

С особым пристрастием и знанием дела пародирует Франс историю XIX в., головокружительный взлет «величайшего воителя всех времен и наролов» Тринко (т. е. Наполеона), который аввоевал полмира, потом отдал все, что было завоевано, погубил цвет нингвинского народа, но зато принес оставнимся в живых горбатым и хромым славу. «Дорого же вам досталась эта слава, — замечает один из героев романа, но слышит в ответ: — За славу сколько ни заплати, — все будет не дорого.»

Не довольствуясь изображением собственной страны, Франс переносит действие в Новую Атлантиду (имеются в виду США), куда приплывает его герой профессор Обнюбиль. Это страна

масштабная. Уж если атланты сбывают свой товар, то они это делают с истинно атлантическим размахом: перебивают две трети туземцев, чтобы оставшаяся треть покупала у них зонтики и подтяжки. Атланты — народ в высшей степени элергичный и деловой: вопросы объявления войны — медной или угольной — решаются в парламенте в считанные секунды простым голосованием.

Если собрать рассыпанные по книге парадоксы, посвященные методам управления народными массами при буржуазной республике, то создается весьма впечатляющая картина. «Обещания обходятся дешевле подарков, а ценятся гораздо дороже. Ничем нельзя так щедро одарить, как надеждами»; «министры оставались в полном неведении, как это свойственно тем, кто управляет людьми»; правительство «проявляло слабость, нерешительность, вялость и беспечность, свойственные всем правительствам и оставляемые ими только ради насилия и произвола». Конечно, это пародия не только на Третью республику, но и на весь буржуазный мир начала XX в.

Франс и здесь повествует о деле Дрейфуса (в романе он выступает пол именем Пиро, который якобы украл 80 тыс, охалок сена), и его рассказ приобретает все более зловещие, гротескные очертания. Даже писатель Коломбан, явно положительный герой, в котором мы легко узнаем Золя, и тот не лишен нарялу с величественными и ряда смешных черт. Он кажется нам жалким, когла, спасаясь от многочисленных преследователей, прячется в канализационной трубе. Франс и не может писать в ином ключе, поскольку он дает пародию на историю и отметает или переосмысливает те факты, которые не подгоняются под рубрику пародии. Зато когда речь заходит о «совершенствах» буржуазного правосудия, тут уж ничего не нужно ни переосмысливать, ни отметать. «...Хорошо иметь доказательства, но. быть может, еще лучие вовсе их не иметь»: «в качестве показательств поддельные бумаги вообще ценней подлинных прежде всего потому, что они специально изготовлены для нужи данного дела — так сказать, на заказ и по мерке». В связи с делом «о 80 тыс. охапок сена» Франс дает возможность высказать свои мысли и социалистам — товаришам Фениксу и Салору (подразумеваются Жорес и Гед). Но их выступления, как и прочие, выдержаны в народийном духе. Если вспомнить, что Жорес и Гед придерживались неверной политики в отношении дела Дрейфуса, то можно понять, почему это обстоятельство вызвало активный протест со стороны Франса. Поскольку для писателя мир пролетариев был далеким, а их отношение к пресловутому «делу» неясным, то Франс мог противопоставить творившейся несправедливости лишь насмешку. Но высмеивает он не только существовавшие учрежнения, а издевается подчас и над самыми принципами немократии или свобоны, изверившись в них.

Изрядно спобрена скепсисом и конповка романа «Остров пингвинов». Как Франс мыслит себе будущее Пингвинии? Страна «богатела и процветала»: «у тех. кто производил предметы первой несбходимости, их совсем не было. У тех, кто их не производил, они были в избытке»: «исчезли тралиции, искусство, духовная культура, Цивилизация наступает на человека, душит его, давит, и он теряет способность к сопротивлению. Жизнь обретает странный спокойный ритм»; «дома все время казались недостаточно высокими: их беспрестанно надстраивали, а новые возводили в тридцать-сорок этажей..., а под домами все глубже и глубже рыли подземелья и тоннели». В этих подземельях фивически и морально вырождались люди. Но вот анархисты варывают прогнившую цивилизацию, и история начинается сначала.

Перед нами антиутопия, нечто подобное уэллсовской «Машине времени», роман-предупреждение. Франс как бы прелупреждает читателя — при обострении противоречий человечество выродится без коренной домки существующих условий. Писатель будил мысль, наталкивал людей на сознательное участие в историческом процессе. Но, конечно, нельзя отрицать и того, что роман в пелом пессимистичен и что поражение первой русской революции, голы безвременья, реакции не могли не повлиять на творчество Франса.

В следующем романе. «Боги жаждут» (1912). «Боги жажлут» на первый взглял кажется, что рамки повествования сужены по сравнению с предыдущими; ведь в центре книги — судьба одного человека, художника Гамлена. Но вскоре мы убеждаемся, что теперь уже писатель не смог бы сдедать гдавной фигурой такого героя, как Сильвестр Бонар. Хупожник Гамлен, может быть, фигура менее выдающаяся, чем Бонар, но это человек, живущий в один из переломных моментов истории и играющий в ней определенную роль. Франс и знесь стремится выявить закономерности исторического процесса.

Не случайно писатель углубляется в эпоху французской революции, дорогой ему с детских лет. На грани веков во Франнии были сделаны попытки заново осмыслить революционные события, искаженные позднейшими историографами. Писатель преплагает свою трактовку определенного этапа революции. Для этого он изучил сотни документов, свидетельств очевиднев. газет и книг. И вот перед читателем вырисовывается революционный Париж 1793 г. Нам он представлялся городом, исполненным революционного энтузиазма. В действительности же все проше. будничнее. У революции уже появились свои разочарования, свои неразрешимые проблемы. Впрочем, есть и энтузиаам, и томпы, но уже не им дано определять общественное настроение. Будничность, простота, зримость происходящего не заслоняют собой величия эпохи. Мы ощущаем это величие, грандиозность событий, которые вихрем смели прежний уклад жизни и заставили старого аристократа Бротто добывать себе пропитание выпелкой бумажных плясунов, а безвестного художника Гамлена вершить судьбами отечества. В романе нашел отражение самый напряженный период развития революции — с апреля 1793 по июль 1794 г., период якобинской диктатуры. Трудно представить себе большее напряжение, чем то, которое потребовалось от якобинцев, стоявших у власти. Основная масса населения умирает с толоду, а меньшая часть выжидает, когда наступит благоприятный момент для всякого рода сделок. Люди устали от разрухи, от неустроенности, нищеты, от бесконечных войн с интервентами, от заговоров и мятежей. Франс рисует толну людей, стояших в бесконечной очереди за хлебом, и ему веришь — именно такая разношерстная, многоликая, изменчивая толпа и выражает общественные настроения этого периода. Народ еще поддерживает якобинцев, но уже ропщет. Якобинская диктатура с помошью народа сделала свое дело — сломала феодальную машину и защитила страну от посягательств извне. Но она больше не может существовать, не может разрешить экономические задачи. Она восстановила против себя рабочих и бедняков, урезав их права и защитив частную собственность, а для крупной буржуазии это слишком леван власть. Если в молодые годы Франс относился к якобинцам с нескрываемым осуждением, то теперь. после детального знакомства с эпохой, он не торопился их осуждать, хотя и не торопился цеть им хвалу. Для него вожди революции - Робеспьер, Марат - великие борцы за благо народа, бескорыстные и неподкупные, но борцы обреченные, в сущности, одинокие. Они мечтают о братстве людей, но вынуждены ввести жестокий террор. В этой оценке якобинцев Франс верен правде истории. Действительно, фигуры якобинских вождей наводят на мысль об огромной трагедии, ими пережитой. Однако. рисуя якобинскую диктатуру, Франс не во всем следует исторической правде. Он игнорирует классовую борьбу как силу, вызвавшую к жизни революцию; он объясняет гибель якобинской диктатуры в основном введением террора и склонен преувеличивать его масштабы.

В центре романа стоит отнюдь не вождь якобинской диктатуры, а лишь один из ее участников. Эварист Гамлен — характер, типичный для эпохи французской революции. По природе мягкий и отвывчивый, но обладающий скрытой внутренней силой, он умеет быть непреклонным и даже жестоким к другому человеку, если этот человек, по его мнению, опасен для дела ре-

волюции. Революция — вот единственный идол, которому он поклоняется. Она для него и мать, и невеста, и жена. Вся жизнь Гамлена подчинена служению революции. Во времена монархии художник Гамлен писал модные в то время картины на любовные сюжеты, пастухов и пастушек. Потом, завороженный мощью Давида, он становится приверженцем революционного классицизма. Мощными штрихами набрасывает он фигуры Свободы, Прав Человека, Конституции и т. д. Гамлен все больше отходит индивидуализированных персонажей, стремясь в обобщенных чертах величие происходящих событий. Но чем больше хочет Гамлен служить людям, чем более страстно дюбит их, тем дальше отходит от конкретных, реальных людей, становится даже безразличен к ним. Он живет только будущим, горит им, ради людей будущего готов претерпеть любые муки, а его современники вызывают у него чувство неудовлетворенности. И вот Гамлену становится уже трудно рисовать конкретное лицо, конкретную человеческую трагедию, потому, что она кажется ему мелкой, частной, Его дух поднимается «над преходящими явлениями грубой действительности», и обобщения заслоняют от него живую жизнь. Не случайно через весь роман проходит тема незавершенной картины Гамлена, изображающей Ореста и Электру. Согласно античному мифу, Орест убил свою мать. мстя ей за смерть отда, и фурии, богини мщения, довели его до сумасшествия. Гамлен так и не может завершить талантливую картину. По-видимому, медает ему не только отсутствие красок, но и собственное внутреннее противодействие сюжету. Орест и притягивает, и отталкивает Гамлена, потому что он слишком похож на него самого. Орест поставлен судьбою в исключительные обстоятельства, когда он не может не наказать мать-убийцу и в то же время не имеет права ее убивать. Здесь прямая апалогия с судьбой Гамлена, который не полжен быть жестоким, но и не может не быть таковым.

Сознательно отказавшись от наслаждений, Эварист по собственной воле отказывается и от радости жизни. Даже в любви он остается аскетом, он скован броней догм, хотя, по иронии судьбы, это догмы, требующие уничтожения догм. И пусть Гамлен придерживается крайних взглядов на вопрос о переустройстве общества, он во многом консервативен. Ему далеко до вольнолюбия и уменья понимать человеческие слабости, присущего другому герою романа — старому аристократу Бротто. Но, с другой стороны, старик Бротто не видит исторической перспективы, которую провидит Гамлен. По всему роману проходит сопоставление Бротто и Гамлена. Одного невозможно понять без другого.

«Я люблю разум. — говорит Бротто, — но я не фанатический его поклониик. Разум руковолит нами и служит нам светочем: когда вы сделаете из него божество, он осленит вас и будет толкать на преступления». Конечно, Бротто имеет в виду Гамлена. Бротто — эпикуреец, он видит смысл и цель жизни в наслажиениях и в противоположность Гамлену полагает, что относиться к ее несовершенствам нужно с легкостью и спокойствием. Ничто не может быть более чуждым ему, чем фанатизм, погматизм, слепая вера в добродетель. Все это Бротто вилит в Гамлене. И это так. Гамлен, сам того не замечая, силою обстоятельств превращается в фанатика. Но, ослепленный ненавистью к революции, равнодушный к людям. Бротто не видит в Гамлене величия, не ценит доброты. Эварист отдает голодающей женщине с грудным ребенком последний кусок хлеба. Бротто счел бы это глуным самопожертвованием. Гамлен справедлив. Будучи судьей, он стремится быть одинаковым по отношению и к разносчице хлеба, и к аристократу. Иля Бротто справедливости на свете не существует, и ему кажется бессмысленным ее добиваться.

Работа в трибунале окончательно превращает Гамлена в фаватика. Он и раньше не был склонен к жизнерадостности и веселью: теперь он возненавидел их. Раньше он осуждал врагов отечества -- теперь давал волю кипевшей в нем злобе. «убежденный, что действует справедливо и в интересах общего блага». Он стал подозрителен и тревожен; подобно тому, как врачу кажется, что мир полон больными, Гамлену всюду чудились преступники, готовящие покушение на правительство. Он и раньше не очень хорошо разбирался в тонкостях человеческой психологии, а теперь окончательно потерял способность объективно судить о людях. Все больше сгущается атмосфера тревоги, окутывающая роман. Это произведение сильно отличается от пругих книг Франса - в ней мы почти не найдем язвительных парадоксов, не услышим саркастического смеха, не заметим столь характерной для писателя фабульной разорванности. Этот роман по форме напоминает классический - одна-две главные сюжетные линии развертываются постепенно и также постепенно нагнетается чувство тревоги. Это чувство — детище нового, ХХ в., для которого проблема личности и революции будет решающей.

Казалось бы, Франс склонен к тому, чтоб осудить Гамиена и якобинцев. Писатель явно вызывает в нас жалость к жертвам террора—ни в чем не повинного аристократа Мобеля, девицы Атенаис и, наконец, Бротто, которому приписывают множество элодеяний и заговор против Республики. Бротто стоически встречает смерть, но он полон ненависти и презрения к своим судьям, Может быть, это и точка зрения самого Франса?

Нет, писатель придерживается иных взглядов. В конце книги перед нами Гамлен, измученный, страдающий, ненавидящий сам себя за ту роль, которую ему приходится играть, и все-таки несломленный. Он обращается к восьмилетнему мальчугану: «Дитя! Ты вырастешь свободным, счастливым человеком и этим будешь обязан презренному Гамлену. Я свиреп, так как хочу, чтобы ты был счастлив. Я жесток, так как хочу, чтобы ты был добр. Я беспощаден, так как хочу, чтобы завтра все французы, проливая слезы радости, бросились друг другу в объятия». Если бы перед нами предстал фанатик, довольный плодами своей деятельности, он вызвал бы лишь отвращение. Но человек, великий в своей безмерной любви к людям и в трагической отрешенности от них, вызывает у нас не просто сочувствие как некоторые жертвы террора. Он намного выше их, величественнее и значительнее. Он пробуждает в нас чувство глубокого сострадания к своей трагедии, обусловленной не его личными качествами. а самим ходом истории. Гамлена везут в телеге на казнь и над ним издеваются простые женщины, ради которых он принимал муки. И все же он до последней минуты продолжает верить в то, что его мучения не были напрасны.

Бесспорно, что Франс относится к якобинцам с явным сочувствием (а между тем, в первой редакции романа этого не набдюдалось), он пришел к пониманию неизбежности революционного насилия. В то же время особую горечь роману придает мысль о том, что трагическая обреченность якобинцев неизбежна, что они и не могли воплотить в жизнь свои мечты. И еще одна горькая мысль: за какое же светлое будущее боролись якобинцы? Вот оно, это «светлое будущее» -- Третья республика с ее делячеством и измельчанием личности. Конечно, Франс понимает, что историей Третьей республики не исчерпывается история человечества, но ему грустно сознавать, что борьба за создание разумного общества растянулась на века и далекие потомки якобинцев пока еще не пользуются благами свободы. В решении этого вопроса Франс слишком пессимистичен, он склонен абсолютизировать противоречие между намерениями якобинцев и их делами и представить его как извечное противоречие всякой революции, как трагедию любого революционного движения. Ему кажется, что бессмысленно человеку вмещиваться в ход исторических событий: все равно его не изменищь. Боги жаждут человеческой крови, это роковые силы, и от них никуда не уйти.

С годами Франс все теснее сближался с передовыми общественными силами своего времени, все острее чувствовал пульс эпохи. Он ставит в своих произведениях проблемы самые значительные, самые больные для своей, да и не только для своей страны. А главной тогда была проблема революции. «Восстание ангелов»

Новый роман — «Восстание ангелов» (1914) поначалу кажется написанным в привычной для Франса манере. Повествование все время

перебивается, осложняется побочными мотивами, фантазия писателя рисует самых удивительных существ в самых поразительных ситуациях (например, взаимоотношения человека с его ангелом-хранителем). Будничное сталкивается с волшебным восставшие ангелы, которые подозрительно похожи на самых обыкновенных людей, приходят на собрание, где вырабатывается стратегия наступления на божий престол. Тон повествования сатирический, иронический, внешне легкий, взгляд как бы скользит по поверхности предметов, подмечая в них смешные стороны; но все время ощущается и другой взгляд — проницательный, проникающий в самую суть явления.

Однако это новый Франс, во многом не похожий на прежнего. Если раньше, в 80—90-е гг., любимый герой писателя—философ-книголюб, эрудит, отрешенный от жизни, то в 10-е гг. XX в. этот герой блекнет в глазах Франса, превращаясь в карикатуру. В романе «Остров пингвинов» появляется гротескный образ монаха Тальпа, который пишет летопись среди огня, в келье, чудом уцелевшей на верхушке обгорелой стены. В «Восстании ангелов» такой эрудит-книголюб воплощен в образе библиотекаря Сарьета, полусумасшедшего маньяка. В этом отшельнике, отгородившемся книжными полками от жизни, уже нет ни обаяния, ни глубины ума. Теперь Франс считает, что в новых исторических условиях мысль, оторванная от действия, обречена на вырождение.

На первый взгляд может показаться, что «Восстание ангелов» — антиклерикальный роман. В нем осмеиваются и христианские вымыслы, и история религии, и сама идея бога — создателя вселенной, всеблагого, всеобъемлющего и всесильного. Франскак бы выворачивает наизнанку мифы, высмеивая общепринятые взгляды. Бог у Франса — самодовольный дурак и жестокий тиран. Сатана — один из самых обаятельных образов, великодушный, мудрый, решительный борец с несправедливостью. В такого рода трактовке Сатаны Франс следует за Мильтоном. Возможно, на него оказали влияние также Байрон и Гюго, которые тоже видели в Сатане «первого революционера» на земле.

Не удивительно, что этот роман Франса был воспринят в свое время прежде всего как антиклерикальный, его прокляли в Ватикане. Однако как ни важна антиклерикальная тема в романе, она является скорее оболочкой, чем сутью проблемы.

Книга «Восстание ангелов» написана Франсом прежде всего для того, чтобы еще раз вернуться к самым больным вопросам вена.

Ангелы подготавливают восстание против старого Ягве, Иеговы, властолюбивого бога. Но накануне штурма предводитель восставших Люцифер (Сатана) видит сон. Франс придает ему особое значение, в сущности, взсь роман сводится к этой последней картине. Писатель здесь серьезен, тон у него эпически-величественный, ни тени усмешки нет на его лице. Слишком серьезен, слишком важен вопрос, который он ставит перед своими современниками.

Сатане чудится, что ценой тысяч и тысяч жертв он добивается победы, становится всемогущим богом и низвергает Ягве в преисподнюю. Теперь он всесильный владыка, ангелы поют сму хвалы, и постепенно он начинает верить в свою гениальность, в свою мудрость и непогрешимость. Теперь Сатана осуждает разум и ненавидит любознательность, как это некогда делал его предшественник. А в преисподней Ягве столь же постепенно обретает ум и доброту, начинает понимать других людей. Ничего не изменилось, они всего лишь поменялись местами. Сатана просынается в холодном поту и отказывается от штурма.

Итак, Франс после долгих и мучительных раздумий приходит к фатальному выводу: власть развращает человека, а потому всякого рода революционные изменения бессмысленны и бороться нужно лишь с тем злом, которое находится в самом человеке. Конечно, можно напомнить о том, что Франс не считал роман завершенным и не успел подвести окончательный итог. И все же ясно, что до самой победы Октябрьской революции в России Франс не изменил своего пессимистического взгляда на будущее человечества.

В начале войны Франс на недолгое время поддался шовинистическому угару, выпустив книгу «На славном пути», но очень скоро отказался от своего заблуждения и стал активным борцом

против войны.

Революционные события в России потрясли старого писателя, в глубине души оставившего всякую надежду увидеть зарю нового мира: он считал это делом далекого будущего. Франс радостно приветствовал нашу революцию. Он громогласно возмущался экономической блокадой Советской России, требовал прекращения интервенции, сочинял воззвания, подписывал протесты, печатался в «Юманите». Всемирно известное имя Франса привлекало к нам немало людей. Старый писатель делал все, чтобы мечта его жизни — пламя революции не погасло.

Но особый интерес писателя возбуждали люди, делавшие революцию. Он много думал о том, какие они. Он жадно знакомился с документами и свидетельствами очевидцев, с речами и статьями в большевистской прессе. И с радостью убеждался, что русские революционеры рещают проблемы, казавшиеся ему

неразрешимыми. Особое восхищение вызывал у него Лении. Он был несопоставим со всеми революционерами, которых Франс когда-либо встречал. Русские большевики были людьми новой породы, они своим примером доказывали, сколько потенциальных сил и великих возможностей заложено в человеке. Скептициям Франса был окончательно сломден. Старый писатель увидел людей, для которых эгоистические побуждения не являлись главными, которые сочетали разумность, реальность своих планов с полетом вдохновенной мечты.

После Октябрьской революции Франс выпустил лишь две автобиографические книги воспоминаний — «Жизнь в цвету» и «Пьер Нозьер». Писатель был болен, и многие из его замыслов так и остались неосуществленными. Но он регулярно выстунал в периодической прессе в защиту нашей страны. В 1920г. после раскола социалистической партии. Франс примкнул к коммунистам. С победой нашей революции писатель как бы обрел вторую молодость, но это была уже мудрая молодость души, знающей подлинную цену жизни.



## РОМЕН РОЛЛАН (1866-1944)

Франция конца XIX в. дала миру несколько великих художников слова, к числу которых принадлежит и Роллан. Он высится над своей эпохой, вырастает из нее, она кажется ему узка, мала, он зацыхается в удушливой атмосфере конца века. Роллан инстинктивно тянется к будущему, становится преданным другом молодой Советской страны после победы революции, прокланывает новые пути в искусстве. Роллан прославился как писатель, но свое новое слово он сказал не только в литературе — он был и музыкантом, и профессионалом-искусствовелом, и специалистом-историком, и литературным критиком, и драматургом. и даже политическим деятелем. Последнее может показаться странным: известно, что Роллан долгие годы не желал иметь ничего общего с политикой. Но не менее известна и та бурная политическая деятельность, которую он развил во время первой мировой войны и после победы Октября. Человек удивительно пельный, Роллан не мог не вступить в схватку за дорогие его серппу идеи.

Обычно немало пишут о противоречиях этого большого писателя. Да, временами Роллан испытывал мучительные колебания. Но когда мы вдумываемся в причины, породившие противоречия, те почти всегда приходим к мысли, что они объективны и зависели больше от эпохи, от ситуации, чем от личности писателя. По натуре своей Роллан не противоречив, скорее, чрезвычайно

целен. Но окружавшая его действительность вынуждала его вступать в противоречие с самим собой и с целым миром.

Кипучая общественная пеятельность Роллана в 10-30-е гг. достаточно хорошо известна. Опнако не столь известно, что в сущности большую часть жизни Родлан чувствовал себя одиноким. Полгие годы он, окруженный дюльми, был одинок в своей стране. У себя на родине, в пыльном Кламси, гле пропветал дух зависти к чужим успехам, и в шумном Париже, среди интеллигентских снобов. — везде Роллан ошущал холодную пустоту и внутреннее безразличие под напускным внешним лоском. Всто жизнь он мечтал о настоящем друге. Он цереписывался с Львом Толстым, обменивался письмами с М. Горьким и еще с несколькими людьми, которые жили за пределами Франции. Это были люди. пуховно близкие ему. Но в литературном Париже до первой мировой войны Роллан не нашел таких людей. Многочисленные группировки, создававшиеся и вскоре распадавшиеся, претили ему. У Родлана выработалось страстное стремление к луховной независимости. Писатель отлично понимал, что многочисленные литературные моды скоропреходящи: его же тянуло к монументальным вещам. он стремился осмыслить большие философские проблемы. Но Роллан не находил себе единомышленников в своей стране. Лишь один человек в литературном мире начала XX в, был равен ему по масштабу — Анатоль Франс. Но Родлан и Франс считали себя антиподами, хотя, в сущности, делали одно общее дело. В них было немало сходства — и тот и другой были разбужены от политической спячки полъемом социалистического лвижения и пелом Дрейфуса. И тот, и другой энергично бородись с декадансом. Оба они ошущали себя наследниками французских просветителей XVIII в. и революционных идей. И, наконец, главное — оба они были разоблачителями основ буржуазного общества и оба мечтали о социализме. Но им казалось, что их разделяет пропасть. Родлана с его цельностью и верой в человека коробил скептицизм Франса, прихотливость его вкусов. Франса раздражала «истовость» Роллана, стремление открыть свою душу читателю.

Все раннее творчество Роллана исторически обусловлено ходом общественного развития Франции на грани веков.

Ромен Роллан родился в маленьком провинциальном городке Кламси, в семье потомственных нотариусов. От матери он унаследовал мечтательность, склонность к философскому осмыслению жизни, презрение ко всему поверхностному. Отец передал ему свой неиссякаемый оптимизм, уменье радоваться жизни и ценить ее, жажду деятельности. В 1880 г. семья переехала в Париж, чтобы сын смог продолжить образование. По окончании лицея Роллан поступает на историко-географическое отделение в Нормальную школу — старейшее педагогическое учебное заведение.

«Монастырь па улипе Ульм» — так будущий писатель называет Нормальную проду, гле прошли годы его юности. Это и вправлу был монастырь в том смысле, что он был прочно отгорожен от живой, буплящей лействительности, и лишь немногие преподаватели приносили с собой веяние свежих прогрессивных иней. По окончаним Нормальной школы Роллана в числе лучших посылают на пва года в Италию. Это были едва ли не самые светлые годы в его жизни. Страна, задитая солицем, пробуждающая радость. парящая миру шелевры искусства. — такой она запомнилась Роллану на всю жизнь. Он готов часами стоять около флорентийской статуи, подле собора Петра в Риме, копаться в итальянских рукописях XVI в., слушать старинную музыку. Здесь Роллан пишет ранние свои драмы, оставшиеся неизданными; в Риме, на Яникульском холме, ему впервые чупится Жан Коистой и наже Очарованная луша. Он переполнен творческими замыслами. Позднее Родлан вспоминал, что никакие горести и невзгоды парижской действительности не могли заглушить в нем чувства красоты, рожденного Италией. Он вобрал в себя столько солнечного света. что его хватило на всю жизнь.

По возвращении в Париж, в начале 90-х гг., Роллан блестящо защищает две диссертации: «История европейской оперы до Люлли и Скарлатти» и «Причины упадка живописи в Итални XVI века». Он читает курсы лекций по истории искусств и истории музыки. Перед ним открываются великолепные возможности сделать карьеру. Но Роллану претит мысль о карьере. Он отказывается от «великолепных возможностей». Для того чтобы оценить этот шаг, нужно знать обстановку, в которой складывалось мировоззрение Роллана и его философские взгляды в 80—90-е гг. XIX в.

Жизнь Роллана, небогатая внешними событиями, полна внутреннего горения, чрезвычайного духовного напряжения. Его эволюция — это беспрерывное искание истины. В Европе в 80—90-е гг. такие искания охватывают широчайшие слои общества. Решайся кардинальный вопрос — о путях эволюции человеческого общества. Передовой интеллигенции было ясно, что капитализм несет чоловечеству не избавление, а неимоверные страдания. Но как изменить положение, и можно ли его вообще изменить, оставалось неясным. Мыслящих людей, как правило, роднило страстное недовольство существующим порядком вещей. С этого же начал и Роллан. «Меня никогда не покидает чувство, что я живу в трагический период — один из самых грозных в истории, — писал он. — ... Я вижу вокруг себя только признаки смерти, разрушения, небытия. Современная цивилизация разрушается. Современная Европа разлагается»... Жизнь текла беспросветная и удру-

чающе мелкая. Роллану казалось, что эпохи революций и вели-

ких битв безвозвратно прошли. И все же не стоит преувеличивать аполитичности молодого Роллана и его любви к одиночеству. Легенда с Роллане, создающем в одиночестве великие произведения, коротая дни со своими друзьями — книгами и музыкой, не соответствует истине. Он жил событиями своего времени, и его дневники пестрят указаниями на это: «При малейшей возможности и ускользал из школы, чтобы смещаться с историей в действид», «Политика никогда не была для меня безразлична, — признавался позднее Роллан. — Она меня увлекает больше, чем литература моего времени». Он ходит на заседания парламента, слушает речи социалистов. В 1895 г., в период особого подъема рабочего движения, он пишет: «По мере того, как я проникаюсь социализмом, беспредельная радость охватывает меня... Только в нем я вижу источник новой жизни, все остальное — лишь догорающий древний огонь...». И все же Родлан в то время был далек и от научного социализма, которого не знал, и от социалистов. Восхищаясь Жоресом, он смутно чувствовал фальшь в парламентском социализме. «У меня нет большой веры в эту крайнюю левую... Но будущее принадлежит их идеям» — вот итог, к которому Роллан приходит к концу 90-х гг. В конце концов, Роллан разочаровывается в политике. Конечно, немалую роль адесь сыграла его отдаленность от интересов рабочего класса, его присутствие на социалистических конгрессах и заседаниях лишь в качестве стороннего наблюдателя, «изучающего» народ. Однако главная причина охлаждения Роллана к социальному движению крылась в слабости и разобщенности социалистического движения тех лет на Западе, которые молодой

Роллан в юности немало занимался и философскими исканиями. В нем происходила борьба между человеком мечты и человеком действия — конфликт для нашего общества малополятный но для конца XIX в. чрезвычайно жизненный. Роллану кажется, что можно выбирать лишь между жестокой действительностью или цассивной мыслью.

писатель отлично чувствовал.

Во время учения в лицее и в Нормальной школе Роллан познакомился с современными ему философскими школами. Его опутывают паутиной идеализма. И хотя у Роллана обнаруживали философский уклад ума, будущий писатель предпочел держаться подальше от философского отделения Нормальной школы, этого средоточия лицемеров. Но ему не удалось удержаться над схваткой философских течений. К вульгарному материализму 80-х гг. а иного Роллан не знал — к материализму, пропитанному разочарованием, он питал отвращение. Философия идеализма сказала на него большое влияние, Роллану и вноследствии не удалось окончательно избавиться от идеалистического крена в философских взглядах, но все же природное нравственное здоровье, жизнелюбие, стихийно материалистическое восприятие действительности спасли его от крайностей идеализма.

Пронесс мировозаренческих поисков происходил у Роллана сложным путем. В поисках истины в 80-90-х гг. Роллану пришлось пробираться в одиночку сквозь чащу противоречий. Вначале он ишет какую-то абстрактную высшую истину у философов и художников всех времен и народов. Он знакомится с учением Эмпелокда, с философией Спинозы. Он приходит к известному в ту пору писателю Ренану, пишет письмо Сен-Сансу, илет к Пезарю Франку. Мертвых и живых он спрашивает: в чем же истина? как должны жить люди? Ни у кого он не получает нужного ответа. Тогла совсем еще юный, безвестный ученик Нормальной школы пишет письмо Льву Толстому: «Я движим жгучим жела-HUEM SHATE - SHATE WAR WATE W TOTHER OF BAC & MOLY WHATE ответа...». В 1887 г. Толстой выпустил трактат «Так что же нам делать?». Потрясенный нишенской жизнью русского народа. грязью ляпинского ночлежного дома, Толстой глазами бедняков взглянул на современное ему буржуазное искусство с его утонченным развратом, декадентской фальшью и пустотой. И он проклял искусство. Роллану все это было непонятно. Он в то время стоял неизмеримо дальше от реальности, чем Лев Толстой, жил идеями отвлеченной идеалистической философии и боготворил искусство.

Толстой посылает Роллану 3 октября 1887 г. большое теплое письмо. Великое народное искусство всегда будет существовать, пишет он, но искусство буржуазии, против которого он восстал, обречено на смерть. Не любовь к искусству, но любовь к человечеству — вот условие, необходимое для создания истинных произведений.

Не удивительно, что это письмо заставило Роллана задуматься над общественными задачами искусства, над необходимостью создания народного искусства, тесно связанного с жизнью. Толстой стал для него учителем, другом. «Он научил меня видеть и любить человечество», — вспоминал Роллан в 1926 г. Правда, Лев Толстой так и не ответил на вопрос — что же делать в жизни? Он предлагал лишь не лгать перед собою и помогать друг другу — выход весьма иллюзорный. Но Толстой ответил на другой вопрос — каким должно быть искусство? И этот ответ во многом определил собой дальнейший творческий путь Роллана.

Идеалы, которые были выдвинуты Ролланом в эстетике и творческой практике конца 80-х и начала 90-х гг., в сущности очень далеки от реализма. Нам нужно это знать, чтобы понять

подвиг его одинокой борьбы против идеализма, мистики, индивидуализма, которые поначалу оказывали на него немалое влияние. Лишь постепенно, на протяжении 90-х гг., под влиянием многих факторов, о которых уже шла речь, и прежде всего роста общественного движения, происходят значительные изменения в его мировоззрении, и Роллан выступает с концепцией народного строя, против измельчания личности, против декадентской литературы. Искусство должно воспевать жизнь и помогать человеку жить, а не втаптывать его в грязь, утверждает Роллан. Долой ущербных декадентских героев с их мелкими страстями и жалкими душонками! Пусть появятся герои иных масштабов — полнокровные, могучие, великие и в горе и в радости, люди из породы борцов за счастье человечества.

Роллан решает посвятить всю свою жизнь борьбе за создание нового, народного искусства. Для этого нужно было прежде всего выступить против декаданса. В 1900 г. Роллан в статье «Яд идеализма» обрушивается на современное ему декадентское искусство. Он резко критикует «дряблые грезы декадентского искусства», бесформенные мечтания— они вредны в эпоху, когда нужно непрерывно действовать, «когда все силы должны быть направлены к реальному». Задача искусства — воспитывать в людях любовь к истине, ненависть к иллюзиям. «Есть только одно лекарство — правла. Надо видеть и отображать жизнь такой, как она есть». В сущности, перед нами уже реалистическая программа героического народного искусства, которую Роллан будет претворять в жизнь в начале XX в.

Первые опубликованные драмы писателя вошли в цикл «Трагедии веры» («Людовик святой», 1897; «Аэрт», 1898). В предисловии к этому циклу Роллан расшифровал основной смыслиьес как проповедь самопожертвования, борьбу с малодущием мысли и дела, со скептицизмом, как прославление духовной победы героев-одиночек, выступивших против окружающего зла. Герои драм — благочестивый король Людовик святой и принц Аэрт погибают, но побеждают убогую эпоху силой своего духа. Эти мысли весьма характерны для мировоззрения Роллана в 90-е гг. Первые пьесы Роллана, напечатанные в журналах, прошли совершенно незамеченными публикой. Поэднее Роллан с горечью вспоминал, что его произведекия канули «в бездну презрительного равнодушия».

В конце 90-х гг. писатель делает огромный шаг в своем развитии. Он приходит к более глубокому пониманию закономерностей жизни, сущности героического. Этому во многом способствовало обращение Роллана к народной революционной борьбе не только настоящего, но и прошлого. Писатель создает новый цикл—

«Драмы Революции». Он задумал грандиозную драматическую эпопею о французской революции в двенадцати пьесах (из них было написано восемь, и работа эта растянулась на сорок лет). Три пьесы — «Волки» (1898), «Дантон» (1899) и «14 июля» (1901) — были созданы на грани веков.

Роллан окунулся в атмосферу революционного прошлого, чтобы «раздуть в себе и вокруг себя пламя героизма». «Если бы это эрелище страстей в свою очередь зажгло страсти...» Роллан ставит перед собой политическую задачу — «достичь того, чтобы дело, прерванное в 1794 г., было возобновлено и завершено». Он стремится «не столько к точному описанию событий, сколько к раскрытию моральных истин». В пьесе «14 июля» перед нами предстает один из наиболее волнующих моментов революции — взятие Бастилии. Уже не одинокие герои «Трагедий веры», а могучий образ народа находится в центре его внимания. Роллану здесь в большой степени удалось избавиться от былой абстрактности и скованности в изображении простых людей. Со страниц его прамы нам слышатся живые людские голоса.

Интересно, что в драме «14 июля» почти не разработаны личные темы. Герои заняты важнейшими общественными вопросами, и мысль о необходимости насильно, революционным путем перестроить мир обосновывается как итог народных размышлений. Символом народа выступает безымянный Человек, стоящий на часах, который мечтает об освобождении не только родины, но и всей Европы от тиранов. Как призыв к действию, как суровое осуждение индивидуалистических позиций молодого поколения начала XX в. звучат слова Роллана: «Каждый за всех! Все за одного!», «Человек тоскует, когда отгораживается от себе подобных!», «В затхлом воздухе рождаются неверие и сомнения! Выходите на улицу!.. Настала пора дышать свежим воздухом!».

В этой драме уже ощущается своеобразный стиль Роллана — его тяготение к героической патетике, романтическая приподнятость и даже выспренность. Писатель специфическими художественными средствами прекрасно передает пафос революции, порыв,

революционные устремления восставшего народа.

Драмы Роллана с трудом пробивали себе дорогу на сцену. Несколько постановок было осуществлено друзьями-энтузиастами. «В прессе Парижа все это вызвало некоторое волнение на поверхности, известную накипь. Затем вода снова стала гладкой и водарилось молчание — теперь уже надолго!..», — вспоминал позднее нисатель. Но Роллан не гонится за преходящей модой, за шумным успехом. Поражение не сломило его, скорее, придало ему новые силы.

Мысль о народном театре возникла у Роллана задолго до 1903 г. Писатель имел право позднее сказать о себе: «Уже с юности я как художник добивался народного искусства. Я продолжил суровую критику Толстого, направленную против общества и искусства привилегированных классов». В 1900 г. Роллан опубликовал в одном из журналов ряд статей, из которых в 1903 г. и составил книгу «Народный театр». На грани веков Роллан вместе с горсточкой молодежи (М. Поттешер, Л. Люме) задумал основать национальный народный театр, искусство мужественное и мощное, которое стало бы «боевым оружием против обветшавнего и одряхлевшего общества», «...оно будет создано народом и для народа».

Книга «Народный театр» явилась не только итогом теоретических раздумий Роллана по вопросам драматургии, но прежде всего боевой программой нового для Франции того времени искусства. По мнению Роллана, искусство должно вливать в человека бодрость и силы, а не принижать его. Рассматривая искусство прошлого, Роллан предлагает учиться на его примерах, но в то же время жить сегодняшним днем. Во Франции 1903 г. словосочетание «радостное, героическое искусство» воспринималось как странное и удивительное. Наряду с другими великими писателями и Роллан сделал немало для того, чтобы оно стало само собой разумеющимся.

Роллановская эстетика была, без сомнения, новым словом в искусстве. Вся она устремлена вперед, в будущее: «Приобщившись ко всему, что было великого в прошлом, будем работать над созданием нового человека, новой морали, новой правды». И все же в этот период жизнь народа, мысли народа еще не стали для Роллана неотделимой частью его самого, а оставались теми высокими и священными словами, которые были окутаны для него таинственной пымкой абстрактности.

Роллану так и не удалось создать во Франции народный театр. Он не нашел зрителей для героического театра, «не нашел» своего народа. Роллан завершает книгу «Народный театр» призывом — нужно прежде всего создать народ, способный воспринимать искусство. В глубине души Роллан и сам понимал, что это довольно утопический, нереальный путь, но он, как гуманист, верить ни во что другое не мог. Кроме искусства, он не видел сил, способных изменить жизнь. Поэтому на ближайшие десятилетия проблема искусства стала для Роллана главной, определяющей все остальное.

Первые годы нового века оказались очень трудными для Роллана. Неудачи постигали его, рушились его лучшие замыслы. Он обрек себя на бедность и одиночество. Глубокий душевный кризис потрясает его. К чему обратиться, во что верить? Но для него

худшее из зол — «это убийственная мысль о ничтожестве всего сущего, которая подточила столько жизней». В один из самых трагических нериодов своей жизни, в 1900—1902 гг., Роллан как бы бросает вызов судьбе. Он призывает себе на помощь радость. «Это была вспышка творческого духа... Я весь бурлил творчеством», — вспоминал позднее Роллан. Писатель задумал множество произведений. «Теперь, сорок лет спустя, — писал Роллан в 1940 г., — когда я ... брожу среди руин незавершенных замыслов, я вижу, что все произведения, написанные мной впоследствии,... были лишь ничтожной частью этого окруженного арками и храмами форума, который родился в моем воображении в 1900 году...» Самый трагический этап в жизни писателя стал одним из самых радостных в его творческом развитии.

В начале 900-х годов Роллан регулярно печатается в периодической прессе. Он пишет статьи о живописи, книгу о художнике Франсуа Милле, статьи, позднее вошедшие в сборники «Музыканты наших дней» и «Музыканты прошлых дней», и ряд других искусствоведческих и музыковедческих работ. Музыка пользуется особенной любовью писателя, она для Роллана — часть его существа, наиболее глубокое выражение его души. Он пишет о музыке как большой знаток, позднее признанный одним из крупнейших музыковедов мира. В двух сборниках о музыке Роллан стремился объективно судить о творчестве разных музыкантов, но все его симпатии на стороне горделивой, героической, светлой музыки Бетховена, Берлиоза, Генделя, которая «дышит действием». Здесь также выдвигается идеал народного героического искусства.

Лучшим произведением из всех, которые были написаны до «Жана Кристофа», оназалась маленькая книжечка из роллановской серии «Жизни великих людей» — «Жизнь Бетховена» (1903). Бетховен был постоянным спутником жизни Роллана, «самым близким из вдохновенных певцов музыки». Позднее, уже после Октябрьской революции, Роллан посвятил Бетховену еще целый ряд книг. Однако первая несравнима с другими по силе своего воздействия на людей. Это не просто мысли об искусстве и не просто книга о жизни Бетховена. Здесь запечатлен образ целого поколения, «мучительно жаждавшего какого-то освободительного слова». «Жизнь Бетховена» вышла с авторским предисловием, которому суждено было стать знаменитым, стать выражением мыслей и чувств людей предгрозовой эпохи.

«Вокруг нас душный, спертый воздух... Мир погибает, задушенный своим трусливым и подлым эгоизмом. Мир задыхается. Распахнем же окна!.. Пусть нас овеет дыханием героев». «Вольный воздух» нужен был поколению начала века, чтобы оно почувствовало, что стоит жить и бороться, стоит идти вперед за вспышкой молнии — за героическим примером. Роллан призывает к отречению от индивидуализма, к тому, чтобы все люди протянули друг другу руки. Это звучало бы наивно, если бы не безмерная страстность повествования, если бы не беспредельная, всесокрушающая уверенность писателя в конечной победе человечности, творческого духа над глупостью и злобой. Эта уверенность покоряет читателя. Роллан задается целью показать на примере одного из ярчайших гениев земли, какие неисчерпаемые духовные богатства заложены в человеке.

Вся книга «Жизнь Бетховена» полемична. Это скрытая полемика Роддана с эпохой. Он видит вокруг себя слишком много сытых, спокойных, жиреющих художников — и вот он уже провозглашает: самоуспокоение — смерть для искусства! Долой сытость и повольство! Настоящий творен родится только в тяжких испытаниях, выковывается только в годниле страдания. Родлан полхватывает мысль Толстого о том, что «истинные художники не могут быть доводьными, сытыми, наслаждающимися дюдьми». Или хуложник горит факелом, освещая путь людям. — и сгорает. или он чадит и тлеет долго, как головешка, но не дает ни тепла, ни света. Бетховен стал факелом для своей эпохи. На его долю выпали неимоверные страдания - это известно, но Роллан сгущает их. Это нагнетание страдания, апофеоз страданий. Мужества Бетховена не сломили ни продолжительные болезни, ни белность. ни одиночество, ни безответная дюбовь, ни страшное наступление глухоты. Писатель склонен абсолютизировать страдание, считая его целительным бальзамом для всех людей. Все измеряется странанием, говорит он. Боль и борьба - позвоночный столб вселенной. По Роллану, получается, что страдание даже глубже величия подвига. Но нужно помнить о том, что эти мысли полемически заострены, что они порождены пресными буднями Третьей республики.

Важнее всего для Роллана человеческие качества героя. «Я называю героями не тех, кто побеждал мыслью или силой. Я называю героем лишь того, кто был велик сердцем» — это творческое кредо писателя. Роллан создает образ бунтаря, он подчеркивает гордость и смелость Бетховена, который взял себе за правило «превыше всего любить свободу и даже у монаршего престола от истины не отрекаться». Причем Бетховен у Роллана — бунтарь прежде всего потому, что он «велик сердцем», потому что остро воспринимает боль угнетенных; писатель утверждает, что гений Бетховена питала французская революция, ее идеи вдохновили его на создание «истинно революционной музыки».

Роллан видел вокруг себя художников, возведших пессимизм в культ. И он противопоставляет им трагическую фигуру

Бетховена-борца, который сумел из бездны скорби восславить, воснеть радость жизни, объявить войну страданию. Это и есть подлинный героизм, который существует в жизни, говорит Роллан. Бетховен отдал свою жизнь народу, он передает миллионам чувство радости и счастья борьбы. Бетховен для Роллана — это идеал художника.

Писатель стремится представить читателю Бетховена в виде великана-гения, героизируя его, отрешась от мелкой правды деталей. Он сознательно использовал героический пафос, чтобы «высечь отонь из души человеческой». Наступала героическая эра революций, эра борьбы угнетенных против угнетателей. Пусть стихийно, пусть не вполне сознательно Роллан отразил здесь эту борьбу. Он отразил стремление передовых людей к героизму, к идеалу. Его Бетховен положил начало целому ряду положительных роллановских героев более позднего нериода, творцов и созидателей.

Итак, к 1904 г. кончается ранний этап творчества Роддана. К этому времени основной для писателя становится тема искусства. Именно она, по мнению Роддана, ключ к спасению человечества. В этот период Роддан формулирует и обосновывает свой идеал народного героического искусства, порожденный его ненавистью к буржуазному обществу и декадентскому искусству.

«Жан Кристоф» Второй этап творчества Роллана (1904—1912) озаменован созданием замечательного произведения, шедевра мировой литературы, романа «Жан Кристоф». Книга эта, вобравшая в себя все искания Роллана в области искусства, в то же время носит на себе неизгладимый отпечаток противоречий империалистической эпохи. Это великолепный, монолитный памятник своему времени, и это книга непреходящая. Каждая эпоха как бы открывает в ней новые, все более глубокие пласты. Так живет всякое большое произведение искусства,

поворачиваясь к людям новыми и новыми гранями.

Роллан задумал свою эпопею еще в 80—90-е гг. «...Мой герой — это Бетховен в сегодняшнем мире... Это мир, как бы видимый из одного центра — сердца героя», — писал Роллан в 90-х гг. Не нужно отождествлять Кристофа с великим немецким композитором, котя у них есть немало общего. Кристоф — собирательный образ, в котором угадываются черты не только Бетхозена и ряда других композиторов, но и самого Роллана. Образ Кристофа Роллан вынашивал на протяжении более чем двадцати лет. С годами замысел расширялся и конкретизировался. Из свободной личности, стоящей «над схваткой», Кристоф превратился в борца с «нездоровой цивилизацией». Роллан поставил перед собой цель «в период морального и социального разложения Франции пробудить дремлющий под пеплом духовный огонь», «вымести наконив-

пиеся пепел и мусор», «противопоставить Ярмаркам на площади, лишающим нас воздуха и света, маленький легион отважных душ, готовых на все жертвы и свободных от каких бы то ни было компромиссов».

Родлан развернул широкую картину жизни Европы на грани веков. Не раз произведение Родлана называли грандиозной энциклопедией французской жизни; для этого есть известные основания. «Жан Кристоф» — произведение об искусстве, а предметом искусства являются все стороны жизни. В то же время богатство жизни — неиссикаемый источник, питающий само искусство. Поэтому роман, посвященный теме искусства, ставит социальные, политические, философские проблемы, касается проблем морали, воспитания, труда, поднимает вопрос о культуре, о внутреннем облике человека, о его роли в обществе и многие другие. Родлан воскрещает традицию Бальзака — традицию объемного показа жизни. Немалое влияние на Родлана оказали и монументальные романы Тодстого, его мастерство в воспроизведении больших общественных явлений.

Произведение Роллана состоит из десяти томов и делится, подобно симфонии, на четыре части. Первая часть («Заря», Сутро», «Отрочество»), по признанию автора, пробуждение чувства героя, перед которым открывается путь в жизнь; часть вторая («Бунт», «Ярмарка на площади») — история яростной уставатки Кристофа с ложью его эпохи, с окружающим обществом; третья часть («Антуанетта», «В доме», «Подруги») овеяна атмоферой нежности и сосредоточенности, она контрастирует с исступлением второй части и, наконец, четвертая («Неопалимая купина», «Грядущий день») — картина великих испытаний, сомнений и душевных бурь,

Многие зарубежные исследователи ставят Роллану в упрек монументальность романа, указыван на естественные при этом недостатки: нестройность композиции, некоторую разбросанность тем, отсутствие единого занимательного сюжета, чрезмерную растинутость одних периодов жизни Кристофа и скомканность других, некоторые исторические и хронологические неточности. Все это так. Но Роллан, подобно Толстому в романе «Война и мир», не стремился к филигранной отделка произведения, он дал могучую, широкую, убедительную картину, которая создавала впечатление самой жизни. «Жан Кристофа» не нужно рассматривать в лупу», — говорил сам Роллан. Это могучая глыба камня, очертания которой хорошо видны, лишь если отойти на известное расстояние. Тем не менее величавое здание, возведенное Ролланом, покоится на прочном фундаменте. Каким же образом создается впечатление единства этого произведения?

Действие в романе сконцентрировано вокруг личности главпого героя. Начинается роман плачем новорожденного, а кончается последним вздохом Кристофа. Ни одно событие, ни одно
действующее лицо не существует вне связи с главным героем.
Как только то или иное лицо выпадает из поля зрения Кристофа,
оно уже больше не появляется на страницах романа. Однако без
этих второстепенных образов нельзя понять самого Кристофа, человека чрезвычайно общительного, стремящегося отдать свой
талант на службу людям. Таким путем достигается внутреннее
единство этого огромного произведения, спаянность отдельных его
частей. Сюжетная линия романа строится в основном на узловых
моментах внутренней жизни героя. Внешние стороны его жизни
поступки, действия, события — являются в глазах Роллана второстепенными и определяются глубокими внутренними причинами.

Форма произведении Роллана была во многом необычна для французских читателей начала XX в. Непривычны были и композиция, и стиль романа — пафос, употребление забытых высоких слов, смелое введение в ткань художественного произведения декларации, авторской оценки событий. Все это приводило в недоумение читателей. «... Что же такое мое произведение? — писал Роллан. — Поэма? Зачем вам непременно нужно название? Когда вы встречаете человека, разве вы спрашиваете, роман он или поэма? А я создал именно человека. Человеческая жизнь не укладывается в рамки какой литературной формы». Сам Роллан часто называл свое произведение то эпопеей, то «романом-рекой», то поэмой, имея в виду ритмичность и музыкальность его формы.

Особенное внимание следует обратить на музыкальность романа. Она создается не только тем, что роман посвящен музыке и музыканту, что большое место в нем занимают суждения и описания музыкальных произведений. Музыкальна вся композиция романа, его деление на четыре части (адажио, престо, элегическая песнь и финал). Отдельные лирические отступления написаны как стихотворения в прозе, в них ощущается внутренний ритм. Они как бы отбиты от мелодии основного повествования, в них разрабатывается одна тема с вариациями (например, отрывок «У меня есть друг»). Интересно, что Роллан, по его собственному признанию, часто воспринимал действительность не как художник, посредством зрительных образов, но как музыкант, через звуки, музыкальные и слуховые образы. Напболее глубокие чувства героев всегда сопровождаются музыкой, передаются звуками (картины грозы, бури, урагана в музыке и в душе Кристофа). Когда Кристоф впервые приходит к Оливье, он не задает юноше вопросов, а лишь просит его сыграть что-инбудь. Оливье играет ему Моцарта. Слова им больше не нужны. «Теперь я знаю, как звучит ваша душа», — говорит Кристоф, обращаясь к Оливье.

Звуковые образы сопутствуют герою Роллана на протяжении всей его жизни. Это едва различимые щорохи и шелоты природы — чуть слышный плеск волны, зябкое дрожание листвы, ворчание грома. Звук сплетается со зрительным образом. Краски в цейзаже Роллана всегда звучат. Так писатель воспроизводит живое дыхание жизни.

И, наконец, ритмичности, музыкальности произведения Роллана способствует постоянное возвращение писателя к образу
реки, с которого начинается и которым кончается повествование.
Течение реки не просто сопутствует течению жизни Кристофа.
Река предстает перед нами как символ, олицетворение человеческой жизни. Постоянное возвращение к образам реки, потока,
ручья создает известное стилистическое единство романа и несет
в себе определенный философский смысл. Как капли, вливаясь
в океан, образуют беспредельные водные просторы, так и деятельность людей, взятая в целом, становится великой силой.

Итак, в пентре внимания Роллана — эволюция художника. Нетрудно заметить, что молодой Кристоф вобрал в себя все лучшие черты своих «старших братьев» — героев «Драм Революции», великих музыкантов, Бетховена, И здесь мы все время ощущасм полемику с современной Ролдану пекадентской и натуралистической литературой, с ее мелкими героями. Хотя Роллан пишет о гениальном композиторе, Кристоф велик для него прежде всего потому, что он «велик сердцем», он — Человек с большой буквы. Более того, по мнению Роллана, его герой и не мог бы стать столь выдающимся музыкантом, если бы он не был выдающимся человеком. Ничто человеческое не должно быть чуждо ему, иначе он перестанет понимать других людей. Но художник по своим духовным качествам должен стоять выше других, должен служить примером для других, а иначе чему же он может научить людей? К этой мысли Роллан возвращался не раз на протяжении своей жиани.

В молодом Кристофе немало обаяния. Его сердце распахнуто, открыто людям; все через него проходит — и радость, и боль — не только своя, но и чужая, — и все в нем отзывается. Кристоф мерит своей меркой окружающих, раз он сам не способен к подлости, то не может поверить и в подлость другого человека, и потому над ним подчас смеются, а иной раз жестоко наказывают за издишнюю доверчивость. Но Кристоф так и не смог от нее избавиться. Кристоф в юности одержим потребностью в любви и нежности. В течение всей жизни он ишет любящую душу, он заранее верит ей, отдает ей все без остатка, но, как правило, его напежды рассыпаются в прах. Чистота душевных помыслов необходима для художника, считает Роллан.

Однако ни сердечность, ни искренность в XX в, уже не могли стать определяющим началом для положительного героя эпохи. Основным иля Комстофа стало бунтарское начало. Невозможно было не ответить на вопрос века: так что же нам делать? Кристоф отвечает опнозначно: бороться. Он борется с юных лет с чванством, раболением и с глупостью, с лушевной глухотой и с нассивностью. Кристоф становится борцом еще тогла, когда мальчишкой впервые сталкивается с социальной несправедливостью и преисполняется безудержного гнева. Он бунтарь по природе и не облаталантом «вежливо молчать». Своеобразный моральный барьер ограждает Кристофа. Ему безразлично и общественное мнение — просто в его мире для этого мнения не находится места и оно как бы не существует, Единственно чем Кристоф руководствуется — это собственными убеждениями. Часто он сам стремится начать бой, в котором к нему приходят силы и ощущение радости борьбы, Пусть он один против всех, пусть у него цет... велного друга, он будет бороться за свои убеждения до последнего напока-

Молодой Кристоф все время в движении, постоянно познает новое, идет в ногу с жизнью. Кристоф переживает бурные, тяжелые кризисы роста, сбрасывает старую оболочку и каждый раз выходит из битвы повзрослевшим. Он никогда не довольствуется догмами, раз навсегда данными суждениями, ему нужно обязательно самому докопаться до истины. Он ставит под сомнение все: религию, мораль, искусство, самую жизнь. К кому только он ни обращается в своих олужданиях по жизненному набиринту! И каждый раз — новое разочарование. Но Кристоф опять в поисках, опять в пути. По его мнению, нет ничего хуже скепсиса и пессимизма.

Попав в Париж, мололой Кристоф вступает в сражение с Ярмаркой на площади. Он и здесь один против всех, он один смело говорит то, что пумает, пишет без оглядки на публику. Правда, при этом он едва не умирает с голоду, но с тем большей яростью зашищает свои убеждения. Хотя борьба Кристофа с Ярмаркой и не бесплодна, но, в сущности, он проигрывает это сражение — одинокий боец, который смешон, как Дон Кихот, и в то же время велик, как Дон Кихот, посреди этой своры псов, которые травят его. Кристоф проигрывает свой бой прежде всего потому, что он одинок, В юности Кристоф далек от индивидуализма. Он щедро дарит свет и радость простым пюдям, оп тесно, глубокими внутренними узами связан с народом. Он демократичен во всем и в привычках, и во вкусах. В противоположность чахлым, изнеженным парижским интеллигентам, сильный, крепкий Кристоф является истинным сыном народа. Но буржуазное общество обрекает его на одиночество, возпригает между художником и внешпим миром преграды, которые помешали активному и отзывчивому Кристофу стать одним из самых яростных противников индивидуализма.

Хотя Кристоф и не лишен некоторого романтического ореома, Роллан дает его образ в реалистическом плане, не возвышая и не приподнимая своего героя над жизнью. Писатель в полный голос говорит и о его недостатках, не боится унизить его реалистической деталью (например, клюпанье воды в башмаках Кристофа). Роллан подчеркивает: недостатки Кристофа — это его же достоинства, но в утрированном виде. Так, его искренность и жажда любви переходит порой в сентиментальность, доверчивость к людям — в навязчивость, стремление всегда говорить правду — в грубость и резкость. Но коть Кристоф и не идеален, он по своим человеческим качествам полностью отвечает требованию Роллана:

герой должен быть велик сердцем.

Однако как ни важно для Роллана показать свойства души Кристофа, писатель делает это для того, чтобы полнее раскрыть внутренний мир Кристофа-художника. Произведения Кристофа—симфонии, песни, пьесы—внутренне близки к народной музыке и при этом современны. Он пишет и нежные песни на стихи старинных силезских поэтов, и песни, полные задора и жажды борьбы, и симфонические картины на темы Рабле, и произведения, реалистически рисующие обыденную жизнь. Музыка Кристофа полна огромной любви и веры в человека, он воспевает ралость жизии, необходимость борьбы за счастье. Кристоф вдохновляет Роллана на романтически-приподнятый гимн человеку-созидателю, на бессмертные строки: «Живет лишь тот, кто творит. Остальные — это тени, блуждающие по земле, чуждые жизни. Все радости жизни — радости творческие: любовь, гений, действие... Творить — значит убивать смерть».

В своих творческих ноисках Кристоф приходит к идеалу народного героического искусства. С этих нозиций Кристоф и выстунает против бесчеловечного искусства своей эпохи. В книгах
«Бунт» и «Ярмарка на площади» дается впечатляющая картипа
агонии буржуазного искусства. Кристоф, проходя по шумной
Ярмарке на площади, заглядывает в балаганы с пестрыми вывесками. Литература, музыка, театр, архитектура—все расположилось вдесь для продажи, на всеобщее обозрение. Идет шумный
торг. Гомон Ярмарки царит над всем Парижем. Эдесь никого
не вводят в заблуждение — да, это балаган, он даже не пытается
прикрыться благопристойной вывеской: считается, что так, как
оно есть, пикантнее.

Кристофа поражает потрясающая лживость, показная торжественность, тошнотворная сентиментальность. Он не может понять, как это парижане мирятся с этим искусством ничтожных мыслей и чувств. Потом Кристоф начинает понимать, что многих жрецов искусства такое положение устраивает, значительную часть публики — тоже. Не нужно ломать голову, не нужно мучиться, нужно только переваривать — дело нехитрое.

Но особенно остро ставит Родлан вопрос о форме и солержании в искусстве. Кристофа возмущает необынновенное преклонение перед формой при полном равнопушии к сопержанию, перед техникой исполнения, которое во Франции на грани веков достигло небывалых размеров. Когда человеку нечего сказать, начинаются формалистические выкрутасы. Кристоф, впервые узнав об этом. с возмушением обрушивается на музыкального критика Гужара: «Жалкий человек!.. Вас интересует только техника? Лишь бы произведение было хорошо сделано, а что оно хочет выразить, вам это безразлично? Бедный вы, бедный!.. Кретин вы, вот вы кто!..». В этом мирке, где больше всего ценится искусство дипломатии, а не талант, произведения Кристофа, конечно, не имеют никакого успеха. Оригинальность и своеобразие творений Кристофа лишь шокируют парижскую публику. Зато большим успехом пользуются такие личности, как музыкальный критик Теофиль Гужар, профан в музыке, и «социалист» Леви-Кер литератор-проститутка. Самая характерная черта тех, кто преуспевает на Ярмарке, - приспособляемость, больше от них ничего не требуется.

Ни один писатель Франции на грани веков не дал такой резкой и беспощадной критики французской жизни. В предисловии к пятой книге Роллан задает себе вопрос: можно ли так резко критиковать свою страну? имеет ли он на это право? И отвечает: нужно говорить родине правду, «особенно, когда ее любишь», «нападая

на продажных французов, я защищаю Францию».

Однако картина, нарисованная Родланом, не беспросветна. В романе почти всем уродливым явлениям действительности противопоставлена позитивная точка зрения. Родлан считает, что искусство грядущего, провозвестником которого выступает Кристоф, родится на основе великих завоеваний прошлого, в борьбе

с антинародным, болезненным испусством декаданса.

Но как ни велики завоевания Кристофа в области искусства, в своих социальных, мировоззренческих исканиях он постепенно заходит в тупик. Он не претворяет в жизнь своего совета Оливье — пдти к простым людям. Медленно сдает он в зрелые годы свои позиции. Уже в «Ярмарке на площади» чуть слышные в шумной буре битвы звучат нотки покорности, усталости от бесплодной борьбы. Но там они быстро заглушаются могучими аккордами, звуками боя. Кристоф слишком здоров душой, он слишком «коллективист» по натуре. Только одиночество толкает его на путь индивидуализма, да и то индивидуализма особого рода, который

по своей природе противоположен эгоизму и вызван прежде всего посягательствами на свободу художника. Кристоф встает на этот путь потому, что он оторван от народа. Художник не должен терять кровной связи с теми, для кого он творит. Вспомним судьбу писателя Мартина Идена — героя Джека Лондона. Иден отошел от близких ему простых людей, но, достигнув славы, разочаровался в «респектабельном» обществе, в которое он стремился попасть, и остался духовно одиноким. Кристоф не питает никаких иллюзий относительно этого общества и не стремится попасть в него. Пришедшая поздно слава не губит его. И все же талант у Кристофа, как и у Идена, обречен на гибель, поскольку он оторвался от своей почвы, от благотворных соков, от народа.

Кристоф в своих поисках истины наталкивается на социалистическое движение и с интересом присматривается к нему. Неужели он. наконец, нашел людей, ради которых вел сражение с Ярмаркой на площади? Тот класс, певцом которого он с радостью станет? Но Кристофа постигает разочарование, которое предопределило окончательный надлом в его творческом развитии. Он увидел в социалистической среде только раздробленность. оппортунистические тенленции. Народ, единственный, кто мог стать близким Кристофу, показался ему похожим на другие классы, Мы уже знаем, что представляли собой в то время рабочие партии Франции, но приходится признать, что Роллан все же стущает краски, рисуя столь мрачную картину социалистического движения, у которого были в то время и немалые завоевания. Видимо, здесь сказались долгие годы добровольного затворничества писателя, его болезни, обстановка предвоенной империалистической реакции.

В последних томах романа (особенно в девятом и десятом) Роллан стремится примирить непримиримов. Он утверждает, что талант его героя расцвел, когда тот начал создавать некое общее, примириющее всех искусство с христианским привкусом, в туманной, абстрактной форме воспевающее величие вселенной. Роллан заканчивает девятую книгу своего романа, по его мнению, победой Кристофа над пламенем неопалимой купины, не заметив. что огонь сжег его героя, превратив его сердие из пылающего факела в кучку остывшего пепла. Позднее творчество Кристофа не послужило на пользу никому Естественно, что «абстрактная» музыка Кристофа, далекая от радостей и горестей живых людей, в эпоху ожесточенных битв оказалась ненужной ни по одну, ни по другую сторону баррикады. Кристоф пытается подняться над борьбой идей, но удержаться на таких позициях невозможно. Разрешить свои противоречия он уже не в силах. Больной, ослабевіний, он полагает, что держит руку на пульсе мира, а на самом деле все глубже уходит в свою раковину. Река человеческой

жизни вливается в океан. Жан Кристоф умирает. Но над окном его качается ветка дерева с набухними почками—свывол вселобеждающей жизни. И лучшие произведения Кристофа не умирают с его последним смертным вздохом. Его душа вольется в другие души, на основе его творений вырастет моледое, светлое искусство.

Роллап замыслил сделать своего героя выразителем идей цедого поколения, сгибающимся под тяжестью эстафеты, которую он должен передать потомкам. В эпилоге — аллегорической картине перехода великана Христофора через бурную реку с младенцем на плече — Роллан хотел показать тяжесть, легшую на плечи его поколения, которое своими телами устлало порогу людям

грядущего.

Конечно, о Кристофе не следует судить только по двум последним книгам романа. Герой Роллана представал перед читателями прежде всего как неутомимый борец, страстный искатель правды, как могучая, исполинская фигура, символ утверждения в эпоху всеобщего отрицания. Во Франции, да и во всей мировой зарубежной литературе 10-х гг., трудно найти столь же могучий положительный образ прогрессивного художника, человека-творца.

Значительное место в пестрой галерее образов романа «Жан Кристоф» занимает Оливье. Он тоже художник-поэт, Оливье живет в царстве мысли и воображения. Это богато одаренная натура. Он умеет тонко чувствовать красоту, страстно любит музыку. У него прекрасное, отзывчивое сердце, он полон высоких, благоролных намерений. И все же Оливье во многом является полной противоположностью Кристофу. Он боится колючего ветра жизни. по натуре он — нессимист и меданходик. Он создает «произведения, которые, не имея никаких шансов распуститься на свежем воздухе, становились все более слабыми, химерическими и далекими от реальности», «тепличными растениями», «предметом роскоши». Кристоф не нашел для себя аудитории, но он мучительно и страстно искал ее. Оливье же ничего не ищет, поэтому он обречен. Пусть даже в интеллектуальном отношении он стоит выше Кристофа (прежде всего ему автор доверяет свои самые сокровенные мысли о будущем), пусть он больше сознает величие народа и революции, он обречен потому это выражает в произведениях лишь свои субъективные чувства и по сути дела стоит неизмеримо дальше от народа, чем Кристоф, Не случайно он со своими эгоистическими и индивидуалистическими наклонностими чувствует себя таким чужим и непонятым в толпе рабочих на первомайской демонстрации, где Кристоф плещется, как рыба в воде. В душе Оливье много богатства, но он не может передать их людям. Роллан сочувствует Оливье (ведь писатель и в него

вложил какую-то часть своего «я»), но в то же время судит его беспощадным судом реалиста. Оливье и страшится народного гнева, и все же призывает его, понимая его неизбежность. Он гибнет бессмысленно, раздавленный толпой. В этой сцене ощущается страх Роллана за судьбу индивидуальности, личности в социалистическом движении, но не только страх. Писатель отчетливо осознает, сколь символична гибель индивидуалиста при его первом же столкновении с человеческим коллективом.

В связи с «Жаном Кристофом» встает вопрос о творческом методе Роллана. Писатель удачно сочетает романтическую приподнятость и взволнованность, родственную стилю Гюго, и реализм, вольтеровскую сатирическую традицию. Так, используя восклицания, возвышенные сравнения (душа — безбрежный океан, жизнь — облако), пишет Роллан о реакции Кристофа на творчество Баха. И буквально сразу же после этого возвышенного монолога следует весьма реалистическое описание полуголодных буд-

ней Кристофа.

Доминирует в романе, без сомнения, изображение типических, исторически обусловленных характеров, действующих реальных обстоятельствах. «Э реалист, - отмечал Роллан 1909 г. — Я пишу о том, что я вижу, о том, что происходит вокруг меня». Конечно, реализм Ролдана сильно отличается от классического французского реализма XIX в. Он содержит немало элементов романтизма. Полемизируя с натуралистами. Роллан избегает обстоятельного, детального показа грязных, отвратительных сторон жизни. Писатель никогда не дает отрицательных героев крупным пианом, как бы не считая их достойными этого, Положительный и отрицательный герои у него резко противостоят друг. другу. Конечно, это обло обусловлено взглядами Роддана на искусство, с помощью которого он хотел изменить мир, сделать его мягче и человечнее. Отсюда и публицистические приемы в художественном произведении. Роллан, не довольствуясь конкретным, «образным» убеждением, временами вводит в роман пространные рассуждения, (Сейчас эта форма общепринята, но в начале века публика и критика приняли ее в штыки. Роллана обвиняли в антихудожественности с тем большей яростью, что публицистическое начало в романе — это тема борьбы со всем своехорыстным и гнилым, что было свойственно Ярмарке на плошали, и в частности, с литературной критикой.) Стремлением выразить свое отношение к действительности можно объяснить и обилие афоризмов в романе. Если для Франса самым характерным приемом является парадокс, то для Роллана наиболее органичен афоризм. «Разве не лучше умереть, борясь за счастье тех, кого любишь, чем так и угаснуть в равнолушном бессилии?» Однако, подчас афоризмы Роллана сближаются с парадоксами:

«<u>Богатство</u> — смерть для души», «Богач не может быть великим художником», «Человек, который имеет больше, чем ему нужно на жизнь, — выродок».

Хотя Роллан и не любил навязывать другим свою точку эрения, тем не менее он активно участвует в повествовании, оценивает события. Флоберовский принцип — «художник должен быть невидим, как бог в природе» — совершенно неприемлем для

страстного, взволнованного повествования писателя.

Роллан весь устремлен в будущее. Его метод отражения действительности — это мост, перекинутый от критического реализма к реализму нового типа — социалистическому. Можно назвать его героическим реализмом, хотя это еще не новый метод отражения действительности, а лишь подступы к нему, закономерное продолжение традиций критического реализма в эпоху, подготовлявшую крушение буржуазного общества. Глубокие противоречия, объективные и субъективные, помещали Роллану поставить перед своим народом реальный идеал революционной борьбы. И все же Роллан был ближе, чем кто-либо из зарубежных писателей предвоенной Европы, к духу горьковского реализма.

Роман «Жан Кристоф» принес писателю мировую славу. Роллан был награжден Нобелевской премией. Французская Академия присудила ему Большую литературную премию. Со всех концов света стали стекаться письма почитателей, писавших: «Жан Кристоф — наш. Он — мой. Он — мой брат. Он — я сам». Огромпое впечатление производил призыв Кристофа к братанию и объеди-

нению в период подготовки империалистической бойни.

Одновременно с «Жан Кристофом» Роллан пишет несколько произведений, также посвященных теме искусства и художника. Это «Жизнь Микеланджело» (1906) и «Жизнь Тодстого» (1911), вошедшие в цикл «Жизни великих людей» (начало ему было положено биографией Бетховена). На весь замысел большое влияние оказали изменения во взглядах Ролдана в конце первого десятилетия века, его временный отход от социальной борьбы. В противоположность светлой, радостной книге о Бетховене, «Жизнь Микеланджело» овеяна ореолом страдания, мрака. Родлан рассматривает гений Микеланджело, как некую болезнь, которой был одержим художник, как иррациональную силу, захватывающую человека помимо воли. Необыкновенно большое внимание уделяет Роллан культу страдания. Исчезнет страдание -«и мир станет в чем-то беднее», пишет Роллан. Настойчивое стремление воспеть страдание и на сей раз объясняется возмущением инсателя против мира сытых, эгоистичных буржуа. «Нынеинее время — время трусов, бегущих страдания и шумно требующих себе права на счастье, построенное в сущности на несчастьи других».

Не менее серьезными противоречиями изобилует и «Жизнь Толстого». Роллан обращается к одному из своих самых любимых авторов, к своему учителю Льву Толстому. С незаурядным критическим даром Роллан раскрывает перед читателем красоту и правливость произведении Толстого. Он касается ряда важнейших проблем, и прежде всего вопроса об отношении Толстого к народу. Однако Роллан поднимает на щит самое слабое в учении Толстого — его вывод, что цель жизни, смысл ее — в христианской любви друг к другу и в «исполнении воли бога» посредством непротивления злу. Основное внимание в книге уделено наиболее противоречивому периоду в жизни Толстого — периоду перехода на позиции патриархального крестьянства, но Роллан не видит больших и серьезных противоречий великого писателя, выдает слабые стороны за сильные.

В 1910 г. Роллан выпускает книгу о Генделе, идейно примыкающую к циклу «Жизни великих людей». Гендель — композитор бетховенского типа, также создающий «искусство радости и света». «Это музыка больших пространств, стальных ритмов, толкающих к действию», героическое искусство, созданное для широких масс. «Я неслучайно сближаю имена Генделя и Бетховена, — писал Роллан. — Гендель — своего рода скованный Бетховен». Роллан обладал великоленным качеством — стремлением к постоянному росту, вечному обновлению. Он умел трезво взглянуть на себя, порвать с тем, что его «сковывало в прошлом, с использованными чувствами, источенными червями мыслями».

Интересно отметить, что уже по окончании «Жана Кристофа» Роллан был недоволен собой, он чувствовал известную искусственность в решении им судьбы героя. «Жан Кристоф» «меня больше не удовлетворяет... — писал он в своем дневнике 1912—1913 гг. — Может быть, будет достаточно указать, что «Жан Кристоф» выражает лишь одну сторону моей натуры, что она имеет другие стороны, которые теперь найдут свое выражение... Невозможно, чтобы сколько-нибудь богатый художник выразил себя полностью сразу. У него есть слишком много, что сказать».

«Кола Брюньон» «Другая сторона» натуры Роллана нашла отражение в его замечательном произведении — «Кола Брюньоне» (написано в 1914 г., выпущено в 1919 г.). «Это, может быть, самая изумительная книга наших дней», 1 — так оценил ее Максим Горький. «Н читал ее, смеялся, почти илакал от радости и думал: как своевременна эта яркая, веселая книга во дни общего смятения духа, в эти дни темного безумия и злобы» 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> М. Горький. Собр. соч. в 30-ти т. Т. 24. М., 1953, стр. 259, <sup>2</sup> Там же, т. 29, стр. 405.

На первый взгляд, манера, в которой написан «Кола Брюньон», кажется совсем не роллановской. Все в этой книге неожиданно, все удпвительно—ее лаконизм, ее предельная простота (ни интеллигентских сомнений, ни противоречий), эе глубокий демократизм (герой не просто человек из народа, это сам народ), ее веселый, оптимистический тон, крепкие, соленые выражения. Нет ни страстности, ни приподнятости, повествование журчит как ручеек, спокойно и неторопливо, хотя есть в этом ручейке бурные подводные течения и водовороты. Впечатление такое, что никто другой не мог написать эту книгу-дневник, кроме самого Кола Брюньона, резчика по дереву XVI в. Старики обычно болтливы, и Кола любит поболтать, посмеяться над жизнью «на добрый французский лад», не задумываясь над мировыми проблемами... точнее, задумываясь, но по-своему, без особых выкрутас, «без всякой метафизики».

Роллан писал «Кола Брюньона» после того, как вновь побывал в родных краях, в Бургундии, которая разбудила в нем воспоминание о его палеких предках, в частности, о працеде Боньяре, участнике французской революции. «Проклятый дед! - писал Редлан позднее. — Портрет его вызовет непоумение у побрых читателей, которые привыкли думать, что Ролланы — это плакучие ивы, бледные идеалисты, ригористы, пессимисты... Но меня это мало тревожит!.. Я знаю, чем я обязан тебе, старик: ... жажду борьбы и знация, жадную любовь к жизни, несмотря ни на что, ты метнул мне в день моего появления на свет, словно камень из пращи, ... и я поймал его, не взирая ... на христианскую скорбь, влитую в меня вместе с ... потоком крови... Куро. Это твоя сумасщедщая искорка, смещавшись с их трезвой мудростью, позволила мне жить и выпекать хлеб жизни из зерна. взятого в ваших амбарах.» Прадед писателя Боньяр в известной степени послужил Роллану прототипом Кола Брюньона.

Книга эта поражает нас с первых же строк своей мелодичностью, напевностью, ритмичностью. Почти вся она основана на внутренней рифме: «...Я, Кола Брюньон, старый воробей, бургундских кровей, обширный духом и брюхом...», «...Пять десятков отличная штука!.. Не всякий, кто желает, до них доживает. Шутка, по-вашему, таскать свою шкуру по французским дорогам полвека сполна, в наши-то времена...». Мы безошибочно узнаем интонацию народной речи, говорок, рожденный песнями и народными сказами (великолепный перевод М. Лозинского дает возможность русскому читателю почувствовать это в полной мере). Бургундские грубые шуточки перемежаются с отрывками, исполненными истинной поэзии, тем более трогающей, что она облечена в простые, незатейливые выражения.

Кола Брюньон — любимый герой Роллана, так как главным. определяющим в нем является творческое начало. Действительно. Кода Брюньон живет прежле всего своим искусством — в прямом и переносном смысле этого слова. Он столяр, резчик по дереву, настоящий художник. Можно вообразить, что Роллан, приехав в Кламси, увидел в церкви с детства знакомую резьбу на скамьях и представил себе человека, который чулом своего воображения четыреста лет назал оживил мертвую древесину. «Я одеваю пома филенками, резьбой. Я разворачиваю кольна винтовых лестнин... Но самое лакомство — это когда я могу занести на бумагу... какоенибудь движение, жест, изгиб спины... когда у меня пойман на лету и пригвожден к доске какой-нибудь прохожий со своей рожей. Это я изваял (и это венец всех моих работ), на усладу себе и кюре. скамым в монреальской перкви, где двое горожан весело чокаются за столом, над жбаном, а два свиреных льва рычат от злости, споря из-за кости». Кода чувствует себя волшебником, когда в руках у него фуганок и стамеска, а под руками — «пуб увлистый» или «клен лоснистый». «Что я из них извлеку?... Сколько в них премлет форм, таящихся и скрытых!» Начинается волшебство преображения. Этот процесс поставляет Брюньону и физическое, и нравственное наслажиение. «Как хорошо... пилить. строгать, сверлить, тесать, колоть, полбить, скоблить, дробить, крошить чупесное и крепкое вещество, которое противится и уступает...» Буйная фантазия так и брызжет из него; Брюньона распирает от избытка творческих замыслов. Он — нак удей, в котором гудят тысячи ичел. За верстаком Кола забывает обо всех неприятностях: мир для него не существует, пока происходит чудо творчества, «Я чувствую себя монархом химерического царства». Да, «живет лишь тот, кто творит»... Мы узнаем здесь почерк Роллана: кто другой мог бы так сказать о радости творчества?

Кола отлично совнает, что лучшее в нем — это творческое начало. «И в день, когда моя сила угаснет, когда у меня не будет больше моих рук, когда я буду очень стар, бескровен и бестолков, в этот день, Брюньон, меня уже не будет. Да ты не беспокойся! Разве можно себе представить Брюньона, который перестал бы чувствовать, Брюньона, который перестал бы творить?.. Нельзя; это будет значить, что от него остались одни штаны. Можете их спалить.»

Дневник Кола Брюньона дает яркое представление о мироощущении человека далекой от нас эпохи Возрождения. Кола истинный сын своего века и своего класса. Он вольнодумен и смутьян. «...Кто мне объяснит, для чего заведены на земле все эти скоты, эти аристократы, эти политики, эти феодалы, нашей Франции объедалы, которые, воспевая ей хвалу, грабит ее на каждом углу?..» Частенько с друзьями Пайаром и кюре Шамаем Кола заводит разговоры о политике, и тогда уж всем достается — и долгополым вельможам, и жирным прелатам, и «лицемерам — всяким изуверам, фанатикам-живоглотам, католикам и гугенотам». «Политика — это искусство есть, — говорит Кола: — Она не для нас, мы — мелкая тля. Для вас — политика, для нас земля...», «Что мы... смыслим в ... священных помыслах короля и прочей метафизике?» Кола отлично понимает, кто в действительности «мелкая тля», кто бесследно сгинет с лица земли, а кто оставит на ней частичку своего сердца.

Кола постоянно отпускает шуточки насчет «метафизики» -так он называет королевскую политику и религию. Все это для него — формы закабадения свободного человека. Один сеньор или лругой... Не все ли равно, чей кулак колотит, чья лубинка пубасит по спине? Терпеть приходится одинаково. Иной раз может покаваться, что Кола стоит на примиренческих поэкциях. Зачем драться? «Со злыми лучше жить в ладу, чем с ними заводить вражиу». И все же это говорится с оттенком иронии. Все только по поры по времсии. «Терпи, терпи, наковальня. Терпи, пока ты наковальня. Бей, когда будень молотом...» Брюньон всецело\_за порядок, он никак не против закона. Не будет он бунтовать просто из любви к бунту. Лишь «когда порядок становится беспорядком, то надо, чтобы беспорядок навел порядок и спас закон», рассуждает Кола и претворяет этот афоризм в действие. Когда дело доходит до крайности, когда у него сжигают дом, когда банда грабителей начинает бесчинствовать в Кламси, Кола без всяких колебаний встает во главе отряда и расправляется с хищниками, «Чем подставлять бока, бока, бока, дадим-ка лучше сами

Кола в глубине души, не признаваясь в этом даже друзьям, относится скептически не только к королю, на которого обычно возлагали надежды, но даже к существованию самого господа бога — а это по тем временам настоящая ересы! «И есть не только феи... Есть важный господин, живущий в Эмпирее... Мы его чтим весьма... Но между нами... Болтун, прикуси язык! Тут пахнет костром... Господи, я ничего не сказал!.. Я снимаю перед тобой шляпу...»

Вообще Кола со своим ясным и незамутненным умом возвышается над предрассудками эпохи— национальными, религиозными, политическими. Выражаясь современным языком, он с жаром отстаивает «интернациональные позиции», не признавая правомочности шовинизма. Он защищает итальянцев, утверждая, что «хорошего человека, откуда бы он ни был, приятно видеть и грех обидсть», чем вызывает бурю ненависти со стороны соотечественников, которые никого, кроме французов, признавать не желают. Кола — материалист до мозга костей, он реалистически смотрит на жизнь, не приукрашивает ее, но и не склонен видеть все в черном свете. Зная цену жизни, Кола тем крепче любит ее. Вся книга о Кола Брюньоне — это хвала жизни, хвала рапости.

Казалось бы, на полю Брюньона выпало немного счастья. Безмерно любил девушку -- она стала женой пругого. Женился без любви и прожил век, выслушивая вечную брань и попреки. Сгорел — уже в который раз! — его пом. заболела любимая внучка. равнодушны к его беле сосели. «Я... перебирал скупные богатства моей котомки:... сыновей, которые далеки от меня, думают обо всем не так, как и... измены друзей и безумства людей; смертоносные вероучения и междоусобные войны; Францию мою растерзанную; мечты моего духа, создания моего искусства разграбленные: жизнь мою — горсть пепла, и налетающий ветер смерти...» Кола имеет все основания для сетований. Кому верить, на что опереться, чему тут радоваться? Но чем ниже пригибает его беда к земле, тем больше неистребимых жизненных сил рожнается в душе Кола. Пришла беда - Кола горюет, но он не убит горем, не парализован; он яростно противоречит ему всеми способами. А много ли у него этих способов? Задорная шутка да привычка вечно посмеиваться над собой, как бы глядеть на себя со стороны. «Я могу смеяться и все-таки страдать. — говорит Кола. вель французу для смеха и страданье не помеха». Кода решительно во всем склонен видеть смешную сторону. «Не бывает мрачных времен, бывают только мрачные люди. Я, слава тебе, господи, не из их числа», - говорит он, Это бесценное чувство юмора, жадность к жизни, уменье радоваться ей и ценить ее, уменье каждый раз начать все сначала - одна из самых великолепных, освященных веками, народных традиций. Словно броней. защищается Кола от жизненных невзгод своим галлыским смехом в самые трагические моменты жизни. Вот Кола узнает, что любимая девушка изменила ему. Сердце его разрывается на части, он готов волком выть от горя, но держит себя в руках и сам обманывает себя наигранной веселостью. «Ой-ой, как это весело! Как это печальної Ах, я умру от смеха... нет, от тоски. Ведь чуть было эта мошенница не запрягла меня в невзрачные оглобли брачные! И отчего она этого не сделала!» Вот оказалась изуродованной работа, в которую Кола вложил свою душу, пропало несколько лет жизни. Кола кричит, негодует, ругается, причитает... И вдруг его пронизывает «мысль о том, как все это смещно: и мои бедные безносые боги... и я сам, старый дурак, даром тратящий слюну на стоны и на монолог, который слышит только потолок... фрррт... сразу позабыв и гнев, и горе, я рассмеялся в лицо опешившему Андошу и вышел вон». Вот Кола умирает от чумы в маленьком сарайчике, одинокий, отверженный. Казалось бы, что может быть

страшнее? Послушаем Кола: «Умираешь однажды. По крайней мере удовлетворим наше любопытство. Посмотрим, как это вылезают из собственной шкуры». «Я переставал смеяться, только чтобы поорать, а орать — чтобы посмеяться. И вот я ору и хохочу... Ах, милый ты мой голубчик, ну и орад же я, ну и хохотал же я!»

Нужно обладать большим мужеством, чтобы не рать тоске овладеть тобой. «Господи, сколько печали нахолишь в глубинах своего прошлого в эти ночные часы, когда душа расслаблена! Каким себя видинь бедным и голым, когда встает перед обманутой старостью образ юности, облаченной в нанежны!» Нужно следить за собой — как бы не сполати на скользкий путь нытья и причитаний. Но Кола уже приучил себя к чувству радости, и теперь он непроизвольно источает раность и счастье. Ему для этого даже не нужно общество людей, достаточно видеть красоту окружающего мира. И вот он уже импровизирует, поет во все горло: «Всему хвала, всему хвала! Прузья мои, земля кругла. Кто не умеет плавать, того плохи дела... Стану я путься на жизнь, как старый дурак, оттого что и это и то не так?». Он всем существом рапуется жизни: «Благословен день, когда я явился на свет! Госполи боже, по чего жизнь хороша! Как бы я ни объедался, я вечно голоден, меня мутит; я, должно быть, болен; у меня так и текут слюнки, чуть я увижу накрытый стол земли и солнпа...».

Такое мироощущение, характерное для эпохи Возрождения, делает нишего, неприкаянного Кола властелином вселенной. Он кажется маленьким человеком. придурковатым необычности, а ведь в действительности он велик. великолепен. в его руках великая сила. Что зависит от него и ему подобных? На первый взгляд, ничего. Но это только на первый взгляд. «Мы люди невежественные. Что мы умеет... кроме... того, чтобы брюхатить землю и делать ее плодородной, сеять... жать, вязать снопы..., тесать камии, кроить сукно..., ковать железо, чеканить, плотничать.... воздвигать города... - словом, быть хозяевами французской земли? »

Кола любит иной раз перед знатным сеньором покуражиться, умалить себя, прикинуться простачком, но на самом деле он полоп чувства собственного достоинства. Он прекрасно знает себе цену и чувствует себя на земле полномочным представителем Его Величества Народа. Кола очень независим. Если иной раз оп вынужден смириться перед вышестоящими, то он не упускает ни единой возможности поиздеваться над ними (сцена с Графским лугом). Кола не терпит унижений и в частной жизни. «Я никуда не гожусь, когда чувствую себя униженным. О горе быть старым, зависеть от милости близких». Оставшись без крова,

он прячется от детей, не желая, чтобы они взяли его к себе только из боязни общественного осуждения.

Во всех ситуациях, при всех обстоятельствах, на виду у людей и наедине с самим собой Кола остается Человеком, гордым и прекрасным, не способным к подлости и лицемерию. Ни болезнь, ни горе не способны очерствить его лушу. Напротив, с годами он все ближе принимает к серппу чужие несчастья и бены. «Горе и рапость мира — мои. Если кто странает. — мне больно: если кто счастлив, — и смеюсь». Больной, он читает Плутарха, он с рапостью окунается в этот мир. такой чужой и необычный, и неожиланно иля себя находит в людях, живших за нве тысячи дет до него, немало общего с собой. Вяглял его на мир становится шире. мудрее, его жажда жизни — осмысленнее. Не случайно выходит он живым из всех испытаний. Роман заканчивается не смертью, не увяданием личности, а прославлением жизни, «Жив курилка!» — восилинает Кола (таков и подзаголовок романа). Видимо. Ролдан придавал этому обстоятельству особенно большое значение. Нет такого несчастья, нет такой силы, которая могла бы сломить народ: ведь Кола алесь воплошает народ с его всесокрушающим жизненным упорством и силой, с его талантливостью и красотой души. Кола стремится вобрать в себя все впечатления мира, чтобы затем отдать их людям в'виде произведений искусства. Но, с грустью оглядываясь вокруг, он видит, что знатные госпола не ценят его вещи, а соседи, простые горожане, ими даже не интересуются, их любопытство не простирается дальше альковных или кухонных дел соседа. «Раз вам этого не нужно, я буду хранить виденное у себя под веками, в глубине глаз». В сущности. Кола очень одинок — и все же он не чувствует одиночества. Раз к жизни нельзя подходить с большой меркой, будем подходить с малой, всем понятной, решает он. И он отодвигает свою печаль куда-то далеко, в самый дальний закоулок сердца. Все равно жизнь прожита не зря, даже если от его творений не останется и следа на земле. Частичку своего творческого духа он передаст внукам и правнукам, они будут видеть дальше, шагая над его могилой... «О вы, исшедшие из меня, вы, что будете впивать свет, который уже не омоет мои глаза, ... вашими глазами я вбираю урожай грядущих дней и ночей... Вы - моя палежда. вы - мое желание, вы - мои семена, которые я кидаю в грядущие времена».

Прочитав книгу, мы понимаем, почему Роллан перед самой войной, в период, когда Европа кипела и бурлила событиями, вдруг обратился к прошлому да еще такому далекому. Конечно, XVI в. был особенно дорог Роллану, который долгое время занимался им как историк. Но не это главное. Роллан решил противопоставить эпоху Возрождения с ее расцветом творческой личности,

с ее полнотой и богатством мироощущения, Европе XX в. Это противопоставление проходит по всей книге. Нельзя сказать, чтобы преимущество целиком отдавалось XVI в. Роллан весьма реалистически изображает ужасы тогдашней жизни — беспрестанные войны, грабежи, набеги, эпидемии, суеверия и предрассудки, характерные для людей того времени. И все же для Роллана ясно, что та эпоха порождала больших, цельных людей, героев, которые могли стать примером для более поздних эпох.

В послевоенной литературе «Кола Брюньон» прозвучал диссонансом в общем хоре. «Нужно иметь сердце, способное творить чудеса, чтобы создать во Франции, после трагедий, пережитых ею, столь бодрую книгу, книгу непоколебимой и мужественной

веры в своего родного человека...» (М. Горький).

Начало первой мировой войны застало Роллана в Швейцарии. Его имя пользовалось мировой известностью, и тем не менее писателю подчас было нелегко опубликовать свои произведения. Интересно, что даже многие друзья Роллана (не говоря уже о врагах) сочли роман «Кола Брюньон» чрезвычайно вольнодумным и опасным и сделали все возможное, чтобы роман не был папечатан перед войной. «Я не ожидал подобного... страха перед свободой у народа, установившего ее, — писал позднее Роллан. — Правда, я видел, как нарастала волна реакции; но быстрота, с которой она надвигалась, превзошла все мои ожидания. Итак, я знал, на что иду, настраивая свою скрипку для новых «Ярмарок на плошали».»

Не удивительно, что, когда грянула война, Роллан решил встать «над схваткой», над обоими лагерями, над ненавистью и злобой, затопившими континенты Европы (это было легче сделать, живя в Швейцарии, стране нейтральной). Писатель не смог молчать. Одну за другой он печатает статьи, клеймящие не лагерь противника, а вдохновителей войны. Эти статьи позднее войдут в книги «Над схваткой» и «Предтечи». Роллан с идеалистических позиций апеллирует к Человеку и Разуму, обращается с проповедью к интеллигенции, не видит истинных акономических причин, породивших войну. Но недостатки его статей, некоторая их абстрактность и выспренность не могут умалить их великих достоинств — искренности и страстности, кипучей ненависти к капиталистическому Молоху. Статьи эти написаны кровью сердпа.

Деятельность Роллана в первые годы войны явилась его великим подвигом. Не случайно эту деятельность так высоко оценил В. И. Ленин. Роллану было нелегко. Он нажил огромное количество врагов, которые обливали его грязью, улюлюкали, свистели, издевались над ним, угрожая его жизни. Он потерял десятки друзей, которые отреклись от него. «Да будет так! Это хорошо. Таков закон». Слишком много времени и сил потратил Роллан на поиски истины, чтобы найдя ее, не встать грудью на ее защиту. Но чем была истина в представлении Роллана? К концу войны, накануне Октябрьской революции, писатель понял, во-первых, что навсегда погребены его иллюзии относительно свободы и демократии в условиях буржуазной цивилизации. Во-вторых, осознал, что империалистическая война — это дело рук капитала, что в основе развития человеческого общества лежат экономические отношения между классами. Это еще не означало, что Роллан полностью выпутался из плена противоречий.

Долог был путь Роллана к правде. Писатель приветствовал Октябрьскую революцию одним из первых, однако прошло немало лет, прежде чем он осознал ее величие и силу влияния на всю историю человечества, прежде чем он пришел к выводу, что революция есть наивысшее проявление любви к людям. В конечном итоге, наша революция оказала на Роллана решающее воздействие, вдохнула в него бодрость и уверенность «в конечной победе добра». Именно под ее влиянием писатель и создает позднее свой всликолепный роман «Очарованная душа», пишет статьи об искусстве и драму «Робеспьер», и наконец, на грани 20—30-х гг. начинает очередную схватку с капиталом, с той только разницей, что в этой борьбе он уже не был одинок, что он сумел освободиться от иллюзий своей молодости и встать на революционные позиции.

## бельгийская литература

## ВВЕДЕНИЕ

Конец XIX — начало XX в. ознаменованы также чрезвычайно ярким и интенсивным развитием бельгийской литературы. Как некогда Италия, оказавшаяся впереди остального мира в развитии новых капиталистических отношений, стала родиной новой ренессансной культуры, так теперь маленькая Бельгия, вследствие бурного проявления в ее общественной жизни противоречий переходной к империализму эпохи, стремительно и как будто неожиданно поднялась к высшему своему литературному расцвету, выдвинув — на протяжении всего лишь нескольких десятилетий — ряд писателей мирового значения. Таковыми были де Костер, Метерлинк и, особенно, Верхари.

Развиваясь по преимуществу как сельскохозяйственная страна, Бельгия долгое время сохраняла верность патриархальному укладу жизни, давно утраченному ее соседями — Англией, Францией и даже Германией, позднее других европейских стран вступившей на путь капиталистического развития. Мирные поля и пастбища, пересеченные шпалерами плодовых деревьсв и водными каналами, деревни с высящимися над ними башнями колоколен и ветряными мельницами в отдаленье, старые города с их средневековыми крепостными стенами, ратушами, соборами, многочисленными монастырями — таков был типичный бельгийский пейзаж еще в 60—70-е гг. XIX в. Этому патриархальному облику страны соответствовал и весь уклад ее жизни, размеренный и неторопливый, освященный вековыми традициями.

Но вот с начала 80-х гг. страна стала резко и стремительно меняться. Бурное развитие промышленности, в первую очередь каменноугольной, а также металлургической, потребовавшее в больших количествах притока свежей рабочей силы, имело своим ближайшим следствием разорение бельгийской деревни. Пустеют невозделанные поля, загнивают брошенные каналы, целые селения оказываются покинутыми людьми. С болью отрываясь от насиженных мест, крестьяне, которых земля перестала кормить, бредут в город на заработки. Поглощая их, города растут уродливо, непропорционально — за счет новых заводских и фабричных районов, за счет рабочих предместий. Захват и колонизация огромных территорий в центральной Африке, совершающиеся в те же 80-е гг. и приведшие к образованию так называемого Бельгийского Конго, способствуют окончательному превращению Бельгии в империалистическую державу.

В какие-то несколько лет страна стала неузнаваемой. Типичным ее пейзажем стал пейзаж индустриальный. Жизнь ее, сосредоточенная отныне в угольных районах, в больших промышленных и портовых городах типа Брюсселя и Антверпена, обрела характерный для новой эпохи убыстренный, лихорадочный ритм.

Пережитый таким образом Бельгией «промышленный переворот», при всей трагинности его последствий для ее сельского населения, имел и свою положительную сторону. Он создал бельгийский пролетарият, способствовал росту его классового самосознания: уже в 80-е гг. передовая часть бельгийского рабочего класса включается в мировое социалистическое движение, становясь с течением времени одним из его наиболее действенных отрядов.

Именно это сложное переплетение противоречивых тенденций эпохи, их интенсивное столкновение в масштабах одной маленькой страны и обусловили тот взлет художественного творчества,

которым отмечен этот период бельгийской истории.

Развиваясь в тесном контакте с литературой соседней Франции, молодая бельгийская литература принимает в качестве своего языка французский язык. Это не является с ее стороны уступкой чуждому влиянию — настолько тесной и глубокой была исторически сложившаяся духовная близость двух народов — и, следовательно, ни в коей мере не лишает ее самостоятельного значения.

Еще в преддверии новой исторической эпохи Шарль де Костер (1827—1879) в своей «Легенде о Тиле Уленшпигеле» (1867), историческом романе из времен нидерландской революции, воздвиг бессмертный памятник свободолюбию и гордой непреклонности своего народа. Роман этот, явившийся значительнейшим произведением критического реализма в бельгийской литературе XIX в., впервые привлек к ней внимание широкого европейского читателя.

В 80—90-е гг. XIX в. центром борьбы за реалистическое направление в бельгийской литературе стал журнал «Молодая Бельгия» (1881—1897), объединивший вокруг себя все наиболее талантливое и значительное в ней. К сожалению, существование этого объединения было недолгим: оно распалось вследствие внутренних несогласий, внутренней борьбы между входившими в него писателями, представлявшими различные, нередко враждебные реализму направления.

Фактором, затруднявшим развитие реализма в новой бельгийской литературе было проникновение и сюда тех «двунадесяти тысяч лжеучений», по выражению А. П. Чехова, в плену которых оказались в эту переходную эпоху европейские литературы. Нап-более крупный и плодовитый представитель бельгийской прозы той поры Камилл Лемонье (1844—1913), складывавшийся как писатель под влиянием творчества Золя, увлекся теорией

патуралистического романа — увлекся настолько, что стал одним из последовательнейших натуралистов в Европе. Как и Золя, он ставит в своих романах большие социальные проблемы, отражает характерные для своего времени общественные процессы: упадок вытесняемого с общественной арены дворянства («Последний барон»), моральное оскудение буржуазии («Конец буржуа»), распад натриархальных отношений в деревне («Самец») и т. д. Но так же, как и Золя, и даже значительно откровеннее и последовательнее его он обусловливает эти процессы биологическими причинами (об этом красноречиво говорит уже само заглавие последнего из названных романов), нередко уклоняясь при этом в область прямой патологии. Свой положительный идеал Лемонье связывает при этом не с будущим, а с прошлым Бельгин, с ее опрокинутым бурным промышленным развитием патриархальным укладом.

На почве кризиса патриархальных отношений в соединении с пеприятием того пути буржуазного прогресса, на который все более решительно становилась Бельгия в последних десятилетиях XIX в., возникает в бельгийской литературе символизм, тесно связанный — в плане генетическом, равно как и в плане идейнохудожественном — с символизмом французским.

Ж. Роденбах Одним из его наиболее типичных и последовательных представителей является поэт и прозапк Жорж Роденбах (1855—1898). Тоска по безвозвратно ушедшему прошлому, болезненное неприятие буржуазного прогресса и вообще современности определяют эмоциональную атмосферу его произведений. Знакомясь с творениями Роденбаха, вряд ли нто усомнится в том, что поэт любит свою родину. Но любит он ее поистине странною любовью. Влюбленный в ее прошлое он не приемлет ее настоящее, любуясь старой Фландрией, он старается не замечать новой Бельгии. Может быть, именно поэтому он и смог провести большую часть жизни вне ее — в Париже, куда он переселился вскоре после окончания университета в Генте. «Ему надо было не видеть Фландрию, а мечтать о ней» — справедливо заметил близко знавший его Э. Верхарн.

Вокруг Роденбаха в Париже естественно сгруппировались поэты-символисты. Особенное тяготение испытывал бельгийский поэт к Ст. Малларме — наиболее утонченному, наиболее законченному и последовательному среди них. Малларме, в котором он видел значительнейшее явление современной ему поэзии, он посвятил сочувственную статью, вошедшую наряду с другими его статьями о литературе и искусстве в посмертно опубликованный сборник «Избранное меньшинство» (1899). Основными признаками, в соответствии с которыми отбирает Роденбах причисляемых им к этому «избранному меньшинству» писателей и художников,

являются два: их «отрененность от века» — во-первых, их проникнутость тем, что ¡Патобриан называет «гением христианства» (а точнее католицизмом) — во-вторых. Так попадают в число избранных Бодлер и Верлен (рассматриваемый по преимуществу как автор позднего, проникнутого католическими настроениями сборника «Мудресть»), Гонкуры и Гюисманс; в то время как поэзия Виктора Гюго вызывает у Роденбаха иное отношение ввиду того, что его творчество слишком пропитано «ароматом современности»: даже в «Легенде веков» Роденбах усматривает «слишком много истории».

Стремление Роденбаха выявить католическую идею в творчестве рассматриваемых им писателей выдает наличие этой идеи в его собственном творчестве. Впитанный вместе с первыми впечатлениями детства (в отличие от соседней Голландии Бельгия не была в свое время захвачена реформацией и католическая церковь сохраняла здесь даже в конце XIX в. почти все свое прежнее влияние), укрепленный воздействием школы (прежде чем поступить в университет, Роденбах окончил незунтский коллеж св. Барбары в Генте), католицизм несет значительную долю ответственности за то отвращение к жизни, то устремление к потустороннему и мистическому, которое пронизывает творения Роденбаха. Начиная с самых первых его шагов на поэтическом поприще, грусть становится его основным настроением. Грусть и молчание. Молчание безнадежности, молчание медленного умирания. Не случайно один из наиболее значительных своих стихотворных сборников, созданных в 90-е гг., Роденбах озаглавил «Царство молчания». Грусть вянущих цветов, покинутых комнат, мертвых каналов и умирающих старинных городов — таковы излюбленные мотивы его поэзии. Печать пустынных сумеречных комнат разлита в стихотворении «Вечер»:

> Вступает сумрак в дом, и комната ему Сдается без борьбы, бессильно и покорно, И вдруг становится пустынной и просторной... (Пер. В. Брюсова)

Так же бессильно и покорно умирают в другом стихотворении цветы забытого в комнатах букета. Мертв и сам город, где «вода печальная каналов позабыла зимою отражать бегущие суда», где над этой бледною и сонною водой «жива печаль домов, годами удрученных», где колокола многочисленных церквей настойчиво внушают мысль о бренности жизни и величии смерти.

«Ах! Эти беспрерывные колокола в Брюгге, эта обедня по усопшим, постоянно раздающаяся в воздухе! С какою силою зарождают они отвращение к жизни, указывают на тщетность всего

земного и вызывают предчувствие приближающейся смерти». -поизнается Роденбах в своем наиболее известном романе «Мертвый Брюгге» (1892). Роман этот является настоящим гимном смерти. Смерть присутствует в нем и как фон, и как главное действующее лицо. Действие его развертывается в Брюгге, некогда оживленном портовом городе, мертвом теперь, потому что море оставило его. Герой романа Гюг Виан поселяется в Брюгге после смерти своей горячо любимой жены: «Созпавалось таинственное сходство! Мертвой супруге полжен был отныне соответствовать мертвый город... Город, также некогда любимый и прекрасный. воплощал его сожаления. Брюгге был для него его умершей. А умершая казалась ему Брюгге 1». Все в этом гороле соответствует великой печали Гюга — «немая атмосфера вод и пустынных улиц», «тихое и далекое пение колоколов», постоянно пасмурная погола, пелающая все ини «похожими на день всех усонших». Но всего более привлекают Гюга старинные церкви Брюгге и в особенности одна из них — Notre Dame 2, гле он «часто любил бывать из-за ее похоронного вида: везде, на стенах, на полу, находились напгробные плиты с головами умерших, стертыми именами, напписями, изъеденными, точно уста камней... Сама смерть стиралась здесь смертью». Свой дом Гюг превращает в настоящий музей, хранящий память умершей, и в нем самом сильнее всех прочих стремлений растет «нетерпеливое стремление к могиле». Однако чрезмерное увлечение идеей сходства, руководившей им при переселении в Брюгге, приводит его вскоре к дожному и потому губительному увлечению. Во время одной из своих вечерних прогулок по городу Гюг встречает женщину, удивительно напоминающую своей внешностью его покойную жену, и позволяет увлечь себя вспыхнувшей к ней страсти, становясь образом изменником своей печали. Женшина сказавшаяся балериной местного театра. Жанной Скотт, вскоре перед Гюгом свою внутреннюю вульгарность красота ее оказывается наполовину корыстолюбие, даже поддельной. И тем не менее он не может освободиться от влечения к ней, порождаемого все тою же таинственной властью сходства. Первым следствием этого является разлад его с городом — с этим «католическим Брюгге, где нравы так суровы!». На всех углах улиц, в деревянных и стеклянных шкафчиках,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В оригинале это сходство усиливается тем, что Брюгге — Bruges пофранцузски женского рода. Заглавие романа «Bruges — la morte» буквально значит «Брюгге — мертвая». Вот почему в другом месте автор говорит, что город стад «soror dolorosa (\*\*ar.) Гюга» — сестрой его печали, скорбящей сестрой — по аналогии с mater dolorosa (скорбящей богоматерью) католического культа.

<sup>2</sup> Церковь богородицы.

виднеются мадонны в бархатных одеждах, украшенные бумажными цветами, лержащие в руках волнообразные свитки, на которых написано: «Я непорочна». Горожане, от которых не остается скрытой его тайна, осуждают Гюга, настоятельнина монастыря бегинок предупреждает его служанку Барбару, старую набожную фламанику, что она должна покинуть дом, в котором завелось нечестие. Осуждение себе Гюг читает теперь и в самом виде города, в звуке его колоколов. Измена Жанны, заставляя Тюга тяжко страдать, настраивает и его на покаянный дал, возвращает к привычным мыслям о смерти: «Ему хотелось избегнуть смерти, победить ее, пересидить с номошью этого исключительного схолства. Может быть, теперь смерть мстила за себя!». Восстанавливается нарушенная гармония его отношений с городом. «Советы веры и отречения», исходящие «от его больничных и монастырских стен». вновь подчиняют его себе: «Гюг снова почувствовал себя побежденным этим мистическим видом Города... Он медыше слушал женщину и от этого сильнее прислушивался к колоколам». Все впечатления окружающего как бы предупреждают его: смерть в воздухе. И смерть не заставляет себя долго ждать, она властно входит в дом Гюга. В день, когда благочестивый Брюгге торжественно отмечает один из традиционных редигиозных праздянков. в этом доме совершается трагедия: Гюг убивает Жанну, душит се в припадке необузданного гнева волосами покойной жены, которые он хранил как редиквию и которых она посмела неуважительно коснуться. «Она умерла, так как не угадала тайны, не поняла, что у Гюга было что-то, чего нельзя было касаться под страхом кощунства. Она прикоснулась к метительным волосам, которые тем людям, чья душа чиста и близка с тайной, сразу давали понять, что в минуту, когда они будут профанированы, они сами превратятся в орудие смерти». Дом таким образом распадается, жизнь покидает его, целиком уступая смерти: «Барбара ушла: Жанна покоилась без движения; умершая казалась еще более мертвой...». И сам герой тоже как бы застывает в оцепенении полнейшей безнадежности и мрачного отчаяния. В финальной спене романа он механически повторяет: «Мертвый... мертвый... мертвый Брюгге», - бессовнательно стараясь соразмерить свои слова с ритмом колоколов, - «утомленных, медленных, словно подавленных старостью, - колоколов, которые точно бросали, замирая, — на город или на могилу? — свои железные пветы» 1.

Увлеченность Роденбаха темой «Мертвого Брюгге» была так сильна, что он попытался воплотить ее также и в драматической форме. Драматизированная версия романа носит название «Мираж».

Таким образом, это значительнейшее из произведений Роденбаха-прозаина представляет собой типичное для декаданса славословие смерти, настойчивое, нарочито-аффектированное утвержление ее абсолютной власти нап человеком. Все художественные средства романа подчинены именно этой цели. Этой цели служит и движение сюжета, и обрамляющие его нейзажи «мертвого 10рода» и многочисленные образные сравнения и метафоры. Этой цели служит и специфическая гамма красок, которой пользуется художник, - гамма, сотканная исключительно из серых тонов. «Ах, этот постоянный серый оттенок брюжских улиц!» — восклицает поэт, закрепляя за Брюгге образное определение «самого великого из Серых Городов». Он пытается проникнуть в тайну этого серого оттенка «вечного полутраура», объясняя его, с одной стороны, «волшебством климата», «непонятной химией атмосферы», которая «стирает слишком яркие краски, приводит к мечтательному единству» -- «точно частый туман, неясный свет северного неба, гранит набережных, беспрерывные дожди, колокольный звон повлияли все вместе на цвет воздуха»; с другой — характерным сочетанием «белых головных уборов монахинь и черной одежды священников, которые беспрестанно показываются на улипах и пействуют на душу». И он нигде не опним случайным штрихом не нарушает этой серой гаммы; начавшись в сумеречном свете умирающего осеннего дня, действие его романа и завершается также в один из «неясных майских дней».

Как и большинство писателей-декадентов, Роденбах всеми средствами старается подчеркнуть асоциальность изображаемой им трагедии, представляя ее как извечную трагедию человеческой души. Герой его романа начисто лишен не только сколько-нибудь определенной социальной характеристики, но так же и каких бы то ни было общественных интересов. Все замкнуто для него в тесном кругу узко личного существования. Здесь опять-таки напрашивается аналогия с одним из поэтических сборников Роденбаха, который так и назывался «Замкнутые жизни».

Однако так же, как и большинство декадентских произведений, роман Роденбаха, быстро приобретший шпрокую известность в Европе и в России, в особенности в тяготевших к символизму кругах, отнюдь не был произведением социально-инертным. Он нес в себе определенную социальную (точнее, антисоциальную) тенденцию, оказывая разлагающее, упадническое влияние на общественную жизнь своего времени.

Как и многие его современники, Роденбах стремился освятить свои идейные и художественные искания авторитетом великих мастеров прошлого, проявляя при этом характерную для декаданса в целом тепденцию опереться в культуре минувших эпох на то прежде всего, что тяготело в ней к идеализму (или хотя бы

допускало возможность истолкования с идеалистических позиций). Подобно тому, как английские прерафаэлиты обращались к искусству Сандро Боттичелли и других художников раннего итальянского Возрождения, в котором были еще сильны средневековые традинии, так и Роденбах ищет полдержки своим мистическим устремлениям в творчестве одного из зачинателей фламандского Возрождения Мемлинга (конеп XV в.). При этом он усердно акцентирует именно средневековое, илеальное начало в творениях этого художника, не замечая присущего ему стремления к реалистическому осмыслению традиционных сюжетов и образов. Именно в таком иухе выпержано в «Мертвом Брюгге» описание одного из характерных созданий Мемлинга - раки св. Урсулы, которая, «точно небольшая готическая часовня, развертывает с каждой стороны, на трех панно, историю олинналиати тысяч дев». и которая дает - по мысли Роленбаха - «ангельское толкование мученичества». «Кровь течет, — но такая розовая! Раны кажутся лепестками; кровь не капает, а слетает, падает листочками из груди»... Одним словом — «райское видение художника, столь же благочестивого, сколь и гениального». Сопровождающее это описание рассужление о «вере фламандских хуложников, оставивших нам точно нарисованные по обету картины, писавших так, как другие молятся», грешит той же однобокой тенденциозностью: Роденбах явно преувеличивал роль религнозного элемента в жизни своего народа как в прошлые века, так и, особенно, в современную эпоху. В то же время Роденбах решительно отвергал здоровый и мошный реализм Рубенса и пругих хуложников фламаниской школы эпохи ее расцвета.

В другом его романе «Звонарь» (1897, в русском переводе М. Веселовской печатался под заглавием «Выше жизни»), где политическая тенденция выступает более обнаженно, мы находим прямое противопоставление Мемлинга Рубенсу и его школе, дополненное и углубленное столь же карактерным противопоставлением двух городов. Умирающему Брюгге, которому по-прежнему отданы симпатии автора, противостоит эпесь — как некий символ враждебной ему современной цивилизации — бурно развивающийся промышленный Антверпен, тот самый Антверпен, чей образ современник Роденбаха, выдающийся бельгийский живописец и скульптор Константин Менье воплотил в облике портового рабочего в лучшей из своих скульптур. Герой этого романа архитектор Жорис Борлют, живущий в Брюгге и выбранный за свое искусство игры на колоколах звонарем башни Бефруа, восстает, вместе с немногими единомышленниками, против проекта реконструкции города, в соответствии с которым он вновь должен стать действующим портом. Проект этот кажется Борлюту чуть ли не святотатством — он не хочет возрождения города ценой разруше-

иня его монашеского, мертвенного облика, формировавшегося веками: «...если проект будет принят и возникнет новый порт. это булет гибелью красоты горола: бунут сломаны ворота, драгоценные дома, будут проведены улицы, железные дороги, -- словом опержит верх все безобразие торговли и современного предпринимательства». — так рассуждает герой, и автор полностью солидапизируется с ним. Оба они — и герой, и автор — предпочитают вилеть Брюгге мертвым: Жорис Бордют так же одержим идеей смерти, как и Гюг Виан, как и сам Роденбах, «Красота печали выше красоты жизни. — торжественно провозглащает он. — Такова красота Брюгге. Конеп ведикой славы! Последняя застывшая улыбка! Все замкнулось в себе: волы неполвижны, дома заперты. колокола тихо звонят в тумане. В этом тайна его очарования». Развизка романа не менее трагична, чем развизка «Мертвого Брюгге». Герой его кончает самоубийством, потерпев поражение как в своей борьбе за старый Брюгге, так и в своей попытке обрести счастье в любви. Личная его прама определяется на этот раз раздвоением между двумя женщинами, дочерьми его старого друга, антиквара Ван Гюля. Барбаре, которая становится его женой, доступна лишь чувственная сторона любви, отсюда его влечение к пушевно более тонкой и возвышенной Голедиве. Последняя покоряет его именно своей утонченной духовностью, приобретающей в дальнейшем сугубо религиозный характер. Потеряв Годеливу, которая уходит в монастырь, Борлют и принимает решение покончить с собой. В трактовке любовной темы в этом романе. как, впрочем, и в других произведениях Роденбаха, обращает на себя внимание своеобразное сочетание мистики и эротизма, определяющееся у него, с одной стороны, влиянием католицизма, Культивировавшего утонченный эротизм как один из элементов поклонения Христу и богоматери, а с другой - его принадлежностью к декадансу, с характерным для него смещением этических и эстетических понятий.

Если Роденбах утверждает мистическую идею господства смерти и тайны над жизнью человека преимущественно с помощью художественных образов своих произведений, то его современник М. Метерлинк, старается дать ей также и теоретическое обоснование. Он выступает создателем философии и эстетики бельгийского символизма.

## МОРИС МЕТЕРЛИНК (1862-1949)

Морис Метерлинк — теоретик и практик символической драмы. Его творческий путь был длинен и плодотворен. Метерлинк — автор многих пьес, стихов, философских трактатов. Даже после второй мировой войны продолжала появляться новые произведения Метерлинка. Понятно, что проблематика пьес Метерлинка, его воззрения и в частности его отношение к символизму не могли не измениться за такой долгий срок. В XX в. он отказался от многих взглядов 90-х гг., преодолел пессимизм, приблизился к реализму, затем снова вернулся к мистике...

И все же в историю европейской литературы Метерлинк вошел прежде всего как творец и теоретик символистской драмы. И если первые ключи символистской поэзии забили во Франции, то родиной драмы символизма стала Бельгия. Во франкоязычной Бельгии хорощо знают французских авторов, и драма Метериинка, в сущности, выросла из тех же корней, что и французская декадентская поэзия.

Рубеж двух веков ознаменовался в Бельгии чрезвычайно быстрым развитием капитализма, появлением целой сети промышленных городов и железных порог. Вместе с тем бельгийская деревня полго оставалась религиозной и патриархальной. Этот контраст не мог не быть отражен бельгийскими писателями. Из этого противоречия родилась и драматургия Мориса Метерлинка. Мистик и богоискатель, он пристально и тревожно всматривался в развитие техники, в рост индустриального города, ощущая недовольство капиталистической цивилизацией и свое бессилие перед нею. И в художественном, и в человеческом плане Метерлинк был фигурой чрезвычайно сложной - увлекался учениями средневековых мистиков и занимался боксом, ненавидел индустриализацию и воспел машину (одним из первых писателей Европы он научился водить автомобиль), много писал о смерти, а сам был здоровяком и жизнелюбцем. Такая сложность Метерлинка во многом была порождена сложностью его времени.

Метерлинку, как и другим символистам, казалось, что рост скоростей, рост комфорта, развитие точных наук и медицины не делают сами по себе человека новой эпохи ни счастливее, ни добрее, ни даже здоровее. Он тонко подметил, как в эпоху империализма люди все больше превращались в рабов производства, то, что К. Маркс определил как отупление человека, низведение его «до степени материальной силы» 1.

Метерлинка пугало обесценивание человека в век машинизации, но, не разглядев общественной основы этих противоречий, он попытался разрешить их через субъективную символику в рамках одной человеческой личности, для которой внешние противоречия неизбежно принимали форму трагической обреченности, фатума, рока.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> К. Маркси Ф. Энгельс. Соч., т. 11, ч. 1, стр. 6.

В такой концепции бытия Метерлинк пытался опереться на древнегреческую драматургию, игнорируя тот факт, что человека его времени и античности разделяет более двух тысячелетий и множество научных и социальных открытий. Впрочем, Метерлинк в 90-е гг. воспринимал свою эпоху как «кризис позитивизма», кризис положительных знаний, когда «самые твердые, непоколебимые законы природы приходят повсюду в колебание».

В трактате «Сокровище смиренных» (1896) Метерлинк признает. «что сознание может быть с некоторой стороны интересно, и необходимо знать его изгибы, но это - растение поверхности, и корни его боятся великого пламени непр нашего существа». Он верит в существование таинственных сил, парящих в человеческой душе, которые мистическим образом связаны с событиями и часто заставляют людей поступать вопреки их воле: «Нами руководит... прошедшее и будущее, а настоящее, составляющее нашу сущность, погружается на дно моря, как маленький остров, который без отдыха подмывают волны двух непримиримых океанов... наследственность, воля, судьба бурно смешиваются в нашей душе». Так, в философии Метерлинка, как и у натуралистов, происходит превращение активного волевого героя литературы начала XIX в. в марионетку, которой двигают внешние силы. Но если у Золя этими внешними силами являются позитивные законы, научные и социальные рычаги, то у Метерлинка, увидевшего «кризис науки и социологии», такой силой становится судьба. «Мы называем судьбой все, что ставит нам пределы», — цитирует Метерлинк мысль одного из своих современников.

Человек и любовь; человек и смерть — таков круг проблем драматургии Метерлинка 90-х гг.

Свою первую пьесу «Принцесса Мален» он издал в 1889 г. Французские критики сразу заметили пьесу и даже прочили Метерлинку, тогда еще начинающему двапцатисемилетнему автору, славу Шекспира. Метерлинк ставил в «Принцессе Мален» центральные вопросы человеческого бытия, а главный персонаж цьесы принц Ядмар отдаленно напоминал Гамлета. Но если герой эпохи Возрождения трагически бился над вопросом «быть или не быть», чувствуя себя ответственным за прервавшуюся связь времен, то у Метерлинка он безвольно покорялся таинственным неведомым силам. Шекспировская тема активности, ответственности человека за мир превратилась у Метерлинка в тему беззащитности и обреченности всякого живого существа. Даже тема любви никогда не звучала у раннего Метерлинка оптимистически. Любовь и жизнь шли у него рядом, и смерть побеждала любовь. Слабела и чахда принцесса Мален, так и не понимая почему не свадьба с Ялмаром. Героиня другой пьесы СОСТОЯЛАСЬ

бросилась с башни, чтобы не мешать любимому человеку, котя

В пьесах Метерлинка 90-х гг. мы не найдем никаких реальных примет времени или места. Он развертывал действие на фоне сказочных замков, околдованных лесов и долин. Его герои носили красивые, непривычно звучащие имена — Мален, Мелисандра, Аглавена, Селизетта, Пелеас... — тоже напоминавшие о старинной волшебной сказке, а мир их чувств представал очищенным от повседневности. В пьесах молодого Метерлинка о любви было много своеобразного очарования. А. В. Луначарский сравнивал их с блатородными гобеленами, выдержанными в немного выцветших ласковых тонах.

Концепция человека-марионетки, человека-игрушки в руках судьбы и смерти неизбежно привела Метерлинка к созданию и иных пьес. В 90-е гг. он создал четыре маленькие драмы, которые сам назвал впоследствии пьесами для театра марионеток. Это «Непрошенная» (1891), «Слепые» (1891), «Там внутри» (1894) и «Смерть Тентажиля» (1894). Именно они дают ясное представление о символистском театре и наиболее полно выражают идеалистическую философскую программу Метерлинка, изложенную им в трактате «Сокровище смиренных».

Пействие «Сленых» происходит в старом-«Слепые» престаром северном лесу под высоким звездным небом на острове, омываемом морем. Двенадцать слепых сидя на поваленных деревьях, чутко прислушиваются к безмолвию угрюмого леса. Они ждут звука шагов своего проводника-священника, который вывед их из приюта на прогулку к морю и должен отвести обратно. Слепые не знают того, что видно зрителю: «Посредине, окупанный ночным мраком, сидит дряхлый священник в широком, черном плаще... с лица не сходит восковая желтизна, синие губы полураскрыты. Немые, остановившиеся глаза уже не смотрят по сию, видимую сторону вечности..., а лидо у него светлее и неподвижнее всего, что его окружает...». С первой же картины пьеса Метерлинка настраивала зрителя на пессимистический лап. Праматург тшательно продумал ее пвета — черный плаш священника, серые однообразные одежды сленых, ночная темнота леса, из которой выделяется под лучом луны только бледное значительное липо умершего поводыря да светные пятна высоких пветов асфодели, цветов мертвых. Столь же скупо звуковое оформление пьесы. Слепые мало говорят. Их короткие, умышленно простые реплики прерываются длительными паузами:

<sup>-</sup> Он велел нам ждать его молча,

<sup>—</sup> Мы ведь не в церкви.

<sup>—</sup> Ты не знаешь, где мы.

<sup>—</sup> Мне страшно, когда и молчу...

Молчание играет особую роль в диалогах у Метерлинка. «Мы говорим, — писал Метерлинк в трактате «Сокровище смиренных», — только в те часы, когда не живем, в те минуты, когда не хотим замечать своих близких, когда чувствуем себя вдали от действительности. Как только мы начинаем говорить, тайный голос предупреждает нас, что где-то захлопнулась божественная дверь. Поэтому мы так ревнивы к молчанию, и даже самые безрассудные из нас избегают молчать с первым встречным».

Так и в пьесе «Слепые» мы встречаемся со сложной простотой Метерлинка — молчанием, в котором многое угадывается п дополняется воображением зрителя. Слепые, наконец, обнаруживают, что поводырь мертв, и решаются на действие. Но единственный зрячий среди них — грудной ребенок, который не умеет говорить.

#### (Ребенок помешанной кричит в темноте.)

Самый старый слепой: Это ребенок илачет? Ю ная слепая: Он видит! Должно быть он что-то увидал, если плачет. Белет диля на рики и идет тида, еде раздаются щаги). Я пойлу навстрачу...

(Берет дигя на руки и идет туда, где раздаются шаги). Я пойду навстречу... (Шаги приближаются.) Слышите, слышите?
Ю ная слепая: Отойдите, отойдите! Шаги остановились возле нас. Самая старая слепая: Кто ты?

#### (Молчание.)

Самая старая слепая: О, смилуйся над нами! (Молчание. Затем раздается отчаянный крик ребенка.)

Пьеса «Слепые» — символистская драма. Заблудившиеся слепые — в широкой трактовке — человечество, не находящее выхода из леса жизни и поглощаемое вечностью. Остров, омываемый океаном, может быть понят и как земля в мироздании, и как сегодняшний день в череде лет, и как-то еще. Образ умершего поводыря-священника в литературе о Метерлинке неоднократно объяснялся как угасшая вера, далекий маяк в море как наука, юная сиепая -- искусство и красота, грудной ребенок -- новая нарождающаяся вера. Однако достоверность таких подстановок сомнительна. Система символов может быть понята довольно широко и произвольно. И поводырь тогда окажется зашедшей в туник наукой, а маяк, наоборот, верой. Символ отличается от аллегории как раз тем, что не требует определенной подстановки, но допускает многообразные вариации. Мы не знаем точно даже причины последнего отчаянного крика ребенка. Метерлинку и не важно было расставить все акценты. Однако общая идея пьесы вполне ясна — человек слеп, одинок и беззащитеи перед смертью. «Смерть руководит нашей жизнью, и у нашей жизни нет иной цели, кроме смерти», — так формулировал эту мысль сам Морис Метерлинк.

«Смерть Тентажиля» С еще бо́льшей силой воплощена эта мысль в пьесе «Смерть Тентажиля». Обстановка пьесы традиционна для раннего Метерлинка.

Снова остров в лунном сиянии, снова ревущее вокруг море и стонущие неспокойные деревья. Вместо приюта в центре острова на этот раз высится замок. Замок давно разрушается, но никто не обращает на это внимания. Только одну башню не тронуло время. Огромная, мрачная, она накрывает весь замск своей тенью.

В этой башне живет злая королева, которая никогда не показывается на острове. Она очень стара, подозрительна и ревнива. Королева обладает необъяснимым могуществом, и все живущие на острове чувствуют неодолимую тяжесть на душе. Когда-то давно мужчины пытались восставать против королевы, однако в самый последний момент всегда покорялись ее власти. На этот раз королева снова задумала черное дело. Она велела привезти на остров маленького мальчика Тентажиля. Здесь живут его сестры и старый слуга дома, и всех их беспокоит странный приказ королевы. Настроение тревоги нагнетается в пьесе целым рядом примет: по морю ходит черный ветер, в старой башне зажегся свет, маленькому Тентажилю нездоровится, старшую сестру Игрену мучают предчувствия...

Предчувствия в поэтике Метерлинка играют большую роль. «Они всегда догадываются, но не понимают», — говорит о людях служанка таинственной королевы. По Метерлинку, предчувствия, как и молчание, вестники иных миров, они одни истинны. Это же положение Метерлинк развивал и в своих философских

трактатах.

И в «Смерти Тентажиля» драматург показывает, что предчувствия не обманывают сестер. Младшей удалось подслушать, что ночью королева пошлет за Тентажилем служанок. Сестры проверили запоры, слуга достал mnary: «Приходится жить в ожидании неожиданного... и надо действовать так, будто на что-то надеешься». Но самый призыв к действию звучит вдесь у Метерлинка как вопль отчаяния, а не клич борьбы, « $Ey\partial ro$  на что-то надеешься», говорит о неизбежности поражения, об обреченности борьбы с роком. Людям не справиться со страшной королевой и ее безымянными служанками. Напрасно обвили сестры своими руками маленькое тело брата. Напрасно взялся за шпагу слуга и, как утопающий, ухватился за Игрену Тентажиль. Служанки исполнили приказ королевы и унесли Тентажиля в мрачную башню. У одной Игрены хватило духу их преследовать до страшной железной двери без запоров, за которой она слышит голос Тентажиля:

<sup>—</sup> Сестрица Игрена, сестрица Игрена! Я умру, если ты мне не откроеть.

- Подожди, я понытаюсь открыть, подожди...

— Ты меня не понимаешь! ... Сестрица Игрена. Некогда ждать... Она не смогла удержать меня... Я бил ее, бил... Я побежал... скорей, скорей, она плет...

— Сейчас, сейчас... гле она?

— Я ничего не вижу... но я слышу. О, мне стращно, сестрица Игрена, мне страшно... Скорей, скорей! Ради бога, скорей, сестрица Игрена...

Метерлинк строит диалог между Игреной и ее братом на самом высоком эмоциональном накале. Он весь состоит из вопросов и восклицаний, которые как будто разбиваются о железные двери неизбежного. Многочисленные паузы, давая на мгновение передышку зрителю, затем снова заставляют его следовать за героями к высшим точкам отчаяния. То, что зритель не видит маленького Тентажиля, позволяет активно работать его воображению, нагнетая состояние ужаса:

- Сестрица, сестрица Игрена... Все кончено...
   Что с тобой, Тентажиль?.. Куда ты идешь?
- Она тут!.. Мне трудно дышать... сестрица Игрена, сестрица Игрена!... Я чувствую ее близость!..

— Чью? Чью?..

— Не знаю... не вижу... у меня нет сил!.. Она... хватает меня за горло... Она положила руку мне на горло... Оl Оl Сестрица Игрена, иди сюда!..

Иду, иду!...

(Слышно, как за железной дверью падает маленькое тело.)

И здесь, как в драме «Слепые», за внешними очертаниями образов просматривается их символический смысл. Королева — это может быть смерть, а может быть несправедливость, деспотизм, властолюбие; ведь Тентажиль не просто маленький мальчик, а опасный соперник, наследник престола; Игрена и сестра мальчика, и нечто более общее — любовь, бунт, отчаяние. Тема обреченности, непонимания человека человеком, фатальной предрешенности бытия намеренно подчеркивалась Метерлинком.

Ранние пьесы Метерлинка уводили от политических проблем рубежа веков, от борьбы за кусок хлеба, от забот сегодняшнего дня, казавшихся Метерлинку случайными, а потому несущественными. «На большой глубине душа защищена от случайных событий, как дно океана от влияния бурь»,— сказал один из русских символистов — поклонников Метерлинка. Это замечание точно определяет сильные и опасные стороны творчества Метерлинка. Сила Метерлинка в обращении к центральным вопросам бытия — жизни и смерти, любви, недоступности счастья, цены доверия... Опасность Метерлинка в том, что его драматургия ставила эти вопросы вне вопросов социальных, учила «переносить мрак жизни без горечи». Эту сторону драматургии Метерлинка критиковал А. В. Луначарский: «Это, извините меня, рабья трагедия... Храм, в котором молятся Року, это мерзость запустения» 1. Однако,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. В. Луначарский о театре и драматургии, Т. 1, М., 1958, стр. 111,

тот же А. В. Луначарский высоко ценил более поздние пьесы Метерлинка и в том числе его «Синюю птицу», связывая рост оптимизма у Метерлинка с развитием рабочего движения 1.

«Синяя птица» (1908) — лучшая из пьес Метерлинка. Как и в ранних пьесах, Метерлинк использовал в ней форму народной сказки. Мальчик Тильтиль и его сестра Митиль, дети бедного дровосека, в ночь под рождество получили приказ от феи отправиться на поиски Синей птицы. Как водится в сказках, ни один из окружающих предметов не остается равнодушным к героям. Одни вещи становятся их друзьями, другие — врагами. В путь с детьми отправляются Душа света, Хлеб, Сахар, Огонь, Пес и Кот. Пес оказывается их самым верным другом. Кот, наоборот, способен на интриги и даже готов предать детей их главному врагу — Ночи.

В своих странствиях Тильтиль и Митиль посещают разные волшебные края — страну воспоминаний, в которой живут их умершие дедушка и бабушка, страну неродившихся детей, дворец

Ночи, лес, в котором ожили деревья.

Задание, которое фея дала детям, очень сложно. Синюю птицу почти невозможно поймать. От Тильтиля требуется много мужества, стойкости и выдержки, чтобы с честью выйти из всех испытаний и заставить трепетать врагов человека.

Ночь: Что такое? Что случилось?

Кот: Я уже говорил тебе о маленьком Тильтиле, сыне дровосека... Ну, так вот, он идет к тебе за Синей птицей...

Ночь: Пока еще у него ее нет...

Кот: Если мы не пустимся на какую-нибудь необыкновенную хитрость, то он скоро завладеет ею... помешать Человеку распахнуть врата твоих тайн ты не властна, вот и не знаю, что же теперь будет... Во всяком случае, если на наше несчастье Человек сцапает настоящую Синюю птицу, то все мы сгинем...

Ночь: Боже всемогущий!.. В какое ужасное время мы живем! Ни минуты покоя... за последние годы я перестала понимать Человека... До чего это дойдет?.. Неужели он со временем узнает все?.. Он уже и так завладел третью моих Тайн, все мои Ужасы дрожат от страха и не смеют выйти наружу, Призраки разбежались, большинство Болезней хворает».

А. В. Луначарский в своей «Истории западноевропейской литературы» приводит предисловие Метерлинка к театральной программе постановки «Синей птицы», осуществленной К. С. Станиславским во МХАТе. «Мои дети, проходя через царства смерти, прошлого и т. д., преодолевают и болезни, и время, и пространство: вооруженные всем этим опытом, они возвращаются назад и тогда видят, что Синяя птица у них в руках — после всего пережитого. А тем, что они ее все-таки не поймали я хотел сказать,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См.: А. В. Луначарский. История вападноевропейской литературы в ее важнейших моментах. Ч. 2. М., 1924, стр. 216—218.

что человечество всегда должно стремиться вперед, что в этих блужданиях оно всегда растет»... В сущности, это идея пьесы. Тильтиль и Митиль не принесли домой Синей птицы. Птица из страны Воспоминаний почернела. Птица из страны Будущего стала красной, а из дворца Ночи умерла. Зато обычная серенькая птица из домашней илетки мальчика чудесно поголубела, когда он захотел порадовать ею бедную соседскую девочку. Так напрашивается двойной вывод из пьесы Метерлинка — герой не только должен стремиться вперед, он должен быть добрым.

Ни первый, ни второй вывод не противоречат традиционной сказочной морали. И весь тон пьесы — тон нанвности и простоты сделали «Синюю птицу» Метерлинка одной из любимейших детских пьес. Постановка «Синей птицы» во МХАТе не сходит со сцены с 1908 г. К. С. Станиславский задумал и воплотил ее «простой, легкой и радостной, как сон десятилетнего ребенка, но в то же время и грандиозной».

И все же «Синяя птица» не традиционная сказка. В ней есть характерные для Метерлинка символы и сценическое воплощение предчувствий, сновидений и мечтаний. Даже сказочная феерии оживших вещей — нечто вроде феерии идеалистических кантовских «вещей в себе». Из квашни вылезают души Караваев, из очага выпрыгивает душа Огня, душа Часов. Держась за руки и весело смеясь, они начинают танцевать под звуки прелестной музыки. Народная сказка не знает такого явного деления на внешнюю видимость и внутреннюю сущность вещи. В ней внешность неотделима от содержания. Образы народной сказки более устойчивы и просты, чем образы пьесы Метерлинка. Простота — органическое свойство народной сказки. Метерлинк пытается идти к этой простоте через огромную сложность и не всегда эту сложность преодолевает. В «Синей птице» мы имеем дело скорее с талантливой символистской стилизацией народной сказки.

Круг проблем символистской драмы очертил и круг своеобразных сценических приемов, введенных в театр Метерлинком и постановщиками его пьес. Отношение к герою, как игрушке в руках сленой судьбы, определило его своеобразие, а вернее отсутствие у него всякого своеобразия. Такого героя не надо было играть, и актер становился марионеткой, материалом в руках режиссера и художника. Зато, понятно, резко возрастала роль режиссера. В пьесе «Слепые» можно взаимно заменить решлики персонажей, и ничего не изменится. Отсутствие волевого, деятельного героя, обилие неподвижных, статичных картин вызвало у постановщиков Метерлинка тяготение к четкости, скульптурной законченности мизансцен, к наиболее выразительному, подчеркнутому жесту, как на древногреческих вазах либо средневековых фресках. Многозначность, недосказанность реплик порождали

стремление произносить их либо подчеркнуто спокойным тоном, либо мелодекламацией. Музыка стала необходьмой составной частью символистского спектакля. Она усиливала настроение, заполняла тягостные паузы, говорила о том, что не мог выразить человеческий язык. Музыка способна более чутко, чем речь, передать чувство, даже неопределенное, неясное. Слово приходит к человеку уже после прояснения понятия. Музыка же обращается непосредственно к чувствам.

Все характерное, бытовое, социальное, составляющее реалистическую полноту образа сознательно изымалось из игры актера и из декорации: Такая абстрактная постановка давалась режиссерам чрезвычайно трудко. Только у крупнейших режиссеров масштаба Станиславского символистскую драму ожидали удачи. Этапом общедоступного театра она не стала.

Однако некоторые элементы символистской драмы, правда, глубоко переосмысленные, вошли в позднейшую драматургию. Понятие подтекста — второго смысла, кроящегося за подчас банальными фразами персонажей — родственно драматургическим открытиям А. П. Чехова и Г. Ибсена. Даже в преувеличении Метерлинком роли молчания есть зерно истины. Подчеркнутое внимание символистов к музыкальному оформлению спектаклей тоже не прошло бесследно для последующего развития драмы.

## ЭМИЛЬ ВЕРХАРН (1855—1916)

При всей своей оригинальности и частных достоинствах бельгийская символистская поэзия — так же, как и символистская поэзия Франции и Германии, — была далека от подлинно значительных общественных проблем своего времени. Жизнь между тем настоятельно требовала обращения именно к этим проблемам, стимулируя и здесь, как повсеместно, возрождение и дальнейший прогресс большого реалистического искусства.

В области изобразительного искусства этот новый подъем реализма на грани XIX и XX столетий связан в Бельгии с именем Константина Менье (1831—1905), создавнего в 80—90-е гг. ряд живописных полотен и монументальных скульптурных групп из жизни бельгийского пролетариата, а также серию пеобычайно выразительных в своей типической заостренности скульптурных портретов его представителей — молотобойцев, углековов, портовых рабочих и т. д.

В области бельгийской литературы рассматриваемого периода аналогичное значение имеет поэтическая деятельность Эмиля Верхарна. В отличие от Роденбаха и Метерлинка, воспринявших и художественно преломивших лишь одну сторону противоречий

своей переходной эпохи, Верхарн сумел охватить всю их сложность. Его поэзия отразила не только разложение и крушение старых форм общественного бытия, но и предчувствие новых форм, несущее с собой новые надежды. Вот почему она представляет собой явление столь исключительнее по силе и глубине содержания, по блеску и своеобразию выражения. При всем том что она впитывает и творчески преломляет все многообразие и богатство предшествующей поэтической традиции — и не только бельгийской, не только французской, но мировой — она отмечена печатью столь глубокой и подлинной оригинальности, которая свойственна лишь действительно великим художникам. Верхарна делает таковым его умение уловить тенденцию будущего развития в настоящем, умение развитареть в сумятице общественной борьбы подлинно прогрессивные силы и принять их сторону, умение услышать и передать музыку приближающейся революции.

Среди типов современной ему бельгийской действительности. с большой силой художественной убедительности воссоздаваемых Верхарном в его поэтических произведениях, два, по крайней мере, несут в себе ролственное поэту начало. С одной стороны — <u>это тип «провиппа»</u> — стихийного выразителя стихийной народной жажды справедливости, обостренным, обнаженным чутьем улавливающего связь, угадывающего дальнейший ход событий и экстатическим языком оповедающего о них сограждан (песни безумного в сборнике «Полн в бреду», речи сельского и городского ясновидцев в драме «Зори»). С другой стороны — это тип сознательного революционного борца, народного трибуна, глашатая новых революционных истин, новой демократии и новой человечности (Жак Эреньен в «Зорях», стихотворение «Трибун» в сборнике «Буйные силы»). Верхарн соединяет в себе черты, свойственные обоим этим типам. Исключительная глубина его дарования, мощь его поэтического воображения делают его тоже своего рода провидцем -- провидцем зорь грядущей революционной эпохи. А его сознательное стремление к сближению с рабочим классом и его идеологией придает его видениям будущего характер научного предвидения и рождает ораторские интонации сго зовущего к этому будущему стиха.

А. В. Луначарский, посвятивший Верхарну, помимо отдельных частных отзывов, не одну специальную статью, очень определенно указывал на его близость к пролетариату. «Это был могучий друг пролетариата» 1, — утверждает он. Сближая в этом отношении бельгийца Верхарна с американцем Уитменом, он говорит о них как о предтечах новой литературы социалистического реализма: «...многие стихотворения Уитмена или Верхарна являются прямо

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. В. Луначарский, Собр. соч. в 8-ми т. Т. 7. М., 1967, стр. 365.

предшествующими пролетарской поэзии» 1. И далее, исключительно уже о Верхарие: «На пролетарскую поэзию он оказал огромное влияние» 2.

Таким образом выясняется перспектива, которую открывает Верхари своим творчеством, выявляется традиция, которую сн закладывает. Несколько труднее поддается определению та традиция, на которую он опирается в своем стремительном движении вперед. Точнее сказать - традиции. Ибо, как уже отмечалось выше, Верхари использует - с той свободой и независимостью, которая дается гению, — все богатство опыта, завещанного ему предшествующими поколениями бельгийских и, более широко, европейских писателей и художников. Как по этой причине, так и по самому характеру его поэзии, оказываются несостоятельными попытки рассматривать Верхарна как узкого и последовательного приверженца одной из литературных школ конца века - парнасской, символистской и т. д. Его поэзия, глубоко постигающая сущность основных общественных процессов современности, не боящаяся соприкосновения с самыми темными и уродливыми сторонами действительности и в то же время умеющая найти в ней ростки нового и предугадать их будущее пышное цветение, одинаково чужда как самодовлеющей, застывшей в холодной мраморности пластике парнасцев, так и символистской погруженности в мир узко личных, субъективных переживаний. В ней чувствуется прежде всего глубокая и органическая связь с народной почвой, с историей страны, прошедшею и настоящей, с прогрессивными напиональными традициями в литературе и искусстве. С одной стороны — это традиции Шарля де Костера, с которым Верхарна роднит глубокое проникновение в суть национального карактера и специфику национального быта, острое чувство подлинного историзма, действенное свободолюбие. С другой стороны — это глубоко уходящие в толщу веков традиции великих фламандских и нидерландских художников эпохи Возпождения и XVII в. В отличие от Роденбаха для Верхарна первостепенное значение имеют традиции именно крупнейших мастеров ренессансного реализма — Рубенса, а также Рембрандта. При всем том, что они принадлежат иному роду искусства, они очень непосредственно проявляются в поэтическом творчестве Верхарна — особенно на ранних его этапах. Позднее, в годы своей творческой зрелости, Верхарн посвятит этим двум художникам специальные монографии («Рембрандт», 1905, «Рубенс», 1910), написанные с профессиональной тонкостью и отмеченные тем же высоким полетом вдохновения,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. В. Луначарский. Собр. соч. в 8-ми т. Т. 7. М., 1967, стр. 267, <sup>2</sup> Там же, т. 4, стр. 355.

который свойствен его поэзии этих лет и который обеспечивает верность и проникновенность высказываемых в них суждений.

Очень многое в творческих исканиях и постижениях Верхарна определяется влиянием прогрессивной французской литературы и и первую очередь -- революционной по духу и по форме поэзии Впитора Гюго. Родство Верхарна с Гюго также отмечено еще А. В. Луначарским, утверждавшим, что «Верхари является сознательным или бессознательным потомком Гюго, с такой же плебейской лирой в руках, отразившим в своей поэзии лишь пругую фазу пемократии, демократии, несравненно более продетаризированной» 1... Чертами, которые педают возможным такое смедое утверждение, являются общий пля обоих поэтов гражданский революционный пафос и ораторские, рассчитанные на массового слушателя, интонации, Столь же смел, столь же революционен, как и Гюго. Верхарн и в своей ломке старых, традиционных, и утвержнении новых поэтических форм. Если с именем Гюго связывается освобождение французского стиха от классипистических оков, то с именем Верхарна в первую очередь мы полжны связать возникновение и утверждение - притом уже на мировой арене так называемого свободного стиха. Выступая более смелым, более последовательным новатором, нежели любой представитель любой из декадентских школ, усердно прокламирующих свое новаторство. Верхари отличается от писателей декадентского толка еще и тем. что он не превращает, подобно им, свои поиски в этой области в самоцель. Он преобразует французский стих не во имя формальных задач, но во имя того нового содержания, которое он в него вливает. Об этой — исторической, в сущности, — обусловленности поэтического новаторства Верхарна хорошо сказал В. Я. Брюсов: «Я уже не говорю о явной и понятной всем необходимости найти повые приемы изобразительности для выражения и воплощения явлений, созданных всецело новым временем: о том, например, что Верхарну пришлось искать новых форм поэзии, когда он захотел включить в область поэзии все стороны современности, ее социальную борьбу, картины наших городов и фабрик, соображения о всем холе современной мировой жизни» (статья «О стихотворной технике»).

Говоря о традициях, оплодотворяющих творческий гений Верхарна, нельзя не упомянуть и еще об одном, также весьма значительном влиянии, которое оказывает на него натурализм Э. Золя, а отчасти и К. Лемонье (с носледним Верхарн был близок в период своего сотрудничества с «Молодой Бельгией», в первой ноловине 80-х гг.), воспринимаемый им весьма своеобразно. Примечательно в этом восприятии то, что внимание поэта преимуще-

<sup>1</sup> А. В. Луначарский. Собр. соч., т. 6, стр. 112.

ственно и исключительно приковано к сильным сторонам теории и практики Золя и его сподвижников. Это позволяет ему — односторонне, конечно, — рассматривать натурализм как новый этап в развитни реалистической литературной традиции Франции и Бельгии, позволяет — несколько парадоксально, котя и не вполне безосновательно — сближать натурализм Золя с романтизмом Гюго через провозглашение ими, так это формулирует Верхарн, одних и тех же принципов свободы и правдивости (Liberté, Verité) в поэтическом воспроизведении действительности. Языковая реформа Гюго, торжественно провозглашавшего: «Нет слов патрициев и нет плебеев слов!», представляется ему предвосхищением и оправданием языковой и тематической смелости Золя, в высшей степени созвучной его собственным поэтическим устремлениям.

Эмиль Верхарн родился 22 мая 1855 г. в семье мелкого рантье в местечке Сент-Аман недалеко от Антверпена. Учился он сначала в том же коллеже св. Барбары в Генте, что и Роденбах (и кстати — одновременно с ним), затем — на юридическом факультете Лувенского университета. После его окончания, думая заниматься адвокатурой, Верхарн стажировался в Брюсселе у известного прогрессивного адвоката Эдмона Пикара. Однако еще в коллеже он увлекся литературой и с 15 лет начал писать стихи. Поэтому очень скоро он оставил юриспруденцию ради поэтического творчества.

Первый период творческой деятельности Верхарна А. В. Луначарский определяет как «рубенсовский»: он проходит под знаком его увлечения творчеством старинных фламандских мастеров, в великоленных реалистических полотнах которых он находит и вдохновение и образец дли своих первых поэтических опытов. Помимо его индивидуальных наклонностей, увлечение это стимулируется у Верхарна падающим как раз на это время сближением его с группой «Молодая Бельгия», пропагандировавшей возрождение интереса к напиональной жизни и национальной старине. Так является на свет первый сборник стихов Верхарна — «Фламандские стихи» (1883).

«Фламандские стихи» Основная черта этого раннего сборника — его «ликующий материализм», по определению А. В. Луначарского. Стихотворения, в него входящие, представляют собой сочные реалистические, в духе старинных мастеров, зарисовки крестьянской жизни. Богатство и пркость красок сочетается в них с почти скульптурной выпуклостью, пластичностью образов. Открывает сборник стихотворение «Старинные мастера», прямо указывающее на тот пример удивительного жизнелюбия и творческой мощи, который являли собой эти мастера и которому поэт стремится следовать:

В столовой, где сквозь дым ряды окороков, Колбасы бурые и медные селедки, И гроздья рябчиков, и гроздья пидюков, И жирных каплунов чудовищные четки, Алея, с черного свисают потолка, А на столе, дымясь, лежат жаркого груды, И кровь и сок текут из каждого куска, — Сгрудились, чавкая и хохоча, обжоры, Дюссар, и Бракенбург, и Тенирс, и Крассбек, И сам пьянчуга Стен сошлись крикливым клиром, Жилеты расстегнув, сияя глянцем век; Рты хохотом полны, полны желудки жиром. Подруги их, кругля свою тугую грудь Под снежной белизной холщевого корсажа, Вина им тонкого спешат в стакам плескуть, — И золотых лучей в вине змештся пряжа, На животы кастрюль, огня кидая вязь.

И здесь же мастера, пьянчуги, едоки, Насквозь правдивые и чуждые жеманства, Крепили весело фламандские станки, Творя Прекрасное от пьянства и до пьянства. <sup>1</sup>

Руководствуясь этими образдами, Верхарн и в тех стихах, которые посвящены современности, а их в этом сборнике большинство, стремится живописать прежде всего материальную сторону крестьянской жизни во всем богатстве и многообразии ее первозданных, лишенных изящества и утонченности форм, со всеми ее примитивными рапостями. В них царит праздничное буйство земных, материальных сил: грубые, но полновесные формы, яркие, сочные краски, терикие запахи. Вот, например, сонет «Хлебопечение». Поэт воспевает в нем труд полногрудых служанок, которые «белый хлеб готовят к воскресенью»—

И теста рыхлый ком их кулаки стремятся В упругие, как грудь, шары хлебов свернуть.

С той же любовью, с той же скульптурной выразительностью описывает он полные хлеба амбары (сонет «Амбары»), пол которых прогибается «под золотым зерном»: «как пруд в безветрие, глубокий и тяжелый», оно покоится в их закромах. Он живописует плодовые сады (одноименный сонет), где по весне «пели иволги, дрозда звучал напев», где —

Ложилась поутру, в лучах зари сверкая, На яблони роса пахучая, густая, Полдневный зной листву в дремоту погружал, А к вечеру, когда пылало солнце в тучах, Лучи блестели так среди ветвей могучих, Как будто бы огонь по хворосту бежал.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Здесь и далее стихотворные цитаты даются по кн.: Э. Верхарн. Избранное. М., 1955.

Жизнеутверждающий характер свойственного «Фламандским стихам» мировосприятия определяет и характерную для них гамму красок — радостную, светлую, как бы пронизанную солнечными лучами. Преобладающими цветами являются в ней алый и белый. Это характерное сочетание цветов можно найти почти в любом стихотворении сборника. То мелькнут перед нами «руки скотницы», которые «румяный луч отметил», и ляжет «солнца блик на белом парапете» («Воскресное утро»), то вдруг блеснет в глаза «нюля лук веселый», и мы со всей отчетливостью увидим, как он скользит «багровой полосой» поверх ссыпанного в закрома зерна («Амбары»).

Слабой стороной «Фламандских стихов» является присущий им налет идилличности. Поэт не закрывает глаз на темные стороны жизни крестьян — на их разъединенность и темноту, порождаемые беспросветной нуждой и тяжелым трудом, иссушающим их тела и души («Крестьяне»), на свойственную им алчность, рождающую деревенских богатеев и расслаивающую крестьянскую массу («Поминки»). Но он еще не видит и не осознает реальных масштабов надвигающегося кризиса патриархальных отношений, порождаемого стремительным капиталистическим развитием Бельгии.

Обращение к ранессансным живописным традициям в какой-то мере определяет и поэтику этого сборника. Верхарн еще придерживается в нем традиционной системы стихосложения с ее правильными размерами и четкой строфической организацией. Особенно охотно использует он здесь форму сонета, которая была излюбленной стихотворной формой поэтов Возрождения.

Последовавший за «Фламандскими стихами» «Монахи» сборник «Монахи» (1886) резко контрастирует с ними и по теме, и по настроению. А. В. Луначарский справедливо усматривает в его суровой подчеркнуто аскетической направленности своеобразную реакцию на необузданную материальность первого сборника. Поэт стремится начертать в этом сборнике образы людей, посвятивших себя служению идее. Он создает делую галерею монашеских типов -- «эпического», «феодального», «кроткого», «дикого» и т. д. В отличие от Роденбаха, эстетизировавшего католицизм и изображавшего монастыри как силу, и в новых условиях сохраняющую господство над страной. Верхари уже в этот сравнительно ранний период обнаруживает ясное совнание того, что монастыри отжили свой век. Об этом красноречиво говорит концовка стихотворения «Монастыри», содержащего в себе, так сказать, программу сборника. Показав былое величие монастырей в эпоху раннего феодализма и в более поздние времена, автор недвусмысленно заключает:

А нынче, жалкие, толпой оскорблены, Поруганы, бледны, одни на целом свете — И все же гордые, — они мертвы лежат, Мертвы, навек мертвы под тяжким черным сводом, Где нет ни ладана, ни плача, ни лампад, — Гиганты-мертвецы, презренные наропом.

Катастрофически бурное развитие захватившего Бельгию с середины 80-х гг. кризиса патриархальных отношений, разложение и гибель деревни под натиском капиталистического города предстает перед обостренным, поэтически образным видением Верхарна как грандиозная и на первых порах кажущаяся безысходной трагедия. Действительность, еще недавно такая прочная, такая осязаемо конкретная, вдруг утрачивает для него — вследствие распада привычных форм и связей — свою реальность, начинает восприниматься как бред, как давящий и неотвязный кошмар, порождение горячечного, галлюцинирующего воображения. Так начинается для Верхарна период тяжелого духовного кризиса. Его поэтическим выражением становятся сборники «Вечера»

«Вечера», «Крушения» (1888) и «Черные факелы» (1891). В общей сложности они составляют своеобразную поэтическую трилогию, в которой доведены до крайнего предела мотивы безысходного трагизма и мрачного отчаяния. Всрхарн сближается в этих сборниках с эстетикой декаданса. Реальное общественно-историческое содержание предстает в них лишь в виде неясно проступающего подтекста, в то время как передний

план загромождают символистски-осложненные и субъективированные образы и картины.

Мрачные и чудовищные образы, возникающие в стихах этих сборников, имеют, как правило, обобщенно-символический смысл. Они вырастают по огромных размеров, развертываются в масштабах вселенной и вечности. Грозно и страшно пылают в них пожары закатов, нисходят на землю нереальные в своей огромности вечера, которые видятся поэту то распятыми в огне на небе, то сгнивающими в пустых полях. Черными силуэтами возникают на их фоне орудия пыток и казней — от древних распятий до современной гильотины; за ними следуют видения самих этих казней. рисующихся поэту как некий страшный мир — «пир крови и металла». Призрак распада, разложения, смерти неотвратимо встает на его путях; то он является поэту «в убранстве золотом» осеннего увядания, то чудится «в тоске вечеровой», то вдруг «восстает» перед ним «среди толны, в туманах» городских улиц. Потрясенный этими апокалиптическими видениями разум поэта отказывается служить ему, отказывается воспринимать логику явлений и их связь («я обезумевший в лесу Предвечных Числ!»—

стих. «Числа», сб. «Черные факелы»). Поэт видит его отторженным от себя уродливым мертвецом, плывущим вниз по Темзе:

В одеждах цветом точно яд и гной, Влачится мертвый разум мой По Темзе. («Мертвец», сб. «Черные факелы»)

Даже тогда, когда в основе этих полуфантастических, бредовых видений лежат вполне реальные явления, они предстают в столь необычном ракурсе, оказываются столь гипертрофированными поэтическим воображением Верхарна, что их конкретное значение почти полностью заслоняется значением условным, символическим. Так, разбросанные по равнине, уңыло чернеющие «в ноябрыских сумерках» хутора воспринимаются им «как пятна плесени и тленья», отраженные в воде огни фонарей — как «веретена мойр»; а вполне реальные лондонские верфи — как символические верфи скорби:

Вот верфи скорби на закате, Приют разбитых кораблей, Что щерятся скрещеньем мачт и рей На небе пламенных распятий. («Мертвец», сб. «Черные факелы»)

Свет и тепло, щедро разлитые в ранних, «фламандских» стихах Верхарна, совершенно уходят из этих трагических сборников: в них царит вечный — вселенский — холод и вечный — тоже вселенский — мрак. Здесь никогда не наступает ни утра, ни полдня — только вечер и ночь здесь непреложны. Точно также здесь никогда не бывает ни весны, ни лета, словно поэту знакома лишь скорбь осенних непель, когла —

Под гнетом северным хрипят и стонут ели, Повсюду на земле листвы металл и кровь, И ржавеют пруды и плесневеют вновь... («Осенний час», сб. «Крушения»)

да морозная скованность и оцепенение зимы, когда —

Немотствуют леса, моря и этот свод, И ровный блеск его, недвижный и язвящий, Никто не возмутит, никто не пресечет Владычество снегов, покой вселенной спящей. Недвижность мертвая. В провалах снежной тымы Зажат безмольный мир тисками стали строгой, И в сердце страх живет пред царствием вимы, Боязнь, огромного и ледяного бота.

(«Холод», сб. «Вечера»)

Соответственно этому резко изменившемуся настроению меняется и гамма красок, которой пользуется поэт, Радостное соче-

тание алого и белого цветов, характерное для его «Фламандских стихов» уступает здесь место мрачной багрово-черной гамме. На фоне рдяных солец и вечеров, «струящих кровь заката из-под давящих туч», встают перед поэтом черные Голгофы, воздвигаются черные эшафоты, выстраиваются в ряд «громады черные строений», и это трагическое сочетание остается господствующим на протяжении всех трех сборников. Вместе с тем все более настойчиво врывается в них металлический блеск золота, образующий с основным, черным, цветом еще одно выразительное сочетание, которое станет господствующим в дальнейшем, когда поэт вплотную обратится к городской теме. Но уже здесь свет и теми капиталистического города воспринимаются им как «бой золота и тьмы».

Эта необычная чуткость Верхарна к цвету должна быть в значительной степени отнесена за счет его творческого проникновения в мир старых фламандских и нидерландских художников. Именно у них он учится искусству смелых и выразительных цветовых сочетаний — в этом смысле поэт делает здесь новый шаг вперед по сравнению с «Фламандскими стихами». На примере этих художников, в первую очередь на примере особенно любимого им Рембрандта, он постигает также тайну того особого освещения, когда центральный предмет, на котором сосредоточено внимание автора, как бы выхватывается из окружающего мрака ярким лучом света.

В целом, однако, это самый больной и мрачный период в творческой истории Верхарна. Но даже теперь поэт далек от полного смыкания с декадансом — в самой основе своей его творчество и сейчас остается реалистическим и гражданственным.

При всем том, что субъективный элемент, личное переживание играют значительную роль в стихах этого периода, поэту чуждо символистское замыкание в самом себе — его страдания, его муки как бы фокусируют в себе страдания и муки всего человечества. Характерно в этом отношении уже самое первое стихотворение, которым открывается сборник «Вечера» и как бы вся поэтическая трилогия. Оно так и называется «Человечество», Символический образ распятых вечеров становится в нем собирательным образом всех тех мук, которые пережиты человечеством за долгую его историю. Приведем его целиком:

Распятые в огне на небе вечера
Струят живую кровь и скорбь свою в болота,
Как в чаши алые литого серебра.
Чтоб отражать внизу страданья ваши, кто-то
Поставия зеркала пред вами, вечера!
Христос, о пастырь душ, идущий по полянам
Звать светлые стада на светлый водопой,
Гляди: восходит смерть в тоске вечеровой,
И кровь твоих овец течет ручьем багряным,

Вновь вечером встают Голгофы пред тобой!
Голгофы черные встают перед тобою!
Ванесем же к пим наш стон и нашу скорбы! Пора!
Прошли века надежд беспечных над землею!
И никнут к черному от крови водопою
Распятые во тьме на небе вечера!
(Пер. В. Врюсова)

Более того — Верхарн объясняет эти страдания социальными, а не личными причинами, причем эта социальная мотивировка углубляется у него от книги к книге и достигает особенной силы и убедительности в «Черных факслах». Поэт многократно и недвусмысленно подчеркивает, что «безумным и больным» его дух делает «прямоугольный смысл» «людьми придуманных законов» («Законы», сб. «Черные факелы»), что его угнетает жалкость крестьянских лачуг и смущают противоречия больших городов, где высятся «в чудовищном дыму, в закатной красной дрожи» громады мрачных зданий, где властвуют «наживы пламенность и ношелька экстазы» («Города», тот же сборник), где «средь грома площадей» возникает зловещий образ «женщины в черном» — как символ разъедающего город порока.

Благодаря тому, что поэт сохраняет живой интерес к действительности, реальный облик ее — или хотя бы отдельные черты — просвечивают даже в самых химерических образах, создаваемых его больной фантазией. Так, например, желая изобразить «неисходимый град», «весь медный и чугунный», поэт рисует весьма похожий портрет Лондона (где он часто и подолгу жил в это время), со всеми его характерными приметами — доками и конторами, мостами и соборами, туманами и Темзой, влачащей на себе утопленников «(Лондон» в сб. «Вечера», «Города» и «Мертвец» в сб. «Черные факелы»). Этот интерес к объективной реальности влечет Верхарна за пределы Бельгии и Европы на простор огромного, многообразного в своем богатстве мира:

Отныне будет их к закатным влечь кострам, К закатным солнечным притягивать воротам, Распахнутым мечте неистовой, заботам Нездешним и виденьям дальних страи. («Путещественники», сб. «Вечера»)

Здесь как будто бы возникает еще одна аналогия, открывается еще одна грань в творчестве поэта, в которой можно усмотреть его соприкосновение с денадансом. А именно — уход в экзотику. Но в том-то и дело, что Верхари отказывается от этого пути, сколь заманчивым он ему ни кажется. В стихотворении «Вдали» (сб. «Крушения»), обращаясь к своей душе, находящейся в разладе с мечтой, он пытается уговорить себя:

Уйди же в зной пустыль, в прозрачность бухт жемчужных, Путем палоичика в пески земли святой... Уйди троной цветов, где горный ключ звенит, Уйди так глубоко в себя мечтой унорной, Чтоб настоящее разведлось, как пыль!..

Но делает он это лишь затем, чтобы тут же себя опровергнуть:

Но это жалкий бред! Кругом лишь дым, и черный Зияющий туннель, и мрачной башни плиль... И похоронный звои в тумаке поднимает Всю боль и всю печаль в моей душе опять... И я оцепенел, и ноги прилипают К земной грязи, и вонь мие не дает пышать.

Перед ним смутно брезжит уже иной выхол связанный с идеей революционного возмездия, долженствующего постигнуть тот уродливый мир, в котором изнемогает его пух. Наиболее полно эта идея выражена в стихотворении «Мятеж» (сб. «Черные факелы»):

Над крышами вырвалось <u>мстищее</u> пламя, И ветер змеистые жала разнес, Как космы кровавых волос.

Все те, для кого — безнадежность — надежда, Кому вне отчаянья радости нет, Выходят из мрака на свет.

Бессчетных шагов <u>возрастающий топот</u> Все громче и громче в <u>зловещей тени</u> На дороге в грядущие дни.

Поэт приемлет этот стихийный взрыв народного негодования, хотя для него еще не вполне ясна его собственная роль в нахлынувших событиях:

> Зовут... приближаются... помятся в двери... Удары прикладов качают окно, — Убивать — умереть — все равно! Зовут... и набат в мои ломится двери.

Отделяет Верхарна от декадентов и то обстоятельство, наконец, что сознавая болезнь своего духа, поэт не склонен рисоваться ею, как это было модно в их среде. Напротив, он обрушивает на нее гневные сарказмы:

> О дух чудовищный, заблудший, оскверпенный, Умри — от черного презренья к себе! — («Города» сб. «Черные факелы»)

Негодованием против декадентской расслабленности, которую поэт ощущает в себе самом, от начала и до конца проникнуто и более раннее стихотворение «Меч» (сб. «Крушения»).

Естественно поэтому стремление поэта выйти из этого болезненного состояния. Однако выход этот становится возможным лишь тогда, когда Верхарн обретает действенную опору для более оптимистических возэрений в той самой реальной бельгийской действительности, которая до сих пор внушала ему лишь ужас и отвращение. Такой опорой стансвится для Верхарна бельгийский пролетариат. Сближение с бельгийским социалистическим движением, участие, начиная с 1892 г., в работе организованного в Брюсселе социалистами «Народного дома» (Верхарн ведет в нем «художественную секцию») помогает ему осознать прогрессивный характер совершающихся перемен, помогает увидеть в пролетариате новую общественную силу, которой принадлежит будущее.

Те самые общественные сдвиги, которые породили мрачную космическую символику его трагических сборников, он пытается отразить теперь конкретно-исторически, в образах, более соответствующих реальным масштабам и формам явлений и событий. Он и теперь не отказывается от широких обобщений, от создания образов-символов, только теперь он дает им более реалистическое наполнение. Не смягчает он также, ибо это противоречило бы той реалистической установке, которой он стремится следовать, и трагические стороны происходящего, но опять-таки старается дать не условное и общес, а реалистически-конкретное их изображение. По выражению А. В. Луначарского, он начинает этот новый этап своего творческого развития с «кошмарного реализма» и лишь постепенно приходит к созданию более просветленных образов.

«Поля в бреду», «Призрачные деревни» Произведениями, открывающими этот новый период в творческой истории Верхарна, являются два новых стихотворных сборника, посвященных им трагедии бельгийской пе-

ревни. Первый из них — «Поля в бреду» (1893), давая глубокое и многостороннее раскрытие этой темы, тем не менее не исчерпывает ее. Второй сборник «Призрачные деревни» (1894), во многом повторяя проблематику первого, не дублирует, а развивает и уточняет ее.

Со всей силой конкретной, жизненной правды предстает в этих сборниках трагедия бельгийского крестьянина, разоряемого наступлением капитала на деревню. Один из аспектов этой трагедии — темнота и убогость крестьянской жизни. Придавленные нуждой, напуганные грозящим разорением, крестьяне хватаются, как за спасительный якорь, за суеверия и приметы, воскрешают древние, полузабытые обряды. Они готовы слушать любого заезжего шарлатана («Тот, кто дает дурные советы», сб. «Поля в бреду»). Чтобы спасти поля от засухи, они совершают мрачное жертвоприношение темному, неведомому богу (или скорее дьяволу) («Паломники»). Нужда и порождаемая ею алчность плодят в их среде «седые грехи» - зависть, скупость, разврат («Грех»), их медленно убивает преступность («Лихорадки») и стремительно уносят эпидемии («Мор»). Нужда все более властно врывается в их дома, убивая веселье и рождая

темные предчувствия и подозрения. Даже свой храмовой праздник доревия встречает угрюмым молчанием.

Нет никого из ближних сел, Никто на праздник не пришел. Амбары пусты — пуст карман. Там смерть и голод тяжкой ланой, Обшарили все полки шкапа. Затоплены бедой тяжелой, Задумались угрюмо села, И юных пар несмелая любовь, Разбита впщетой свирепой. Уходит день, приходит вновь, Деревни, точно склепы, Свое молчание хранят, Насыщениее полозреньем.

Лишь исступленно фальшивит надорванная шарманка, да столь же исступленно пляшут посреди дороги «безумных двое, две безумных» («Храмовой праздник»). Жуткой правдой звучат в этом сборнике две «Песни безумного», пророчествующие окончательное разорение и гибель патриархальной деревни.

Обрамляют сборник два близких но идее стихотворения. Это — «Город» и «Исход». «Все колеи стремятся в город», — утверждает поэт в первом из них, а во втором он уже показывает эти колеи

заполненными бредущим в город деревенским людом:

Взяв кошек, взяв худых собак, — Бог весть куда, за шагом шаг Во тьму по выбитой дороге Народ из этих мест спешит, Туманом пьян, бурьяном сыт.

А между тем вдали, Где дымный небосвод спустился до земли, Там, величавый как Фавор, Днем серый, вечером багровый, как костер, Далеко шупальцы-присоски простирая, Людей равнин маня и опьяняя Одетый в мрамор, в гипс, и в сталь, и в копоть, и в мазут, — Встал город-спрут.

Те же мотивы являются главенствующими и в сборнике «Призрачные деревни». Печаль покидаемых людьми деревень подчеркивается в нем мрачными картинами осеннего и зимнего пейзажат здесь льет «нетихнущий дождь» и «неутомимо», «неотвратимо» идет снег, трубит в медный рог «свиреный ветер ноябрей». Вновь и вновь возникают в стихах этого сборника картины народных бедствий, — нищие, словно онемевшие деревни, горящие и рушащиеся соборы, пылающие стога. Поэт ведет здесь двойной счет: трагическим смертям, слишком частым в народной среде, и не менее трагическим заблуждениям, в ней бытующим. Трудно сказать, чья супьба страшнее: неревозчика, которого уносит течение, звонаря, гибнушего пол развалинами рушашегося в огне собора, или умирающего в полном ониночестве богатого мельника, которого суеверно боится деревня, и той древней старухи, которую вся ОКОУГА СЧИТАЕТ ВЕЛЬМОЙ И КОТОРАЯ САМА ГОТОВА ВЕЛИТЬ В СВОЮ КОЛдовскую силу. Вместе с тем здесь возникают новые мотивы даже сравнительно со сборником «Поля в брену». В стихотворении «Рыбаки», например, отчетливо звучит мысль о том, что корень тех белствий, которые терпит народ, в его разъединенности. Склоненные нап рекой в ночном тумане, каждый порознь, рыбаки вытаскивают из воды «людских скорбей и бед клубки», и никому из них не приходит в голову позвать на помощь другого. В стихотворении «Куанец» поэт старается заглянуть в булущее. Он провидит здесь не только неизбежное растворение деревни городом, но и встающую на горизонте зарю освобождения. Герой этого стихотворения - селой кузнен, кующий в предвидении революционных битв «клинки терпенья и модчанья».

> Ов верит пламенно, что злобы неизменной, Глухих отчаяний безмерная волна, К единому стремлением сильна, Однажды повернет к иному времена И золотой рычаг вселенной!

Он знает, что толпа, возвысив голос свой... Вдруг выхватит безжалостной рукой Какой-то новый мир из мрака и из крови, — И счастье вырастет, как на полях цветы, И станет сущностью и жизни и мечты. Все будет радостью, все будет вновь.

«Города-спруты» Следующий сборник Верхарна «Города-спруты» (1896), являет собой попытку поэтического осмысления реальных противоречий, которые несет в себе капиталистический город. Именно из этих противоречий возникают два основных ракурса, в которых решается в этом сборнике тема города: сатирический и патетический. Поэт сурово осуждает все то, что придает городу его капиталистический характер, что превращает его в чудовищного спрута, высасывающего живую кровь равнии: власть золота, воплощенную в биржевой лихорадке и в тяжеловесной статуе буржуа, что «глыбой бронзовой стоит в молчанье гордом»; продажность, царящую на его торжищах, где «торгуют без стыда любовью» и где «продаются боги всех религий»; распад буржуазного искусства («Зрелища») и морали («Гуляпие»).

Но город является ему здесь и в ином свете. Как сгустки человеческой энергии, великолепные создания человеческих рук, вос-

певает он его порт и заводы. Он славит в нем кузницу «новой веры», своим рождением обязанной пролетариату:

Она дымится в мозгах, она дымится в поте Гордых работой рук, гордых усильем сознаний. («Душа города»)

Он создает могучий гими революционному действию — стихотворение «Восстание». Теперь он целиком и полностью на стороне тех, кто борется за революционное обновление мира:

> Убить, чтоб сотворить и воскресить! Или упасть и умереть! О двери кулаки разбить, Но отпереть!

Поэтика этих сборников во многом связана еще с поэтикой «Вечеров», «Крушений» и «Черных факелов», но вместе с тем опа во многом уже и отличается от нее. В них господствует все та же черно-багровая (в «Призрачных деревнях») и черно-золотая (в «Городах-спрутах») гамма, часты символические образы — «мельницы грехов», смерти, пирующей в деревенском кабачке, «черного мученья», которое вытягивают сетями рыбаки. Но все эти образы связаны с реальным — и притом именно социальным — содержанием этих стихов, подсказаны им и его выражают.

Йменно с появлением этих сборников связано и утверждение свободного стиха в поэзии Верхарна. В своих статьях и высказываниях о поэзии, относящихся к этому периоду, Верхарн весьма недвусмысленно заявлял, что современную поэзию губит стремление к чрезмерно усложненным формам, ко всякого рода поэтическим побрякушкам и украшательству. Форма таким образом заслоняет содержание, ослабляет звучание идеи, лишая ее новизны («неожиданности», по формулировке Верхарна) и истинности. Вот почему он ополчается против всякой регламентации в поэзин, решительно отвергая все так называемые «правильные» формы. Он считает, что поэту должна быть предоставлена несравненно более широкая свобода, нежели свобода выбора между александрийским и восьми- или четырехсложным стихом. Красота поэтического произведения заключается для него в его идее, слова же нужны лишь для того, чтобы выявить ее глубину и истинность.

Именно к этому идеалу Верхарн стремится и в своей поэтической практике этих лет. Произведенная им поэтическая реформа оказывается поэтому значительно более смелой, чем даже поэтическая реформа Гюго. Последний, широко практикуя ритмические вариации и перенос фраз со строки на строку, пользовался все же — даже в самых причудливых своих произведениях — правильными размерами и правильной строфикой. В «Джиннах», например, постепенное нарастание долготы строк и затем ее столь же

постепенное убывание до начального размера, призванное передать полет духов ночи, их стремительное приближение и удаление затем, дается в рамках правильных размеров и четко организованных восьмистрочных строф. Верхари отказывается и от какой быто ни было правильности размера, свободно варьируя длину строк, и от правильной строфики. Он заменяет строфы неправильными периодами, движение стиха в которых точно отражает движение заключенной в нем мысли. Вот типичный образец такого периода:

Вся улица — водоворот шагов, Тел, плеч и рук, к безумию воздетых — Как бы летит. Ее порыв и зов С надеждом, со злобой слит. Вся улица — в закатных алых светах, Вся улица — в сиянье золотом. («Восстание»)

«Ляки жизни» Завершает период 90-х гг. в поэтической биографии Эмиля Верхарна еще один сборник стихов — «Лики жизни» (1899), в котором человек предстает уже не только в своих конкретных социальных связях, но и во всем богатстве своих отношений с природой, с огромным миром, существующим вне его, причем отношения эти осмысляются теперь совершенно иначе, чем в сборниках кризисного периода. Человек, окрыленный новою верой, перестает быть жалкой песчинкой в космических просторах. Все более определенно он ощущает свое родство со всем сущим — будь то море, лес или гора, все более осознает свою способность властвовать над природой. Вот почему и в этом сборнике самые пламенные строки посвящены освободительной и преображающей деятельности человека.

Устав от книг, устав от чтенья, Я волю гордостью омыл И в действии ищу снасенья.

Ищу меча, чтоб с ним сквозь сечу

Ищу меча, чтоб с ним сквозь сечу К победе ринуться навстречу. («Деяние»)

Вместе с «Полями в бреду», «Приграчными деревнями» и «Городами-спрутами» сборник этот составляет поэтический цикл, наиболее насыщенный социальной проблематикой, наиболее пропитанный «революционным духом, как нельзя более близким к возвышеннейшим чувствам рабочего класса в его авангарде» <sup>1</sup>.

Драма «Зори» Из двух драм Верхарна, относящихся к концу 90-х гг. прошлого столетия, наиболее значительной является драма «Зори» (1898). Она развивает — в условной, утопической форме тему «восстания» — тему пролетар-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. В. Луначарский. Собр. соч., т. 5, стр. 289,

ской революции. Действие ее начинается на общирной равнине. наи которой госпоиствует вымышленный город Оппидомань (от дат. Oppidum Magnum — Великий город). Город осажден неприятельскими войсками, в стране илет война. Крестьяне из горящих деревень толпами устремляются к городу, но правительство закрывает перед ними его ворота. Затем лействие переносится в самый город. В условиях осалы особенно обостряется неповольство народа действиями правительства, служащего интересам олигархической верхушки. В гороле нааревает грандиозный революционный варыв. Стоящий во главе народных масс Оплиломани революционный трибун Жак Эреньен одновременно подготавливает мирное снятие осады - путем братания неприятельских войск с населением города. Гранциозная борьба завершается полной побепой народа: старая власть низложена, гилра войны залушена. И хотя сам Эреньен гибнет в этой борьбе, финал пьесы звучит ликующей радостью. При огромном стечении народа рушится статуя старой власти, и голос «горолского ясновиниа» возглащает: «А теперь пусть загораются зори!»

При всем том, что Верхарн был лишь относительно знаком с теорией научного социализма, многое в этой пьесе он угапал чрезвычайно верно. Совершенно верно он пелает установку на самое пирокое вовлечение народных масс в борьбу, совершенно верно направляет основной удар против власти капитала и порождаемых ею войн. «Во время осады справедливо покончили с банками и биржами, — говорит у него Жак Эреньен. — Пришла пора справедливо покончить с величайшей несправедливостью — с войною. С ней исчезнет и все остальное: ненависть деревень к городам. нишеты к золоту, бесправия к могуществу. Отжившему строю. порожденному элом, нанесен удар в сердце». Несомненную заслугу автора составляет и самый образ Жака Эреньена. Хотя Верхари и наделяет его известной долей прекраснодушия, позволяющей правительству обманывать его, что вызывает временное охлаждение к нему народа, он в то же время правильно угадывает в нем то единственное сочетание, которое создает подлинного революционного вождя пролетарской эпохи — сочетание страстности и закалки революционного бойца с причастностью к разработке теоретических проблем революции: его Эреньен — автор революционных книг, создающих ему последователей и приверженцев, у него есть определенная программа.

Разумеется, в пьесе есть и целый ряд слабых мест — помимо ее условности. Верхарн все-таки нелоопенивает роль народной массы в изображаемых событиях, делает ее слишком зависящей от своих вождей. Небезупречна и тактика Жака Эреньена, делающего установку — преимущественно и почти исключительно — на мирное развитие революции. Но даже при всем этом «Зори» сохраняют за

собой значение одного из самых революционных произведений

рассматриваемой эпохи.

Последовавшая за «Зорями» в 1899 г. драма «Монастырь» возвращает нас к проблематике раннего сборника «Монахи». Всем ее содержанием Верхарн еще раз и весьма убедительно показывает, что некогда могучие монастыри давно уже перестали быть средоточнем духовной жизни страны, что в них царит та же борьба за власть, то же корыстолюбие, что и везде.

«Буйные сплы», «Многоцветное сияние», «Державные ритмы» Сборники 900-х гг. — «Буйные силы» (1908), «Многоцветное сияние» (1906), «Державные ритмы» (1910) — имеют своим лейтмотивом ту же освободительную тему, только она раскрывается в них в более широком истори-

ческом ракурсе. Поэт ставит своей задачей проследить в лих всю историю многовековой борьбы человечества за свое освобождение — духовное и социальное. Образно воссоздавая его прошлое, поэт в то же время стремится заглянуть и в его будущее. Так возникает его величественная «Утопия» (сб. «Буйные силы»), еще раз предрекающая неизбежное торжество социальной революции пролетариата («Безумный миг борьбы! Затем — освобожденье») и рисующая вдохновенную картину свободного и прекрасного будущего человечества, когда «циркуль победит церковные кресты» и «человеческий рой» сплотится «в единстве общем».

Марксистская критика, отмечая в стихах этих сборников наличие реформистских влияний и объективистских тенденций, совершенно справедливо выдвигает вместе с тем на первый план их страстную и глубокую веру в торжество человеческого разума и человеческого деяния. К ним в большей мере, чем к каким-либо другим его сборникам, относится сказанное о себе поэтом: «Вся мон вера заключается в усилиях человека, в его действиях и его поступках».

Было бы неправильно вместе с тем представлять себе Верхарна лишь как поэта-трибуна. Он был вместе с тем и одним из тончайших мастеров интимной любовной лирики. Параллельно своим проникнутым социальной проблематикой сборникам на протяжении тех же 90—900-х гг. Верхарн создает удивительный по своей тонкости цикл любовных стихов, состоящий из трех раздолов— «Светлые часы», «Послеполуденные часы» и «Вечерние часы», последовательно рисующих юношескую влюбленность, зрелое чувство и безграничную нежность, трогательную заботливость преклонного возраста, из которых складывается история взаимоотношений поэта с подругой его жизни.

В этом плане Верхарн оказывается — среди наших поэтов того же периода — ближе к Брюсову, также отделявшему в своих сти-

хах интимную тему от историко-гражданской, нежели к Блоку, сливавшему их в единый неделимый сплав.

В поздних сборниках своих стихов — «Вся Фландрия» (1904—1911), «Волнующиеся нивы» (1912), «Легенды Фландрии и Брабанта» (1916) — поэт возвращается к тематике своих ранних сборников: в здоровом трудовом быту бельгийских крестьян, в героическом прошлом своего народа он вновь и вновь черпает уверенность в его светлом булушем.

Копец Верхарна — как поэта и как человека — был трагичен. Вселенский размах его поэтических крыльев разбился о жестокую реальность империалистической войны, бросившей маленькую Еельгию, напрасно заявлявшую о своем нейтралитете, между двумя сражающимися армиями. Самые последние его книги — сборник стихов «Алые крылья войны» и книга лирической прозы «Окровавленная Бельгия» безнадежно испорчены узким национализмом и шовинизмом. Преодолеть в себе эти настроения Верхариу не было дано: в один из осенних дней 1916 г. он погиб под колесами поезда на вокзале в Руане.

Один из величайших поэтов Запада, Верхарн был вместе с тем необычайно близок — и по духу своего творчества, и по характеру своего поэтического новаторства — нашей русской музе, музе XX в. Его стихи переводили на русский язык крупнейшие из его русских современников. Пальма первенства принадлежит среди них В. Я. Брюсову, испытавшему влияние Верхарна в своем собственном творчестве. А. Блок и М. Волошин также внесли свой вклад в это дело. Юный Маяковский скорбел о его преждевременной смерти. Пропагандой его творчества занимался А. В. Луначарский. Величайшим комплиментом бельгийскому поэту является, наконец, свидетельство Н. К. Крупской, писавшей в своих воспоминаниях о В. И. Ленине, что он, находясь в эмиграции, в 1909 г., «зачитывался в бессонные ночи Верхарном» 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В. И. Ленин о культуре и искусстве. М., 1956, стр. 507.

# английская литература

### ВВЕДЕНИЕ

Конец XIX— начало XX в.— сложный и интересный период в истории английской литературы. Многообразие течений и группировок, полемика между ними, попытки отдельных писателей активно вмешаться в социальную политику правительства, выступления молодых многообещающих художников, постановка новых ранее запретных тем в их произведениях и бурная ответная реакция читающей публики, пробуждение интереса к искусству других стран— все это свидетельствует об интенсивности литературной жизни Англии этого периода. Однако говорить в целом об английской литературе конца XIX— начала XX в. не представляется возможным, ибо те две культуры, которые всегда следует различать в культуре классового общества, в указанный период достигают крайней степени антагонизма.

При всем многообразии направлений и течений в английской литературе конца XIX в. отчетливо различаются две противоположные тенденции — реалистическая и декадентская. Кризис буржуазной культуры и декаданс как его проявление были следствием общего кризиса капитализма, который привел к разительным переменам в экономическом, политическом и культурном положении Англии, особенно болезненно переживающей переход капитализма в его высшую стадию. «Великая империя, над которой никогда не заходит солнце» после кризиса 1878—1879 гг. теряет промышленную монополию, а к 1918 г. утрачивает мощь первостепенной морской и колониальной державы. Усиление противоречий между пролетариатом и буржуазней приводит к созданию рабочих партий и организации новых профсоюзов. Правда, в пролетарских организациях илючевые позиции заняли оппортунисты, проповедовавшие классовый мир, но в целом конец XIX в. в особенности 70-80-е гг. — это время пробужления сознательности, а под влиянием Парижской коммуны и активности английских рабочих. Эти перемены оказали определенное влияние на развитие английской литературы нового периода, но сказалось оно в творчестве писателей по-разному.

Социалистическое движение в 80-е гг. вызвало к жизни литературу, в которой развивались революционно-романтические традиции и воплощалась народная мечта о справедливом золотом веке. Уильям Моррис, Том Манн, писатели-социалисты Солт. Джойнс, Брэмсбери создавали новое искусство, ставившее в центр внимания рабочего человека и изображавшее его борьбу за социальную справедливость. Свой вклад в борьбу за прогрессивное реалистическое искусство внесли и писатели-демократы 80-х гг. —

Оливия Шрейнер, Маргарет Гаркнесс, Уилфрид Блант и романист Марк Резерфорд (псевдоним В. Х. Уайта), создавший бессмертный образ революционера из рабочего класса в романе «Революния в Тэннерс-лейи».

Критический реализм в лице лучших своих представителей Томаса Гарди, Джеймса Мередита, Самюэля Батлера, Бернарда Шоу, Герберта Уэллса, Джона Голсуорси, развивавших традиции классического социального романа, сурово обличал буржуазию и ее лживую мораль, тем самым выражая наролное педовольство

существующим порядком.

Выражением декаданса в Англии явились немногочисленное натуралистическое и эстетские направления (прерафазлиты, символизм, эстетизм). Возникли они как протест против буржуазной действительности, но их антабуржуазный бунт вылился у одних в бесконечное грязекопательство, у других — в паническое бегство от жизни. В чем-то близки эстетам оказались противопоставлявшие себя им неоромантики (Стивенсон, Конрад). Хотя они изображали сильные страсти, яркие героические натуры, близость их с декадентами проявилась в том, что и те, и другие создавали свой искусственный мир; туда уводили эстеты своих изнеженных безвольных героев, туда же гордо удалялись мятежные герои неоромантиков.

Миссию «оздоровления» искусства взяла на себя группа писателей, куда входили Кинлинг, Хенли, Хаггард, Конап-Дойль, но их творчество смыкалось в своей идейной направленности с буржуазно-апологетической литературой. Ограниченность и даже реакционность их мировоззрения препятствовали выполнению намеченной задачи: им нечего было противопоставить дека-

пентам.

Кризис буржуазной философии самым пагубным образом отразился на английской литературе, «Социальный дарвинизм», т. е. учение о развитии человеческого общества по принципам естественного отбора, и мрачный пессимизм философии Шопенгауэра проводили фаталистический взгляд на историю и прогресс. Английские натуралисты, заразившись им, утверждали неизменность существующих порядков и бессмысленность борьбы с ними. Философия Ницше, его культ «сверхчеловека», идеи относительности добра и зла явились базой не только откровенно империалистической литературы, но и оказали значительное воздействие на «неоромантиков», на эстетическую теорию Уайльда. Буржуазная философия, блуждающая во мраке идеализма и пррационализма, в лице декадентов обрела своих верных спутников. Как бы ни называли себя они, как бы ни полемизировали друг с другом, их объединял отказ от объективного познания действительности, от глубоких общественных проблем.

УСТИВ «Прерафазлитское братство»

Декадентские тенденции начали зарождаться в Англии в середине XIX в., они отчетливо проявились в творчестве писателей и поэтов

«Прерафаэлитского братства», которое возникло в 1848 г., объединив поначалу художников Гента и Милле, поэтессу Кристину Россетти и критика Вильяма Майкла Россетти. Возглавлял «Братство» художник и поэт Данте Габриаль Россетти. Опно время в «Братство» входил Упльям Моррис, близки прерафаэлитам были и Рёскин, и Суинберн, и Оскар Уайльд. Задавшись пелью покончить с инусственным подражанием холодному и пышному классипизму, прерафаэлиты выступили с проповедью искренности в искусстве, требуя близости к природе, непосредственности в выражении чувств. Свой эстетический идеал они видели в творчестве художников раннего Возрождения Джотто, Фра Анжелико, отсюда и происходит название группы - «прерафаэлиты». Идеализируя средневековую жизнь и поэзию, прерафазлиты странным образом сочетали заимствованную оттупа мистическую веру в божественное начало жизни и особую интенсивность идеализма с культом земной чувственности, порожденной их преклонением. неред природой. Эти качества они пытались открыть у своих любимых поэтов Китса. Шелли. Брачнинга, субъективно трактуя их творчество.

Появление картин и стихов прерафаэлитов вызвало шумную полемику. Одним из первых в защиту молодых художников выступил известный теоретик искусства Лжон Рёскин (1819-1900). Эстетические взгляны Рёскина в 40-50 гг. выразились в пятитомном исследовании «Современные художники», а также в книгах «Семь светильников разума» и «Камни Венеции». Убежденный противник академичности классицистов. Рёскин приветствовал обращение прерафаэлитов к природе. Его романтическая критика буржуазного практицизма совпадала с их антиутибунтом. Прерафаэлиты разделяли восхишение литаристским Рёскина готикой, искусством раннего Возрождения, Рёскина, как и У. Морриса, в отличие от прерафарлитов средние века привлекали не мистической религиозностью, а своболой личной творческой инициативы, тем, что человек в то время не был рабом машин, а ремесленник был не только рабочим, но и художником. Рёскин, защищая прерафаэлитов, назвал их «реалистической школой» в искусстве, впоследствии ему пришлось признать ошибочность этой характеристики. В 50-е гг. Рёскин отходит от прерафаэлитов, чтобы отдаться решению актуальных социально-реформаторских проблем.

Глава «Братства» Данте Габриэль Россетти (1828— 1882), по мнению прерафазлитов, являл собой идеал поэта, ибо он был художником, следовательно, обладал всеми возможностями

для созпания живописной поэзии, осязаемой, чувственно-предметной. Лействительно, стихи Д. Г. Россетти поражали современников не только музыкальностью, но богатством и неистовством красок и образов. В поэзии Россетти нашли выражение темы вечные и классические — любовь и смерть, красота и высшая правла. К любви и к культу красоты сводит он душевный мир человека, при этом поэт рассматривает человека как арену борьбы извечно противоположных начал - чувственного и пуховного. Стихотворения первого сборника, извлеченные поэтом по настоянию прузей из могилы, где они были погребены вместе с телом его жены, и опубликованные в 1871 г., «Баллады и сонеты» (1881) строятся на контрастах. Порывы страстной чувственности и тихос умиление, восторг ликующей плоти и грустные меланхолические воспоминания о несбывшихся напежнах — все это образует своеобразный сплав. Л. Г. Россетти постоянно стремится поцвести пол свое чувственное понимание красоты мистическую основу. Тема роковой губительной страсти у Л. Г. Россетти доминирует над темой «неземной» идеальной любви.

Поэзия Кристины Россетти (1830—1894) по тематике близка творчеству ее брата, однако ее звучание более спокойно. Религиозно-созерцательное настроение преобладает в ее стихах, оно побеждает чувственный экстаз. Земным радостям, реальному миру (К. Россетти мастерски воссоздает его многогранность) противостоит неземное райское блаженство. Следуя заданной цели, поэтесса, обедняя свою поэзию, приводит к торжеству бесплотное ипеальное начало.

Прерафаэлитская школа, по словам В. В. Стасова, «с великой смелостью и решительностью дерзнула перешагнуть через многие художественные авторитеты... возвратиться от искусственности (где она водворилась) к чистоте, искренности и смелой субъективности старых, дорафаэлевских художников». Движение прерафаэлитов выросло на почве романтического протеста против серой, утилитарной буржуазной действительности, но бунтарство их носило эстетский характер и служило утверждением «искусства для искусства». Они не верили в возможность социального прогресса и отрицали правственную сторону искусства.

«Братство прерафаэлитов» не было монолитным и однородным. Это отмечали современники. «В Россетти я чувствую первые признаки декаданса на почве английской словесности, — писал И. С. Тургенев. — Не сравнишь с Суинберном, который подражает Гюго; вот он — гений...» Суинберн, Моррис, Вильям Майкл Россетти представляли левое крыло движения. Единственный поэтический цикл идейного вдохновителя левого крыла прерафаэлитов В. М. Россетти «Демократические сонеты» появился в 1881 г. Поэт (В. М. Россетти более известен как критик) посвящал стихи

важнейшим событиям современности — Парижской коммуне, гражданской войне в Америке, борьбе Ирландии и Африки за независимость. Цикл включал сонеты, посвященные великим писателям и поэтам — Данте, Гейне, Шелли, Диккенсу... Особенно революционно звучал сонет «Социализм».

Далекий звездный свет, Социализм!
Нет, даже не заря; а первый проблеск неба,
Восторт мечты, сияющей в глазах
Порабощенного труда. Лучом надежды
Замыслы Фурье, нодобно бликам от волшебного стекла,
Сверкнули в мрачной бездне...
...п вот уж их смениет
Кроваво-красное сияние с оттенком золота зари,
Провозглашая новое дерзание — Коммунизм.

(Пер. А. Аринштейна)

Воплощением бунтарства в английской поэ-О. Ч. Суинберн зии 60-70-х гг. было имя Олджернона Чарльза Суинберна (1837—1909). В творчестве Суинберна своеобразно переплелись самые различные влияния: Гюго и Китс, Шекспир и Шелли. Байрон и Бодлер, античная трагеция и прерафаэлиты. Оригинальность и богатство поэтических приемов, сложное стихосложение, подражание старинной французской и итальянской поэзии, намеренная искусственность и архаичность формы — все это привлекало Суиноерна к прерафаэлитам. Но внутреннее настроение мододого поэта отличалось как от религиозной созерцательности Кристины Россетти, так и от мистической эротики Д. Г. Россетти. Суинберн выступил со «Стихами и балладами» (1866—1878—1889), откровенно прославляя чувственную природу человека, языческое наслаждение жизнью. Проповедь наслаждения в поэзии Суциберна поначалу воспринималась как бунтарство против редигиозных и нравственных ноом викторианской Англии. как прославление человека земного и вольного, «Люди погибают, по человек продолжается; жизни умирают, но Жизнь не умрет». поет он восторженный гими Человеку. Сумибери славит свободу п призывает к мятежу в «Песне времен порядка 1852», вошедшей в первый сборник. Она посвящена одному из моментов освободительной борьбы итальянского народа — побегу заключенных повстанцев.\_\_

Вперед в просторы морей,
Где не словят нас короли.
Земля — владенье царей —
Мы ушли от владельнев вемли!
Там сковали цели свободе,
Там подачками куплен бог.
Трое нас в море уходит
И в тюрьме не докличугся трех,

Проклятье продажной земле, Где разгул разбойных пиров, Где кровь на руках королей, Где ложь на устах у понов. Не смирить им вихрь на свободе, Не подвластны ярму их моря! Трое нас в лодке уходит, Порванной цепью гремя. Мы причалим снова к вемле: В кандалах будет Папа грести; Бонапарте — ублюдок в петле Будет пятками воздух скрести

(Пер. И. Кашкина)

Знакомство с ит<u>альян</u>ским революционером\_Мадзини, который призывал поэта трудиться для итальянской революции, повлияло на творчество Суинберна В 1871 г. выходит его лучший сборник «Песни перед восходом солнца», в котором ощущается его связь с традициями революционного романтизма. Среди политических стихов есть вещи большого революционного пафоса — «Ода французской революдии», «Литургия народов». Гражданский пафос сочетается у Суинберна с утонченностью интимного чувства. Вспышки чувственной страсти сменяются опьянением печалью. Печаль у Суинберна светла, нежна и совершенно чужда бурному отчаянию. Музыка его стихов придает и самому их настроению некую музыкальность, даже в печали у Суинберна таится странное очарование и красота.

> Мы ничему не внемлем, Нам ничего не жаль, Кивая, тихо дремлем, Глядя в пустую даль, И, как душа больная, Вне ада и вне рая, В тумане исчезая, Плывет из тьмы печаль. От жизни излечившись, От счастья и от раи, Спокойствия добившись, Поем богам пеан. За то, что смерть навеки Закроет смертных веки. Устав, вольются реки Куда-нибудь в лиман.

( $\Pi$ ep, H. Bacusbesa)

Настроение стихотворения «Сад Прозерпины» созвучно мотивам декадентской поэзии конца века. Революционность Суинберна была непродолжительной, в 80-х гг. он отходит от общественной тематики и занимает охранительные позиции. Яркий и мощный талант его со временем потускиел, отчетливее проступили декадент<u>ски</u>е стороны его поэзии,

Бунт прерафаэлитов и молодого Суинберна Символизм имел своим пролоджением выступление символистов, группировавшихся в 80-90-е гг. вокруг журнала «Желтая книга». Символисты нахопились в оппозиции к буржуазному обществу, но при этом так же, как прерафаздиты, были заражены буржуазным индивидуализмом, Однако вместо требования прерафаэлитов обратиться к природе, символисты открыто стремились к разрыву с реальностью. Теоретик символизма Оскар Уайльд утверждал, что искусство выше жизни, убежленно заявляя: «Природа вовсе не великая мать, родившая нас, она сама наше создание». Вальтер Пейтер, Обри Бердсии, Эрнест Доусон, а с ними и Уайльд проповедовали разрыв искусства и жизни. «Принципы искусства вечны, тогда как принцицы морали меняются с течеинем времени», — писал теоретик символизма поэт Артур Саймонд, доказывая несостоятельность нравственных начал в искусстве. Таким образом, искусство символистов, лишенное познавательных и воспитательных целей, превращалось в средство развлечения и услаждения обеспеченных и праздных буржуа, против которых поначалу они хотели бунтовать. Творчество декадентов, в частности Оснара Уайльда, соткано из противоречий. Преодолевая ограниченность собственной эстетической теории, он создавал яркие значительные произведения, опровергавшие его теоретические откровения.

Натурализм в Англии не получил такого Натурализм развития, как во Франции, он не оформился в литературную школу, не имел своих теоретиков. Его представители Джордж Мурр (1857—1933), Джордж Гиссинг (1857—1903), Артур Моррисон (1863—1945) были создателями так называемой «литературы трущоб». Обратившись к жизни социального дна, они воспроизводили с натуралистической скрупулезностью ужасные и грязные кварталы Ист-Энда и их измученных обитателей («Рассказы о захудалых улицах» Моррисона, «Рабочие на рассвете», «Деклассированные» Гиссинга, «Ад» Мурра). Сам факт обращения к этой теме — свидетельство демократизации литературы, но полход к ней, ее решения обнаружили все слабости натурализма. Хотя английские натуралисты претендовали на дальнейшее развитие и углубление реализма и часто в подзаголовке их произведений значилось — «реалистический роман», они крайне однобоко освещали полнимаемые вопросы, сводили типическое к заурялному, и реализм подменялся поверхностным правдопо-добием. Обращаясь к жизни, писатели-натуралисты занимали сочувственно-соболезнующую позицию по отношению к пролетариату, не понимая его исторической роли, не веря в его силу и будущее. Правда частностей, правда деталей при общей ложной концепции — таков метоп английских натуралистов. В дучших

произведениях «Новая Граб-стрит» Гиссинга, «Эстер Уотерс» Мурра они выходят за рамки натурализма, однако в целом творчество этих писателей развивается в стороне от реализма.

Гнетущей атмосфере натуралистических ро-Неоромантизм манов. пассивности и изнеженности пекалентствующих символистов пытаются противопоставить свой инеал яркой отважной жизни неоромантики, выступившие в конце века. Неоромантики тяготели к жанру приключенческого, авантюрного, «экзотического» романа, основы которого заложили Майн Рил и Ф. Купер. Первым с проповедью неоромантизма выступил Роберт Льюис Стивенсон (1850—1894). Страстный путешественник, он исколесил Европу и Америку, последние голы жизни провел на тихоокеанских островах из-за мучившего его туберкулеза, на острове Самоа он умер. Стивенсон был сторонником яркого романтического искусства, приподнятого наи будничной пеловой жизнью. Буржуазная действительность возмущала его своим мернантилизмом и утилитарностью. Стивенсон упорно противоноставлял ей искусство и в этой части своей эстетики был близок Оскару Уайльду, полагавшему, что искусство выше жизни. В приключен-«Остров сокровищ» (1883), «Похищенный» ческих романах (1886), его продолжение «Катриона» (1893), «Черная стрела» (1888), «Мастер Баллантрэ» (1889) он создал чрезвычайно увлекательный мир. в котором благородные отважные герои борются со алолеями, постоянно находясь на волоске от смерти. Стивенсон — ведиколепный мастер интриги, все действие строится у него на раскрытии тайны, полно внезапных поворотов, бескопечных загадок, которые предстоит разрешить. Искусно воспроизводи те или иные петали. Стивенсон меньше всего стремится к эпичности повествования, его больше интересуют праматические повороты, он держит читателя в постоянном напряжении. Действие авантюрных приключенческих романов Стивенсона происходит в акзотических странах, это придает им еще больше увлекательности и таинственности. Интерес к драматической ситуации сочетается у писателя с интересом к внутреннему миру героя; касаясь этой стороны, он постоянно размышляет о пвойственности человеческой натуры. Признание относительности добра и зла роднит его с Уайльдом, причем ранний роман Стивенсона «Странная история доктора Джекилля и мистера Хайта» (1886) перекликается с «Портретом Дориана Грея». Он рассказываст о странных опытах доктора, позволивших ему химико-фиэпологическим способом разделить свое «я»: знаменитый уважаеврач Ижекилль мог превращаться в мистера Хайта существо, лишенное всякой правственности, средоточие необузданных желаний, которые привели его к преступлению. Однако эти постоянные превращения надломили героя и повлекли за собой самоубийство. Этот роман роднит Стивенсона с декадентами и делает его в какой-то степени предтечей модернизма XX B.

Однако в отличие от декадентов Стивенсон не смакует паталогические детали, странная судьба его героя подчеркивает двойственную природу буржуазного общества, которая так хорошо была знакома писателю. Произведениям Стивенсона были свойственны гуманизм и демократизм, которые исключают его из

круга декадентов.

Продолжателем традиций Стивенсона явился Джозеф Конрад (1857-1924), поляк по происхождению, человек очень интересной судьбы. Сын польского повстанца, семнадцатилетним юношей он покинул родину, молодость провел во Франции, стал моряком, ни слова не зная по-английски, приехал в Лондон, поступил матросом на английский парусник, через несколько лет он стал капитаном, а спустя некоторое время книгами Джозефа Конрада зачитывались не только в Англии, но и в Европе. Наиболее известные романы Конрада — «Лорд Джим» (1900), «Молодость» (1902), «Тайфун» (1902), «Ностромо» (1904), «Победа» (1915). Влюбленный в море, Конрад воспевает его романтику, но традиционная морская романтика соединяется у него с глубоким психологизмом и серьезными нравственными и социальными проблемами. Его герои — люди, не знающие покоя, одинокие страдающие мятежники. Атмосфера его романов тревожная и не столько из-за опасностей, грозящих героям, как у Стивенсона, сколько из-за сознания неустроенности их жизни. Тема человеческого одиночества проходит через все творчество Конрада, его герои добровольные изгои, они мучаются от человеческой разобщенности, но они сознательно предпочитают одиночество в жизни в удушливом от лицемерия и подлости буржуваном мире. Только в стороне от людских дорог можно сохранить человечность. Конрад ведет своих героев в тропические страны, на необжитые острова, на простор океанов, но здесь разыгрываются ужасные драмы, приходится бороться не только с силами природы, но и с всемогущим богом буржуазного века — золотым тельцом и его верными слугами. Трагическое противоречие между стремлением к добру, любви и невозможностью осуществления их составляет основной конфликт его романов. Так рождаются нотки фатализма в творчестве Конрада.

Неоднократно на Западе делались попытки «Литература сблизить творчество «неоромантиков» с так действия» называемой «нитературой действия» на том основании, что представители этих групп развивали колониальную тематику. Однако у Стивенсона и Конрада явственно ощущается протест против порабощения других народов, в то время как

Киплинг, Хаггари и Конан-Дойль оправдывают колониальную политику правительства и призывают к ее активизации. Р. Кинлинг первый ввел в литературу «человека действия» — солдата, чиновника, миссионера, этот тип героя заменил в его книгах авантюриста, искателя приключений, любителя пальних странствий. типичного героя приключенческих романов (анархиствующий бродяга найдет свое место в поэзии Киплинга, но свою свободу он принесет впоследствии на алтарь служения британской короне). Киплинг разрабатывал колониальную тематику не в привычном экзотическом плане, он рисовал тяжкий совсем не поэтичный труд тех, кто взялся нести «бремя белых», так демагогически определил Киплинг колонизаторскую миссию своих соотечественников. Будучи талантливым художником, он создал много удивительных историй, где реалистическое мастерство и богатейшее воображение вступало в противоречие с реакционностью мировоззрения и одерживало верх; эти книги и сейчас вызывают интерес («Книга Джунглей», «Просто так сказки пля маленьких детей»).

За авантюрной экзотикой, обилием фантастики и приключений не сразу обращают на себя внимание проколониалистские взгляды Райдера Хаггарда (1856—1925). Однако даже в лучших романах писателя— «Копи царя Соломона» (1885), «Дочь Монтесумы» (1883) — мы найдем мысли о превосходстве белого человека, ипеализацию англичан.

Эта же идеализация свойственна и <u>Артуру</u> Конан-Дойлю (1859—1930), прославившемуся аналитическими рассказами о Шерлоке Холмсе. Помимо детективных и научно-фантастических произведений (лучшее из них — «Затерянный мир», 1912), Конан-Дойль писал новеллы, романы и стихи, отмеченные откро-

венной империалистической тенденциозностью.

/ Литература крятического реализма Усиление декадентских — с одной стороны, а с другой — апологетических настроений в английской литературе, безусловно, свидетельство кризиса буржуазной культуры кон-

ца XIX в. Однако конец XIX— начало XX в. в Англии были отмечены в то же время и значительными лостижениями критического реализма. Прогрессивная английская литература этого периода не являлась ни шагом назад, ни повторением классических образцов. Она развивала лучшие гуманистические традиции национальной литературы, в чем-то уступая, но в чем-то и превосходя классическую литературу в искусстве познания человека— такова неизбежная логика диалектического развития. Писатели-реалисты конца XIX— начала XX в. видели грандиозность социальных столкновений и старались передать в своем творчестве динамику и драматизм эпохи великой ломки. Новизна произведений Гарли,

Батлера, Мередита, Шоу, Уэллса, Голсуорси, во многом определялась своеобразием исторической обстановки.

Джордж Мередит (1828-1909), развивая П. Мерелит традиции критического реализма, пришел к сезданию психологического аналитического романа. Он был менее традиционен, чем его современники Гарди и Батлер, очень любил эксперимент, ему принадлежит новое слово в истории английской прозы. Мередит подчас труден для понимания, его произведения характеризует крайняя интеллектуальная насышенность, меньше всего он стремился развлечь читателя, он постоянно развивал прею активной разоблачительной функции искусства. Попытки буржуваной критики представить его интеллектуальным снобом, защитником викторианской Англии, безуспешны, ибо произведения Мередита не дают тому никакого подтверждения. Мередит, стремясь расширить возможности романа, полчас ощибался — диапазон изображения жизни у него оказывался уже, чем у его предшественников, но при всей противоречивости его творчества, его взгляны были откровенно антибуржуваными. Он отрипал многие нормы общественной и частной жизни викторианской Англии. меньше всего он стремился угодить вкусам буржуазной публики, его независимость, его радикализм — вот истоки неприятия и непонимания Мередита его респектабельными соотечественниками.

Джордж Мередит создал 13 романов первый — «Испытание Ричарда Февереля» вышел в 1859 г., дучние романы «Карьера Бичема» и «Эгоист» были написаны в 70-е гг. Эти годы — пора наивысшего расцвета творческих сил писателя, в этот период он создает главный теоретический труд — «Опыт о Комедии» (1877), в котором развивает свои взгляды на реализм. Осуждая натуралистический метол и, как еще более вредное явление — стремление приукрасить жизнь, этакую «сентиментальную бесплотность», Мередит выступает за такой реализм, в котором наблюдение и точное изображение жизни соединилось бы со знанием законов его развития. Требуя соединить «конкретное» и «идеальное», Мередит высказывался за верное соотношение факта и образного обобщения, иначе — творческого воображения.

Новаторство Мередита в области романа связано с его стремлением драматизировать этот жанр. В «О пы те о Ко медии» он развивает мысль о том, что комедия должна стать новым тином социально-исихологического романа. Она поэволяет передать объективность «в сильно и умело сжатой форме», она позволяет сочетать индивидуальное с высокой степенью обобщения. Величайшим мастером «интеллектуальной комедии» называл Мередит Мольера. Писатель строго следовал принципу интенсивной художественной «конпентрации», он необычайно усиливал драматический

влемент в романе, это пало основание ему назвать «Эгоиста» «повествовательной драмой». В связи со стремлением превратить роман в «повествовательную комедию» нужно рассматривать и особенности художественной структуры романов Мередита. Писателя часто упрекали в том, что его романы малособытийны, что интерес в отдельной личности и углубление в ее внутренний мир илет в ущерб изображению общественных отношений. Действительно. Мередит — писатель, отдающий препрочтение движению мыслей, а не занимательным событиям, инущий скорее вглубь, чем вширь, но, углубляясь в психологию героя. Мерелит не стремится к чистому психоанализу, как модернисты, пытающиеся доказать свое родство с ним. он стремится проследить процесс интеллектуально-эмопионального роста героя. Раскрывая историю развития интеллекта героя, показывая борьбу интеллекта с косностью и ограниченностью окружающей среды. Мередит не может пройти мимо общественно-исторического материала, он включает его в повествование в качестве «сил. лействующих вокруг молодого человека наших лней в Англии».

На первый взгляд роман «Карьера Бичема» традиционен. Перед нами история мололого человека Невиля Бичема, чье благородство сталкивается с грубой несправелливостью в самом начале его деятельности. Утрата плиозий не ведет однако к моральному падению героя, больше того, хотя он и побежден в этой неравной борьбе, рушится его карьера, даже в поражении побеждают его принципиальность, его вера в неизбежность торжества тех идеалов, которые он преданно защищал. Сама ситуация традиционна для английского классического романа, тем не менее очевиден и новаторский дух. Мередит стремится к созданию героического образа. Невиль Бичем, сын небогатого полковника, воспитываемый дядей Эверардом Ромфри, истинно английским аристократом, приходит в столкновение с собственным классом. Герой Мередита, как и он сам, в юности зачитывается Карлейлем. «восхвалявшим человека 93 года, убийцу короля». «Символ его веры, — как говорит Мередит о Бичеме, — дело и борьба». Рассуждения сэра Ромфри, направленные против буржуазии — этого «брюха страны», еще сильнее подогревают стремление юноши действовать. Однако вскоре смысл демагогических откровений его дяди становится очевинен: сэр Ромфри возмущен «царством Маммоны» — буржуазией только потому, что она покущается на привилегии его класса. Невилю в равной мере претит как аристократический снобизм сэра Ромфри, так и материальный «реализм» собственника Такгема, чей взгляд на мир выражен недвусмысленно: «Верные проценты на сбережения — основа дивилизации». Духовным отцом молодого Бичема становится старый радикал,

локтор Шрапнель, проповедующий илем Рёскина. Он поллерживает своего юного пруга, выставившего свою канцидатуру в члены нардамента, и сам опирается на него. В глазах общественного мнения Шрапнель просто экспентричный чупак, его осмеивают, но и боятся — причиной тому взглялы поктора. Ему принадлежит в романе много трезвых и глубоких политических опенок и предвидений: «Английская буржуазия... стремится поглотить высшее сословие и презирает низы, в том случае, если не дрожит перед ними...», «...интересы сталкиваются с интересами, а главнейший интерес страны — белные классы — забыты», «Народ — это сила, которая должна победить. Это он, угнетенный, беззащитный, бропленный на произвол судьбы, поставленный в зависимость от колебаний рыночных цен. то получающий работу, то выбрасываемый на удину умирать от голода, раб Капитала...». Шрапиель страшен хозяевам страны, он кажется им «неверующим, агитатором, социалистом и мошенником». Шрапнель почти одинок в своей борьбе и на победу своих идей при жизни не рассчитывает. И он и его ученик работают во имя приближения будущего. Бойцом «немногочисленного отряда застрельщиков будущего» называет Бичема Мерепит. Но пока герой терпит поражение на выборах, в сфере личных отношений его тоже ждут трагические неудачи. Общество, против которого он восстал, лишило Невиля возможности подлинного человеческого счастья, но он не сладся, не отступил от своих убеждений, «держался за свои идеи, как другие за наслаждения жизнью — страстно, отчаянно. Они были для него все в жизни, он отнал все за них».

Многие английские писатели пытались создать тип положительного героя. Мередит сделал им демократа, человека, отдающего себя борьбе за дучшее будущее человечества. Автор «Карьеры Бичема» убедительно показал трагизм «непрестанной борьбы одного человека против педого света». Критика охарактеризовала образ Бичема как идеальный, а роман — как романтический, однако сам Мередит протестовал против подобной оценки, он создавал своего героя как характер типический, воплощающий ведущую тенденцию времени, «Его история — это воплощение нашего времени, если взять в качестве необходимых элементов этого воплощения умственное действие, материальное довольство и равнодущие», Умственное действие — это, по мысли Мередита и его героев, единственный путь борьбы, причем главной ареной этой борьбы является сфера идей. Мередит был не одинок на этом пути: и Джордж Элиот, и Батлер, и Гарди, и Б. Шоу внесли свой вклад в разработку этой темы, которую Ю. М. Кондратьев справедливо определил как «тему активности человеческой личности, тему трагического незнания путей и неумения осуществления

идеала в силу невозможности приложить энергию сообразно кон-

кретной социальной ситуации» 1.

«Эгонст» (1879) — произведение, в котором взгляды Мередита на социально-психологический роман получили законченное воплощение. Сам он определял его как «бессюжетный роман», действительно, событий здесь почти нет — это просте история о том, как молодая цевушка Клара Миддэтон избегает брака с аристократом Паттерном. Все действие происходит в поместье Паттери-Холл в течение нескольких недель. Круг действующих лиц предельно ограничен. Внимание писателя сосредоточено на анализе душевных движений героев и в первую очередь на Уиллоуби Паттерне. Все это давало повод для обвинения Мередита в камерности и ограниченности. Однако писатель поставил моральные проблемы в прямую связь с социальными, а главный. герой его Великий Себялюбец, сэр Паттери, коть и воспринимается как чудовищная аномалия, тем не менее, совершенно очевидно, является порожлением определенных социальных и национальных особенностей. Сэр Уиллоуби «наследовал от предков властолюбие... и сильно развитое чувство собственности». «Превосходный молодой английский джентльмен» (фамилия Паттерн означает «обравец»), самый богатый и родовитый человек графства оказывается жестоким бесчеловечным тираном. Эгоизм, возведенный героем в жизпенный принцип, превращает его в кичливое, тщеславное и педантичное существо. Образ споба, один из самых традиционных образов в английской литературе. Мерелит раскрывает своеобразно: его Уиллоуби Паттери не зловещая фигура, хоть он и тщится распространить свою силу и власть на всех. Своим высокомерием. уверенностью в своей исключительности он чем-то напоминает мистера Ломби. Образ Паттерна строится на несоответствии между внешней респектабельностью, значительностью, и даже величием и внутренней пустотой и убожеством. Эгоизм начисто лишает героя трезвости в оценке собственной персоны — в этом и кроется источник комизма. Сэр Паттерн, больше всего боящийся прослыть смешным, превращается в нелепую комическую фигуру.

Завидный жених в глазах высшего света, герой, однако, не может никого склонить к браку. Мучительные раздумья его, на ком остановить выбор, безрезультатны: он не в состоянии коголибо полюбить и заранее рассматривает булушую жену как собственность (с тем же собственническим инстинктом читатель встретится, знакомясь с семейством Форсайтов, преемственная связь Голсуорси с Мерепитом очевидна). Смирение и покорность —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ю. М. Кондратьев. Из истории развития реалистического романа в Англин второй половины XIX в. (Дж. Элиот, Мередит, Батлер, Гарди), Докт. дисс. М., МГПИ вм. В. И. Ленина, 1967,

вот главные качества, которыми полжна обладать будущая лепи Паттери. Но их-то и не находит незадачливый жених в своих невестах. Констанция Пархем бежит от него с молодым капитаном. Клара Миддитон разрывает помольку, предпочитая ему бедного, но полного жизненных сил и человеколюбия Вернона Унтфорда. Клара — единственный человек, активно борющийся с эгоистом собственником. Отец ее, доктор богословия, предночитающий свободе мысли теплое местечко приживала в Паттерн-Ходле, подпер-Паттерна, но это не лишает ero лочь вырваться из дома, казавшегося ей клеткой и тюрьмой. Почувствовав единомышленника в лице Уитфорда, которого Паттерн беззастенчиво эксплуатировал в качестве личного секретари. Клара и его побужлает к активным пействиям. Когла Уитфори твердо решает ехать в Лондон, чтобы заняться литературной деятельностью. Клара знает, что последует за ним. Сэр Уиллоуби терпит полное фиаско. Пытаясь скрыть назревающий скандал и жениться во что бы то ни стало, он решает осчастливить верную и вечно преданную ему, как он полагал. Летицию Дейл. Но эта женщина, некогда поклонявшаяся ему и загубленная им. угасшая. сломленная духовно, отказывается от этого брака. Теперь сар Паттерн умоляет ее принять его руку и сердце - они поменялись ролями. Но Летиция лишилась прежних романтических иллюзий. никакого очарования и благородства не видит она в кумире своей юности. Согласие на брак она пает, следуя своим материальным расчетам: она белна, опинока, больна, только это заставляет ее принять предложение сэра Паттерна. Летиция не скрывает мотивов своего поведения, ее судьба и характер глубоко драматичны, это жертва эгоизма Паттерна, но ирония как раз и заключена в том, что виновник ее страданий сам оказывается в положении жертвы — жертвы собственного эгоизма. В столкновении характеров и в этой битве идей, которая составляет драматическую сердцевину романа, главный герой терпит позорное поражение. В этом романе воплощена мередитовская теория комического восприятия и отображения жизни, комический дух одерживает блестящую победу над Упллоуби Паттерном. Психологический роман Мерсдита оставался романом интеллектуальным, «умозрительным», писатель не блуждал в потемках подсознательного, его стпль, его манера, воспроизводящая прихотливые и сложные ассоциации человеческой мысли, была манерой художника-реалиста.

Произведения 80—90-х гг. свидетельствуют о творческом кривисе писателя, котя в романе «Один из наших завоевателей» (1891), раскрывая историю возвышения и падения крупного лондонского дельца Виктора Рэндора, Мередит поднимается до глубоких прозрений— он предвидит гибель «завоевателей», которые пока еще составляют оплот торжествующего капитализма.

Демократическим симпатиям Мередит оставался верен по конпа своих пней.

Самюэль Батлер Мерепита Современник С. Батлев (1835—1902) не был столь известен, хотя произведения его были чрезвычайно оригинальны, как и сама личность писателя, как его взглялы. Закончив Кембрилжский университет, он отказался от церковной карьеры и эмигрировал в Новую Зеландию, где занялся овцеводством. Разбогатев через несколько лот, он возвращается в Англию. Ледовые связи с коммерческим финансовым миром не прекращаются, но это не мещает занятиям Батлера музыкой, живописью, литературой, философией, естественными науками. Решительно во всем, чего бы не коснулся Батлер, проявляется двойственность и противоречивость его мировоззрения. Ero сочинения. посвященные теории полемически заостренные против Ларвина, эклектичны, основа их плеалистическая, но паже в них встречается много верных научных суждений. Его антирелигиозные выступления, критика церковников носит резкий и вместе с тем односторонний характер. Отрицание и осмение буржуазной морали переходит у Батлера в отринание морали вообще, велет его к полнейшему нигилизму, точно так же, как пиалектика у него полчас обращается в релятивизм.

В историю литературы Батлер вошел благодаря своим художественным произведениям «Едгин», «Снова в Едгин» и «Путь всякой плоти», в которых проявился его незаурядный талапт сатирика. По-своему продолжая традиции Диккенса и Теккерея в изображении буржуазной цивилизации, он передает их реалистам XX в. Б. Шоу, Голсуорси, Олдингтону. Эклектизм мировоззрения писателя сказался на его книгах. «Едгин» (анаграмма слова «нигде») (1872), «Снова в Едгин» (1901) — это произведения, в которых соединились философский трактат, сатирический памфлет, приключенческий роман и одновременно пародия на него. Это сатирические социально-фантастические романы, своим аллегорическим способом художественного изображения напоминающие книгу Свифта.

Некий молодой англичании Хиггс во время путешествия попадает в удивительную страну Едгин. Ее населяют красивые люди, настроенные очень благожелательно и дружелюбно. Тем не менее Хиггс вскоре попадает в тюрьму — причиной были его часы. Оказывается едгинцы давно отказались от всякой техники и механизации из страха перед тем, что машина может поработить человека. Нравы в Едгине весьма странные, например, преступлением здесь считаются болезни, больных преследуют и ссылают на каторгу. Напротив, преступные наклонности людей считаются болезнями, их лечат, «больных» жалеют, им сочувствуют. Молодежь обучается в «школах глупости». Рождение ребенка считается величайшим несчастьем. Когда умирает кто-либо из едгинцев, на похороны друзья и родственники присылают коробочки с искусственными слезами. Во главе государства стопт король, но управляют страной «музыкальные банки», выпускающие «фишки» — условные деньги, обладание которыми делает едгинца уважаемым, солидным гражданином. Едгинцы живут замкнуто и обособленно. Хиггсу, попавшему в их страну, нелегко ее покинуть. Прибегнув к хитрости (ему удалось добиться разрешения провести оныт с воздушным шаром), Хиггс бежит вместе с до-

черью своего хозяина Носнибора, которую он полюбил.

Когда же Хиггс через некоторое время с женой Ирэм и сыном вновь попадает в Елгин («Снова в Елгин»), он с удивлением и негодованием узнает, что его чудесное бегство на воздушном шаре послужило причиной появления нового культа в Едгине — «санчайльдизма». Он. Хиггс, был провозглашен Сыном Солнца, и ему повсеместно поклоняются как божеству. Поскольку в этом удивительном государстве все ставится с ног на голову, то н Хиггсу приписываются изречения, извращающие суть библейских заповедей. Попытка его протестовать ни к чему не приводит: служители нового культа хорошо на нем зарабатывают, их главная забота поддерживать его незыблемость. В утопической картине, созданной Батлером, отчетливо проступают характернейшие признаки современной ему действительности. Сатирические приемы его разнообразны — гротеск. Лародия, аргументация от «противного», злая ирония. Сатирическое изображение жизни английского общества лишено каких либо утверждающих начал, все доведено до абсурда, пикаких надежд на улучшение морали, воспитания, института суда, религии нет. Зло — норма общественной жизни, по мнению писателя, ибо оно якобы свойственно человеческой природе. Это придает его критицизму пессимистический характер.

Неоднократно подчеркивавший свою политичность, Батлер ведет подкоп под устои викторианской морали, неизбежно, вопреки своим взглядам, покушаясь и на социальные основы. В этом же ключе беспощадной, но пессимистической критики написан лучший роман писателя, которому он дал подчеркнуто обобщающее название «Путь всякой плоти». Он был закончен в 1883 г., но при жизни Батлер не осмелился его опубликовать, и читатель познакомился с этим «гимном ненависти, направленным против викторианского христианства и викторианской буржуазной семьи» (А. Кеттл) уже после смерти автора в 1903 г.

Рассказав историю четырех поколений семейства Понтифексов, Батлер разоблачает ужасающее лицемерие и ханжество буржуазного класса, проникшие в самые интимные отношения людей.

Писатель показывает губительное влияние эгоизма, ставшего общественной религией, на молодые неокрепшие души. Джордж Понтифекс, довкий, разбогатевший делец, возглавляющий фирму. издающую религиозную литературу (не случайно Батлер делает религию источником дохода), в семье является деспотом и жестоким тираном. Он совершенно подавляет волю сына Теобальда, убивает в нем всякую индивидуальность. Вопреки своему желанию, по настоянию отца (под угрозой лишения наследства), он стал священником и женился на нелюбимой Христине, И что же? Теобальд — это безвольное, бескребетное существо — в семье, где он чувствует себя хозяином положения, становится еще более жестоким, мелочным и мстительным тираном, чем его отец. Он словно стремится выместить на других, зависящих от него людях, всю элобу, всю накопившуюся в нем горечь унижения. Особое удовольствие видит он в том, чтобы воспитывать сына своего Эрнста в том же духе, в каком когда-то «воспитывали» его. Теобальд стремится убить в сыне малейшее проявление собственной воли, подавить и извратить естественные склонности ребенка. Эрнест Понтифекс — главная фигура романа. Отцу, однако, не удается сломить его сопротивления. Правда, и он вслед за отцом избирает путь священнослужителя, но его порывы христванской «любви к ближнему», его попытки помочь беднякам, спасти их погрязшие в грехе души кончаются трагикомически его упекают в тюрьму, обвиняя в безиравственности, хотя он искрение желал «обратить одну из лондонских Магдалин». Заключение в тюрьму знаменует окончательный разрыв с семьей. Дальнейшая жизнь Эрнеста полна разочарований. Женившись на Элизе, горинчной своих родителей, юноша полагал опроститься, приблизиться к народу, зажить трудовой жизнью. Но жена его оказалась пьяницей, и он вынужден расстаться с ней. Стремление к «опрощению» само по себе свидетельствует о том, что герой понимал - нравственность надо искать лишь в среде простых людей, в народе. Но Батлер иронизирует над этим стремлением героя и обрекает его на неудачу. Когда, казалось, все пути были отрезаны, Эрнест вдруг получает наследство, завещанное ему тетушкой Алетеей. Благодаря этому Эрнест может наконец отдаться искусству и литературе.

Критика отмечала, что юный герой Батлера был творческим воссозданием самого писателя, в юности, по семейно-бытовой роман «Путь всякой плоти» — это не роман-автобиография. В нем писатель-сатирик поднялся до очень глубоких социальных обобщений, вскрывая изнанку общественных отношений, строящихся на расчете и лицемерии, разоблачая ханжество церкви, освящающей насквозь прогнивший и фальшивый институт буржуазного брака и семьи. Батлер совершил подкоп под самую крепкую и

надежную твердыню буржуазного общества. «Мой дом — моя крепость», — любит повторять англичанин. Батлер разрушил стены этой крепости, и картина угнездившегося там мелочного тиранства, утонченного лицемерия, заскорузлой косности, отвратительной фальши, бесчеловечности потрясла читателей. Ральф Фокс назвал роман Батлера «воплем страдания», «манифестом английского гения», провозгласившим, «что в капиталистическом обществе жить по-человечески невозможно».

Такой оценки первого марксистского критика Англии был удостоен наряду с романом Батлера и последний роман Томаса Гарди «Ижул Незаметный» (1895).

У. Моррис и литература социалистического пвижения Оптимизм и революционный пафос, не свойственные критическим реалистам Англии конца XIX в., характерны для творчества Уильяма Морриса (1834—1896)—самого талантливого представителя литера-

туры социалистического движения. Жизнь и деятельность У. Морриса необычайно интересны. Студент Оксфордского университета, Моррис близко сходится с прерафаэлитами и, отказавшись от церковной карьеры, отдается архитектуре и живописи. Одновременно он увлекается литературой, его влечет романтика средневековья и старинное народное искусство. Юный Моррис при активном содействии прерафазлитов решает начать поход за обновление хуложественного вкуса английской публики посредством развития и популяризации прикладных, декоративных народных по своему происхождению искусств. Реформаторская деятельность Морриса принесла прерафаэлитам большую популярность, 70-е гг. — новый нериол в пеятельности Морриса, он постепенно отхолит от эстетствующих прерафаэлитов, увлекается социалистическими идеями. нщет сближения с рабочими Англии, Именно к ним обращает он свой публицистический антивоенный манифест «Несправедливая война» (1877). В 1883 г. Моррис становится членом Социал-демократической федерации, возглавляет ее газету «Джастис» («Справедливость»). Однако оппортунизм руководителей заставил Морриса совместно с Эвелингами выйти из федерации. В 1885 г. он сам организует «Социалистическую лигу». Моррис был не просто сопиалистом-теоретиком, он был неутомимым пропагандистом своих идей — участвовал в демонстрациях, организовывал митинги, публиковал статьи, разъезжал по стране с лекциями. Еще в 1885 г., выходя из федерации. Моррис предупреждал об оппортунистической опасности, в 90-е гг. тревога его возрастает в связи с усилением реформистских настроений. Сам он до конца дней оставался верен идее социальной революции. В его стихотворении «Марш рабочих» (из сборника «Гимны для социалистов») революция предстает как могучий шквал, сотрясающий землю,

великий очистительный ураган. Моррис развивает традиции революционного романтизма, обогащая его большей глубиной понимания исторического процесса. Он прямо заявляет, что судьба революции и будущее человечества— в руках пролетариата

Мы пдем, мы, люд рабочий, и тот гул, что встал во мгле, Это битвы шум, несущий нам свободу на щите, Наше знамя ведь надежда всех живущих на земле, . С нами мпр вперед идет. Слышнишь, вот удар громовый! Вот и солнце! Свет багровый: Гнев, надежда, символ новый. Рать народная идет.

(Пер. В. Исакова)

Литературное наследие Морриса обширно, вершиной его творчества явился утопический роман «Вести ниоткуда» (1890). Поставив задачу связать воедино настоящее и будущее, Моррис прибегает к форме «видения», которое позволило его герою—англичанину-социалисту 80-х гг. перенестись в коммунистический век, обязанный своим рождением «нетерпеливому, беспокойному героизму открыто революционного периода». Моррис не изображает революцию, ябо современная ему английская действительность не давала материала для создания ее образа. Он рисует будущее коммунистическое общество, изображая его как праздник свободного труда. «Труд—это ралость, и радость—труд». Моррис славит созидательное творческое и даже поэтическое начало труда, каким бы незначительным он ни казался. Жизнь людей будущего представляется Моррису как «второе детство человечества». Он изображает их близкими природе, освободившимися от машинного рабства. Возрождение ручных ремесел, уничтожение капиталистической промышленности,— в романе преоблавает сельский ландшафт и городские зарисовки, напоминающие средневековые миниатюры,— все это свидетельствует о том, что в картине будущего, созданной Моррисом, проглядывают идеадизированные им черты докапиталистических форм жизни.

Моррис показывает новые отношения, которые складываются между людьми свободного мира — они очень терпимы друг к другу, дружелюбны, искренни. Их эмоциональность, непосредственность, жизнерадостность создают внечатление беззаботности и полной безмятежности их жизни. Они достигли той гармонии, того духовного равновесия, которого так долго добивалось человечество. Энгельс не случайно называл Морриса «социалистом чувства» — это качество писателя проявилось в утопическом романе, воплотившем его мечту о земном рае.

Подъем рабочего движения в 80-х гг. породил массовую социапистическую литературу. Особенно популярна была поэзия с ее

революционным оптимизмом, боевым агитационным жарактером, здободневной тематикой. Она была исполнена героического и обпичительного пафоса, благодаря народности языка, ясности доступна для самых широких масс. Сопиалистическая проза несколько отстала от поэзии, отличаясь пекларативностью, она уступала ей в художественной силе. Лучшими прозапческими произведениями социалистической литературы были романы «Трагедия рабочего класса» Х. Д. Брэмсбери и «Филантроны в рваных штанах». Р. Трессела (псевдоним Роберта Нунэна). Роберт Трессел не был писателем-профессионалом, он был рабочим, маляром, социалистом. Свой роман он создавал в 1905—1910 гг., но свет он увидел лишь после смерти писателя, в 1914 г. и был неузнаваемо искажен буржуазными изпателями. Трессел стремился создать правливую картину жизни рабочих, при этом он пытался вскрыть трагедию пролетариата, подчас не понимающего своих классовых интересов, «Филантропами в рваных штанах» назвал он рабочих, отказывающихся от борьбы за свои права, «соглашающихся на жалкое прозябание в рабстве для блага других». «Они и никто другой несут ответственность за непоколебимость настоящего строя». — вывод, к которому пришел Трессел к концу своего короткого, но трудного пути. Замысел книги определил ее нафос и иронический стиль. Эта книга была первым шагом в развитии социалистического реализма в Англии.

Крупнейшие представители английского реализма XX в. Бернард Шоу, Джон Голсуорси и Герберт Уэллс также выступили с решительным осуждением современной им социальной системы Англии. Роберт Трессел был убежден в том, что единственное средство избавления от нищеты и безработицы — социализм. Шоу, Голсуорси и Уэллс, задумываясь над судьбами цивилизации, не смогли безоговорочно принять позицию Трессела, хотя все они признавали необходимость изменения существующей действительности.

Критика общества проявляется в творчестве и такого писателя, как Э. М. Форстер (род. 1879). Касаясь проблемы человеческих отношений в романах «Там, куда боятся ступить апгелы», «Самое длинное путешествие», «Комната с видом», «Ховардс Энн», Форстер осуждает ограниченность и духовную мертвепность, антигуманность и претенциозность норм викторианской морали. Он осуждает людей, пзуродованных собственническими инстинктами, глухих к красоте и добру.

Катрин Мэнсфилд (1888—1923) в своих психологических новеллах выражает глубокое сочувствие горестям и невэгодам простых «маленьких» людей и в то же время с явным презрением относится к пошлости и душевной черствости эгонстич-

ных буржуа.

великий очистительный ураган. Моррис развивает традиции революционного романтизма, обогащая его большей глубиной понимания исторического процесса. Он прямо заявляет, что судьба революции и будущее человечества— в руках продетариата

Мы ндем, мы, люд рабочий, и тот гул, что встал во мгле, Это битвы шум, несущий нам свободу на щите, Паше знамя ведь надежда всех живущих на земле, С нами мир вперед идет. Слышишь, вот удар громовый! Вот и солице! Свет багровый: Гнев, надежда, символ новый. Рать народная идет.

(Пер. В. Исакова)

Литературное наследие Морриса обширно, вершиной его творчества явился утопический роман «Вести ниоткуда» (1890). Поставив задачу связать воедино настоящее и будущее, Моррис прибегает к форме «видения», которое позволило его герою — англичанину-социалисту 80-х гг. перенестись в коммунистический век, обязанный своим рождением «нетерпеливому, беспокойному героизму открыто революционного периода». Моррис не изображает революцию, ибо современная ему английская действительность не давала материала для создания ее образа. Он рисует будущее коммунистическое общество, изображая его как праздник своболного труда. «Труд — это радость, и радость — труд». Моррис славит созидательное творческое и даже поэтическое начало труда, каким бы незначительным он ни казался. Жизнь людей будущего представляется Моррису как «второе детство человечества». Он изображает их близкими природе, освободившимися от машинного рабства. Возрождение ручных ремесся, уничтожение капиталистической промышленности, — в романе преоблядает сельский дандшафт и городские зарисовки, напоминающие средневековые миниатюры, — все это свидетельствует о том, что в картине будущего, созданной Моррисом, проглядывают идеализированные им черты докапиталистических форм жизни.

Моррис показывает повые отношения, которые складываются

Моррис показывает повые отношения, которые складываются между людьми свободного мира — они очень терпимы друг к другу, дружедюбны, искренни. Их эмоциональность, непосредственность, жизнерадостность создают впечатление беззаботности и полной безмятежности их жизни. Они достигли той гармонии, того духовного равновесия, которого так долго добивалось человечество. Энгельс не случайно называл Морриса «социалистом чувства» — это качество писателя проявилось в утопическом романе, воплотившем его менту о земном рас

мане, воплотившем его мечту о земном рас.

Подъем рабочего пвижения в 80-х гг. породил массовую социалистическую литературу. Особенно популярна была поэзия с ее

певолюционным оптимизмом, боевым агитационным характером, здободневной тематикой. Она была исполнена героического и обличительного пафоса, благодаря народности языка, ясности доступна для самых широких масс. Социалистическая проза не-сколько отстала от повзии, отличаясь декларативностью, она уступала ей в художественной силе. Лучшими прозапческими произведениями социалистической литературы были романы «Трагеиня рабочего класса» Х. Д. Брэмсбери и «Филантропы в рваных штанах». Р. Трессела (псевцоним Роберта Нунэна). Роберт Трессел не был писателем-профессионалом, он был рабочим, маилром, социалистом. Свой роман он создавал в 1905—1910 гг., но свет он увинел лишь после смерти писателя, в 1914 г. и был неузнаваемо искажен буржуазными издателями. Трессел стремился. сознать правливую картину жизни рабочих, при этом он пытался вскрыть трагедию пролетариата, подчас не понимающего своих классовых интересов. «Филантропами в рваных штанах» назвал он рабочих, отказывающихся от борьбы за свои права, «соглашающихся на жалкое прозябание в рабстве для блага других». «Они и никто другой несут ответственность за непоколебимость настоящего строя». — вывол, к которому пришел Трессел к концу своего короткого, но трудного пути. Замысел книги определил ее пафос и иронический стиль. Эта книга была первым шагом в развитии социалистического реализма в Англии.

Крупнейшие представители английского реализма XX в. Бернард Шоу, Джон Голсуорси и Герберт Уэллс также выступили с решительным осуждением современной им социальной системы Англии. Роберт Трессел был убежден в том, что единственное средство избавления от нищеты и безработицы — социализм. Шоу, Голсуорси и Уэллс, задумываясь над судьбами цивилизации, не смогли безоговорочно принять позицию Трессела, хотя все они признавали необходимость изменения существующей действи-

тельности.

Критика общества проявляется в творчестве и такого писателя, как Э. М. Форстер (род. 1879). Касаясь проблемы человеческих отношений в романах «Там, куда боятся ступить ангелы», «Самое длинное путешествие», «Комната с видом», «Ховардс Энн», Форстер осуждает ограниченность и духовную мертвенность, антигуманность и претенциозность норм викторианской морали. Он осуждает людей, изуродованных собственническими инстинктами, глухих к красоте и добру.

Катрин Мэнсфилд (1888—1923) в своих психологических новеллах выражает глубокое сочувствие горестям и невзгодам простых «маленьких» людей и в то же время с явным презрением относится к пошлости и душевной черствости эгоистич-

ных буржуа.

Арнольд Беннет (1867—1931) в «Повести о старых женщинах» и особенно в «Клейхенгере», несмотря на влияние натурализма, реалистически воспроизводит закулисную сторону семейных и деловых отношений «добродетельных» буржуа в Стаффордшире (индустриальный район Англии, где родился и вырос писатель).

Э. М. Форстер, К. Мансфилл, А. Беннет внесли определенный вклад в развитие английского реализма. Им была свойственна психологическая тонкость, гуманизм, критическое отношение к пействительности. Некоторые проблемы, полнятые ими, волновади английского читателя, но и Форстер, и Мэнсфила, и Беннет не смогли подняться до больших социальных обобщений, какие были свойственны их препшественникам и современникам — Шоу, Уэллсу и Голсуорси. Именно Шоу, Уэллс и Голсуорси на протяжении всей своей литературной деятельности возглавляют борьбу как против кинлинговской линии в литературе, так и против эстетских тенденций отрыва искусства от действительности. Именно они достойно встретили и отразили первые атаки модернистов на реалистическое искусство. В неустанной борьбе против общественного зда они не нашли путей решения поставленных проблем, но они не складывали оружия. Их творчество в наши дни, когда споры о судьбе реализма приняли столь острый характер, - блестящий пример его неограниченных возможностей.



## ТОМАС ГАРДИ (1840—1928)

Выдающегося английского романиста и поэта Томаса Гарди нередко называют последним классиком викторианской эпохи. Такое определение, казалось бы, вполне справелливо: большая часть его произведений приходится на последнюю треть XIX в., его старость была увенчана орденом «За заслуги» и почетным званием доктора литературы Кембриджа, что свидетельствовало о признании его таланта. Прах писателя был погребен в уголке поэтов Вестминстерского аббатства рядом с Ликкенсом, и церемонию погребения наряду с Голсуорси, Шоу и Киплингом почтили своим присутствием высшие должностные лица империи. Но это, так сказать, парадная сторона, мало что объясняющая в творчестве художника, считавшего, что высшие достижения пера, как правило, связаны с изображением и раскрытием душ, не примиренных с жизнью. Именно в викторианскую эпоху Гарди обвиняли в низменности и объявляли разрушителем морали, его произведения отказывались печатать, в расцвете сил его принудили отказаться от сочинения романов. Однако дело не только в этом. В самом определении «классик викторианской

эпохи» звучит некая официально одобренная успокоительная респектабельность, абсолютно несовместимая с творческим обликом Гарди — художника трагического мироощущения, создателя трагических характеров и конфликтов. Весь пафос творчества Гарди направлен как раз против всего, что связано с викторианством в области социальной, нравственной, религиозной и художественной; викторианство и Гарди — это явления враждебные, несовме-

Тщетно было бы искать причины такого трагического жизнеощущения в личной сульбе писателя, факты его биографии не дают к тому оснований. Его детство и юность прошли в сельской Англии и связаны с Порсетширом (юго-западное побережье); здесь еще в эпоху норманиского завоевания жили знатные и богатые предки Гарди, но род их давно пришел в упалок, и ближайшие поколения стали фермерами или арендаторами. Отец писателя выполнял подряды на строительные работы, по этой стезе пошел и сын. Он изучает архитектуру сначала в близлежащем городке Дорчестере, а двадцати двух лет переезжает в Лондон, где поступает в мастерскую, занимающуюся реставрацией старинных перквей. Отсюда илет влюбленность Гарди в памятники английской средневековой архитектуры, которую он прекрасно знает и при случае описывает в своих романах: поэтому и героя лучшего своего романа «Ижуд Незаметный» он сделал камнеревом, реставратором памятников старины. В Лондоне Гарди одновременно пробует свои силы в поэзии и пытается опубликовать первые стихи, но безуспешно. Придя к убеждению, что литературной известности он сумеет добиться только в повествовательном жанре, Гарди обращается и роману. Первые шаги на этом поприще были малоободряющими: роман «Бедняк и леди» издатели наотрез отказались печатать из-за слишком резкой, по их мнению, сатиры. Жизнь вынуждала писателя идти на компромиссы, но он упорно отстанвал свое право говорить правду; с тех пор существуют как бы два Гарди: один — сочиняет романы с запутанной интригой, мелодраматическими ситуациями и роковыми тайнами, книги, откровенно рассчитанные на мешанского потребителя полобного чтива, другой — одновременно работает над книгами, в которых все глубже проникает в причины неблагополучия в современном ему обществе. Только в 1874 г., после большого успеха романа «Вдали от безумной толны», Гарди окончательно решил стать писателем. Он поселяется на родине, строит себе дом вблизи Дорчестера, и здесь, в неустанном литературном труде проводит более сорока лет своей жизни. Здесь было предано земле сердце писателя.

Более двадцати пяти лет посвятил Гарди работе над романами, за это время им было опубликовано 14 произведений,

которые он сам разлелил впослепствии на три группы, при этом наиболее значительные из них и к тому же связанные единым художественным замыслом были включены им в цикл «повествований о характере и среде» (их называют часто реманами узссекского цикла). Сюда относятся следующие романы: «Под деревом зеленым» (1872), «Вдали от безумной толпы» (1874), «Возвращение на родину» (1878), «Мэр Кэстербриджа» (1886), «Жители лесов» (1887), «Тасс из рода д'Эрбервиллей» (1891) и «Джуд Незаметный» (1895). Озлобленные нападки критики, особенно усилившиеся после выхода в свет последних двух романов, протесты ханжествующих полипсчиков семейных журналов привели к тому. что Гарди, не желавший угождать их вкусам, решил оставить этот жанр. «Опыт. — с горечью писал он впослепствии. — полностью излечил меня от дальнейшего интереса к сочинению романов». В эти же годы он писал параллельно рассказы, которые составили потом несколько сборников. На пороге своего шестидесятилетия Гарди решает посвятить себя поэзии, и отныне до конца своих дней он писал главным образом стихи, хотя с 1903 по 1908 г. он работал и нап трехчастной эпической прамой «Правители».

Несмотря на такое разнообразие и неравноценность своего литературного наследия, Гарди, тем не менее, предстает перед читательским сознанием как необычайно цельная фигура, потому что все его «повествования о характере и среде», как и большая часть его рассказов и стихотворений, не только отмечены печатью очень своеобразного таланта Гарди, но и связаны единством изображаемой жизненной среды, кругом проблем, которые рассматриваются при этом в одном вполне определенном философском плане, наконец, пристрастием к определенного рода сюжетам, характерам, одним словом, единством поэтики, хотя на протяжении своего долгого творческого пути Гарди безусловно менялся как мыслитель и художник.

Томас Гарди был писателем одной любви, одной темы: ему с детства были знакомы крестьянская жизнь и труд, обычай, поверья и представления этой среды, ее своеобразный язык и юмор. Ему и самому случалось работать в поле, а по праздникам вместе с отцом играть в сельском оркестре. Эти впечатления предопреденили круг его писательских интересов. Гарди-романист и рассказчик — это изобразитель сельской Англии, вернее даже той ее местности, где он провел большую часть своей жизни, а его герои — батраки, арендаторы, фермеры, крестьянский люд или жители маленьких городков, связанные своими интересами и делами с деревней. Вряд ли правомерно усматривать в этом проявление некоей творческой узости или ограниченности — каждый честный художник изображает то, что знает лучше всего, то, что более

всего занимает его и волнует. Гарди любил эту древнюю землю, которую он воспел под названием Уэссекса, т. е. страны западных саксов, любил ее плодородные долины и холмистые пустоши, поросшие вереском, где когда-то прокладывали свои дороги римские легиоперы, где в средние века обильно лилась кровь и бродил легендарный король Лир, где веками складывался патриархальный крестьянский уклад, здоровый и бесхитростный, где люди, по мнению Гарди, жили в ладу с природой и совестью, как завещали им предки, и где традиционность и незыблемость существования служили порукой нравственной устойчивости.

Но Уэссекс Гарди это не просто добросовестно скопированный реальный Дорсетшир. При абсолютной точности каждой детали, характеризующей жизнь этого кран - это мир. преобразованный, заново воссозданный фантазней Гарди, со своими городишками, седами и своим пейзажем, центром которого является Эгдонская пустошь, вырастающая у Гарди в огромный образный символ природы вообще, вечной и неизменной, величаво спокойной или грозной и яростной, но во всех случаях безучастной и равнодушной к преходящим человеческим драмам, свидетельницей которых она является. Гарли не просто прекрасный мастер пейзажа, и назначение его Эглонской пустощи состоит не только в том, чтобы служить географическим центром, средоточием большинства событий его романов, осуществлять единство места, в этой многотомной трагедии, но, кроме того, и это главное, Гарди подьзуется пейзажем как одним из основных средств для выражения своей философии жизни. Величественный сумрачный Эгдон - не только свидетель, но и соучастник многих событий, он наделен подчас свойствами живого существа, и когда Гарди изображает Эгдон, его проза приобретает какой-то мрачный поэтический пафос, напоминающий своим тоном книги пророков. «Теперь вся местность была, казалось, исполнена какой-то подстерегающей настороженности, ибо в то время как все вокруг задумчиво погружалось в сон, пустошь, наоборот, как булто медленно пробуждалась и прислушивалась. Каждую ночь ее титанические очертания как будто ждали чего-то, но точно так же недвижно она ждала в продолжении столь многих столетий, во времена крушения столь многих вещей, что оставалось лишь предположить, что она дожидалась только одного последнего крушения - окончательной гибели всего существующего, ...Сквозь ее облик, казалось, проглядывало одиночество, как это бывает с некоторыми людьми, долго жившими уединенно. У нее было одинокое лицо. наводившее на мысль о трагических возможностях. ...Менялось море, менялись поля, реки, деревни, менялись люди, но Эгдон оставался неизменным («Возвращение на родину», 1 гл.). На этом фоне, не всегда, впрочем, таком мрачном, Гарди поместил героев

своих романов и рассказов и развернул между ними остро драматические коллизии; в этом сравнительно небольшом замкнутом мире он своеобразно показал последствия процессов, происходящих в большом мире буржуазного общества. Здесь уместно вспомнить слова Бальзака, утверждавшего, что его «Человеческая комедия» «имеет свою географию, так же как и свою генеалогию, свои семьи, свои местности, обстановку, действующих лиц и факты»; в известной мере (хотя масштабы этих двух циклов несонзмеримы) это можно отнести и к романам уэссекского цикла.

Гарди несомненно идеализировал патриархальный уклап сельской жизни (хотя он подчас и добродушно подсмеивается над наивными деревенскими обитателями), этот уклад казался ему естественным и гармоничным, но писателю суждено было стать свидетелем крушения этого мира, постепенной гибели сельской Англии. Где-то совсем близко набирала силы враждебная и бесчеловечная буржуазная цивилизация с ее безликими скопищами дюдей, «возможно никогда не видевшими ни одной коровы». Современные города, в которых даже на кладбищах тесно мертвепам и рядом лежат покойники, при жизни не имевшие друг о друге ни малейшего представления, вызывают у героев Гарди чувство страха и потерянности. Эта чуждая цивилизация протягивала свои шупальца в деревню, она внушала обитателям ферм и коттеджей нагубные страсти и желания, развращала и губила их, она наводнила села своими чуповищами — машинами, лишавщими работы одних и деспотически принуждавших трудиться из последних сил других. Эти машины вызывают у Гарди такую же неприязнь, как и у его героев, с их приходом исчезает для него былал поэзия крестьянского труда, к которой Гарди настолько чувствителен, что остриженная овца, как будто, обнаженная, вызывает у него ассоциацию с Афродитой, выходящей из морской цены. Однако все это укодит в прошлое. Современная Гарди английская деревия — это брощенные дома с заколоченными окнами, разоренные арендаторы, пришлые батраки, живущие сегодня здесь, а завтра там, безразличные ко всему, кроме заработка и поопитания. «Не лишенные юмора статистики. — замечает писатель в романе «Тэсс из рода д'Эрбервиллей», — определили этот процесс как «тягу сельского населения в большие города». Но и река течет в гору, если ее гонят туда машинами». Именно здесь следует искать источник трагического мироощущения Гарди. На всю жизнь врезалось ему в память впечатление детских лет: умерший от голода знакомый мальчик-поднасок, в животе которого обнаружили одну только сырую брюкву. Гарди не мог ограничиться ролью кладнокровного детописна этой прамы, он котел осмыслить ее, понять ее причины. И трагедия крестьян начинает казаться ему неизбежным уделом человечества вообще, приобретает всеобъемлющий характер. Жизнь — печальный спектакль с одним и тем же неизбежным финалом. Такого рода мрачные медитации можно нередко встретить и в его стихах.

Жизнь моя — на челе твоем боль и страх; Как устал я в душе беречь Твой влачащийся плащ, ковыляющий шаг И надсадно-шутливую речь!

Все, что скажешь — известно мне наперед: Это Время, Гибель, Рок. Ведь я издавна ведал — что меня ждет На скрешеных земных лорог.

Не примеришь ли ты, мне усладу суля, Маскарадный пестрый наряд? В шалый мит не подскажешь ли, будто земля Это рай, а вовсе не ад?

И настроюсь я на твой лад и слог, Прогоняющий скорбь и грусть, И уверую в то, что только пролог, Уверую иль притворюсь.

(«К жизни») 1

«Под деревом зеленым» Однако такой взгляд сложился у Гарди не сразу, и общая тональность его первого романа уэссекского цикла «Под деревом эеле-

ным» еще достаточно светла и идиллична, хотя многие типичные для его последующих романов ситуации, темы и противопоставления характеров намечены уже здесь. Излюбленная и впоследствии не раз повторяющаяся у Гарди ситуация — это история молодой женщины, находящейся в двойственном положении и раздираемой противоположными желаниями и чувствами. Своим рождением, социальной принадлежностью, жизненными навыками и привычками она связана с деревней и фермерской средой, но в то же время получила городское образование, испытала тлетворное влияние городских нравов, заражена тщеславием, своенравна и стремится осуществить свои желания, не задумываясь особенно над их последствиями для окружающих. Этот внутренний конфликт находит свое выражение в том, что героиня должна сделать выбор между различными претендентами на ее руку и сердце персонажами, воплощающими полярные начала. В первом роучительницы Фэнси мане — это метания молоденькой дочки местного фермера, между необходимостью выполнить слово, данное трогательно влюбленному в нее бедному крестьянскому парию, возчику Дику Дэви и суетным желанием стать женой пастора Мейболда, брак с которым сулит ей иное положение в обществе (не говоря уже о том, что он обещая завести для нее коляску с пони!). Дик — воплощение простоты и бесхитростности,

<sup>1</sup> Стихотворпые переводы в главе выполнены А. Голембой.

искренности чувств, он составляет единое целое с народной средой, как и его отец он поет в церковном хоре. Мейболд, напротив, всем своим обликом чужд этой среде и ее традициям, у него свои представления о прогрессе: он ратует за то, чтобы установить в церкви орган, то есть заменить пусть пепритязательное, но живое искусство сельского хора бездушным механизмом (а Фэнси как раз претендует на место органистки). Таким образом возникает связь между судьбой хора и судьбой Дика Дэви и его любви. Правда, в итоге Дик все же добивается успеха, Фанси становится его женой, и все завершается веселым празднеством «под деревом зеленым». Не произошло как будто никакой драмы, никто не погиб, а чувства милой и легкомысленной Фэнси слишком поверхностны, чтобы этот внутренний разлад разбил ее сердце. Но все-таки в романе ощущается едва уловимая элегическая, щемящая нота: не очень-то верится в прочность семейного счастья Дика, да и орган все же будет установлен: единственное, чего добился хор. — это права спеть в последний раз во время церковного празднества. Этот бесхитростный идиллический мир явно доживает свои последние дни.

Здесь много жанровых веселых сцен, в которых с большой симпатией показаны простые крестьяне, импонирующие автору своей наивностью и вместе с тем житейской мудростью, каким-то светлым приятием жизни. Они нередко чудаковаты, любят острое словцо и при случае непрочь заложить лишний стаканчик. Характеры их строятся обычно на каком-нибудь одном комическом качестве или причуде (по давней традиции английского романа), но за их грубоватой наружностью и неумелыми, негладкими речами нередко скрывается чуткое и отзывчивое сердце и немалая проницательность. Начиная с этого романа, народный фон становится у Гарди обязательным и очень важным компонечтом в поэтике его романов, подобно хору в античной трагедии, эти персонажи появляются при каждом существенном поворсте событий, местом сборища служит для них обычно деревенский кабачок или солодоварня, где они комментируют происходящее и дают свою оценку поведению главных героев.

«Вдали от безумной толны» (Вдали от безумной толны». Одного из них автор характеризует следующим образом: 
«...встретить его в пути — значило познакомиться с ним, а познакомившись — выпить вместе с ним, а выпив — увы! — заплатить за него»; другой — с детства отличается невероятной робостью и застенчивостью, его даже водили в балаган, «где женское сословие скакало по кругу, стоя на лошадях в одних, можно сказать, рубашечках», чтобы он пемного осмелел, но и это не помогло: робость в их семье — наследственная слабость, «чуть

что — сейчас и краснеем»; третий — непременный шафер на всех свальбах и крестный на всех крестинах, происходящих в соселних приходах. Небезынтересно отметить, что в таком же юмори-СТИЧЕСКОМ КЛЮЧЕ Прецставлен сначала и опин из главных героев книги, наиболее симпатичный автору, пастух Габриаль Ок, как будто пришедший сюда из сказочной страны, гле живут добрые великаны, забавные и неуклюжие. Когла он улыбался, то «рот его так растягивался, что уголки епва не касались ушей, а глаза превращались в шелочки и вокруг них собирались моршинки». когда играл на флейте, то «рот у него перекашивался, а глаза лезли на лоб, как у удавленника», а когда доставал из кармана, расположенного слишком высоко, часы, то перегибался всем телом, будто тащил ведро из колодца. И тут автор добавляет. что часовая стрелка на них часто соскакивала, поэтому как бы точно ни отмечались на часах минуты, определить время было все равно невозможно. В ходе событий герой утрачивает этот комический светлый колорит, но такая экспозиция характера полжна подчеркнуть, что в отличие от других героев романа Габриэль Ок и окружающее его простонародье это люди одного склада. Как и у них, у этого забавного на вил великана верное благородное сердце, и хотя он прочитал всего несколько книг, но почерпнул из них больше мудрости, «нежели многие люди, взысканные судьбой, извлекают из книг, занимающих полки в целую милю».

В этом романе автор повторяет в сущности ту же ситуацию. но развертывает ее в ошутимо иной тональности. Вновь в пентре событий своенравная, увлекающаяся, не умеющая сдерживать своих желаний героиня Бэтшеба Эвердин; она готовилась стать гувернанткой и даже умеет играть на планино, но при этом превосходно ездит верхом и не хуже крестьянки способна выполнить любую работу на ферме. Сиротская и бедная юность в черством мире приучили Бэтшебу смотреть на жизнь как на битву, которую необходимо выиграть, поэтому хотя она и понимает, что Габриэль Ок любит ее верно и преданно, но жаждет пругой победы, более лестной для нее. Неожиданно свалившееся наследство еще более изменило девушку, сделало властной и надменной, Бэтшеба мгновенно забыла о существовании Ока. Ее самолюбие уязвлено тем, что богатый и всеми почитаемый фермер Боливуи проявляет к ней полное безразличие, и еще более уязвляет, что другие начинают замечать это. Легкомысленным, неосторожным поступком она пробуждает в этом прежде холодном человеке такую страсть, которая пугает Бэтшебу своей силой. Она не любит Болдвуда и отчетливо сознает, что должна, пока не поздно, лишить его каких бы то ни было надежд, но одновременно она и торжествует, и в то время как язык ее говорил нет, глаза все же смотрели ободряюще. Однако Болдвуд — человек

крайностей, — будучи захвачен страстью, он уже не способен совладать с собой, не способен размышлять; он становится рабом, маньяком своего чувства и вызывает не только сострадание, но и достоин сожаления. В тот момент, когда Болдвуд почти заручился согласием Бэтшебы на брак с ним, появляется соперник, представляющий полную ему противоположность — сержант Трой. Человек поверхностный и ловкий, обходительный и лживый, опытный и красноречивый обольститель, неспособный на глубокое чувство и потому сохраняющий превосходство над своими жертвами, Трой увлекает Бэтшебу, и, утратив власть над собой, вопреки доводам собственного рассудка, она становится его женой.

Вторжение Троя, воплощающего присущие буржуазному обществу хищничество и эгоизм, ставящего превыше всего удовлетворение своих собственных желаний, не только трагично для Болдвуда и Бэтшебы, вскоре убедившейся, какую ошибку она совершила, но и вносит разлад и дисгармонию в жизнь всего этого патриархального уголка. Трой проматывает на скачках состояние Бэтшебы, пускает по ветру плоды человеческого труда, ферма приходит в упадок. Трой спаивает батраков, — картину такой понойки Гарди называет «оскорбительной». В итоге обезумевший от страсти Болдвуд убивает Троя и сам гибнет от руки правосудия, Бэтшеба опустошена и надолго утратила вкус к жизни. В своем романе Гарди ясно дает понять, что эти люди сами повинны в своих бедах, и в меру своей вины все они несут наказание в соответствии с традицией английского романа, требующей наказания порока и нравоучительного финала.

Но в романе есть еще одна жертва, абсолютно невинная, -бедная служанка с фермы, сирота Фанни Робин, обманутая и покинутая Троем. Судьба этой девушки, которая ни в ком не находит поддержки, с трудом зарабатывает жалкие гропии и, ожидая ребенка, остается без крова, поистине трагична. Выбикаясь из сил, она совершает свой последний путь, пытаясь добраться до работного дома. Глубоко символично то обстоятельство, что только бездомная собака приходит ей на помощь и помогает дотащиться до пверей приюта и что собаку прогоняют камнем. Таким обравом, в основной вывод, вытекающий из романа — людей губят их собственные эгоистические необузданные страсти, внушенные, им ложной современной цивилизацией — образ Фании вносит очень существенное социальное уточнение. Впрочем, из книги явствует и другой вывод: Гарди хочет сказать, что в некоторых праматических событинх повинны не только человеческие страсти и пороки, но еще и роковые случайности, неожиданные и неотвратимые сцепления обстоятельств. Пважны Трой ноявлялся именно в тот момент, когда Болдвуд обретал надежду стать обладателем Бэтшебы, такая насмешка судьбы и довела его при вторичном столкновении с Троем до убийства соперника; да и бедная Фанни, возможно, стала бы женой Троя, если бы не случайность: по ошибке она пришла не в ту церковь, где он ее ожидал. Однако при всем трагизме романа в нем все же есть видимость успокоительного финала: Габриэль Ок, выказавший способность к бескопечному самоножертвованию и бескорыстию и все еще продолжающий, несмотря ни на что, любить притихшую, оглушенную всем пережитым Бэтшебу, становится в конце романа ее мужем.

В этом романе еще яснее проступает связь Гарли с реалистическими традициями английской литературы и особенно с романами Диккенса. Она сказывается и в напряженном интересо к нравственной сущности человека и проблемам морали, и в юморе и комических персонажах (чего стоит, например, совершенно диккенсовский образ подпаска, мать которого по невежеству своему вообразила, что Авель убил Каина и назвала беднягу Каиком), и в несколько чрезмерном пристрастии автора к сентенциям, и в его любви к маленькому человеку, ко всем униженным и оскорбленным. Когда Гарди говорит об их страданиях, то юмор сменяется горькой иронией и пафосом, тоже чисто динкенсовскими. Отмечая, например, что зловещий характер последнего пристанища Фанни — приюта пля бедных — проступал во всем облике уродливого здания. «как проступают из-пол савана контуры трупа». Гарди далее прододжает: «Некий граф, владевший вемлями по соседству, даже заявил как-то, что готов был бы отдать целый годовой дохол за то, чтобы иметь перед своими дверями вид. каким наслаждаются обитатели дома перед своими. -- и весьма вероятно, что обитатели дома охотно отказались бы от вида ради графского годового дохода». В отличие от многих писателей своего времени Гарди не скрывал своего отношения к изображаемым героям и событиям, как и Диккенс, он не прятал ни своей любви, ни своей ненависти, его творчество проникнуто страстной жаждой добра и справедливости.

Заслуживает внимания и следующее обстоятельство: в этом романе, как и в последующих, Гарди очень подробно и с полным знанием дела описывает крестьянский труд: доение коров, молотьбу, уход за новорожденными ягнятами, стрижку и мойку овец и пр. Подобные сцены не имеют у Гарди ничего общего со всякого рода технологическими описаниями у современных ему писателей-натуралистов, пытавшихся таким способом придать своим романам видимость научности. У Гарди эти сцены естественно входят в ткань романов, не выглядят в них нарочитыми, инородными не только потому, что их назначение — воссоздать атмосферу крестьянской жизни, но и потому, что все эти описания труда включены в действие, становятся объектом эмоционального восприятия героев и помогают читателю проникнуть в их состояние.

Когда Габриаль Ок и Бэтшеба точат ножницы, между ними происходит крайне важный разговор, и взволнованная Бэтшеба не в состоянии как следует держать ножницы: во время стрижки овен мысли Габриэля заняты совсем пругим (приехал Боллвун). и он ранит овцу. В другом романе цетально изображена работа батраков у молотилки. Героиня этого романа Тэсс трудится, не разгибая спины; оглохшая от шума и ослепшая от пыли. она едва передвигает ноги, но не решается следать передышку, из боязни что ее прогонит фермер. Дело в том, что ее вновь преслелует соблазнивший ее некогда человек, который тут же наблюдает за ней и жиет своей минуты, и, если она лишится работы, тогда ей не миновать нового паления. Сцена у молотилки приобретает таким образом огромную исихологическую и хуложественную выразительность. Кроме того, изображение булничного труда всегда считалось не выигрышным, не поэтическим, и Гарди, пожалуй, единственный из английских классиков, посмевший пойти против этой традиции.

В финале следующего романа «Возвращение «Возвращение на родину» нет даже видимости благополучна ропину» ного исхода. Погибает главная героиня Юстасия Вай, возненавидевшая Эгдон, ощущающая в нем враждебную мрачную силу, которая держит ее в плену. Ослепленная мечтой о блестящей праздимчной жизии больших городов, жаждущая страстной необычайной любви, она испытывает постепенно крушение своих надежд и стремлений. В своих несчастьях она винит скверно задуманный мир, жестокость небес к человеку. Погибает и любовник Юстасии, с которым она пыталась бежать от мужа, от власти Эглона. Терпит крушение своих жизненных планов и духовных поисков и муж Юстасии — Клим Йобрайт; в отличие от Юстасии Клим считает, что с жизнью следует примириться, однако и он находит, что в естественных законах сушествуют изъяны. И хотя ни Клим, ни Юстасия не являются поверенными лицами автора, но и сам Гарди начинает в этом мрачном романе еще более склоняться к тем выводам, которые впервые проявились в романе «Вдали от безумной толны» и которые нашли наиболее полное художественное выражение в следующем его романе — «Мэр Кестербриджа».

«Мар Кестербриджа» Т. Гарди начинает казаться, что все жиное обречено на страдание. Будучи не в состоянии понять всю сложность экономических и социальных процессов эпохи империализма, он абсолютизирует гибельные последствия буржуазного прогресса, видя в них закон человеческого существования вообще. Таковы истоки фатализма Гарди. Следовательно, дело не в том, что Гарди-художник ограничил себя изображением сельской Англии, а в том, что увиден-

ные в этой среде процессы он воспринял как неизбежный удел человечества Ноэтому в романах и стихах Гарди часто звучит мысль о трагизме жизни. Во вседенной существуют некие неотвратимые, безличные и равнодушные к человеческим делам и страданиям силы, напоминающие собой античные представления о роке, которых никто не в состоянии избежать, и рано или поздно людей настигает возмездие за все некогла солеянное. Человек песчинка в руках обстоятельств, жертва случайностей, то и дело попадающая в ловушки, коварно расставленные ей сульбой. И чем более он упорствует в осуществлении своих желаний, чем болсе одержим стремлениями и страстями, тем больше измывается над ним судьба. В этом пессимистическом взгляде на удел человека **Гарди испытал несомненное влияние идей реакционного немец**кого философа Шопенгауэра. Он нередко строит сюжеты своих романов так, чтобы нагляднее обнаружить власть обстоятельств над человеком.

Такова сульба героя романа «Мэр Кэстербриджа» Хенчарда натуры упорной, страстной, увлекающейся, не знающей меры ни в любви, ни в ненависти (недаром роман имеет подзаголовок — «Жизнь и смерть человека с характером»). Бездомный батрак в начале романа, он ценой немалых усилий становится маром города и богатым торговцем зерном, а затем начинается постепенное неотвратимое падение, в результате которого Хенчард уходит из города таким же ницим, каким он пришел сюда двадцать лет назад, но только сломленным и лишенным сил, безмерно отчаявшимся и одиноким. Как кошка с мышью играла с ним судьба. Однажды в начале этой истории, в порыве мрачного отчаяния он продал свою жену и маленькую дочь (в этом заключается его трагическая вина, которую ему суждено искупить), Много лет казнил он себя за этот поступок, и как раз в то время, когда он уже почти поверил, что их нет в живых, и решил соединить свою жизнь с другой, именно в этот момент объявляются жена и взрослая дочь, и женитьба становится невозможной. Или вот другой пример: ему крайне пришелся по душе молодой шотландец Фарфрэ. Хенчард уговорил его остаться в Кэстербридже, сделал его своим помощником, щедро одарил, доверил свою тайну в результате тот стал его соперником, довел до разорения, занял место мэра города. Однако и это еще не все. Умирает жена Хепчарда, он исполнил перед ней свой долг, теперь он свободен и может, наконец, соединиться с Люсеттой,... но уже поздно: Люсетта полюбила его конкурента Фарфрэ, тайком обручилась с ним и тот покупает с торгов дом разоренного Хенчарда, а заодно и все имущество; там, где Хенчард думал жить с Люсеттой. будет теперь жить с ней Фарфрэ. Наконец Хенчард долгое время не питал к дочери отцовских чувств, но вот наступил

перелом, одинокий Хенчард жаждет найти близкого человека, его сердце открылось для любви, и в этот момент он узнает из завещания покойной жены, что его дочь умерла еще ребенком, а Элизабет-Джейн— ее дочь от второго мужа. Так с жестокой и неумолимой последовательностью смеется над Хенчардом судьба; он жертва рока и своих страстей, увлекающих его от одной катастрофы к другой.

Весь сюжет иллюстрирует таким образом философскую конпепцию Гарди, но в его мировоззрении и тем более в его романах много такого, что не только не совмешается с теориями Шоненгауэра, но и решительно противостоит им. Лаже в том же романе «Мэр Кэстербриджа» Гарди замечает, что суеверному Хенчарду, как и всем люням такого склана, могло показаться, что сцепление событий вызвано какой-то зловешей силой, решившей покарать его, «но ведь, - продолжает автор, - эти события развивались вполне естественно». Пругая героиня Гарди — Тэсс приходит постепенно к мысли, что ее отчаяние «вызвано всего-навсего чувством обреченности перел дицом деспотических законов общества, не имеющих ничего общего с законами природы». Наконец, герой последнего романа Джуд еще более точно определяет причину трагизма человеческих супеб: «Я чувствую. — говорит он. — что есть какая-то ошибка в наших социальных формулах». В наиболее зрелых поздних романах Гарди хотя и существуют некие роковые, неотвратимые обстоятельства, довлеющие над героями, но судьба Тэсс, и Джуда, и Сью определяется в конечном счете их бедностью и социальным положением, религиозными и нравственными предрассудками общества, его удущающим фарисейством. Шопенгауэр испытывал презрение к «толне», «черни», которой он противопоставлял избранных героев: Гарди всегда отдавал решительное предпочтение людям из народа, которых сн наделяет высшими духовными и нравственными качествами, он в полном смысле этого слова художник-демократ. Шопенгауэр считал безнадежной борьбу с обстоятельствами и проповедовал покорность судьбе: Гарди предпочитал протестантов, бунтующих даже в смертный свой час, несмотря на свое поражение в жизненной борьбе, поэтому, когда Сью Брайхед, сломленная несчастьнми, смиряется, отказывается от своих независимых убеждений. жаждет искупить свою «вину», Гарди дает почувствовать читателю, что это отступничество приводит Сью к надругательству над собой, к духовной гибели, которая стращнее гибели физической,

Безусловно, философские взгляды Гарди довольно непоследовательны и эклектичны. С одной стороны, он сторонник детерминизма, строгой обусловленности явлений, причин и следствий, с другой — как мы видим — он как будто склонен объяснять судьбу человека сплошным сцеплением случайностей; он пе

приемлет попытку реакционного философа А. Бергсона объяснить пвижение и развитие в природе и обществе неким «жизненным порывом». Но сам склоняется к инеалистическому признанию некоей «воли», «бессознательного жизненного напора». И тем не менее всё пррациональное, мистическое было глубоко чуждо равуму Гарди, он чувствовал реакционную подоплеку новомодных философских теорий, отражавших кризис буржуваного сознания. и без колебаний отвергал, например, прагматизм американского философа Джеймса, объявлявшего истиной то, что практически полезно и удобно, равно как и мистические построения Бергсона. С какой пронией писал 75-летний Гарди одному из своих корреспондентов: «Половину своего времени (особенно когда я пишу стихи) и верю — в современном смысле слова — не только в те вещи, в которые верит Бергсон, но и в привидения, таинственные голоса, предчувствия, приметы, сновидения, заколдованные места и т. п. и т. п. Но с пругой стороны, я нисколько не верю больше во все это в старом понимании этого слова. И когда в споре против бергсонианства я объявлял себя неверующим, то имел в виду именно этот старый смысл». Еще более определенно без всякого соблюдения приличий высказался на этот счет Гарди в стихотворении «Наш старый приятель дуадизм».

Кто только не шпынял его, Протея (дошлый малый!), Спиноза и монисты не сладят с ним, пожалуй.

— «Вот Истина!» — ему мы внушаем в лучшем стиле, И полагаем будто его угомонили.
А он, Протей, смеется, не потерля фасона,
И нас стращает ссылкой на Джеймса и Бергсона.
Мы говорим, что это адепты прагматизма,
— «Да, врут они, — мы слышим в ответ от Дуализма, — Но я-то должен выжить, моим жрецам в угоду, Я все, чему лишь стоит на свете верить сроду!»

Непримиримым было отношение Гарди к реакционной демагогии Фридриха Ницие; он утверждал, что напыщенное фразерство этого исполненного «бесцеременного высокомерия» и «одержимого манией величия» человека не имеет ничего общего с философией и считал, что писания Ницие оказали гибельное влияние на немецкую культуру и сознавие немецкого народа. «Я склоняюсь к мысли, — писал Гарди, — что за всю историю человечества не было страны, столь деморализованной одним писателем».

«Тэсс из рода д'Эрбервиллей» В своих последних романах Гарди не только достигает самых больших высот мастерства, но проявляет и наибольшую проницатель-

ность и остроту критической мысли. В романе «Тэсс из рода д'Эрбервиллей» он избрал в качестве положительной героини простую крестьянку, согрешившую до замужества, имевшую внебрачного ребенка, возобновившую незаконную связь уже после брака,

убившую своего любовника и казненную за соденнюе преступление. И при этом Гарди, явно полемически подчеркивая свой замысел, назвал Тэсс «чистой женщиной». Это был дерзкий вызов всем ходячим представлениям викторианской морали. Но Гарди скрупулезио исследует все обстоятельства судьбы Тасс, вавешивает все причины, субъективные и объективные, все мотивы се поступков, он раскрывает нам душу своей героини, и для любого пепредуоежденного читателя становится ясно, что как это ни парадоксально, но, преступнина и содержанка в глазах общества и правосудии, Тэсс и в самом деле была в высшей степени чистым и нравственным человеком и, следовательно, глубоко неблагополучно то общество, в котором может сложиться такая ситуация.

Правда, не все мотивы и обстоятельства в романе в равной мере убедительны. Гарди не раз напоминает, что по отцу Тесс принадлежала к некогда могущественному и знатному роду, в котором было немало насильников и преступников, и вот в силу некоего существующего в мире закона воздания и расплаты теперь настал ее череп стать жертвой, поплатиться за прошлое. Символичен эпизод, когда бездомная и нищая семья Тэсс по пронии судьбы оказывается как раз у развалин фамильного склепа, свидетельствующего о былом величии рода. Есть в романе и ряд таинственных иррациональных предзнаменований, так, например, в роду д'Эрбервиллей существует примета: перед тем. как случиться несчастью, они видят карету, и пр. Подобного рода мотивы, равно как и эпизоды наподобие ночной прогулки возлюбленного Тэсс — Энджела Клера, когда он, находясь в лунатическом состоянии, кладет Тэсс в саркофаг усыпальницы д'Эрбервиллей, воспринимаются как дежурный реквизит, почершнутый из сенсационного романа. Однако определяющую роль в судьбе Тэсс играют другие, несравненно более убедительные и реальные, хотя, возможно, и не столь эффектные обстоятельства и причины, которым веришь безоговорочно.

Угроза нищеты, нависшая над семьей, любовь к своим младшим братьям и сестрам и тревога за их судьбу, чувство вины (по неосторожности Тэсс погибла их единственная лошадь) — вот что заставляет ее, скрепя сердце, служить у разбогатевших выскочек, присноивших себе имя ее рода, и спосить назойливые домогательства своего распущенного хозяина — Алека, жертвой сластолюбия которого она в конце концов становится. Тэсс могла бы извлечь материальную выгоду из страсти Алека — она предпочла пищету и труд поденщицы на ферме. Жертва богатого соблазнителя, она становится отныне и жертвой лицемерной, ханжеской морали, преследующей и всю ее семью, которой именно по этой причине отказывают в продлении срока аренды.

Любовь к джентльмену — сыну священника Энджелу Клеру, принадлежащему по своему образованию и социальному положению к кругу, недосягаемому для простой доильщицы, становится для Тэсс не столько источником радости, сколько беспрерывных страданий. Под гнетом господствующих представлений она и сама считает себя недостойной, казнится своим «грехом». Но как ни страшится Тэсс возможных последствий, она после мучительной внутренней борьбы приходит к выводу, что должна сказать правду, чего бы ей это ни стоило; она слишком любит и почитает Энджела, чтобы допустить в их отношениях ложь. Признание оказывается роковым: гордившийся своим независимым образом мыслей Энджел и сам, как обнаруживается, заражен предрассудками и прелубеждениями своей срепы. он бросает Тэсс.

В эти самые безысходные, исполненные отчаяния дни, быть может, особенно сильно проявляется благородство, душевная чистота и щедрость Тэсс. Она продолжает любить Энджела, несмотря на жестокость и несправедливость его поступка, ее любовь полна бесконечного самопожертвования, нравственной требовательности и щепетильности. Голодная, она считала себя не вправе тратить оставленные им деньги, терпя лишения, боялась обратиться за помощью к родителям Клера, чтобы не бросить тем самым тень на него. Именно в этот момент на ее пути вновь появляется Алек, Ни непосильный труд, ни оскорбительное для ее самодюбия известие о том, что Энижел готов был уехать с другой, ни случайная встреча с братьями Энджела, черствыми и надменными святошами, от которых, как она поняда, ей нельзя было ожидать участия, ни преследования Алека не могли заставить ее нарушить верность своему мужу. И только смерть отца и белственное положение семьи вынущили Тэсс вновь пожертвовать собой, чтобы спасти близких от голодной смерти, Когда Энджел опомвился и возвратился, было уже слишком поздно. Убийство Алека было продиктовано не просто желанием отомстить человеку, дважды исковеркавшему ее жизнь, и не только желанием хоть так показать Энджелу меру своей любви, но это прежде всего отчаянный, пусть безрассудный, протест жертвы, возмутившейся против постоянного надругательства над своей душой и телом. В этом поступке Тэсс выразилось безумное желание отомстить обществу за постоянное насилие над собой, и в таком контексте становится ясно, что Гарди имел полное право назвать свою героиню чистой женшиной.

«Джуд Незаметный» — Джуд и Сью — люди напряженной, ипущей, критической мысли. Роман вводит нас в атмосферу трагических

духовных поисков и борьбы, и то, что Тэсс осуждала скорее бессознательно, эмоционально, Джуд и Сью судят разумом, стремясь во всем пойти по конца. Белняк и спрота Лжуд с детства проникся желанием, которов становится постепенно всепоглошающей страстью, единственным смыслом его существования, - он охвачен жаждой знаний. Гороп старинных коллоджей, богословов и ученых Кристминстер (Оксфорд) с его готическими шиилями и башнями представляется Джуду землей обетованной, городом света, целью всех его помыслов. И Джуд начинает упорную борьбу за осуществление своей мечты, которая требует от бедняка поистине титанических усилий. По книгам, купленным на последние гроши, пеной отказа от самого необходимого, не посыпан и не послая, после изнурительного трудового дня, изучает он латынь и греческий, редигиозные трактаты и труды античных авторов. Лишенный совета, помощи, поддержки он вынужден тратить вдесятеро больше сил, нежели обеспеченные молодые люди, эти баловни сульбы, окруженные заботами наставников, репетиторов и профессоров. Приехав в Кристминстер, Джуд полагал. что он соприкоснется с их жизнью, войдет в этот притягательный мир: наблюдая их на удинах, слушая, о чем они говорят. Джуд на минуту забывался и чувствовал себя человеком их круга по интересам и знаниям, во тут же он убеждался, что молодой рабочий в блузе так же далек от них, как если бы он находился на другом полушарии. Их разделяла стена.

Пжуд обращается с письмами о помощи к пяти маститым руководителям колледжей: только один из них удостоил его ответом, но и этот посоветовал Джуду заниматься своей профессией и не помышлять о чуждой ему сфере. Несмотря на все его усилия. двери науки были по-прежнему для него закрыты, а для того чтобы купить себе право на учение, он должен был при максимальной бережливости ожидать еще пятнадцать лет. И тогда наступает прозрение: Джуд начинает понимать, что наука Кристминстера мертна, ибо она отвермулась от самых насущных проблем сопременности и высокомерно не замечает жизни, которая кипит вокруг стен академической обители. Он понял, что это наука одной привилегированной касты, что жизнь тех предместий. где ютилась беднота, была бесконечно содержательней и разнообразней, и, хотя ее презрительно третировали и старались не замечать, однако не будь тех, кто занимается физическим трудом. «нечего было бы читать книжникам и не осталось бы великих мыслителем», он понял, что преуспеть в этом мире может лишь тот, кто «хладнокровен, как рыба, и эгоистичен, как свинья». Но как ни справедливы эти мысли, Джуд тем не менее глубоко страдает, он воспринимает это как свое поражение, и Гарди выразил смысл его судьбы словами «трагедия несвершенных замыслова».

Джуду и Сью суждено пережить еще одну трагедию — трагедию сильной страсти, столкнувшейся с викторианскими вравами и моралью. Очень важное место в романе занимает проблема брака. Гарди бесстрашно исследует самые острые и щекотливые стороны этой проблемы, которые и сегодня не утратили своей актуальности, а в период публикации романа породили бурю ожесточенных нападок на автора, которого объявляли противником брака вообще и чуть ли не проповедником свободной любви.

В романе в сущности ставится под сомнение институт брака в том виде, в котором он существует в буржуваном обществе, независимо от того, кем он скреплен: гражданским актом или церковью. Религиозный обряд бракосочетания, во время которого обе стороны клянутся любить друг друга вечно и берут тем самым на себя обязательства, которые далеко не всегла выполнимы. кажутся Сью, а вместе с ней и автору, кошунством. И то обстоятельство, что с этого момента дюди уже обязаны делать то, что по самой сути своей должно быть всегда и исключительно проявлением их свободной воли, претит Сью, ей видится в этом насилие нал человеком и его чувством. Кроме того, вель брак нередко является следствием опибки и неопытности одной стороны и хитрости и материального расчета другой (каким был брак Джуда и Арабеллы) или же он заключается в силу печальной необходимости (так, сцасая свое доброе имя от клеветы, не имея возможности соединиться с тем, кого она любит, с Джудом, Сью совершает опрометчивый щаг — соглашается стать женой любящего ее Филотсона). И с этого момента она убеждается на собственном опыте, что брак «превращен в гнусный контракт, обязывающий разледять определенные чувства», контракт, определяемый матермальными соображениями, необходимостью платить налоги. передавать имущество наследникам и т. п. И Джул и Сью оказываются таким образом в западне. Вследствие своего печального опыта оба они возымели в итоге такое отвращение и ужас ко всей формальной стороне дела, что у них складывается убеждение, булто формальности должны неминуемо убить чувство, для этого постаточно будет одного сознания того, что человек отныне связан навсегда. Не случайно книге предпослан эпиграф «Буква убивает». Поэтому, когда Джуд и Сью получают, наконец, возможпость соединиться, у них не хватает решимости вновь подвергнуться процедуре, которая напоминает им о перенесенных страданиях и которая ежечасно обрекает на такие же мучения тысячи мужчин и женщин.

Но буржуваное общество не интересуется сутью человеческих отношений, характером отношений, связывающих мужчину и женщину, оно озабочено лишь соблюдением формальностей и рев-

<sup>10</sup> п/р. Елизаровой

ниво следит за тем, чтобы никто не смел нарушать общепринятого ритуала, что бы ни скрывалось за респектабельным фасалом брака, Стращась за свою любовь, Сью и Джуд нарушили этот молчаливый фарисейский уговор, и викторианская Англия подвергает их за это остракизму и беспощадной травле. В этой борьбе силы слишком неравны. Отношения Лжуда и Сью, опутанные цепями запретов, препятствий, лживой морали и злосчастных обстоятельств, в которых они очутились, превращаются в беспрерывное мучение. Они вынуждены скрывать свою жизнь от восторонних взглялов и попадают в атмосферу изоляции, побровольного шимонства и клеветы ханжествующих обывателей. Им не могут простить независимости убеждений, жедания жить по-своему. Внесля свою посильную депту в эту травлю и перковь. Вооруженные религиозными догмами святоши объявляют им войну: хозяйка Сью топчет ногами статуэтки греческих богов, суеверные невежественные прихожане не могут примириться с тем. что перковь реставрируют грешники и добиваются их изгнания. мужу Сью - Филотсону, совершившему гуманный поступок (он отпускает ее и предоставляет полную свободу), отказывают от места учителя, отныне его ждет нищета: Джуд и Сью не могут снять квартиру, ибо хозяева каким-то шестым чувством догадываются о том, что эта пара не закая, как другие, что в них есть нечто чужеродное, вызывающее подозрение.

Эта беспрерывная мучительная борьба за свое достоинство, за право жить соответственно своим убеждениям заставляет и Джуда и Сью подвергнуть разрушительной критике многие святые заповеди буржуазного общества, но оба они приходят к разным итогам. В начале романа хрупкая Сью мыслит более независимо. чем Джуд; с поразительной отвагой и проницательностью рассемвает она многие иллюзии, которые еще питал на первых порах Джун. Для нее Кристминстер с самого начала питалель религиозного мракобесия и лженауки, буржуазный брак — обман и сделка, библия — книга, которую фальсифицируют богословы и проповедники, а церковь - институт, которому нет места в современном мире. По своему жизневосприятию она истинная язычница. В финале романа герои как бы меняются местами. Теперь. когла ожесточившийся разум Джуда окончательно срывает маски с ложных фетишей и ценностей буржуазного общества, Сью отренается от борьбы и, следовательно, отрекается от самой себя. И для Джуда нет мучительней и горше вредища угасшего и смирившегося разума Сью, Это заставляет его еще больше ненавидеть мистицизм и христианство. «Как трагична, — восклицает он, гибель человеческого интеллекта! Где же твое презрение к условностим? Я бы предпочел умереть мужественно!» В истории Сью эпиграф «Буква убивает» раскрывается в ином еще более широком смысле: религиозная ортодоксия губительна для человеческого разума, она разрушает человеческую личность.

Период работы Гарди над романами уэссенского цикла характеризуется все большим распространением различных литературных направлений от натурализма до символизма, все дальше уводивших от великих традиций европейского критического реализма. Некоторого, котя и незначительного, влияния этих направлений не сумел избежать и Гарди. Он подчеркивает, например, что род д'Эрбервиллей растерял за долгие столетия свою былую энергию и волю к жизни и что это в накой-то мере сказалось на харантере Тэсс и в еще большей степени ее отца (потому что по матери Тэсс - крестьянка), сказалось в некоторой ее пассивности, жертвенности, и в абсолютной неприспособленности к жизин и иждивенчестве у ее отда. Сходные отголоски натуралистической теории наследственности ощущаются и в «Джуде Незаметном»: в роду Джуда и Сью браки всегда бывали несчастливыми, и то, что в их семье охотно делали по доброй воле, вызывало сопротивление, как только становилось необходимостью. Наряду с этим заметно здесь и влияние декадентской литературы во всем, что касается сына Джуда — ущербного ребенка со странным прозвищем Дедушка Время. Это маленький старичок с недетским печальным лицом и недетскими мыслями, как будто аккумулировавший в себе все предшествующие страдания человечества, воспринимающий мир как каземат пыток. Он боится жизни, считает себя лишним и уходит из жизни, убивая себя и остальных детей Джуда и Сью. И если мрачный итог, к которому приходит Джуд (он выражает его фразой из библии: «Погибни день, в который я родился, и ночь, в которую сказано: зачался человек!»), подскаван его горьким социальным опытом, то образ Дедушки Время трактует эту тему в ином, декадентском плане — человек вообще пожден для страданий и ему вообще нет места в мире.

Но такого рода мотивы в творчестве Гарди — это все же не более чем частности, в основном же и в своей художественной практике и в теоретических высказываниях он — убежденный реалист, в равной мере противостоящий и натурализму, и декадентству. Показательна в этом отношении статья Гарди «Искусство художественного вымысла», опубликованная в 1891 г. и, следовательно, в какой-то мере подводящая итоги его практики романиста. Правда, Гарди признает в ней, что нельзя не симпатизировать энтузиазму натуралистов, ибо это «преувеличенный воплычестной реакции против всякой фальши». И тем не менее он считает их теорию глубоко ошибочной, ибо искусство невозможно без отбора, с помощью которого изображение становится «более правдивым, нежели точным», в противном же случае оно ограничивается механическим воспроизведением всех впечатлений.

стержня.

«Правители» Нак это ни странно, но, несмотря на несомненные признаки драматургического таланта проявившегося в романах Гарди, с их контрастно противопоставленными характерами и напряженным сюжетом, неуклонно движущимся от одной острой ситуации к другой, еще более острой, с их проблематикой вины и искупления и непреодолимой страсти, влекущей человека к гибели, вызывающими ассоциации с античной трагедией, обращение Гарди к драматургии не оказалось столь же плодотворным. Его монументальному творению в этом роде — эпической драме о войне с Наполеоном «Правители», в 3-х частях, 19 действиях и 130 картинах как раз недостает чисто праматургических достоинств.

Пьеса охватывает около 10 лет: от попыток Наполеона высапиться в Англии и вплоть до его поражения под Ватерлоо; она последовательно повествует о всех крупнейших походах и сражениях этого десятилетия: Трафальгар, Иена, Аустерлиц, Испания. Бородино и бегство из России, Картины сражений, огромные массовые сцены чередуются в ней с сугубо частными эпизонами из жизни королей, министров и полководцев, в которых изображается закулисная изнанка истории, изобличается ничтожество великих мира сего, непомерность их притязаний и честолюбия, их суетное тщеславие, бездарность и неприглядный нравственный облик. Гарди не предназначал свою драму для театра, он адресовал ее читателю, который знаком с этими событиями и которому пьеса должна представить конкретный материал для размышлений (Гарди широко пользовался журналами, историческими и биографическими источниками наполеоновской эпохи). Еще более привлекает пьеса своей основной тенденцией: в ней полвергаются безоговорочному осуждению правители и в первую очередь Наполеон, жертвующие в угоду своему честолюбию и авантюризму судьбами целых народов и государств. И все-таки, если даже учесть художественные намерения автора, пьесу нельзя назвать удачной. Она слишком перенаселена и хаотична, пере-

Уязвима и содержащаяся в пьесе концепция исторического процесса. Действие пьесы происходит не только на земле, но и над землей, откуда наблюдают за событиями условные персонажи—Дух Сострадания, Дух Иронии, Дух Времени и пр., которые поразному комментируют смысл происходящего на земле, увещевают или обличают людей, вступая в спор с ними и друг с другом. В них обобщены и персонифицированы философские взгляды автора на жизнь общества и исторический процесс. В отличие от романов, в которых у Гарди берет верх логика реалистического отражения жизни, воплощенная в конкретных картинах, здесь

гружена излишними подробностями; в ней нет драматического

многие воззрения Гарди, будучи высказаны в абстратированной прямолипейной форме, особенно наглядно обнаруживают свою двойственность и противоречивость. Дух Времени и Дух Иронии не раз высказывают мысль о существовании некоей Имманентной Воли, которая не ведает ни любви, ни ненависти, трудится всленую, и ее действиями определяется будто бы ход мировых событий. Она вечна, и в сравнении с ней все человеческие дела и страсти выглядят ничтожными и преходящими, и тот же одержимый манией величия Наполеон не более как жалкая марионетка перед лицом времени. Но в таком случае стоит ли принимать всерьез все, что происходит на земле? И тогда гнев Гарди против правителей и его обличения тоже лишены смысла, и тогда философия Гарди доказывает бесцельность того, во имя чего писал свою драму Гарди-художник.

Ноззия Т. Гарди Значительно большую художественную ценность представляет поэтическое наследие Гарди, в котором тоже нашла своеобразное отражение эволюция взглядов писателя. Он создавал стихи на протяжении всей своей жизни, но особенно интенсивно лишь после того, как отказался от сочинения романов, то есть, в последние 30 лет. Его поэзая привлекает глубокой соцержательностью искренностью высказывания; ему чужда поза или рисовка, и, владея достаточно разнообразной стихотворной техникой, Гарди в то же время далек от увлечения чисто формальными поисками.

В поэзии Гарди немалое место занимает любовная и пейзажная лирика, окрашенная преямущественно в элегические тона; есть у него и стихи, написанные в духе народных песен, и тогда жизнерадостная народная поэзия способствует тому, что муза Гарди тоже настраивается на более светлый лад, и он славит те безыскусственные радости бытия, которые никогда не утратит своей привлекательности — душистый сидр, и танцы всю ночь напродет, и любовные свидания в безлунную ночь, когда влюбленные спешат навстречу друг другу как на крыльях («Великие вещи»). Но преобладающее место занимают все же иные настроения -- медитативная лирика в духе уже приводившегося выше стихотворения «К жизни». Печаль поэта обусловлена сознанием несовершенства земной жизни, ее быстротечности, непрочности человеческих надежд и мучительного одиночества. Стихотворение «Холмы Уэссекса» — пожалуй, наилучший образец такой лирики. Эти холмы как будто созданы для того, чтобы размышлять на них, мечтать и умереть. Сюда уходит поэт в минуты душевного кризиса, здесь, подле неба, не звенят оковы, опутавшие рассудок. и внизу остаются те, кто полон колебаний и подозрительности п где у поэта нет единомышленников. В городах его преследуют призраки — это тени существ, с которыми он был некогда близок

и которые идут своим роковым путем, — мужчины с угрюмыми лицами и женщины, исполненные пренебрежения; они говорят резкие, тягостные слова. И поэт видит, что там внизу он лгал самому себе, изменял тому простому и ясному, что было в нем. Только здесь, на высотах холмов, наступает духовное освобождение. Стихи эти безысходны по настроению, потому что мир предстает в них несовершенным, так сказать, изначально, и, следовательно, никто и ничто не в силах изменить его.

У Гарди много сюжетных стихов, при этом он предпочитал жано баллады, который многими своими особенностями близок тому, что отличает Гарди-романиста, и в первую очередь интересом к трагическим ситуациям, а также изображением кульминапионных моментов в жизни героев. Гарли выражает в них часто ту же илею иронии судьбы, властвующей над человеком. Характерна в этом отношении баллада «Три высоких человека». Ночью в доме, расположенном в каком-то закоулке, слышится стук. Что это? Ла там живет очень высокий человек, и он боится что после смерти не сыщется гроба, который был бы ему впору. вот он и мастерит его себе на досуге, заранее. Вторая строфа: прошло около года. Опять слышен стук. Оказывается умер брат этого человека, тоже очень высокий, и гроб пришлось отдать ему. Теперь бедняга опять готовит гроб себе. Третья строфа: прошли гоны, и опять слышен стук. Оказывается умер сын этого человека, тоже очень высокий, и снова пришлось отдать свой гроб. Теперь он мастерит его себе в третий раз. А затем отдельно слелуют две строки - мрачный иронический финал:

Спустя много лет я узнал, что он Океанской пучиною поглощен.

Именно в сюжетных стихах, особенно начиная со времени англо-бурской войны и позднее в голы первой мировой войны. Гарди сумел перейти от изображения инфернальных роковых сил, господствующих над человеком, к обнаружению иных сил социального порядка. Так в стихотворении «Соддатка из Кэтнолда» он изображает солдата, возвращающегося с войны на родину. Неподалеку от дома он встречает лохоронную процессию — везут утопленницу, и случайный прохожий рассказывает ему, как эта несчастная ждала своего мужа и бедствовала, как ее склонили к измене молодые повесы, как горько она раскаивалась и, наконец, узнав о близком возвращении мужа, наложила на себя руки. Здесь видна традиция баллады и в некоторой непроясненности ситуации (мы так и не знаем определенно - его ли это жена или нет), и в том, что Гарди сразу описывает центральный драматический эпизод без всяких предварительных сведений, и в использовании диалога, и в контрасте между счастливым настроением солдата и мрачной процессией, но трагедия, которая здесь назревает, обусловлена уже не роком, а конкретными жизненными причинами и обстоятельствами.

Еще больший интерес представляет стихотворение «Портрет сыца», в котором Гарди использовал эпизод из романа «Джуд Незаметный». Расставшись с Джудом, Арабелла продала старьевщику вместе с прочими вещами и фотографию Джуда в рамке. Зайдя однажды в лавчонку, он случайно увидел ее, и старьевщик, не догадывясь ни о чем, предложил Джуду купить рамку. В стихотворении мать увидела в лавчонке фотографию сына, погибшего на войне. Он подарил ее своей невесте в лучшую пору их молодости. Теперь она стала женой другого. Лавочник просит 18 пенсов и, не подозревая, что перед ним мать, поясняет при этом: «Фото не стоит ничего, это только за рамку».

Я купила портрет (ведь старьевщик не стал дорожиться!) И в земле схоронела, будто это он сам, мой сынок... Так-то в жизни бывает! — Пустяшная, вроде, вещица, Но как сердце томится, Когла человек одинок.

В этом новом прочтении эпизод получает совершенно иной смысл. Теперь это трагедия матери, у которой война отняла самого дорогого человека и обрекла ее на одиночество. Стихотворение обогащено средствами психологического романа. Сколько подтекста в этих паузах и обыденных скупых словах. Здесь целый характер маленького человека, рассказывающего о своем горе очень сдержанно из гордости, из сознания, что это мало кого заинтересует.

События первой мировой войны заставили Гарди глубже задуматься над смыслом человеческой жизни и силами, господствующими в обществе. Конечно, многие реальные законы общественного бытия так и остались для него неясными и загадочными, но, тем не менее, в последнем его сборнике «Зимние слова», представляющем лирическое завещание Гарди, даже медитативная лирика приобретает большую конкретность, в ней преобладают более активные, гневные и предостерегающие настроения, с которыми престарелый поэт обращается к людям.

Присущий ранней лирике Гарди унылый элегический тон сменяется подчас горечью и сарказмом, стихи приобретают большую энергию. Поэт не боится сказать в лицо буржуазному обществу, что он не верит его доктринам, пропаганде, религии, лицемерно оправдывающим мировую бойню, не верит всей буржуазной цивилизации, переживающей свой крах.

«Мир на земле!» — гнусит поповский клир; Мы платим за духовные экстазы, И, чтобы укреппть сей круцкий мир, Готовим отравляющие газы!

(«Рождество 1924 г.»)

Томас Гарди в самом деле классик, но не викторианской эпохи, он классик английской демократической культуры, которого не только почитают, но и читают и, вероятно, еще долго будут читать, пока существуют в мире проблемы, над решением которых с безмерным напряжением всех своих сил бились его трагические герои — Тэсс, Сью, Джуд.

## ОСКАР УАЙЛЬД (1854—1900)

«Мы все расточаем свои пни в поисках смысла жизни. Знайте же, этот смысл — в искусстве». — с убежненностью пророка утверждал Оскар Уайльд, глава английских эстетов. Влюбленный в красоту Уайлыд болезненно переживал ее исчезновение из современного ему мира. Грубая буржуваная действительность с ее «материальным прогрессом» и торгашеским духом, который подавлял поэтическое воображение и убивал высокие идеалы, вызывала неизменную ненависть и презрение Уайльда, «Империя на глиняных ногах — наш островок», — так характеризует он викторианскую Англию, нисколько не обманываясь ес внешним благополучием. XIX столетие, век утверждения капитализма, для него — «скучнейший и прозаичнейший из всех веков». Елинственное прибежище от одуряющей скуки, пошлости и монотонного однообразия Оскар Уайльд видит в искусстве. Искусство никогда не представлялось ему средством борьбы, но казалось «верной обителью красоты гда всегда много радости и немного заовения, где хотя бы на краткий миг можно позабыть все распри и ужасы мира». Свою жизнь и творчество Оскар Узайь и посвятил исканиям истины и красоты (понятия эти для него равнозначны). Однако в своих поисках он часто удалялся от пути, которым шло передовое демократическое искусство Англии. Его творчеству присуши те же противоречия, что и движению, которое он возглавлял: эстетизму свойственны все слабости буржуазкультуры периода упадка, порождением каковой он н является, но в то же время он возникает как течение антибуржуазное.

Сын выдающегося ирландского хирурга, удостоенного титула баронета, Оскар Уайльд родился в 1854 г. в Дублине. Вкусы его матери, поэтессы, женщины экстравагантной, обожавшей театральные эффекты, атмосфера ее литературного салона, в котором проили юные годы будущего писателя, сказали на него определенное влияние. Страсть к позе, подчеркнутый аристократизм

воспитаны в нем с детства. Но не только эти качества унаследовал он от матери. Прекрасно знавшая древние языки, она открыла перед ним красоту «божественной эллинской речи». Эсхил, Софоки и Еврипил с петства спелались его спутниками...

Искусство древней Эллады с его спокойной и безмятежной гармонией и страстный романтизм с его напряженным индивидуализмом — в них, по мнению юного Уайльна, воплотилась красота, которую он делает своим кумиром. Годы пребывания в Оксфордском университете (1874—1878), куда он попал благодаря псключительной эрудиции в области античной поэзии. — это периол оформления его философии искусства. Сам Оксфорд — островок старинной культуры, сохранивший печать строгого епинства стиля, воздействовал на чуткую, восприимчивую к красоте натуру, усиливая неприязнь к неэстетичности промышленной Англии. Зпесь слушал он блестящие, полные полемического огня лекции Рёскина по эстетике. «Рёскин познакомил нас в Оксфорле. благодаря очарованию своей личности и музыке своих слов, с тем оньянением красотой, которое составляет тайну эллинского духа, и с тем стремлением к творческой силе, которое составляет тайну жизни».

Уайлы полперживал бунт прерафаэлитов против серой монотонной действительности, против духа чистогана, который «вознес фабричные трубы превыше шпидей старых аббатств». В их живописи, в их поэзии видел он Ренессанс английского искусства. «Если же этот Ренессанс... оказался так белен в области скульптуры и театра, то в этом, конечно, виноват торгашеский дух англичан: великая драма и великая скульптура не могут существовать, когда нет прекрасной, возвышенной национальной жизни. а нынешний торгашеский иух совершенно убил эту жизнь». Однако Уайльд не был удовлетворен эстетикой прерафаэлитов, илеи Вальтера Пейтера ему казались более привлекательными: Пейтер отвергал этическую основу эстетики. Уайлып решительно встал на его сторону: «Мы, представители школы молодых, отошли от учения Рёскина... потому что в основе его эстетических суждений всегда лежит мораль... В наших глазах законы искусства не совпадают с законами морали». В Оксфорде он творчеством американского импрессиониста познакомился с Уистлера, призывавшего творить вымышленные миры из симфоний красок, не имеющих ничего общего с действительностью. Уайлы был готов следовать ему, тем более что английская действительность была отвратительна. Подчеркнутое неприятие ее молодой поэт выразил в самой неожиданной форме. Он, перед кем открывалось блестящее будущее ученого, предпочел ему сомнительную роль «апостола эстетизма». Роль, которую он разыгрывал, отдавала дешевой сенсацией, шутовством. Экстравагантный

костюм: туфли с серебряными пряжками, короткие шелковые брюки, жилет в цветочках, берет на длинных каштановых кудрях, лилия, подсолнух в петлице — и тот был призван усилить скандал, который разгорался вокруг имени Уайльда и его религии — эстетизма. В 1882 г. он предпринял турне по Америке, читая лекция об искусстве. Их успех был весьма двусмысленным: публика рвалась поглядеть «эстета», предвкушая сенсацию. Один из самых образованных людей Европы в области истории и теории искусств, молодой Уайльд предпочитал излагать свои заветные мысли в виде каламбуров и острот, сопровождая их всевозможными трюками и чудачествами. Однако Уайльд не только принимал позу эстета. Он и в самом пеле был им.

Свой символ веры Оскар Уайлы выразил в книге «Замыслы». Она была издана в 1891 г., в нее вошли трантаты, написанные ранее: «Кисть, перо и отрава», «Истина масок», «Упадок искусства лжи», «Критик как художник». Пафос книги в прославлении искусства — ведичайшей святыни, верховного оожества, фанатическим жрецом которого был Уайльд. Тревожась о будущем человечества и видя в искусстве панацею от всех зол, он хотел всех обратить в свою веру. Однако в своем утверждении абсолютного превосходства искусства Уайльд доходит до абсурда. Он утверждает, что не искусство следует жизни, но жизнь подражает искусству, «Природа вовсе не великая мать, родившая нас. она сама наше создание». Искусство творит жизнь, оставаясь абсолютно равнодушным к реальности, «Великий художник изобретает тип, а жизнь старается сконировать его». Свое положение Уайльд подкрепляет, с его точки зрения, убедительными примерами, Пессимизм выдумал Гамлет и «весь мир впал в уныние из-за того, что какой-то марионетке вэдумалось предаться меланхолии». Нигилиста, этого странного мученика без веры, изобрел Тургенев. Постоевский же завершил его. Робеспьер ролился на страницах Руссо. А весь XIX в. придуман Бальзаком. Замечая распространенность художественных типов в жизни. Уайлыд не желает замечать того, что писатели не придумывают своих героев, а создают их, наблюдая эпоху. Признание зависимости хупожника от своего времени противоречило бы главному положению эстетики Уайльда: «Искусство ведет самостоятельное существование, подобно мышлению, и развивается по собственным законам». До Уайльда эту идею развивали в своей эстетике романтики, канонизировавшие разрыв идеала и действительности. Он же доводит до крайности этот субъективизм. Искусство для него — единственная реальность. «Я люблю сцену, на ней все гораздо правдивее, чем в жизни!», «Единственно реальные люди -это те, которые никогда не существовали», - убежденно проповедует Уайлыд.

Искусство на Западе в конце XIX в. переживает кризис, большие художники в связи с этим ощущают острое беспокойство. взволнован и Уайльд. Но как он объясняет причину упадка? «Одной из главных причин, которым можно приписать удивительно пошлый характер огромной части литературы нашего века, без сомнения, является упадок лганья, как искусства, как науки, как общественного развлечения». Обычно значительность произведения определялась степенью глубины реалистических обобщений, мастерством художественного воплощения их. Уайльд утверждает совершенно обратное. «Подлинная цель искусства это ложь, передача красивых небылиц». В искусстве он больше всего ценит искусственность, реализм для него абсолютно неприемлем. «Как метод реализм никуда не годится, — заявляет он, и всякий художник должен избегать двух вещей: современности формы и современности сюжета». По его мнению, задача художника «заключается просто в том, чтобы очаровывать, восхищать, доставлять удовольствие». Реалисты, забывшие это, привели искусство к упадку. Натурализм, в котором Уайльд склонен видеть высшую стадию реализма, кажется ему особенно вредным, ибо он решительно все черпает из жизни, а «жизнь — очень елкая жилкость, она разрушает искусство, как враг, опустошает его ном». Эстетика Уайльда антиреалистична по своей сущности. Заявляя, что «искусство ничего не выражает, кроме самого себя», Уайлыд встает на позиции «чистого искусства», отказываясь признать его социальные функции. Он яростно защищает принции бесполезности искусства. Презирая меркантилизм буржуа, во всем руководствующихся правилом полезности, Уайльд категорично заявляет: «Всякое искусство совершенно бесполезно».

Особенно были ненавистны ему те, кто пытался подчинить искусство интересам морали. «Эстетика выше этики»! — спорил с ними Уайльд. «Нет книг правственных или безиравственных. Есть книги хорошо написанные или написанные плохо. Вот и все». В основе отрицания всякой связи между искусством и моралью лежит прежде всего отрицание Уайльдом самого принципа нравственности. Свое презрение к общепринятым моральным нормам Уайльд выражает в форме парадоксальных афоризмов. «Милосердие порождает эло... Существование совести есть признак нашего несовершенного развития... самопожертвование — пережиток самоистязания дикарей... Добродетель! Кто знает, что такое добродетель?... Никто!», «Преступление никогда не бывает вульгарным, но вульгарность — всегда преступление». Начав с освобождения художника от этических норм, с оправдания его индивидуализма, Уайльд приходит к проповеди аморализма.

Подчеркивая антиреалистическую и антидемократическую сущность эстетики Уайльда, нельзя не заметить ее противоречи-

вости. Презирая поденциков литературы, видевших свое назначение в том, чтобы сообщать, «что быть хорошим - значит быть добрым, а быть дурным — значит быть злым». Уайльд высоко ценил великих мастеров слова Толстого и Постоевского, Флобера и Теккерея и скептически относился к оценкам их творчества в официальной буржуазной критике. Реалист Бальзак вызывал печаменное восхищение Уайльда, а смерть его героя - Люсьена де Рюбампре, по его собственному признанию, была величайшим горем ого жизни. Правда, Уайльд никогда не считал автора «Человеческой комедии» реалистом, он называл его романтиком. Что же привлекало его в Бальзаке? То, что «он творил, а не колировал жизнь». Бальзака ставил он несравненно выше Золя, чье творчество считал «неправильным в отношении искусства». Он отрицает натуралистический метод, но отказывается «разделять высоконравственное негодование современников против Золя». Как честный художник Уайльи не боится признать правиу: «Это вень негодование Тартюфа за то, что его разоблачили». Оборотная сторона «священного негодования» буржуа ему хорошо была известна. Если рискнуть окунуться в море парадоксов Уайдьда. то иногда за кажущейся асбурдностью утверждений можно обнаружить вполне приемлемые истины: полчас все бурные филиппики против реализма сволятся к требованию знать преимущество творческого воображения перел плоским подражательством, требование, которое подпержал бы каждый реалист.

Тем не менее многие идеи Уайльда были ошибочны и даже порочны. Секрет обаяния Уайльца не в них, а в блестящей форме их выражения. Его неожиданные сравнения и искрящиеся наралоксы разрывают нити догических связей, но только читатель начинает осознавать это, как на него обрушивается новый поток вывороченных наизнанку идей. Парадоксальный способ мышления присуш не одному Уайльду: Бернард Шоу — блестящий мастер парадоксов, но за ними всегда кроется глубокая и серьезная мысль, в то время как для Уайльда парадокс нередко становится самоцелью. К нему вполне применима характеристика, которую дал он герою своего романа: «Он играл мыслыю, давая волю фантазии: он жонглировал ею, преображая ее, то отбрасывал, то подхватывал снова; заставлял ее искриться, украшая радужными блестками своего воображения, окрылял парадоксами». И все же Горький не случайно усматривал в стремлении Уайльда и Шоу «вывернуть наизнанку общие места» проявление «более или менее сознательного желания насолить мистрисс Грэнди, пошатнуть английский пуританизм», полагая, что «парадокс в области морали - очень законное оружие борьбы против пуританизма». Уайльд очень часто прибегал и этому острому оружию, сводя счеты с буржуазной Англией, «чей дух окутан плотными туманами лицемерия, благополучия, ничтожности». Отказывая ей в праве именоваться страной подлинной культуры, Уайльд признает лишь то, что «она изобрела и установила общественное мнение, эту попытку организовать общественное невежество». Пребывая в обители чистой поэзии и красоты, он все же помнит о глупости и тупоумии обывателя, которые иронически определяет «важным историческим оплотом национального благополучия». Упрекая писателей в забвении великого искусства — искусства лганья, он с тонким сарказмом отмечает большие успехи в этой области буржуазной прессы и судейских чиновников, которые «черное могут сделать белым» и притом без всяких усилий.

Хотя свои удары Уайльд наносит мимоходом, ибо не в борьбе с общественным злом видит он назначение поэта, все же они весьма чувствительны. Их не забудут и не простят. Не только респектабельная ханжеская буржуазия, но и аристократы, охотно принимавшие его в своих салонах, будут глумиться над ним во время скандального суда в 1895 г. Уайльд, превративший на некоторый период свою жизнь в погоню за наслаждением, дорого заплатил за это. Он был приговорен к двум годам каторги, из баловня жизни превратился в отверженного, само имя его сделалось запретным, книги его были изъяты из всех библиотек, пьесы сняты со сцены. Он был насильственно изолирован от читателя. После выхода из тюрьмы, больной и духовно сломленный, он вынужден был покинуть Англию и умер в нищете и безвестности в Париже в 1900 г.

Появление поэтического сборника «Стихотворения» в 1881 г. положило начало творческим исканиям Уайльда. Ранние стихи его отмечены влиянием импрессионизма, в них выражены непосредственные единичные впечатления. В дальнейшем его стих делается все изысканнее, литературнее. Уайльд, уверенный в том, что «произведение искусства не выигрывает в своей красоте от того, что оно напоминает о творении природы», намеренно лишает стих жизненности и поэтического чувства. Полные утонченных образов, стилизованных картин и мифологических ассоциаций, его стихи блещут холодной искусственной красотой. «Сфинкс» — вершина его ранней поэзии. В таинственном образе не подвластного времени Сфинкса, молчаливого свидетеля и участника любовных таинств богов и людей минувших эпох, воплошается тема трагического противоречия, заключенного в любви противоречия между чувственным и духовным началом. Уайлыг начал нак поэт, высокой поэзии исполнена и его проза.

Уайльд был блестящим собеседником и великолепным рассказчиком. «Он по прихоти мог вызвать у слушателей то беспечные

улыбки, то слезы, мог увлечь их в мир фантастических вымыслов, мог растрогать их живым красноречием, мог возбудить у них бурные приступы хохота необузданно причудливым гротеском и фарсом», — вспоминает его биограф Пирсон. Рассказы, опубликованные в 1887 г.: «Кентервильское привидение», «Преступление лорда Артура Сэвилла», «Сфинкс без загадки», «Натурщик-миллионер» — создают далеко не полное представление об этой стороне его таланта. Уайльд не любил ваписывать все, что приходило ему на ум, многие рассказы, которыми он очаровывал слушателей, так и остались ненаписанными.

«Кентервильское привидени<u>е» — самый</u> из напечатанных рассказов. В нем все основано на паралоксе: не привидение пугает новых владельцев старинного замка, а наоборот, семейство современных американцев наводит ужас на фамильный призрак и доводит его до нервного расстройства. На этом и основан комический эффект рассказа. Невозмутимость всех членов семейства Отисов не имеет предела. Их непоколебимое зправомыслие и служит источником комизма. Когда м-р Отис привидению смазать цепи машинным «Восходящее солние демократической партии», когла его сын «Непревзойленным Пятновыводителем и образцовым Очистителем Пинкертона» уничтожает кровавые пятна на полу библиотеки, которые дух почитает делом чести упорно восстанавливать, когда миссис Отис рекомендует призраку микстуру от несварения желудка, трудно решить, кто более смешон - эти не умеющие упивляться янки или кентервильское привидение, которое, отлеживаясь в свинцовом гробу после очередного потрясения от встречи с мланними отпрысками Отисов, лелеет планы кровавой мести, неизменно завершающиеся его позорным поражением. Уайльи непрусмысленно иронизирует наи Отисом, американским послом, и его сыном, названным родителями в порыве патриотизма Вашингтоном, который обещал стать хорошим пипломатом. «поскольку он три сезона подряд дирижировал немецкой кадрилью в казино Нью-Порта и даже в Лондоне заслужил репутацию превосходного танцора».

Писатель тонко подметил характерные черты американских деятелей: самоуверенность, убежденность в собственном превосходстве, прямолинейность, доходящую до ограниченности и деловую хватку. «Я ведь приехал из передовой страны, — замечает м-р Отис. — У нас за деньги все можно достать, да и молодежь у нас разбитная; напи молодые люди — это лучшее украшение вашего Старого Света... Заведись в Европе хоть одно привидение, оно мигом очутилось бы у нас в каком-нибудь музее или разъездном паноптикуме». Веселое остроумие, тонкая ирония, блестящий

слог, карактеризующие «Кентервильское привидение», получают дальнейшее развитие в творчестве Уайльда.

Его сказки (сборники «Счастливый принп «Скязки» и другие сказки», 1888 и «Гранатовый домик», 1891) раскрыли читателю нового Уайльда. Споря с самим собой, с бездумными принципами этой эстетики, он, порой греша сентиментальностью, защищал мораль простых, но истинно благородных и честных людей. Счастливого принца и Ласточку, пожертвовавших красотой и жизнью ради человеческого счастья, он противопоставил богачам, глухим к красоте и добру, и ограниченным пошлым мещанам («Счастливый принц»). В истории белного саловника Маленького Ганса, который погиб из-за черствости и алчности богатого мельника, выдававшего себя за его преданного друга («Преданный друг»), в смехотворном финале напышенной Ракеты - грозившая взлететь выше солица, она плюхнулась в грязную канаву («Замечательная ракета») — выражено бесконечное презрение писателя к аристократам и буржув и искреннее расположение к простому труженику. Соловей. произивший сердце шипом розы, создавший прекраснейшую песнь ценою крови сердца и погибший во имя любви («Соловей и роза»), спорит с утверждением Уайльда, будто «красота кончается там, где начинается одухотворенность, будто искренность пагубна для красоты». Писатель сознавал, что те, кого сказки должны устыдить, не захотят принять их морали, более того, она возмутит их. и, подобно Водяной Крысе из сказки «Преданный доуг», они завопят во всю глотку: «Гиль!» и заткиут уши.

Уайльд полагал, что он просто творит красивый вымысел. Фантазия художника неистошима: в его сказках Ласточка влюбляется в статую Прекрасного Принца, а Рыбак — в Деву Морскую. Луша отделяется от тела и странствует вдали от козяина, птицы, цветы и даже бенгальский огонь рассуждают и пействуют, как люди. Но фантазия эта не имеет ничего общего с вымыслом фольклора. Его сказки подчеркнуто литературны и паже манерны. Их стиль и язык подчинены страсти Уайльна к декоративности, к экзотической пышности. Здесь и «розовые ибисы, которые длинной фалангой стоят на отмелях Нила и клювами выдавливают золотых рыбок», и «царь Лунных гор, который черен, как черное дерево, и поклоняется большому осколку хрусталя» («Счастливый принц»). С нескрываемым удовольствием любуется он предметами роскоши, он готов бесконечно живописать великолепное убранство покоев, роскошные одежды, прагоценности. Простое перечисление их доставляет ему истинное наслаждение. «Там были опалы И сапфиры. опалы

в хрустальных чашах, а сапфиры в чашах из ясписа. Крупные веленые изумруды были разложены рядами на тонких блюдах из слоновой кости, а в углу были шелковые тюки, набитые бирюзой и бериллами. Рога из слоновой кости были полны до краев пурнуровыми аметистами, а рога из меди — халцедонами» («Рыбак и его душа»). Герой Уайльда («Молодой король») издает крик восторга при виде тончайших одежд и драгоценностей, долгие часы он проводит в экстатическом восторге, созерцая античную статую. Поистине Уайлыд был влюблен в искусственную красоту. По выражению К. Чуковского, который первым представил Уайльда русскому читателю, он «чаще воспевал бриллианты, чем звезды, и спний шелк для него был прекраснее пеба». Пристрастие к декоративности стиля, ощущаемое в сказках, усиливается в пальнейшем творчестве. По этому поводу известно нроническое замечание Шоу, который был дружески расположен к Уайльду: «Уайльд был так влюблен в стиль, что он никогда не сознавал опасности откусить более, чем сможешь прожевать. Иными словами — опасности нагрузить стиль более, чем способно вынести произведение».

Однако создавая свои красивые небылицы, Уайльд так и не смог убежать от реальности. Действительность присутствует в его сказках, неповторимая ироническая манера повествования определенно является реакцией на нее. Палитра оттенков пропии Уайльда чрезвычайно богата: от горьких и грустных тонов — до озорных и язвительных. Но в целом она всегда утонченна и изяшна, как и сами сказки. Обычно ирония Уайльда проистекает из несоответствия между сущностью и видимостью явления (именно так построены сказки «Преданный друг» и «Замечательная ракета»). Иронические парадоксы с глубоким подтекстом рассыпаны по всему повествованию, но иногда они составляют и самую основу сюжета. Причем природа этих парадоксов бывает не только комической (как в «Кентервильском привидении» и «Замечательной ракете»), но и грагической. Жертва Соловья оказывается напрасной; девушка отвергает алую розу, напоенную кровью его сердца: «всякому известно, что каменья дороже цветов» («Соловей и роза»). Умирает маленький карлик, ибо разбилось его сердце, когда он осознал свое уродство. Прекрасная Инфанта, которую он горичо полюбил, возмущена гибелью такой забавной игрушки. «На будущее сделайте пожалуйста, чтобы) у тех, кто приходит со мной играть, не было сердца!» («День рождения Инфанты»). Сказки Уайльда проникнуты гуманисти ческим настроением, ему приходилось отказываться от своих деклараций о самоцельности искусства во имя любви к людям и сострадания к их скорбям.

Оскар Уайлыд жил в пледу собственных «Портпет противоречий: то он сторонник «чистого ис-Пориана Трея» кусства», то борен за его полчинение высоким этическим идеалам, Роман «Портрет Поркана Грея» (1891) был задуман, судя по предисловию автора, как апофеоз искусства, стоящего над жизнью, как гими гелонизму — философии паслаждения. В паралоксальных афоризмах предисловия Уайльд новторил известные положения своей эстетики: «хуложник --тот, кто создает прекрасное», «художник не моралист», «искусство — зеркало, отражающее того, кто в него смотрится, а вовсе не жизнь». От теоретических положений он переходит к трагической истории Дориана Грея. Мир знает многих героев. отлавщих душу дьяволу в обмен на богатство, трок, знание истины. обладание любимой женщиной. Порнан Грей жертвует пущой во нмя вечной молодости и красоты. Юный красавец, любуясь своим изображением, не может избавиться от мысли, что портрет будет всегда обладать тем, чего он неизбежно лишится. «О, если бы было наоборот! Если бы портрет менялся, а я мог всегла оставаться таким, как сейчас!» Мольба была услышана, и пожелание исполнилось. Безвольный Дориан становится послушной игрушкой в руках многоопытного циника дорда Генри, Поверив его речам о всесилии красоты, о неподвластности ее каким-либо законам, Дориан отдается чувственным наслаждениям скользя в безлиу разврата и преступлений. Низменные страсти, однако, не оставляют следа на нем. проходит много лет, но лицо его сияет, свежестью юности, ее неповторимой чистотой. Портрет же чуновишно изменяется, ибо дуща Попиана, воплотившаяся в нем. стала порочной, лживой и грязной. Не выдержав мучительных встреч со своей запятнанной совестью, Дориан всадил в портрет нож, чтобы избавиться от этого ужасного свидетеля, тот самый нож. которым он прежде убил художника Бээпла, написавшего этот портрет. Вбежавшие слуги увидели великоленный портрет своего хозяина во всем блеске его дивной молодости и красоты. А на полу лежал омерзительный труп, в котором, лишь по кольпам на руках, они узнали Дориана Грея.

Сюжетная линия романа напоминает «Шагреневую кожу» Бальзака, оба романа философско-символические. Однако помимо сходства, есть существенные различия. Уайлыд создавал не реалистический роман, хотя многие сцены вполне правдоподобны. «Это ведь чисто декоративный роман! «Портрет Дериана Грея» — золотая парча!» — доказывал сам автор. Уайлыд не задавался целью создать многогранные характеры, каждый его герой — воплощение одной илеи: Дориан — это стремление к вечной юности, лорд Тенри — культ философии наслаждения, Бэзил — преданность искусству Главное внимание писатель уделяет не дей-

ствию, не характеристикам, а тонкой игре ума, которую ведет лорд Генри, в чьих смелых парадоксах воплощены заветные мысли автора. В свою интеллектуальную игру Принц Парадокс вовлекает Дориана, поражая его воображение необычными и дерзкими речами. А слова для Уайльда гораздо важнее, чем факты, он, а с ним и его герои, полностью отдаются словесным поединкам.

Новый гедонизм лорда Генри в чем-то близок учению Ницие. Оба они облагораживают культ эгоизма мечтой о прекрасном. совершенном человеке. «Цель жизни — самовыражение. Проявить во всей полноте свою сущность -- вот для чего мы живем... Если бы каждый человек мог жить полной жизнью, давая волю каждому чувству и каждой мысли, осуществляя каждую свою мечту. — мир ошутил бы вновь такой мошный порыв к радости. что забыты были бы все болезни средневековья, и мы бы вернулись к идеалам эллинизма, а может быть, и к чему-либо еще более ценному и прекрасному». Спорить с лордом Генри трудно. в частностях он бывает прав. но эти частичные истины не скрывают ошибочность его исходной позиции. Никто, кроме Базила. и не пытается опровергнуть его. В мире, где он вращается, в большой моде подобное кокетство ума. «Вы прелесть, но настоящий демон-искуситель, Непременно приезжайте к нам обелать». — восклицает почтенная герцогиня,

Проповедуя свободу инстинктов, лорд Генри всей душой восстает против самоограничения. «Единственный способ отделаться от искушения— уступить ему... Согрешив, человек избавляется от влечения к греху, ибо осуществление — это путь к очищению». Лорду Генри льстило внимание юного Дориана, который, словно редкостная скрипка, отзывался на каждое прикосновение, ему нравилось умственно развращать его, слышать в его горячих речах отзвуки собственных мыслей. Превратив юношу в объект бесстрастного наблюдения, он ставит эксперимент над его душой, полностью подчиняя ее себе. Тот же охотно и бессознательно пьет сладкий яд, заключенный в парадоксах учителя.

Любовь Дориана к Сибилле Вэйн ярче всего свидетельствует о несознательности философии лорда Генри. Дориан оказывается неспособен на простое человеческое чувство. Он влюбляется не в девушку, а в искусство, которому она безраздельно отдавалась до встречи с ним. Он любил в ней сегодня Розалинду, завтра — Имоджену. Он обожал в ней Джульетту, Офелию, Дездемону, по он никогда не любил обыкновенную девушку Сибиллу Вейн. И он безжалостно оттолкнул ее, разбив ее сердце, как только из великолепной актрисы она превратилась в живую любящую женщину. Она перестала занимать его воображение, а согласиться с нею в том, что любовь выше искусства, он не мог. До-

риан исповедовал другую философию, согласно которой полное самоопределение человека возможно только в искусстве. Свою жизнь он пожелал превратить в величайшее искусство. Полюбив себя превыше всего, он не очень беспокоился о других. Сибилла, поступившая, по его мнению, эгоистично, причинив своею смертью ему минутное волнение, — первая жертва Дориана, за нею последуют другие. Дружба с ним оказывается губительной для молодых людей, он заражает их безумной жаждой наслаждений, опи либо кончают жизнь самоубийством, либо скатываются на пно.

Жизнь Лодиана превратилась бы в кошмар, если бы инем и ночью призраки его преступлений напоминали ему о себе. Но он заставляет умолкнуть совесть: «Слишком коротка жизнь, чтобы брать на себя еще и бремя чужих ошибок. Каждый живет, как хочет, и расплачивается сам». Низости и преступления, совершаемые Дорианом, для него — лишь цень удивительных переживаний, после которых с особым удовольствием он окунался в атмосферу искусства. Узнав о самоубийстве Сибилны, он едет в оперу слушать «божественную Патти», убив Бэзила, с упоением отдается чтению стихов Готье. Зло было для него лишь одним из средств осуществления того, что он считал красотой жизни, «Самое страшное на свете — это скука, Вот — единственный грех, которому нет прощения». Дориан усвоил эту заповедь лорда Генри. Он преображает мир силой своей фантазии, создает свой мир, в котором все приняло свои формы и оделось живыми, светлыми красками». Он постоянно меняет свои увлечения. То это католичество, привлекавшее своей обрядностью, то мистицизм «с его дивным даром делать простое таинственным», то дарвинизм — «так заманчива была илея абсолютной зависимости луха от физических условий». Был в жизни Дориана период, когда он весь отпался музыке. То он изучал ароматические вещества. открыв, что «всякое душевное настроение связано с чувственным восприятием». Затем появилась новая страсть: драгоценности, гобелены и старинные вышивки. Все эти сокровища помогали ему спастись от страха, который он испытывал перед глубиной собственного падения. Он убедился в том, что в его жизни культура и разврат сопутствовали друг другу. И это понятно: Дориан иагнал из культуры все человеческое, искусство воспринимал как нечто нейтральное не влияющее на деятельность человека, Когда-то он опьянялся мыслыю, что «вечная молодость, неутомимая страсть, наслаждения утонченные и запретные, безумие счастья и еще более исступленное безумие греха - все будет ему дано».

Уайльд хотел прославить героя, принесшего душу в жертву красоте и искусству, но художественная правда оказалась силь-

нее этого замысла. Он показал, что Дориан загрязнил себя, что красота, лишенная человечности, становится уродством. В словах лорда Генри, обращенных к Дориану, в конце романа, прозвучала горькая ирония, которой сам он не почувствовал: «Ах. Пориан, какой вы счастливец! Как прекрасна ваша жизнь!... ...Все вы в ней воспринимали как музыку, поэтому она вас не испортила. ... Я очень рад, что вы не изваяли никакой статуи. не написали картины, вообще не создали ничего вне себя. Вашим искусством была жизнь». И это говорится в тот момент, когда Дориан понял, что изуродовал свою душу, загубил жизнь, вкусив яд подобных обольстительных речей. В момент осознания всей несостоятельности эгоцентризма и гедонизма особенно нелепо звучат идолопоклоннические слова: «Мир стал иным, потому, что в него пришли вы, созданный из слоновой кости и золота. Изгиб ваших губ переделает заново историю мира». Дориан стал жертвой своей максималистской страсти — любви к самому себе. Думая исключительно о своей личности, он ее и разруший, «Пытаясь убить свою совесть — Дориан Грей убивает себя», — так сформулировал мораль романа сам автор. Уайльд спорит с Уайльпом и своими руками разрушает возведенное с таким изяществом и легкостью здание своей ложной философии. Однако Уайльд далеко не последователен в ее осуждении: Дориан вызывает в нем больше сочувствия и сострадания, чем жертвы его страстей. В его судьбе Уайльд раскрыл трагедию реального противоречия: наслаждение, ставшее самоцелью, порождает не радость, а муки.

К этой теме обратился он вновь в одноакт-«Саломея» ной праме «Саломея» (она была запрещена в Англии и поставлена в Париже в 1893 г.). Страсть иудейской царевны, дочери Иродиады, прекрасной Саломеи вступает в трагический поединок с аскетизмом христианского пророка Иокана-.... ана. Все влечет Саломею к нему: его глаза «точно черные дыры. прожженные факелами в тирских коврах», его тело «белое, как лилия луга, который еще никогда не косили», его волосы, в сравнении с которыми «длинные черные ночи, ночи, когда луна не показывается», кажутся белесыми, его рот, «как гранат, разрезанный ножом из слоновой кости». Жажда чувственного наслаждения обостряется тем, что она сознает духовную чистоту и целомудрие пророка: «Он похож на лунный луч, на серебрянный лунный луч». Создается впечатление, будто Уайльд пишет новую «Песню Песней», но это трагическая песнь. Саломея полюбила Иоканаана, она не хочет слышать его призывов к отречению, проклятья, срывающиеся с его уст, оскорбляют, по не останавливают ее. «Дай мне поцеловать твой рот, Исканаан!» - твердит она и идет навстречу своему желанию, не содрогаясь даже перед смертью. Отказываясь плясать ради половины царства Ирода, Саломея пляшет дивный танец семи покрывал, требуя за это голову Ноканаана. Она достигла своего, «А, ты не хотел мне дать поценовать твой рот, Иоканаан. Хорошо, теперь я поцелую его». Упрекая его, уже мертвого, в том что он, живой, не захотел взглянуть на нее, она говорит: «Я знаю, ты полюбил бы меня, потому что тайна любян больше, чем тайна смерти. Лишь на любовь надо смотреть». Но любовь Саломен оказалась губительной не только для того, кого она полюбила. Она сама стала жертвой собственной страсти и погибла, поцеловав мертвые уста. Оскар Уайльд эстетизирует это противоречие, возвеличивает любовь и жажду паслаждения, превращающиеся в свою противоположность, несущие смерть и страдания. В драме «Саломея» отчетливо проявился декадентский характер его творчества.

1894—1895 гг. — это годы шумного триумфа Комении уайльдовских комедий. Одна за другой по-О. Уайльна являются на <u>спены пь</u>есы: «Веер леди Уиндермир», «Женшина, не стоящая внимания», «Идеальный муж», «Как важно быть серьезным». Уайльд не стал реформатором театра, как Бернард Шоу, но и его заслуга значительна: он возродил искусство английской-комедии. Он вернул ей национальный колорит, которого она давно лишилась. В его комедиях переп зритейем предстал замкнутый, узкий круг, который Уайльпу знаком лучше всего -- «высшее общество», но это был истинно английский высший свет. Только английская леди могла воскликнуть: «Он говорит неправду? Мой племянник Алджернон? Не может быть! Ведь он оксфордец». Буржуазная критика упрекала Уайльда в «ибсенизме» и не случайно. Языком комедии он обличал косность и лицемерие чопорных аристократов, показывал шаткость семейных и социальных устоев в Англии, т. е. по-своему решал те же проблемы, что мастера реалистической драмы, И делал он это легко, словно шутя, «Он просто извлекает из искусства самую квинтэссенцию, - пишет Шоу, - и получает пьесы, которые до того сценичны, что ими восторгаются все театралы, если у них есть хоть капля ума». В комедиях во всем блеске проявилось его искусство остроумнейшего собеседника: его пиалоги великолепны. Острота мыслей, отточенность парадоксов настолько восхищают, что порой нет места негодованию по новоду осмеиваемого. Он все умеет подчинить игре, нередко игра ума настолько увлекает Уайльда, что превращается в самоцель, тогла впечатление значительности и яркости создается поистине на пустом месте. Легкость, с какой он это проделывает, позволяет предположить, что подобных эффектов может добиться каждый. не обладающий талантом Уайльда, стоит лишь перевернуть прописные истины вверх ногами. Но это вцечатление обманчиво. «Его пьесы уникальны...» - предупреждает Бернард Шоу. Уникальность их, как и всех произведений Уайльда, составляет язык, стиль, манера преподнесения фактов, способы характеристики. Фабулы же его пьес не так оригинальны, котя, безусловно, неожиданны для английской сцены конца XIX в. Подобно Шоу, Уайльд сводит конфликт пьес к противоречию между сущностью человека и его видимостью. Миссис Арбетнот — женщина, не стоящая внимания, по мнению лорда Иллингворта, оказывается благороднее и правственно сильнее его; Эстер Уорсли, убежденная пуританка, — единственная из всех не только не отворачивается от опозоренной миссис Арбетнот, но преклоняется перед нею. Сэр Роберт Чилтери, по общему мнению, человек безупречной регутации, на самом деле создал карьеру, выгодно продав государственную тайну биржевому спекулянту.

Не все комедии Уайльда равноденны. «Иде-«Идеальный муж» альный муж» - лучшая и по литературным достоинствам, и по сиде социального обличения. Герои пьесы в порыве откровенности делают разоблачающие общественное устройство Англии признания: «Оружие нашего времени — деньги, Кумир нашего времени — деньги. Для того чтобы в наше время чего-нибудь добиться — положения, власти, — нужны деньги». «В наше время всякого можно купить. Только некоторые очень дороги». Особенно смехотворно в связи с этими откровенностями выглядит стремление героев, а в их лице - всех власть имущих, прикрыть свое истинное лицо маской высокой правственности. И хотя Уайльд накажет в конце «злодейку» — авантюристку миссис Чивли, он поддерживает ее выпад против пуританского ханжества: «До чего вы тут дошли с вашим пуританством! В прежнее время никто не старался быть лучше своих ближних. Это даже считалось дурным тоном, мещанством. Но теперь вы все помешаны на морали. Каждый должен быть образцом чистоты, неподкупности и прочих семи смертных добродетелей. А результат? Все вы валитесь, как кегли, один за другим». Самое ужасное, что ханжество превратилось в государственную политику: «В Англии, если человек не может по крайней мере два раза в неделю разглагольствовать о нравственности перед обширной и вполне безиравственной аудиторией, политическое поприще для него закрыто». Бернард Шоу, назвавший сцену, в которой Чилтерн «противопоставляет размах и смелость своих преступлений жалкому и вымученному идеализму своей глупой и доброй жены», очень современной, подчеркнул типичность происходящего. Уайльд превратил финал комедии в «happy end», не лищенный сентиментальности. Но это не ослабляет ее сатирического звучания, хотя бы потому, что уличенный Чилтери как бы в награлу за свои «добродетели» под занавес получает портфель министра. «У вас есть то, что нам сейчас необходимо в общественной жизни.

безупречная репутация, высокий моральный уровень, твердые принципы», — в этих словах, обращенных к Чилтерну, кроется заряд иронии огромной силы. Не случайно Горький замечал, что после Уайльда и Шоу в английской литературе «не может быть места для благодушия».

Уайльд считал, что в жизни его было «пва великих поворотных пункта» — Оксфорд и тюрьма. Утонченный астет, жрен культа наслаждения. Оскар Уайльд в последние годы отрекся от прежней жизни и ее плеалов и признал страдание единственной истиной, высшей реальностью. Причины этого нравственного переворота не только в душевных и физических муках, пережитых самим писателем, но и в том, что он, прежде обращающийся в бегство при виле уролств жизни, теперь смотред в дипо страдаюшим людям и признавал, что даже в этих ужасных условиях они сохраняют поброту, жизнералостность и человеческое постоинстсо. В исповели, которой он нал латинское название «De Profundis» — «Из бездны» (написана в тюрьме). Уайлыл заявил, что система и законы, жертвой которых он явился, лживы и несправелливы. Мысль об общественной несправелливости ролилась у писателя не в тюрьме, а значительно раньше. В 1891 г. он написал трактат «Иуша человека при социализме», в котором утверждал, что «человек создан для лучшего назначения, чем копание в грязи». Он мечтал о том времени, когда «не станет более людей, живущих в зловонных притонах, одетых в вонючие рубища... Когда сотни тысяч безработных доведенных до самой возмутительной нищеты, не будут топтаться по улицам, ...когда каждый член общества будет участником общего довольства и благополучия»... Анархический социализм Уайльда был далек от научного, но этот трактат, как и некоторые его другие произведения, помогают понять, что коренной переворот во взглядах писателя не является полной неожиданностью. «Ко мне шли, чтобы научиться радостям жизни и радостям искусства. Ho - кто знает? — может быть, я избран для того, чтобы научить людей более великому — смыслу и красоте страданий». Уайльд готов служить повому богу. Лишь в одном он неизменен: не может не противоречить самому себе. Обличая все, что заставляет страдать человечество, он готов поклониться самому страданию, видя в нем «единственный пуль к совершенству».

«Баллада Рэдингской тюрьмы» «Баллада Рэдингской тюрьмы»— воплощение этого противоречия. Она вышла в 1898 г. за подписью «С 33»— это был тюремный номер Уайльда, имя его по-прежне-

му оставалось под запретом. Произведение это, написанное классическим, чеканным, простым стихом, потрясало своим отчаянным трагизмом. Впервые индивидуалист Уайльд слил свое «я» с безымянными «мы», постигнув глубину чужих страданий. Сделав героем баллады юношу, казненного за убийство неверной возлюбленной, Уайльд впервые заговорил о надругательстве над любовью в мире, где царит жестокость, ложь, золото и подлость.

Вель каждый, кто на свете жил. Любимых убивал. Один жестокостью, пругой -Отравою похвал. Коварным попелуем — трус. A смедый — наповал. Олин убил на склоне лет. В рассвете сил — другой, Кто властью золота душил. Кто похотью слепой. А милосердный пожалел: Сразил своей рукой. Кто слишком преданно любил, Кто быстро разлюбил. Кто покунал, кто продавал, Кто лгал, кто слезы лил. Но ведь не каждый принял смерть За то, что он убил. (Пер. В. Брюсова)

«Баллада Рэдингской тюрьмы» — высший и последний поэтический взлет Оскара Уайльда. Затравленный ненавистным ему общественным мнением, Уайльд погиб, не осуществив всех возможностей своего самобытного и яркого дарования.

## **У РЕДИАРД КИПЛИНГ (1865—1936)**

Среди английских писателей конца XIX— начала XX в. наиболее противоречивой фигурой является Редиард Киплинг. «Бард» империализма был талантливым прозаиком и поэтом. Его творчество, прославлявшее и возвеличивавшее английскую завоевательскую миссию, находило призначие в самых различных кругах современной ему Англии. Киплинг был самым популярным английским писателем конца XIX в.

Вместе с Хенли, Хаггардом, Конан-Дойлем он выступил за «оздоровление» искусства, противопоставляя декадентскому пессимизму культ силы и активности. Однако даже Киплингу — самому талантливому из них — не дано было возглавить борьбу с декадансом, ибо реакционное мировоззрение ограничивало его реализм. Подчас, особенно в раннем творчестве, мастерство художника побеждало узость его идеалов, националистические идеи заглушались голосом реальности, тогда его книги, по признанию А. Куприна, поражали «волшебной увлекательностью фабулы, поразительной наблюдательностью, необычайной правдоподобностью, остроумием, блеском диалога, сценами гордого и простого

героизма, точным стилем... бездной знаний и опыта». Но чем дальше развивалось его творчество, тем реакционнее становились его вагляды, и это все больше ограничивало возможности Киплинга-художника. Сумерки империализма совпадали с закатом его некогда громкой славы. Время — лучший критик — похоронило значительную часть чрезвычайно обширного наследия Киплинга, сохранив для наших современников лишь те книги, где реакционная тенденция выражена неотчетливо либо совсем отсутствует.

Редиард Киплинг начал свой творческий путь в середине 80-х гг. «Департаментские песни», «Три солдата», «Простые рассказы», «История семейства Гэдсби» — так назывались первые сборники стихов и рассказов молодого писателя. Известность пришла к нему сразу. Необычайная простота, естественность и достоверность его рассказов из жизни далекой Индии обеспечили Киплингу успех у широкого читателя. Он прекрасно знал то, о чем писал. Сын директора музея искусств в Бомбее, оп родился в Индии, там провел детство и, закончив школу в Англии, вернулся в Индию. Семилетняя служба корреспондента в различных редакциях не прошла бесследно: опыт, накопленный Киплингомгазетчиком, связи с колониальными чиновниками, знание их будничной жизни — все это обогатило Киплинга-писателя. Он развернул перед читателем, по словам А. Куприна, «сказочную, феерическую панораму Индии, ослеплян яркими красками, подавляя и ошеломляя каким-то чудовищным водонадом из людей, стран, событий, костюмов, обычаев, преданий, войны, любви, племенной мести...». При всей пестроте этой картины в ней не было ничего от избитого изображения Индии как «страны чудес», где европейца ждет только роскошная экзотика. Индия в рассказах Киплинга — это страна, где «белому человеку» предстояло испытать и преодолеть множество лишений. Все — даже сама природа настроено здесь против него, его подстерегает палящее солнце и удушливые испарения, наводнения и засуха, лихорадка и холера, тоска по родине, враждебность местного населения, монотонная повседневность. Киплинг нисколько не приукрашивал Индию, напротив, раскрыл — насколько это ему было дано — оборотную сторону этой «страны чудес», и в этом отношении его рассказы не лишены познавательной ценности. Писателя не могли не возмутить картины жуткой нищеты и бесправия местного населения.

В путевых очерках по Индии есть много поразительных посвоей разоблачающей силе зарисовок. «Один из холмов был покрыт тучей ястребов, жадно расклевывающих тушу навшего вола, а внизу, у подошвы холма, совсем голый, представляющий собою живой скелет, умирающий с голода туземец с такой же жадностью пожирал кусок мяса, вырезанный до нашествия истребов из той же падали. Вид был настолько ужасный, что я закрыл глаза и отвернулся». Доведенные голодом до отчаяния женщины, напоминающие высохшие скелеты, продают своих детей («На голоде»). Мальчик толкает слепую сестренку в колодец, чтобы избавить ее от мук медленной голодной смерти («Маленький Тобра»). Вместо живописных зрелищ в рассказах Киплинга предстают мрачные картины нищеты, невежества, забитости индийцев. Они верят в колдовство, в заговор, в гаданье и часто становятся жертвами либо собственного суеверия, либо религиозного фанатизма («Возвращение Имрея», «Дом Садху»).

Безусловно, Киплинг искренне сочувствует этим людям, осуждает бесчеловечность порядков, которые доводят их до столь бедственного состояния. Но он твердо уверен, что спасти их, вывести из мрака может лишь «белый человек». Эта мысль в классической форме выражена в известном стихотворении Киплинга «Бремя

белых».

Несите бремя белых, — И лучших сыновей На тяжкий труд пошлите За тридевять морей; На службу к покоренным Угромым племенам, На службу к полудетям, А может быть чертям.

Несите бремя белых, — Не выпрямлять спяны! Устали? — пусть о воле Вам только снятся сны!

(Пер. М. Фромана)

Стихотворение написано в 1899 г., но молодой Киплинг, судя по его ранним рассказам, был уверен в том, что если англичане не вмешаются в дела индийцев, последние будут пребывать в состоянии дикости до «страшного суда». Индийцы в его глазах — это дети, несамостоятельные, незрелые, готовые к послушанию, если с ними станут хорошо обращаться. Туземцами, как детьми, необходимо руководить: «если туземец не имеет беспрестанно перед глазами знаков нашего могущества, то он, как ребенок, не способен понять, что значит власть, и какую опасность влечет за собой неповиновение ей».

Ранние рассказы Мысль о неполноценности индийцев нашла выражение даже в ранних рассказак Киплинга. Телеграфист захолустной станции, человек смешанной крови сумел подавить мятеж туземцев в городке, хотя сам он изнемогал от страха. Капля крови «белого человека», текущая в его жилах, пробудила в нем решимость и от-

вагу, которая уступила место истерическим слезам, как только в город вошли английские войска и он перестал себя чувствовать единственным представителем правительства, т. е. «белым человеком» («Его шанс в жизни»). Хотя превосходство европейца над жителями Востока для Киплинга самоочевидно, он позволяет себе иногда делать сравнения не в пользу своих соплеменников. Простодушные, доверчивые индийцы подчас оказываются у него много благороднее цивилизованных господ. Англичане, злоупотребляющие доверчивостью и наивностью туземцев, вызывают возмущение писателя. Индианка Лиспет, воспитанная в христианской вере миссионерами, гораздо выше и нравственно чище англичанина, который, будучи обязан ей жизнью, обманул девушку, пообещав жениться, и — не вернулся. Лиспет, трогательная в своем упорном ожидании «жениха», превращается в трагическую фигуру, когда, узнав об обмане, она уходит в горы к своему народу, бросив на прощанье презрительные слова: «Вы, англичане, все лучны» («Лиспет»).

Киплинг, заботящийся о престиже англичан в Индии, полагает, что их авторитет должен покоиться на смешанном чувстве страха и почтения, которое должен испытывать по отношению к ним каждый туземец. Однако, показав во многих рассказах духовное убожество, тупость, узость интересов колониальных чиновников, Киплинг убеждает читателя в том, что далеко не каждый способен внушить подчиненным подобное чувство («Приятель моего приятеля», «Свинья»). Канцелярским чиновникам, жиреющим за своими столами, он противопоставляет своего дюбимца — полицейского чиновника Стрикланда, который придерживался мнения, что англичане должны знать индийцев, их правы, обычаи, стараться проникнуть в самые потаенные уголки их жизни — только в DTOM случае они могут рассчитывать усцех своей деятельности в Индии. Сам Стрикланд, в течение семи лет следуя своей теории, добился таких успехов, что мог без труда сойти и за индуса, и за магометанина, и за фокусника, и за факира. Он постиг язык различных племен, выучил песни нищих, ритуальные пляски, он знал песню ящериц и танец халли-хукк, он мог рисовать «быка смерти», на которого англичанипу не разрешалось даже взглянуть. Переодевшись в соответствующий костюм, он смешивался с темнокожей толцой, и она поглощала его. Все это помогало ему в его основном деле, для Стрикланда не было неразрешимых, загадочных преступлений: индийцы полагали, что он обладает даром делаться невидимым и повелевает многими демонами. Они боялись и уважали его.

Киплинг, сделавший своим героем «человека действия», наделил его исключительным мужеством и удивительной скромностью. Его герой редко достигал успеха в жизни, да он и не гнался за чинами и почестями. Он мог совершить чудеса храбрости и жертвовать собой из преданности долгу, но отнюдь не ради славы. Именно таков Стрикланд — герой рассказа «Сапс мисс Югхель».

Как ни привлекательна была идея добро-Поэзия вольного подчинения Востока Западу, кото-Киплинга рая впоследствии будет развита в известной «Балладе о Востоке и Западе», молодой Киплинг, считаясь с реальностью, должен был говорить о сопротивлении, которое оказывают местные племена англичанам. Так в его творчество вошла тема армии и колониального солдата. Его стихи и рассказы построены так, что у читателя не возникает вопроса, относительно права английских солдат учить «уму-разуму» непокорных индийцев — в этом, по мнению Кицлинга, заключен священный долг Запада по отношению к Востоку, и лишь отсталость и дикость мещает индийцам понять и оценить все благородство этой миссии. Но Киплинг спокоен: у англичан есть надежное средство «обучения».

Вы все обожаете пушки, они в вас не чают души: Подумайте, как бы нас встретить, когда мы нагрянем в тиши. Пришлите вождя и сдавайтесь — другого вам нету пути, Разбегайтесь в горах или прячьтесь в кустах, Вам от пушек никак не уйти!

(Пер. *М. Гутнера*)

Несмотря на открытое оправдание колонизаторской деятельности правительства, Киплинг привлек симпатии демократического читателя тем, что внушил ему мысль о значительности маленьких тружеников — неприметных винтиков, от которых зависела работа огромной государственной машины. Киплинг привлек его и той критикой в адрес правительства, которая была вызвана пренебрежительным отношением сильных мира сего к людям, являющим собой становой хребет империи.

Солдат — туда, солдат — сюда! Гонп солдата вон! Но если надо на войну, — пожалуйте в вагон, — (Пер. С. Маршака)

такова типичная ситуация, в которой оказывается Томми Аткинс и его товарищи, герои киплинговских «Казарменных баллад».

«Казарменные баллады» с их грубоватой задушевностью располагали массового читателя: они были написаны на его языке языке улицы и казармы. Четкий ритм, интонация и форма стиха — подражание песпе, частушке, маршу — были понятны и близки, а Томми Аткинс был свой парень. Его храбростью восхищались, искренность подкупала, его горькие сетования на несправедливую и злую судьбу солдата встречали живейший отклик. Монологи Томми Аткинса-заневалы и вторящий ему солдатский хор передавали чувство обреченности солдата, но в этих жалобах звучал неизменный стоицизм, готовность нести это тяжкое бремя до конца.

День — ночь — день — ночь — мы идем по Африке, День — ночь — день — ночь все по той же Африке — (Пыль — ныль — ныль — рыль — от шагающих сапот!) Отпуска нет на войне!

(Пер. А. Оношкович-Яцын)

Рассказы Киплинга о трех неразлучных прузыях-солдатах ирландце Малвени, лондонском «кокни» Ортерисе и йоркширце Лиройде перекликались с пиклом стихов о Томми Аткинсе и посвоему пополняли его, в них образ киплинговского солдата получил более полное выражение. Все они - бравые, отчаянные ребята, в которых буйство и озорство сочетаются с огромной волей и железной писциплиной. Эти два противоположных начала лежат в основе киплинговской концепции человека: вихов страстей и умение беспрекословно полчиниться полгу. «Черные тайронны» — соднаты одного из прославленных полков — известны «как отъявленные мошенники, собачьи воры, опустошители нуриных насестов, оскорбители мирных граждан и безумно храбрые герои». Одно не исключает другого. Его «три мушкетера» не блещут интеллектом, это натуры примитивные, хотя и не лишенные аправого смысла, природной сметки и чувства юмора. Среди них парит закон кулака, недаром, когда Малвени рассек поисом чью-то голову глубже, чем хотел, о нем прошел слух нак о малом, у которого руки и ноги на месте. С нескрываемым удовольствием вспоминают они «славную» забаву-схватку с туземцами, гордостью исполнены их слова: «мы научили патанцев кой-чему», «наши штыки висели словно ножи мясников». Солдаты у Киплинга уважают лишь силу и охотно подчиняются ей. Их анархическая необузданность и буйство утихают перед офицером с сильным характером и тверцой рукой. Настоящий служака, по их мнению. обладает отличной выправкой, зычным голосом и крепкими ногами. Эти качества покоряют их и превращают буйную орду в послушное стадо. И если наказание исходит от офицера, обладающего подобными свойствами, они будут кричать ему «ура» до хрипоты в горле. В то же время они начисто лишены подобострастия и непрочь посмеяться над высоким начальством, будь то сам лорд, если он ничего не смыслит в их деле.

Киплинг показывает солдата не только на марше, в бою, но и на отдыхе. Их развлечения, их шутки так же грубы, как и их основная работа. Напившись, они часами сквернословят и так клянут верховное начальство, что «от их брани сохнет зеленая трава». Опьянение — естественное состояние киплинговского солдата на привале. Это единственное средство, утоляющее тоску по родине и нормальному человеческому жилью, это единственная форма протеста. «Моя голова — как гармошка, язык — словно гиря во рту», — так начинает свою исповедь солдат, сидящий в карцере за то, что в пьяной драке «часть капральских усов на память с собой унес». Вид этого «томми» далеко не бравый, он сам признает это.

Я кепи оставил в харчевне, забыл сапоги на шоссе, ,Где пояс и куртка не знаю... И будьте вы прокляты все! (Пер. В. Ерика)

Однако проклятья бессильны изменить что-либо, опять солдат «гонят туда, где дороги, но чаще туда, где их нет», и вновь «пыль, пыль, пыль, пыль от шагающих сапог...».

Жалобы на одуряющее одпообразие службы, усталость, откровенная радость при демобилизации — «в ногу, в ногу — берег недалек: зима пришла, но нам плевать — мы отслужили срок!» — соседствуют у Киплинга с удивительным спокойствием, с какимто странным фатализмом солдат. Они могут возмущаться — даже обстрелянные, видавшие виды начинают роптать («Припадок рядового Ортериса»), — но в конечном счете они уже и не мыслят себя вне солдатского строя, мундир словно прирос к ним, так же как они приросли к стране, где

Сколько хочешь старых храмов в глубине долин, Обезьяны на деревьях и, куда ни плюнь,— павлин; И серебряные травы долу клонятся чуть-чуть, Позади ремнем ружейным растянулся пыльный путь. (Пер. М. Гутнера)

Когда Малвени демобилизуют, он продолжает свою безупречпую службу «виндзорской вдове» (так они называют королеву) в качестве надсмотріцика одной из железных дорог Индии. Им внушнли, что «их долг — содержать себя и свое обмундирование в безупречной чистоте, не напиваться чаще, чем это необходимо, повиноваться начальству и молиться о скорейшем наступлении войны»... И они усвоили эту нехитрую науку.

Возпикщее поначалу впечатление, будто Киплинг чужд всякой идеализации своих «томми», со временем исчезает. Вместе со своими героями он твердо убежден, что солдатская служба единственное дело, достойное мужчины. Пусть она огрубляет, ожесточает, ограничивает человека, тем лучше, именно таким и должен быть настоящий мужчина. Отказавшись от внашней торжественности и парадности, Киплинг по-своему прославляет и возвеличивает солдата, идущего в битву с радостью, коть и без громких слов, ревностно оберегающего честь британского флага. Изменяя реализму, Кинлинг доходит до самой дешевой идеализации, утверждая, что «господь в своей премудрости вложил в грудь британского солдата сердце мягкое, как сердце ребенка, благодаря чему он верит своему офицеру и идет за ним в огонь и воду». В свою очередь, офицеры «заботятся о солдатах как мать о детях». В этом фальшивом умилении проявляется вполне определенная тенденциозность писателя. Как и в изображении Индии, Киплинг, разрабатывая «солдатскую» тематику, сочетает правдивость описания с заведомо ложной тенденцией, которая со временем одержит верх над его реализмом.

Кипликг, поначалу избегавший всякой романтизации и откровенной героизации, все чаще обращается к ним в своей поэзии. Тоска по сильному человеку, столь ощутимая в конце XIX в., когда разрушение личности под влиянием социальных факторов стало явным для многих, проявилась и в творчестве Киплинга. В поисках волевой, активной личности он обращался и к отпаленным доисторическим временам, и к периоду, когда только занималась заря капитализма. Он воспевает примитивизм первобытного человека, его необузданные инстинкты. Идеал поэта — молодой авантюрист, сильный, неутомимый, рискующий всем. Так возникает пикл морских или «пиратских» стихов, из которых наиболее известны «Баллада о трех котиколовах», «Мери Глостер». В них он противопоставил «героическое» прошлое отцов-накопителей ничтожеству и бездеятельности изнеженных их В «Мери Глостер» несостоятельность преемников, отравленных ядом пивилизации, особенно очевидна. Умирающий баронет Энтони Глостер, владелец 36 кораблей, один из властителей рынка, вспоминает время своей молодости, когда он закладывал основы своего состояния...

Что за судами я правил! Гниль и на щели щель! Как было приказано, точно, я топил и сажал их на мель. Жратва, от которой шалеют! С командой не совладать! И жирный куш страховки, чтоб рейса риск оправдать... (Пер. Г. Фиш)

Сын, внимающий рассказу отца, нисколько не увлечен им, он воспитан в ином духе. «Гравюры, фарфор и книги — вот твоя колея», — с раздражением бросает ему отец, сознавая их взаимную рознь и непонимание:

Тому, что казалось мне нужным, ты вовсе не был рад И то, что зовешь ты жизнью, я называю разврат!

Киплинг всецело на стороне старого баронета — достойного представителя «джентльменского пиратского рода», Он славит

время корсаров и флибустьеров и их самих — ненасытных искателей приключений, бродяг, отчаянных головорезов, вечных скитальцев, томящихся неутолимым желанием свободы и новизны.

Нам хотелось не клубных обедов, А пойти и открыть и пропасть (Эх, братцы!) Пойти, быть убнтым, пропасть. (Пер. А. Опошкович-Яцып)

Для солдат «потерянного легиона» не существует ни границ, ни трудностей, «пролагая путь для других», идут они, пренебрегая опасностью, смеясь смерти в лицо.

> Край земли — наша мера, Океан нам привычен всем, В каждой драке под ветром дерется Легион, не ведомый никем. (Пер. А. Оношкович-Яцык)

Цена анархической свободы и независимости от общества и его законов одна — жизнь. Киплинг не скрывает этого, но, по его мнению, только так и стоит жить. И от имени тех, кто, задыхаясь в городах, жил мечтой о «заморских светлых далях, о чужих краях», от имени тех, кто погиб, отправившись за своей мечтой, пишет он «Песню мертвых».

Слушай, поют мертвецы, — там на севере, в сумерках черных, Смотрят на нолюс они, уснув среди льдов непокорных. Песню поют мертвецы — там, на юге, где цали их кони И где с лаем и воем бегут динго, пыль поднимая в погоне. Песню поют мертведы — на востоке, где джунглей трущобы И где в зарослях буйвол ревет и кричат обезьяны от злобы. Песню поют мертвецы — там, на западе, где за лесами Россомахи погибших грызут, засыпан их кости песками. Слушай, — поют мертвецы!

(Пер. М. Фромана)

В этом своеобразном завещании потомкам звучит призыв продолжать дело отцов. Киплинг, как всегда, суров, он не обещает наград в конце пути!

Следом дети! Следом дети! Жатва — адесь и там. По костям отцов придете вы к своим костям!

Голос крови, зовущий в неизведанные дали, голос тоски вечного бродяжничества сливается в «Песне мертвых» с голосом долга, который обязывает выполнять то, за что было заплачено дорогой ценой. От прославления свободной силы и активности Киплинг переходит к прославлению этих же качеств, поставленных на службу интересам империи. Стихотворение «Тузсмец» раскрывает те конечные цели, за которые сложили свои головы отцы и которые должны вдохновить молодежь.

За яркий очаг парода,
За грозный его оксан,
За тихую славу аббатства
(Без этого нет англичан!)
За вечный помол столетий,
За прибыль твою и мою,
За ссудные банки наши,
За флот наш торговый — пью!

(Пер. Б. Брика)

Киплинг, завоевавший читателя своей энергической поэзией, славившей романтику свободной пиратской жизни, начинает внушать ему, что служба идеалам империи как раз и исполнена суровой романтики, только сильные духом и телом способны вести Британию к мировому господству.

> Протянем же кабаль (взять!) От Оркнейя до Горна и звезд, Вокруг всей планеты (с узлами, чтоб мир затянуть). Вокруг всей планеты (с петлею, чтоб мир захлестнуть).

(Пер. Б. Брика)

Постепенно пафос яркой, сильной, хотя подчас и преступной личности сменяется иным настроением: необходимость подчинения, беспрекословного исполнения приказа выступает на первый план. Так возникает поразительное по своей демагогии «Бремя белых», так появляются известные строки киплинговской «Заповеди».

Умей принудить сердце, нервы, тело Тебе служить, когда в твоей груди Уже давно все пусто, все сгорело, И только Воля говорит: «Иди»!

(Пер. М. Лозинского)

Стихи Киплинга выделялись — особенно на фоне символистских — своим энергичным ритмом, подчеркнуто демократическим языком, простотой, звучностью. Это были не зыбкие впечатления, по четкие зарисовки, содержащие не туманные намеки, но вполне определенные призывы и указания. Со временем империалистический характер его лозунгов становится все более очевидным. Не только проза, но и поэзия подчиняются главной задаче его творчества, которую Ричард Олдингтон с возмущением определил как стремление воспитать у читателей «психологию зада империи, предназначенного получать пинки».

«Книга джунглей» Реакционная идеология сказывается даже в лучших произведениях писателя таких, как «Книга джунглей» (1894—1895). Она была написана Киплингом в США, на родине его жены, где он провел несколько лет после того, как покикул Индию.

Значительная часть книги посвящена истории человеческого детеньша Маугли, вскормленного и выросщего в волчьей стае.

11 п/р. Елизаровой

Приключения Маугли, настолько захватывающи, повадки зверей, их поведение, их речи пастолько интересны, сама природа столь великоленна, что произведение это воспринимается как яркая увлекательная сказка. Недаром «Книга джунглей» очень близка «Просто так сказкам для маленьких детей» (1902), в которых Киплинг с удивительной непринужденностью рассказывает о давних временах молодости Земли, когда на ней бродили слоны без хоботов и леопарды без пятен. Маленький слушатель киплинговских сказок с интересом узнавал, почему у верблюда горб, а у носорога такая толстая кожа, как слоненок обзавелся хоботом и что могло произойти, если бы мотылек топнул ножкой... Киплинг (умело использовал богатейший нетронутый материал туземных сказок и легенд, это придавало сказкам и «Книге джунглей» особую прелесть.

Экзотический колорит, необычайная ситуация — дружба ребенка и диких зверей, их сложные взаимоотношения волновали воображение и заставляли на некоторое время забыть о скрытой философии. С неослабевающим интересом следил читатель за тем. как Акела, мудрый и отважный вождь свободного народа, как именуют себя волки, черная пантера Багира, смедая, как дикий буйвол, и беспощадная, как раненный слон, старый толстый медведь Балу, хранитель законов джунглей, спасали Маугли от клыков тигра Шер-Хана, как выручали опи его в трудные минуты, как терпедиво преподносили ему науку звериного парства. «Все джунгли твои, и ты можещь убивать все, с чем в силах сладить. В чем закон джунглей? Прежде борись, а потом уж говори». Маугли, постигший язык зверей раньше, чем человеческий, вскоре мог считать себя хозяином джунглей. Он убил своего заклятого врага Шер-Хана, теперь уже старый Акела да и вся волчья стая была обязана ему жизнью, сама Багира опускала голову под его пристальным взглядом. Маугли стал непобедим, ибо он был не просто обитатель джунглей, усвоивший их законы, он был человек. Киплинг, безусловно, поставил человека над зверем, более того, он заставил зверей повиноваться и паже побровольно служить человеку. Маленький Рикки-Тикки-Тави самоотверженно сражался с огромными кобрами Нагом и Нагеной, рисковал собой из любви и преданности к своим хозяевам. Он одолел врага, спас жизнь белым людям и был счастлив. Взаимоотношения человека и зверя — это взаимоотношения господина и слуги, в лучшем случае — друзей. «Твое пело только слушаться человека, который венет тебя за узду и не задавать вопросов», - поучает новичка старый мул («Слуги ее величества»).

Эта схема знакома по рассказам Киплинга о колониальной жизни, точно так строились взаимоотношения белых и туземцев. Создавая «Книгу джунглей», писатель не смог устоять перед ис-

кушением еще раз высказаться в пользу добровольного подчинения Востока Западу, и вот Маугли — властелин джунглей — поступает на службу к белому саибу — лесничему, открывает ему тайны не только дикого леса, но и своей удивительной жизни. Хотя «Книга джунглей» меньше всего напоминает аллегорию, тем не менее, говоря о животных, Киплинг имел в виду и людей. Возможно, в силу того, что принципиальной разницы между миром зверей и людей писатель не видел, — во всяком случае первобытный, нецивилизованный человек казался Киплингу естественным человеком и был дорог ему, — в этом своеобразном животном эпосе он выразил свою философию жизни. Раскрывается ее смысл в главном законе джунглей, который Киплинг рассматривает и как основной закон человеческого общества — это борьба за существование как движущий фактор развития человечества, это право сильного, это необходимость дисциплины и порядка.

Лля полного выражения идеалов Киплингу в «Crev norse» равной степени нужна была поэзия и проза. Киплинг пробовал свои силы в различных прозанческих жанрах. Он был большим мастером короткого рассказа, но крупным романистом Киплинг не стал. Первый роман «Свет погас» был написан им в 1890 г. В пентре его прама талантливого хуложника Лика Хеллара. Суровое и неистовое искусство Хеллара развивалось вдали от Англии, нищей ему служил богатейший материал Востока и заокеанских стран, которые Лик исколесил во время своих скитаний. Участник боевых операций английских колониальных войск в Египте и Судане, Дик Хелдар стал художникомиллюстратором одной из лондонских газет. Его рисунки, иллюстрации, поражающие смедостью диний и красок, вызвали интерес, была организована выставка, которую газеты окрестили «дикой». Самобытность Хелдара оказалась слишком яркой, реализм слишком груб, вкусы буржуазной публики были оскорблены. Критики, не ездившие пальше Брайтона, возмущались яростными красками восточных сцен, «ценителей», не нюхавших пороху, шокировал и оскорблял вид солдат Хелдара. Художник понимал, чего от него ждут, и, хотя он глубоко презирал подобное мнение, страх перед нищетой, чьи когти терзали его так долго, заставлял его идти на уступки. «Я надел на солдата красную куртку без единого пятнышка. Это искусство. Наваксил сапоги — вон как блестят. Вычистил ружье, в войсках всегда чистят ружья, - этого требует искусство. Сбрил ему бороду, вымыл руки, придал выражение сытого благодушия. В результате - манекен военного портного». Такая картина будет принята с восторгом. Перспектива создавать подобное искусство не увлекала Хелдара, хотя это был верный способ обогатиться, его привлекали не деньги - «у меня никогда их не будет много, мне всегда будет недоставать трех

пенсов». Его влекло иное — заболевший в юности тоской по далеким странам, где Южный крест стоит прямо над головой, он никогда не сможет излечиться от вечной ностальтии «блупного сына», он не сможет работать в Англии, его тянет за море. Безнадежно влюбленный в бесталанную, но фанатически преданную живописи Мэзи, он безуспешно пытается увлечь ее своей мечтой. Безответная любовь совсем парализовала Хелдара-художника. Единственная картина, которую он написал в Лондоне, стоила ему слишком дорого. Он не вынес напряжения, сказалось давнее ранение в голову, Дик ослеп, т. е. умер как художник. Судьба приготовила ему еще один удар — его картина была уничтожена глупой, вздорной бабенкой. Заживо похороненный в своей комнате, Хелдар страстно хотел одного — еще раз услышать звуки каноналы и пережить опьянение боем. Слепой и беспомощный, он набирается решимости отправиться вслед за друзьями, военными корреспондентами, в Судан, где англичане расправлялись с туземными племенами. «Хорошенько их, ребята, хорошенько», — шепчет в восторге Хелдар при каждом выстреле. Ответная пуля сжадилась нап ним и пробила голову.

В этом романе Киплинг в какой-то степени вышел за пределы колониальной тематики, но по настроению, по идейной направленности он был близок его предыдущим произведениям. В романе звучала уже знакомая проповедь сильной натуры, войны как единственного дела, достойного мужчины, прославление сурового искусства, внушающего уважение к профессии солда-

та, и критика изнеженности.

Первый роман не имел большого успеха, но «Отважные это не обескуражило писателя: в 1897 г. он мореплаватель» публикует еще один роман «Отважные мореплаватели». Киплинг, знающий тонкости сотен профессий и ремесел, мастерски нарисовал полную риска и тяжелого труда жизнь рыбаков, промышляющих треску в Северной Атлантике. Маленькими беглыми штрихами писатель очерчивает местность, отношения экипажа шхуны, фигуры самих рыбаков. Как ни далека от читателя эта жизнь, он верит во все происходящее, ибо рассказ Киплинга чрезвычайно правдоподобен. Однако реакционно-дидактическая установка романа вносит диссонанс в это увлекательное в целом повествование. Кинлинг показывает перерождение сына мультимиллионера, попавшего и рыбакам. Избалованный, изнеженный Гарвей Чейн проходит отличную школу жизни на судне, превращается в настоящего мужчину, каковым и должен быть наследник мультимиллионера, по мысли писателя. Метаморфоза эта выглядит неубедительно, а финальные сцены романа, проповедующие классовый мир, звучат крайне фальшиво.

Узость взглядов Кпплинга и реакционность «Ким» его мировозарения сильнее цавали себя знать в романах, нежели в коротких рассказах. «Ким» — самый известный роман писателя, написанный в 1901 г., призван был оправдать и романтизировать самую неприглянную сторону английской «миссии» в Индии — шпионаж. Киплинг постарался придать этой миссии характер увлекательной, хотя и опасной игры, тем самым облагородив ее. Этому замыслу соответствовал и выбор героя. Герой романа - юный Ким, сын погибшего сержанта О'Хара, круглый сирота, с младенчества прелоставленный самому себе. вырос в Индин, впитав в себя ее пух, ее традиции. Мальчик, чувствующий себя, как рыба в воле, в этих мрачных караван-сараях, на шумных базарах и грязных кривых улочках, на большой дороге, пересекающей Индию полобно многоводной реке. — поистине беспенная находка для англичан. Маленький Всеобщий Друг, как его называют, Ким с увлечением выполняет роль связного, ему нравится риск, с которым сопряжено выполнение таинственных поручений. Гибкий и незаметный, хитрый и дерзкий, наблюдательный и любопытный, смелый и изворотливый. Ким любил «игру» как увлекательное приключение, он «играл из-за возбуждения и сознания своей силы». Тот факт, что деятельность его остается никому не известной, не огорчал Кима: он ценил романтику тайны. Киплинг же со своей стороны старался сгустить романтические краски: он представлял шпиона человеком ежечасно играющим со смертью, но при этом абсолютно свободным чем-то сродни неприкосновенным бойпам его «потерянного легиона»: «Мы, принимающие участие в игре, стоим вне защиты, Если мы умираем, то и дело с концом. Наши пмена вычеркиваются из книг. Вот и все».

Киплинг наделяет Кима прирожденным даром разведчика; англичане, поместившие мальчика в специальную школу, где предполагалось отшлифовать этот алмаз, видят сколь тягостно для Кима пребывание вне родной стихии. «Не удержать молодого пони от игры... только раз в тысячу лет родится лошадь, столь пригодная для нгры, как наш жеребенок». Участие в «большой игре» привлекает Кима и возможностью лишпий раз окунуться в людской поток, безостановочно катящийся по белой пыльной дороге, ибо, хотя он саиб и сып саиба, Ким прежде всего дитя Востока.

В романе привлекает и заинтересовывает читателя не интрига, а великоленные картины индийской природы и мастерские зарисовки действующих лиц, среди которых выделяются тайные агенты — краснобородый афганец барышник Махбуб-Али и бенгалец Хурри. Очень выразителен образ отрешенного от жизни тибетского Ламы, пересекающего Индию в поисках священной

Реки Стрелы, воды которой якобы приносят освобождение от Колеса Всего Сущего. Паломничество Ламы (его сопровождает Ким в качестве ученика) позволяет Киплингу создать интереснейший образ большой дороги. Точно широкая веселая река жизни вьется дорога, а по ней, поднимая тучи пыли, с гомоном и песнями беспрестанно движутся конные и пешие путники. Большая дорога — сама по себе удивительное зрелище, писателю она к тому же позволяет показать представителей самых различных каст и племен и сообщить интереснейшие сведения об их нравах и обычаях, она дает возможность ввести в роман целый ряд персонажей, не имеющих прямого отношения к действию, но своей колоритностью, безусловно, украсивших повествование.

«Ким» — это не роман в обычном представлении, это скорее очень длинный рассказ об Индии. На страницах киплинговской книги бурлит мастерски воссозданная шумная, пестрая, беспорядочная азиатская жизнь. Однако как бы ни был читатель очарован этой картиной, он не может не почувствовать ложной концепции, на которой она возведена. Дружба Кима с тибетским Ламой символизирует уже знакомую идею добровольного подчинения туземца белому человеку, а сам Лама воплощает в себе идею патриархального Востока.

Еще раньше в рассказах «Чудо Пурун Багхата» Киплинг поведал историю первого министра одного из индийских государств, человека высокообразованного, награжденного почетными степенями многих европейских университетов. В один прекрасный день он отрекся от всего и с посохом в руке, в шкуре, накинутой на плечи, вышел на больную дорогу. Поселившись высоко в горах, в покинутом канище древней богини, он отказался от общения с людьми. Его посещали лишь звери, чей язык он постиг. Крестьяне из долины почитали старца как святого. Время остановилось для Пурун Багхата, и, сидя на камне у капища, он не мог сказать про себя, живет он или умер, человек ли он или часть холмов, облаков, дождей и солнечного света. Тибетский Лама очень близок этому образу, он также стремится к инрвание, видя в ней выстую мудрость. Киплинг подчеркивал в восточной философии ее спокойно-пассивный, созерцательный характер и пытался доказать, что именно такова сущность национального характера индусов и всех жителей Востока.

Конец XIX в. был самым плодотворным периодом в творчестве Киплинга, первое же десятилетие XX в. обнаружило упадок его творческих спл. Победа консерваторов в середине 90-х гг. превратила Киплинга в видную политическую фигуру, в национального пророка в литературе. В годы англо-бурской войны он, единственный из больших писателей, отправился в Африку воодушевлять колониальных солдат, что отнюдь не содействовало росту

сго популярности в демократических кругах. Охлаждение читателей было вызвано не только «империалистическим кредо» писателя, но и явным оскудением его таланта. Киплинг исчерпал себя, свой опыт в 80—90-х гг., а затем в его творчестве наступил кризис, углубившийся в годы первой мировой войны. Идеалы империи, которые он возвеличивал, не смогли вдохновить его на создание произведений, которые равнялись бы его первым вещам. Он разрабатывает историческую тематику, откровенно идеализируя феодальное прошлое Англии, обращается к теме патриархальной Англии, создавая провинциальные идиллии, а под конец в его творчестве начинают звучать мистические и патологические мотивы. Такова эволюция Киплинга, обусловленная тем, что свой талант он поставил на службу идеалам преходящим и бесчеловечным.

## **Уджон голсуорси** (1867—1933)

Одним из крупных мастеров критического реализма в английской литературе конца XIX — первой трети ХХ в. выступил Джон Голсуорси. Его творчество, теснейшим образом связанное с предшествующей прогрессивной традицией английской и мировой литературы и вместе с тем глубоко оригинальное, новаторское в своих наиболее существенных сторонах. представляет собой — вместе с творчеством Г. Уэлдса и В. Шоу новую ступень в развитни английской реалистической литературы не только сравнительно с классическим реализмом середины XIX в. (Диккенса и Теккерея), но также и с реализмом его непосредственных предшественников в английской литературе второй половины XIX в. — Дж. Элиота, Дж. Мередита, Г. Гарди и С. Батлера. В нем осуществляется применительно к английским условиям то поступательное движение критического реализма, которое характерно в целом для мирового литературного процесса в рассматриваемый период.

Формулируя уже в эрелом возрасте свое эстетическое кредо, Голсуорси с глубокой убежденностью утверждал: «Писать пмеет право только тот, кого волнуют большие общечеловеческие и социальные проблемы». Художественная практика писателя вполне подтверждает его право на столь ответственное заявление.

Наиболее значительный вклад в английскую литературу своего времени Голсуорси внес как романиет и рассказчик. Больших успехов, особенно в глазах своих современников, он достиг также и как драматург. Чрезвычайно интересную часть его литературного паследия составляют также его литературно-критические

статьи и высказывания и его проникнутая гуманистическими идеями публипистика.

Начало творческой деятельности Голсуорси цадает на конец

90-х гг, прошлого века.

В своих мировозэренческих основах творчество <u>Голсуорси</u> связано с идеологией мелкобуржувано-демократической оппозиции империализму, которая, по утверждению В. И. Ленина, «выступаст едва ли но во всех империалистских странах начала XX. веках <sup>1</sup>.

Эта связь определила глубокую внутреннюю противоречивость творчества писателя. Лучшим его произведениям свойствен несомненый и весьма искренний критический пафос. В них слышится отзвук настроений широких демократических масс Англии, угнетенных ее низов, которым Голсуорси глубоко сочувствовал и представителей которых обычно вводил в свои произведения как живой укор сытым и самодовольным. Вместе с тем в них находат отражение иллюзии писателя относительно возможности исправления наблюдаемых им в действительности его страны проявлений социального зда путем мирных демократических реформ, путем нравственного совершенствования люпей без коренной ломки существующих порядков, а также его неверие в творческие, созидательные возможности народных масс, помешавшие ему принять революционный путь преобразования мира.

Выходец из состоятельной буржуазной семьи, получивший образование в привилегированной публичной школе и в Оксфордском университете, Голсуорси готовился стать юристом. Этому помешало очень рано наметившееси у него недовольство косными социально-политическими и этическими нормами позднего викторианства. По его собственному признанию, «протест против стандартных лозунгов, господствовавших дома, в школе и в университете», подкрепленный затем возмущением, которое вызвала в нем англо-бурская война, был важнейшим стимулом, паправлявшим его перо в ранине годы.

Первым литературным опытом Голсуорси был сборник рассказов «Со стороны четырех ветров», увидевший свет в 1897 г. под псевдонимом Джон Синджон. В него вошло около десятка рассказов, отмеченных влиянием Р. Киплинга, слабых в идейном и в художественном отношениях. Не был удачен и вышедший в 1898 г. под тем же псевдонимом первый роман Голсуорси «Джоселин». Впоследствии сам писатель осудил эти первые неудачные пробы пера, запретив их переиздание.

Появлению следующих произведений Голсуорси предшествовала огромная работа писателя по изучению социальной действи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В. И. Лении. Полн. собр. соч., т. 27, стр. 408.

тельности своей родины— с одной стороны, и классической литературной традиции— с другой. Опыт предшествующей прогрессивной литературы мира становится для Голсуорси, начиная с этого времени, надежной опорой в его борьбе за реализм против упадочных и реакционных влияний, подобных киплинговскому.

Творчество Голсуорси, так же как и творчество его выдающихся современников — Б. Шоу, Г. Уэллса и др., связано прежде всего с английской реалистической традицией — от Шекспира до Диккенса и от Диккенса до С. Батлера. Особенно близок Голсуорси Диккенс, в котором молодой писатель выше всего ценит его «поистине всеобъемлющее сердце», его «великолепнос сочувствие людим». Позднее он прямо признавал свою связы с диккенсовской традицией английского критического реализма как в области мировоззрения, так и в области языка, утверждая, что каждый молодой писатель может «бессознательно заимствовать» у Диккенса «основы философии» и «основы стиля».

Этой связью во многом определяется как критическое, так и положительное содержание творчества Голсуорси. В новых исторических условиях он продолжает критику буржуазного собственничества и лицемерия, блестяще начатую старшим поколением английских реалистов. От Диккенса и его современников наследует он и свое сочувствие угнетенным и обездоленным труженикам.

Представляя, однако, новый этап английской и мировой литературы критического реализма, Голсуорси не может не видеть, что, несмотря на великую жизненную силу его образов, искусство Диккенса, его манера письма, является— по новым временам— несколько устаревшей, не соответствующей новым эстетическим требованиям. Он понимает невозможность игнорировать художественные достижения, накопленные реалистической традицией со времен Ликкенса по начала XX в.

И тем не менее к более близким ему по времени писателям-реалистам — Дж. Элиоту, Мередиту и др. — Голсуорси относится значительно сдержаниее, чем к Диккенсу, именно в силу того, что совершенствование художественной формы шло у них об руку с известным сужением социального днапазона. «Размах и простор», столь пленявшие его в «беспорядочных» творениях Диккенса, уходят из произведений этих более утонченных писателей, причем утрата эта лишь отчасти компенсируется более тонким психологизмом и большей отточенностью стиля — иногда чрезмерной (этот последний недостаток Голсуорси находил у Мередита). Из числа своих ближайших предшественников он выделяет только С. Батлера, разоблачающего в романе «Путь

всякой плоти» ханжескую пуританскую мораль, которой кичилась викторианская Англия.

Не ограничиваясь национальной традицией, Голсуорси обра-

щался также к опыту мировой прогрессивной литературы.

Известную роль в его творческом становлении сыграла французская литература: писатель знал и ценил Флобера, воскищался Мопассаном, которого признавал одним из своих литературных учителей, и А. Франсом.

Однако наиболее важная и значительная роль в становлении творческого метода Голсуорси принадлежит передовой русской литературе, которая была к моменту его вступления на путь художественного творчества ведущей литературой мира и в силу этого стала для него, как и для многих его современников, «мощным магнитом», на протяжении всей его творческой жизни притягивающим к себе его симпатии.

Увлечению Голсуорси русской литературой во многом способствовало ее достаточно широкое уже к началу нового века распространение в Англии и тот исключительный правственный и художественный авторитет, которым она пользовалась здесь — и не только у литераторов-профессионалов. На почве этого увлечения возникла и упрочилась и самая длительная, самая постоянная среди его литературных связей дружба с Констанс и Эдвардом Гарнетами, занимавшимися пропагандой русской литературы в Англии — она как переводчик с русского языка, он — как автор критических этюдов о русских писателях.

Первым русским писателем, с которым познакомился Голсуорси, был И. С. Тургенев. Это было на самом исходе XIX в. Тогда как раз заканчивалось издание первого английского собрания сочинений Тургенева, печатавшееся в новом и совершенном переводе К. Гарнет. Издание было снабжено предисловиями, дававшими весьма прогрессивное толксвание творчества русского писателя. Достаточно сказать, что предисловия к первому тому (в него вошел роман «Рудии»), а так же к одному из последующих томов, включавшему роман «Дворяцское гнездо», были написаны видным представителем русскей революционной эмпграции С. М. Степняком-Кравчинским, жившим тогда в Лондоне и имевшим личный контакт с Гариетами. К остальным томам предисловия писал Э. Гарнет. Желтые томики этого издания и явились для Голсуорси его открытием русской литературы. Он читал их один за другим, испытывая при этом, по его собственному признанию, «подлинное эстетическое волнение». Восхищение Тургеневым, своеобразную ученическую верность ему, Голсуорси пронес затем через всю свою творческую жизнь. «Я, во всяком случае, в большом долгу перед Тургеневым, - писал он на склоне своих лет в статье «Силуэты шести писателей» (1924). - У него и у Монассана проходил я духовное и техническое ученичество, которое проходит каждый молодой писатель у того или иного старого мастера, влекомый к нему каким-то внутренним сродством».

Произведения Тургенева являнсь для Голсчорси тем примером, который он тщетно искал в запанной литературе второй поповины XIX в. — примером высокого — если не высшего — художественного мастерства, достигнутого без каких бы то ни было нотерь идейного порядка. Не уступая Диккенсу богатством сопержания — в глазах Голсуорси этих пвух писателей сближает «глубокое понимание человеческой природы, глубокий питерес к жизни и глубокая непависть к жестокости и фальши» — Тургенев находит в то же время более современные и совершенные формы его поэтического выражения. Вот почему Голсчорси полагает, что Тургенев сыграл исключительно важную и значительную роль не только в его собственном творческом развитии, но также и в общем развитии английского и более широко — европейского романа конца XIX — начала XX в.: «...В творчестве Джейн Остин, Диккенса, Бальзака, Стенцаля, Скотта, Люма, Теккерея и Гюго роман приобрел определенное соотношение частей и пелого, но нужен был писатель с еще более поэтическим мировосприятием и с большей чуткостью, чтобы довести пропорции романа до совершенства, ввести принцип отбора материала и достигнуть того полного единства частей и целого, которое создает то, что мы называем произведением искусства. Таким писателем оказался Тургенев»... В той же статье, несколькими страницами ниже, он утверждает: «Несмотря на то, что английский роман, быть может, богаче и разнообразнее, чем роман любой другой страны, он все же — от «Клариссы» до «Улисса» — был склонен, фигурально выражаясь, прощать себе собственные недостатки и частенько отправлялся спать навеселе. И если теперь английский роман обладает какими-то манерами и изяществом, то этим прежде всего он обязан Тургеневу... Даже Флобер, апостол рефлектирующего искусства, не оказал на английских писателей такого сильного влияния, как Тургенев: в произведениях Флобера ощущается определенная замкнутость, камерное настроение. В этом пикогда не упрекали Тургенева...».

Здесь, в сущности, сказано все. Прежде всего здесь объяснено, почему писатель так предпочтительно тяготел к Тургеневу, ставя его выше таких призванных мастеров романа в европейской литературе, как Флобер и даже Мопассан (взявший, по его словам, то в его симпатиях, «что осталось от Тургенева»). Не говоря уже о том, что эти писатели, и особенно Мопассан, сами несли в своем творчестве отсвет тургеневского влияния, определяющим моментом была здесь, очевидно, большая сравнительно с ними жизненная сила, большая страстность Тургенева, не подавляемые, а

лишь подчеркиваемые его искусством. Так во всяком случае это представлялось Голсуорси. Если Флобер характеризуется в той же статье как «апостол объективности и полубог эстетизма», хотя и сумевший в своих шедеврах «Простая душа», «Легенда о св. Юлиане Странноприимце» и «Мадам Бовари» дать «глубокую критику жизни», то о Тургеневе несколькими годами раньше Голсуорси сказал так: «Ваши писатели внесли в художественную литературу... прямоту в изображении увиденного, искренность, удпвительную для всех западных стран, особенно же драгоценную для нас — наименее искренной из наций. Это свойство ваших писателей, как видно, глубоко национально, ибо даже Тургеневу с его профессиональным высоким мастерством оно присуще в такой же мере, как его менее изощренным собратьям».

Из этого последнего высказывания явствует, что знакомство Голсуорси с русской литературой не ограничилось одним только Тургеневым. Напротив, чтепие Тургенева побудило его углубиться

дальше в эту открывшуюся ему чудесную страну.

Почти так же всесторонне и глубоко знаи Голсуорси и творчество Л. Н. Толстого, о котором говорил, что «в глазах потомства» он «будет стоять в одном ряду с Шекспиром». В произведениях Толстого его привлекала прежде всего необычайная смелость критических разоблачений, делающая многие его страницы «непревзойденной сатирой», а также глубина его проникновения во внутренний мир человека. Уже при первом знакомстве с творчеством этого писателя Голсуорси заметил, что «оно достигаст новых глубин сознания, а значит и анализа» (высказывание 1902 г.).

Хотя сам писатель и не склонен был считать себя столько же обязанным Толстому, сколько Тургеневу, совершенно очевидно, что знакомство это не могло пройти для него бесследно. Влиянию Толстого Голсуорси обязан прежде всего усилением обличительного, сатирического начала своего творчества. Явную и сильную печать этого влияния несет в себе его критика присущего буржуваному строю лицемерия, социального и правового неравенства, погматизированного перковью христианства. С пругой стороны к Толстому восходят у Голсуорси и некоторые элементы его положительной программы: появление в его произведениях героя — правдоискателя, человека с потревоженной совестью (Шелтон в «Острове Фарисеев», Майкл Монт в форсайтовской серии), свойственное ему стремление (которым он наделяет также и своих положительных героев) видеть высокие человеческие качества в любом человеке. Не мог не сыграть своей роли в творческом развитии Голсуорси и художественный опыт Толстого его великоленные, всем миром признанные уроки раскрытия «диалектики души» героев, использования в реалистическом контексте внутреннего монолога, — уроки создания произведений эпического размаха.

Знал Голсуорси и творчество тех русских писателей, которые стояли у истоков литературы XX в. В первую очередь это относится к А. П. Чехову и А. М. Горькому: имя Чехова он называет пяпом с именами Тургенева и Толстого среди тех имен, «которымп мы клянемся», особенно подчеркивая у него глубинное знание народной жизни; а с Горьким, чьим творчеством он заинтересовался вцервые в связи с русской революцией 1905 г., у него возникает даже личный контакт, не слишком, правда, тесный и постоянный. Постоянным остается тем не менее то уважительное внимание, с которым оба писателя — русский и английский наблюдают за творческими успехами друг друга. Так, уже на самом закате своей жизни, приветствун А. М. Горького по случаю 40-летия его литературной деятельности. Голсуорси называет его «великим писателем» и говорит о том, как он «счастлив, что человечество имеет в своей среде такое имя». Однако понять принципиальное отличие творческого метода Горького как метода социалистического реализма от критического реализма его предшественников Голсуорси оказывается не в состоянии.

Более сложным было отношение Голсуорси к Ф. М. Достоевскому. Восхищение талантом этого писателя, явиешегося, по выражению М. Горького, «больной совестью нашей», не мешает Голсуорси рассмотреть и осудить болезненные стороны его творчества, порожденные бесчеловечными условиями жизни в царской России и ставшие в рассматриваемый период приманкой для представителей самых различных течений западного декаданса.

Столь широкое и многостороннее знакомство Голсуорси с творчеством велущих русских писателей XIX — начала XX в. позволяет ему в статье «Русский и англичании» (1915) сделать решающий вывод относительно всей традиции русской реалистической прозы от Гоголя до Горького. «Русская проза ваших мастеров, говорится в этой статье, — это самая мощная животворящая струя в море современной литературы, струя более мощная, осмелюсь утверждать, чем любая из тех, какпе прослеживает в своем монументальном труде Георг Брандес». Непаменно отмечая широту охвата действительности русскими писателями-реалистами и их чуткость к духу времени, Голсуорси особенно высоко ценит в русской литературе ее бескомпромиссную правдивость, ее активный гуманизм на всех этапах ее развития неразрывно связанный с освободительно-антикрепостнической, антисамодержавной направленностью, а также свойственное ей высокое совершенство. сноеобразие и постоянную обновляемость художественных форм.

Из глубокого и оригинального преломления всех этих скрещивающихся влияний через призму собственной творческой

личности, из постоянного соприкосновения с ними и столь же постоянного обновления их силою своего собственного дарования и рождается самобытный авторский стиль Голсуорси, все более и более отчетливо проявляющийся в каждом новом его произведении, начиная с «Виллы Рубейн» (1900).

Этот роман ознаменовал рождение Годсуор-«Вилла . си как писателя-реалиста. Многое в этом Рубейн» произведении еще слабо, наивно, местами в нем чувствуется слишком явное подражание И. С. Тургеневу, под свежим впечатлением от чтения которого Голсчорси и взялся за работу над этим романом. И все же, сравнительно с его первыми произведениями, новый роман Голсуорси свидетельствует о значительном росте его как хуложника. Роман этот явился первой попыткой писателя отразить в истории молоного художника плебея австрийского происхожнения Ароиза Гарпа и полюбившей его девушки из состоятельной английской семьи Кристиан Деворелл. бунтующих против косных устоев собственнического мира. тот сопислыно-исихологический конфликт, который в дальнейшем лег в основу его шеститомной эпопеи о Форсайтах - конфликт межиу естественным для человека стремлением к своболе и счастью и подавляющим это стремление чувством собственности.

Сама эта тема — тема бунта молоного поколения против изживающих себя устоев викторианства — была подсказана писателю жизнью. Однако раскрыть эту тему как тему большого социального звучания Голсуорси помогает творчески преломленный опыт Тургенева, в ряде своих произведений изобразившего нового человека — носителя освободительных идей (Рудин, Базаров, Инсаров) и новую, стремящуюся к активному их претворению женщину (Наталья, Елена, Марианна, безымянная девушка из стихотворения в прозе «Порог»). Благодаря этому в его романе возникает атмосфера, чрезвычайно напоминающая атмосферу тургеневских романов с их ярко выраженным идейным противостоянием «отнов» и «детей», нередко приобретающим жарактер открытого столкновения. Особенная близость ощущается в этом отнощении между «Виллой Рубейн» и «Накануне»: не говоря уже об общности исходного момента (любовь героини к плебею иностранцу) и совпадении отдельных сюжетных мотпвов, эти два романа роднит именно их эмоциональная атмосфера, насыщенная ралостью борьбы и просветленная верой в торжество мололых свободолюбивых сил.

Несомненную удачу писателя в этом романе представляют также п образы хранителей старых устоев — Николаса Трефри, герра Пауля фон Моравица и др. Наиболее колоритную фигуру среди них являет собой старый Николас Трефри, характеристика которого, по утверждению Э. Гарнета, выдержана «в тургеневской манере». Это первый яркий п самобытный тип в созданной Голсуорси галерее представителей современного ему английского общества, непосредственный предшественник Форсайтов в его творчестве (не случайно писатель сделал его компаньоном старого Джолиона Форсайта по торговле чаем).

Как позднее для Форсайтов, для старина Трефри мерилом всех вещей являются деньги. «Будь я самым замечательным художником в мире, — говорит о нем Гарц, — боюсь, что он не дал бы за меня и ломаного гроша; но если бы я мог показать ему пачку чеков на крупные суммы, полученных за мон картины, пусть даже самые плохие, он проникся бы ко мне уважением».

И действительно, старый Трефри привык судить о людях прежде всего по их материальному положению, по их способности к обогащению. Он все переводит на денежную стоимость — даже талант, даже человеческие чувства. Не случайно его размышления о неудачном в глазах семьи увлечении Кристкан Гарцем заканчиваются выразительным восклицанием: «Черт возьми, и дал бы сто тысяч фунтов, лишь бы этого пе случилось!». Когда же настойчивость Кристиан в ее борьбе за свое счастье ставят его перед необходимостью отказаться либо от нее, либо от своих устоявшихся собственнических взглядов, доброе человеческое начало, заключающееся в его любви к племяннице, побеждает в нем собственника, но эту победу он покупает фактически ценой своей жизни.

Таким образом, писатель показывает на примере своего героя разрушающее влияние буржуазного собственничества на человеческую личность, и в этом отношении опять-таки «Вилла Рубенн» может рассматриваться как один из подступов к форсайтовской теме.

Одновременно с идейным ростом писателя растет и его художественное мастерство. В «Вилле Рубейн» впервые дают себя знать те характерные черты, которые определяют инцивидуальную творческую манеру Голсуорси. Именно здесь начинает формироваться специфический для него способ типизации, значительно отличающийся от того способа резкого преувеличения характерных черт персонажей, которым пользуется Диккенс, часто доводящий свои образы до грани карикатуры, а также от парадоксальной манеры Шоу и от Уэллса, сгущавшего события и факты до фантастических очертаний. Верный своему стремлению к естественности и простоте художественного изображения, которая так поразила его в тургеневских романах, Голсуорси не тольно в сюжете, но и в характерах также старается придерживаться обычной нормы жизненных отношений, добиваясь художественной выразительности не столько явными преувеличениями

и сгущением красок, сколько тщательным отбором наиболее го-

ворящих деталей.

Значительных успехов Голсуорси достигает в этом романе в овладении искусством портретной и речевой характеристики персонажей, равно как и в воссоздании окружающей их вещной обстановки. Еще более ярко его крепнущее мастерство проявляется в сбласти пейзажа: описание природы в «Вилле Рубейн» позвоняют уже предугадать то совершенство, которого писатель достигнет в своих эрелых произведениях.

В жанровых особенностях «Виллы Рубейн», в ее архитектонике и композиции, вновь обнаруживается сознательное следование ее автора тургеневскому образду: не случайно Голсуорси
признавался впоследствии, что именно Тургенев научил его ценить «пропорциональность сюжета и экономию слов». Как и в
тургеневских романах действие «Виллы Рубейн» развивается в
непродолжительном сравнительно отрезке времени и включает
небольшое число действующих лиц, отличаясь в то же время острой конфликтностью и драматизмом. Рамки повествования раздвигаются ретроспективно и перспективно— за счет вводных
биографий персонажей (семейную историю обитателей «Виллы
Рубейн» автор рассказывает во второй главе романа, история
Гарда, рассказанная им самим, составляет содержание глав IX
и X) и эпилога (таковым является по существу глава XXIX).

Большой шаг вперед Голсуорси делает в этом романе и в искусстве владеть словом, стремясь прежде всего к краткости и точности выражения. Общий тон повествования в романе — лирический и даже патетический в отдельных местах. Юмор и пронин в нем почти отсутствуют, что говорит о недостаточной еще творческой зрелости художника.

Следующий шаг к форсайтовской теме Гол-«Человек суорси делает в последовавшем за «Виллой из Певона» Рубейн» сборнике новелл «Человек из Левона» (1901), лейтмотивом которого является противопоставление больших чувств и прких дарований опустошающей человека рутине и бессердечию капиталистического мира. В двух из четырех новелл его — в «Молчании» и в «Спасении Форсайта» — впервые появляются в качестве действующих лиц непосредственно Форсайты — герои будущей «Саги». При этом, если Джолион Форсайт в «Менчании» является еще лицом эпизодическим, то его брат Сунзин в «Спасении Форсайта» выступает уже в качестве главного действующего лица. Образ Супзина в этой новелле уже несет в себе все основные черты Форсайта, как типичного представителя верхушки английской буржуазии. Голсуорси тонко полмечает в характере споего героя классовую узость, ограниченность и самодовольство, сочетающиеся с инстинктивным презрением ко всем.

кто стоит ниже его по общественному или материальному положению, кто придерживается иных, более свободных взглядов на жизнь, чем его собственные. Высокомерное презрение, смешанное с брезгливостью, постоянно ощущается даже в отношении Суизина к любимой девушке — прелестной, но бедной и чересчур свободолюбивой венгерке Рози, дочери старого республиканца Болешске. Не имея в себе достаточно сил, чтобы вырваться из оков своего душного собственнического мирка, Суизии в конце концов предает свою любовь, трусливо бежит от нее.

По своей жизненности и художественной убедительности образ Суизина Форсайта в новелле «Спасение Форсайта» значительно возвышается над всем, что было создано Голсуорси до сих пор. В то же время в отношении автора к своему герою впервые появляется пронический оттенок, который составляет одну из основных особенностей творческой манеры зрелого Голсуорси и кото-

рый отсутствовал еще в «Вилле Рубейн».

Стремясь как можно лучше овладеть структурными и композиционными особенностями новеллы как особого литературного жанра, Голсуорси вновь и вновь обращается к Тургеневу. К тургеневскому влиянию восходит прежде всего самый жанр новеллы — повести, получившей в Англии наименование long short story, к разработке которого Голсуорси обращается в этом сборнике. К этому же влиянию восходит и применяемый им здесь впервые композиционный прием «рамки», т. е. такого оформления произведения, при котором его основное содержание дается в рамке другого рассказа или воспоминания одного из действующих лиц о прошедших событиях. Классический образец такой комповиционной формы Тургенев дал в одной из лучших своих повестей «Вешние воды» (1875), которую особенно любил Голсуорси.

«Остров фарисеев» («The Island Pharisees») свидетельствует о дальнейшем углублении его критического отношения к действительности. Возмущение против хищничества английской империалистической буржуазии, вызванное у писателя грабительской англо-бурской войной (1899—1902) и укрепленное начавшимся в эту пору знакомством его с творчеством Л. Н. Толстого, который «с огромной силой и искренностью бичевал господствующие классы, с великой наглядностью разоблачал впутреннюю ложь всех тех учреждений, при помощи которых держится современное общество: церковь, суд, милитаризм, «законный» брак, буржуазную науку» <sup>1</sup>, обусловливает резко критическую направленность этого произведения.

<sup>1</sup> В. И. Ленин, Полн. собр. соч., т. 20, стр. 70.

Голсуорси возвышается в нем до попытки создания социальной сатиры. Явную и открытую сатирическую направленность имеет уже само заглавие романа, а также и эпиграф к нему, взятый из Шекспира «Так в обществе высоком повелось...». Под «Островом фаписеев» Голсчорси разумеет империалистическую Англию, которую он клеймит как страну лицемеров. От имени своего героя Ричапла Шелтона, становящегося после поразнвшей его воображение встречи с деклассированным иностранцем Ферраном на путь правноискательства, писатель контикует социальные верхи английского общества, изображая их в виле паразртической касты. живущей за счет обездоленного большинства страны. Он обрушивается на ложную культуру и ханжескую мораль буржуазной Англии, сурово осуждает ее колониальную политику, несущую народам порабошение под видом распространения «цивилизации». «Вы наносите Индии удар под ложечку и заявляете, что это добродстельный поступок», — с возмущением бросает писатель в лицо английским колонизаторам.

В отличие от «Виллы Рубейн», написанной в лирическом ключе, стиль «Острова фарисеев» в основе своей сатиричен, пропитан пронией и сарказмом. Лирическое начало здесь уходит вглубь, начинает звучать приглушенно. Соответственно этому меняется лексический и синтаксический строй языка. Он еще более приближается к обычной разговорной речи в диалоге, становясь еще более богатым оттенками в авторской речи.

Очень интересен этот роман и с точки зредия его жанровых особенностей. В нем Голсуорси не столь откровенно и неуклонно стремится быть верным тому образцу, которому он следовал в «Вилле Рубейн», хотя в принципе и не отступает от него. Контуры романа те же, что и в «Вилле Рубейн», но в то же время в нем становится более опутимой связь с национальной традицией критического реализма. В нем есть несомненное, хотя п очень отдаленное и опосредствованное, сходство с распространенным в английской литературе XVIII и XIX вв. типом романа-путешествия: странствования Шелтона по улицам Лондона и его окрестностям определенно напоминает знаменитую диккенсовскую пикквикнану. Опыт, приобретенный писателем в процессе работы над «Виллой Рубейн», проявляется здесь в том, как уверенно сводит он архитектонические своды романа.

В общей сложности, с учетом всех его плюсов и минусов, «Остров фарисеев» является без сомнения новым, и весьма значительным достижением Голсуорси как писателя-реалиста. Подвергая в нем суровой критике мораль и нравы «высшей касты», Голсуорси подготовляет тем самым почву для еще более решительных и боспощадных критических выступлений в своих эрелых произведениях — в «Собственнике», «Усадьбе», «Братстве»

и др., которые, по собственному признанию автора, продолжают и развивают обличительные тенденции «Острова фарисеев».

Последовавшие за написанием «Острова фарисеев» годы были для Голсуорси периодом быстрого и бурного расцвета его творческих сил.

В произведениях Голсуорси возникает новое взаимоотношение между заимствованным и оригинальным, трациционными и новаторскими элементами, составляющими их хуложественную ткань. Те особенности художественного метода Голсуорси, которые в его ранних произведениях выдавали слишком явное подчас ученичество у писателей старшего поколения, укореняются теперь в его творчестве настолько прочно, приобретают столь сильную печать его собственной творческой инпивилуальности. что воспринимаются уже как органические черты его вполне оригинальной творческой манеры. Глубина и прочность связи Голсуорси с его предшественниками определяется теперь более ясно сознаваемой писателем общностью идейных установок, идейных основ его собственного творчества и творчества его великих предшественников в английской и мировой литературе XIX в. Творческая врелость писателя проявляется прежде всего в том, как четко определяет он свои эстетические позиции в эту пору. В своих письмах этих лет и в статьях по эстетике («Аллегория о писателе», 1909, «Несколько мыслей по поводу драматургин», 1909, «Почему нам не нравятся вещи как они есть», 1905—1912, «Предисловие к роману Диккенса «Холодный дом», 1912 и др.). Голсуорси выступает как убежденный и последовательный поборник реалистического искусства, призванного без прикрас и фальшивой тенденции изображать правду жизни. Он сравнивает это искусство с фонарем. «который время от времени поднимает невидимая рука, чтобы в его ровном свете показать ясно и в правильном соотношении куски жизни, очищенные от тумана предрассудков и пристрастий».

Отстаивая и защищая принципы реализма в условиях прогрессирующего разложения буржуазного искусства, Голсуорси вынужден вести борьбу на два фронта — против мещанской, развлекательной, фальшиво правоучительной литературы, засилие которой в Англии было в ту пору весьма значительным (статья «О законченности и определенности», 1912), и против усиливющихся — особенно в последние предвоенные и военные годы — упадочных, декадентских течений в литературе и искусстве. Так, в статье «Неясные мысли об искусстве» (1911) он оспаривает тезис «искусство выше, чем сама жизнь», провозглашенный О. Уайльдом и ставший краеугольным камнем теории реакционного эстетизма; в статье «Искусство и война» (1915) вступает в полемику о путях будущего развития с русским писателем декалентского толка Сологубом.

Прочно утвердившись таким образом на позициях критического реализма, Голсуорси смог, наконец, осуществить свой самый заветный, долго вынашивавшийся замысел—в 1906 г. он опубликовал роман «Собственник», который стал впоследствии первой частью его многотомной эпопен о Форсайтах.

«Собственник» Форсайтовская тема, давно уже исподволь полготовлявшаяся в творчестве Голсуорси, стала, наконец, центральной в этом новом его произведении. Форсайты вышли на сцену. «Собственник», основанный в значительной мере на биографическом материаде, уже в процессе его создания доставил автору много радости и вместе с тем немало огорчений.

Уже тогда Голсуорси было присуще понимание того, что этот роман — его большая творческая удача. Это давало радость, давало уверенность в своих силах. «Эта книга — несомненно лучшее из всего, что я написал, несомненно», — писал он 11 сентября 1905 г. своей сестре Лилиан Сотер, защещая свое право издать ее. Дело в том, что его семья явно не хотела этого. Не поязла его даже Лилиан, та самая Лилиан, которая в свое время первой взбунтовалась против гнета семейных тралиций.

Тема «Собственника», по определению самого автора. — «атака на собственность». Действие его приурочено к 1886 г., но предыстория семьи Форсайтов, которые находятся в центре винмания автора в этом романе, уходит своими корнями вглубь XVIII в. Форсайты — типичная английская семья, принадлежавшая к верхушке среднего класса. Основная черта Форсайтов чувство собственности. Все - они стяжатели. Их девиз - «ничего даром и самую малость за пенни». Показывая, что чувство собственности присуще всем представителям английского привилегированного общества, Голсуорси формулирует в романе понятие форсайтизма как общественного явления. Критика форсайтизма й составляет основную цель автора «Собственника». Он достигает этой цели тем, что обнажает проявления этого могущественного нистинкта во всех буквально поступках и душевных движениях Форсайтов, в деловой и личной сфере их жизни, в большом и малом. Этой же цели служат индивидуальные портреты отдельных представителей этой семьи, в которых Голсуорси стремится запечатлеть разнообразие форсайтовского типа. Рядом с осторожным наконителем Джемсом на страницах «Собственника» появляется буржуа-гурман в лице его близнеда Сунзина, в то время как их младший брат Тимоти, ведущий растительное существование, представляет собой еще одну любопытную разновидность форсайтовского типа, возникающего на почве рантьерства и связанного с ним паразитизма обеспеченного и бездеятельного буржуазного существования. Особое место среди старшего поколения Форсайтов принадлежит старому Джолиону. Этот образ обычно рассматривается нашей критикой как образец идеализированного 
изображения Форсайта. Однако форсайтовское начало выражено 
в старом Джолионе не менее ярко, чем в других представителях 
его семьи. Оно проявляется в его отношении к сыну и внучке, 
в его деловых качествах и в мелочах повседневного быта. Свойственные ему не форсайтовские черты — способность отдаваться 
«отвлеченным размышлениям» в соединении с не до конца задушенной собственническим духом сердечностью (особенно сильна 
в нем «нежная любовь к детям, ко всему слабому, юному») — 
очень тщательно обосновываются автором.

Коренятся они, по-видимому, в том, что старый Джолнон еще не до конца утратил внутреннюю, духовную связь со своими предками — фермерами. «Йомены», — определяет он их общественное положение. Йоменами, как мы знаем, назывались во времена феодализма свободные английские крестьяне, отличавшиеся гордой независимостью характеров и высокоразвитым чувством собственного достоинства. Не от этих ли йоменов, не от этих ли крестьянских предков и идет у старого Джолиона его чувство собственного достоинства и относительная независимость его мнений? Не от них ли илет и его критическое отношение к своему

классу?

Свое перспективное развитие эти черты старого Джолиона получают в его сыне, молодом Джолионе. С той же закономерностью, с какой Джемс порождает Сомса, воплощающего в себе собственническое начало во всей его грубой неприглядности, старый Джолион становится отцом Джолиона-младшего, первого бунтаря, первого отщепенца, первого блудного сына семьи, на долю которого выпадает роль аналитика и философа, определяющего симптомы форсайтизма.

Показав, что дух форсайтизма так или иначе присущ всем членам (и не только им) многоликого форсайтского семейства, Голсуорси дает наиболее законченное воплощение его в образе Сомса Форсайта. Собствениичество становится в Сомсе своего рода страстью, но страстью безрадостной и разрушительной. Вместе с тем Сомс отнюдь не примитивен. В отличие от «первобытных Форсайтов» Сомс — человек более культурный и утонченный, более цивилизованный, но его цивилизованность проявляется крайне однобоко — все в той же замкнутой сфере — сфере проявления «чувства собственности». Дело в том, что Сомсу уже мало

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Не случайно драматический набросок, содержавний в себе ядро «Собственника», Голсуорси назвал вменно этим словом — the Civiliged.

владеть только деньгами и только вещами. Он уже не довольствуется тем, чем довольствуется его отец Джемс или дядя Сунзин. Он хочет поработить, присвоить на правах полной пеотъемлемой и неоспоримой собственности красоту мира — будь то красота при-роды или красота человеческой души. «Жить здесь и видеть перед собой этот простор, показывать его знакомым, говорить о нем, владеть им», — это соображение оказывается решающим при выборе Сомсом места для постройки загородного дома. Точно так же п редкое обаяние Ирэн, своей жены, он рассматривает «как часть той пейности, которую она собой представляла, будучи его вещью». Он упрямо не хочет видеть того, что брак их был ошибкой, что Ирэн не смогла и никогда не сможет полюбить его. Ониспытывает лишь «граничащее с болью раздражение при мысли, что ему не дано обладать ею так, как полагалось бы по праву, что он не может протянуть к ней руку, как к этой розе, взять ее и вдохнуть в себя весь сокровенный аромат ее сердца». Именно этим объясняется неутоленность собственнических вожделений Сомса. Этим же объясняется и его грубость, его жестокость — та. бульдожья хватка, которую он обнаруживает в погоне за ускользающей от него красотой. Именно эта погоня за красотой, бес-смысленная и беспощадная, и составляет то, что можно назвать «темой Сомса» не только в этом, но и в последующих романах форсайтовского цикла. В этой погоне и обнажается откровеннее всего антигуманная сущность буржуазного собственничества, воплошенного в Сомсе, - та слепая и разрушительная сила его, которая ни с чем не считается и ничего не щадит, становясь в то же время тяжким проклятием и для своего носителя. Не случайно именно на дом Сомса обрушивается первая гроза, потрясающая могущество Форсайтов.

В начале действия романа Форсайты находятся в состоянии своего наивысшего расцвета. Но дальнейшее со всей неумолимостью обнаруживает непрочность форсайтовского процветация и благополучия, неотвратимость близящегося упадка этой семьи и всего представляемого ею класса. Порабощающей силе буржуазного собственничества, подчеркнутой взятым из Шекспира эпиграфом —

...Ответ мне будет: Рабы ведь наши, —

Голсуорси противопоставляет в романе, как и в прежних своих произведениях, молодые свободолюбивые силы. Это прежде всего неувядаемо прекрасная «беглянка» — Ирэн, томящаяся в плену ненавистного брака с Сомсом Форсайтом. Это также молодой таканивый архитектор Босини, гибнущий в столкновении с неумолимой жестокостью эгопстического расчета, на котором зиждется

питапель форсайтизма. Это, наконец, сын старого Джолнона Форсайта, художник Джолион-младший, порывающий со своей семьей ради любви и свободы. Несмотря на то что герои эти не несут в себе подлинно революционных потенции, а воплощают вссьма абстрактно понимаемый автором илеал Красоты и Свобопы, несмотря на то также, что главный могильшик буржуазии, революционный продетариат, остается за пределами романа, их столкновение с миром Форсайтов носит характер глубокого обпиественного конфликта. В нем сливаются воедино пве поистине праматические коллизии, порождаемые буржуазным правопорядком — тратедия женщины и трагедия художника в мире, где царит стяжательство. Вот почему, рисун в романе обусловленное этой двойной трагедией крушение семейного очага Сомса Форсайта, Голсуорси склонен рассматривать его как первый удар молнии, поражающей «дерево Форсайтов» и предвещающий его гибель.

В «Собственнике» впервые раскрывается с полным блеском и художественное мастерство писателя: простота и естественность сюжета, композиционная стройность, жизненное богатство, выразительность и многообразие характера, глубокий и тонкий психологизм, сочетающийся с вниманием к вещам, к обстановке, с мастерством пейзажных зарисовок и умелым использованием образов-символов — таких, как «форсайтское древо», «храм форсайтизма», или «форсайтская биржа», четко индивидуализированная речь персонажей, оттененная блистающей остроумием и прошей авторской речью — таковы основные его завоевания в этой области.

Лирическое и проническое начала, перевешивавшие друг пруга в сторону первого из них в «Вилле Рубейи» и в сторону второго в «Острове фарисеев», уравновешиваются, сливаются в «Собственнике» в единый, своеобразный и неповторимый сплав. Лирическое начало, связанное по преимуществу с темой трагической любен Ирэн и Босина, оттеняется в романе пейзажными зарисовками, по-прежнему выступающими в качестве фона и вместе с тем своего рода аккомпанемента к переживаниям героев: таковы картины весны в Робин-хилле, буйного лондонского лета, осеннего дня в Ботаническом саду и т. д. Напбольшей открытости и напряженности оно достигает в авторских отступлониях - комментариях, нередко проникачтых подлинной и высокой поэтичностью. Таково, в частности, даваемое Голсуорси определение любви как свободного чувства: «... Они (Форсайты) забывали, что Любовь не тепличный пветок, а свободное растение, рожденное сырой ночью, рожденное мигом солнечного тепла, поднявшееся из свободного семени, брошенного возле дороги свободным ветром. Свободное растение, которое мы зовем цвстком.

если волей случая оно распускается у нас в саду, зовем плевелом, если оно распускается на воле; но цветок это или плевел в запаже его и красках всегда свобода!».

Ирония Голсуорси в романе, обращенная по преимуществу на Форсайтов, в большинстве случаев беспощадна. Такова, например, прония авторского комментария к переживаниям Джемса, взволнованного «странными слухами» о Босини и Ирэн. «Джемс забыл то время, когда... он неотступно следовал за Эмили в дни своего сватовства. Забыл и маленький домик около Мейфера, где он провел первые дни после женитьбы, точнее, забыл первые дни, но не домик — Форсайт никогда не забудет дома: впоследствии Джемс продал его с прибылью в четыреста фунтов честых...

В свое время Джемс прошел сквозь горнило любви, но он прошел и сквозь поток долгих лет, потушивших огонь в этом горниле, он принял от жизни самый печальный дар ее — забыл, что такое любовь.

Забыл! Забыл так основательно, что забыл и то, что все уже забыто».

Вместе с тем ирония Голсуорси обнаруживает искличительное богатство оттенков, от самых мягких до самых горьких и язвительных, в зависимости от того, в чьи уста она вложена и кому адресована. Так, ироння молодого Джолиона по отношению к его отцу Джолиону-старшему, окращивается оттенком грустной нежности. Бессознательная ирония Сомса по отношению к Босини полна нескрываемого ехидства: «Сомс с бессознательной иронней посмотрел на его галстук, лежавший отнюдь не перпендикулярно; Босини был к тому же небрит, и костюм его не отличался идеальным порядком. Архитектура, по-видимому, поглотила все стремления Босини к правильности линий». Открытая ирония Джорджа Форсайта, направленная на нелюбимого им Сомса, сечет как бич: «Ну, как дома — рай земной? Маленьких Сомсиков еще не предвидится?».

Язык романа — гибкий, богатый смысловыми оттенками и удивительно музыкальный в авторской речи, как бы застывает, костенеет и иссущается, в речи Форсайтов, оперирующих почти исключительно терминами и понятиями денежного обихода, языком рынка и биржи: «стоит», «обходиться», «купить», «перепродать», «дать настоящую цену», «продешевить», «переплатить», «упустить»; «деньги», «капитал», «состояние» — таков круг наиболее обиходных слов в среде Форсайтов.

Общий итог, вытекающий из анализа романа, может быть сформулирован в одной фразе: если справедливы слова Голсуерси о том, что писатель «сам выковывает для себя образец», то он бесспорно выковал такой образец в «Собственнике».

Романы о «высшей касте» Первоначально Голсуорси намеревался продолжить историю Форсайтов сразу же по окончании «Собственника». Однако жизнь

не давала ему тогда достаточного материала для этого и он обратинся к новым замыслам, раздвигавшим форсайтовскую тему

вширь и вглубь.

Дав в «Собственнике» уничтожающую критику буржуазии с ее собственническим эгоизмом и лицемерием, Голсуорси увлекается идеей показать жизнь и других слоев привилегированного английского общества. Так возникают романы о жизни английского поместного дворянства («Усадьба», 1907), буржуазной интеллигенции («Братство», 1909), титулованной знати («Патриций», 1911). Все эти романы принадлежат к числу наиболее значительных произведений Голсуорси.

Наиболее близок к «Собственнику» роман «Усадьба». Их объединяют уже шекспировские эпиграфы, продолжающие ли-

нию, намеченную эпиграфом «Острова фарисеев».

Эпиграф «Усадьбы» взят из «Гамлета»: «То одичалый сад», — так характеризует Голсуорси с его помощью жизнь английского поместного дворянства своей эпохи. Обыгрывающая этот эпиграф концовка романа звучит глубокой иронией. М-с Пендайс, благо-получно завершив свою «одиссею» в Лондон, вызванную размолькой с мужем, идет в сад, являющийся предметом се особых забот.

«Впереди на дорожке она заметила стебель сорняка, подойдя

ближе, увидела, что их несколько.

— Как ужасної — подумала она. — Совсем запустили... при-

дется сделать замечание Джекмену».

В этом романе Голсуорси достигает новых высот в области социальной и исихологической характеристики персонажей. Чего стоит хотя бы следующая характеристика сквайра Пендайса: «Его индивидуальное мнение такое, что индивидуализм погубил Англию, и он поставил себе целью искоренить этот порок в характерах своих фермеров. Заменяя их индивидуалистические наклонности собственными вкусами, намереннями, представлениями, пожалуй, можно сказать и собственным индивидуализмом, и теряя попутно немало денег, он с успехом доказывает на практике свою излюбленную мысль, что чем сильнее проявление индивидуализма, тем беднее жизнь общества» и т. д.

Образ сквайра дополняется здесь образом преподобного Хассэля Бартера, воплощающего тупую, давящую силу церкви. Впервые выходит здесь наружу и классовый антагонизм, обнаруживаясь в застарелой вражде Пендайса с фермером Пикоком.

Просчет автора в этом романе заключается в том, что он не сумел наделить значительностью своих молодых героев Джорджа Пендайса и Элен Белью. Вследствие этого их столкновение

с идеологией «пендайсицита» не вызывает серьезного питереса у читателя.

Роман «Братство» отличает обнаженность классового, социального конфликта, подчеркнутая эпиграфом, взятым из «Электры» Эврипида:

> Где твой город, где дом, скажи, Бедный брат? С кем ты делишь хлеб?

Здесь писатель по его собственному признанию соприкасается с миром темных взволнованных вод, протекающих под мостами больших городов, с миром теней, движущихся туда и сюда в узких переулках и живущих как бог послал». Здесь впервые выходит на сцену «тени» богачей — представители трудящихся масс Англии, обитатели лондонских трущоб. В этом несомненное достоинство романа, получившего одобрительную оценку М. Горь-

Однако и здесь есть существенный просчет, заключающийся в том, что автору до некоторой степени изменяет чувство меры. По справедливому замечанию Розы Люксембург, с интересом следившей за творческим развитием Голсуорси и восхищавшейся его романом «Собственник», «Братству» вредит то, что писатель здесь «слишком остроумен». Этот «излишек» остроумия действительно проявляется как в подчеркнутой лобовой пронии заголовков отдельных глав, так и в некоторых описаниях, оставляющих впечатление надуманности, нарочитости (так воспринимается, например, пространное описание дома Хилера Дэллисона, в котором автор стремится подчеркнуть портретное сходство между героем и его жилищем).

В «Патриции», напротив, предельно усилена лирическая струя, причем сам автор отмечает в нем ослабление сатирического элемента. Это новое направление подчеркивается, как и в предыдущих романах, эпиграфом, который Голсуорси долго не мог подобрать и которому придал в конце концов моральное звучание. В качестве эпиграфа он взял на этот раз древнегреческое изречение, гласящее: «Нрав человека — его рок».

Все же и эта книга отлично передает иссушающее действие аристократизма, раскрывая его через судьбы молодых представителей выведенного в романе аристократического семейства Карадоков, И. Милтоун, жертвующий своей любовью ради парламентской карьеры, и Барбара — о, конечно же, у нее «пет ничего общего с прославленной Анитой, подругой прославленного Гарибальды!» — подавляющая в себе вспыхнувшее в ней чувство к прогрессивному плебею — журналисту Куртье, этому «ходатаю по безнадежным делам», как с ласковой пронней называет его Голсуорси, и выходящая замуж за безупречного дэнди Клода

Харбинджера, — оба терпят внутреннее поражение, несут непоправимые утраты — оба поступаются человечностью во имя кастовых предрассудков.

В примыкающих к этим романам сборника новелл «Комментарий» (1908) и «Смесь» (1910), ведущей темой также является тема социальных контрастов, причем обличение постыдного самодовольства и душевной черствости представителей английской господствующей касты нередко облекается здесь в гротескную форму.

Драматургия Голсуорси опубликовал около десяти драм, среди которых находятся лучшие, получившие наибольшую известность произведения его в этом жанре.

В драматургии Голсуорси идет тем же путем, что и в своих романах и новеллах — путем последовательного реализма. Он и здесь стремится прежде всего к простоте и естественности в раскрытии драматических конфликтов, которые, как правило, отражают реальные жизненные конфликты своего времени. Основной темой драматургических произведений Голсуорси становится при этом тема критики тех твердынь, которые хранят и защищают царство собственников-Форсайтов, в первую очередь — тема критики буржуваной законности.

Уже в первой своей драме «Серебряная норобка», увидевшей свет в одном году с «Собственником», Голсуорси отчетливо вскрывает классовую сущность английского буржуазного законодательства, наличие в Англии двух действующих законов — одного для богачей, другого для бедняков. Если безработный Джоунз подвергается суровому судебному преследованию за малозначительный проступок, то богатый бездельник Джек Бартвик, совершивший тот же проступок в сходных обстоятельствах, с помощью денег и влияния родителей легко выходит сухим из воды — он появляется на суде лишь в качестве свидетеля по делу Джоунза. В драме «Правосудие» (1910) драматург изображает трагическую историю младшего клерка Фолдера, который становится жертвой так называемого буржуазного «правосудия», обрушившего на лего наказание, несоразмерное вине.

Большим достижением Голсуорсп-драматурга является также драма «Борьба» (1909), в которой он впервые прямо затрагивает проблему борьбы труда и капитала. Давая в ней изображение стачки рабочих на капиталистическом предприятии, Голсуорси правдиво показывает невыносимо тяжелые условия их жизни, толкающие их на активный протест. В лице руководителя стачки Робертса он создает образ стойкого и непоколебимого рабочегореволюционера. Правдиво отражает писатель и предательскую по отношению к рабочему движению роль профсоюзов. Однако

даже в этом произведении Голсуорси тяготеет к компромиссному решению вопроса. Интересно отметить, тем не менее, что с наи-большим успехом при первой постановке эта драма была встречена в театре одного из крупнейших промышленных центров Англии — Манчестере.

Очень трудными для Голсуорси были годы 1911—1913. В это время он переживает своего рода творческий кризис, объективной причиной которого было начавшееся в это время усиление реакции в Англии и сопутствующая ему активизация модернистских течений в литературе и искусстве, а субъективной — временная исчерпанность как форсайтовской темы, так и темы «высшего общества». Кризисные настроения проявляются в возникновении объективистских тенденций в эстетике писателя (статья «Неясные мысли об искусстве», 1911) и в попытие уйти в мир чистого исихологизма и созердательной философии в художественном творчестве (сборник новеля «Тихая гостиница», 1912), роман «Темный цветок», (1913). К счастью для писателя эти настроения скоро оказываются побежденными возрождающимся с новой силой интересом его к коренным общественным проблемам эпохи.

В год, когда разразилась первая мировая война, Голсуорси опубликовал одну из самых своих гуманных вещей — драму «Толпа». Главный герой ее Стивен Мор, являющийся в значительной мере alter едо самого писателя, мужественно противостоит военному испхозу, разжигаемому в его стране теми, кому ограбление малых народов несет прямую материальную выгоду.

В последующие годы гуманистический протест против ужасов развязанной империалистами мировой войны становится одной из ведущих тем как в художественном творчестве Голсуорси, так и в его публицистике.

Темой романа «Фрилендов», опубликованного в следующем 1915 г., писатель вновь избирает столкновение интересов эксплуатируемых и эксплуататоров. Только теперь он изображает стачку сельскохозяйственных рабочих, восставших против произвола лэндлордов. По сравнению с драмой «Борьба» произведение это звучит более оптимистично: устами одной из своих митежных героинь — Кэрстин Фриленд — Голсуорси утверждает в нем мысль, что борьба не кончается вместе с поражением стачки, что «пока держится в стране тирания, ...до тех пор будет жив и мятеж против нее». Очень остро, острее, чем в прежних своих произведениях, передает Голсуорси в этом романе ощущение надвигающихся больших перемен. «В мире все меняется, Феликс», — это страстное утверждение, трижды повторенное в финале «Фрилендов», станет как бы эпиграфом к послеоктябрьскому творчеству писателя. Мир позднего викторианства, кото-

рый Голсуорси изображал в своих романах о «высшей касте» и примынающих к ним произведениях, хотя и доживая свои последние дни, все еще казался «чересчур застывшим и прочным». Образ мира, который возникает на страницах обеих форсайтовских трилогий, будет образом меняющегося мпра, меняющегося неуклонно и неотвратимо.

Английская действительность дооктябрьской эпохи не дала нисателю, как мы видели, постаточного материала иля пролоджения форсайтовской кроники. В «Собственнике» он по известной степени не исчернал эту тему: сформулировав и раскрыв в нем нонятие «форсайтизма» как явления сопнально-исихологического. он показал первые трещины в безупречном дотоле монолите форсайтовского клана, первые мертвые побеги на стволе перева Форсайтов. Но в ту пору, когла писался этот роман, перево Форсайтов, хотя и пораженное молнией, было еще зелено и могуче — и было трудно сказать, как долго будет оно зеленеть впредь. Но Голсуорси еще вернется к истории Форсайтов. Вернотся после того, как жестокая буря первой мировой войны и последовавший за нею Октябрь 1917 г., потряслий самые основы старого мира, со всей очевилностью нокажут ему обреченность буржувани и сознанного ею правопоряцка. И только тогла он найдет единственное верное -- с точки зрения исторической п Хупожественной правлы — пролоджение этой истории, только тогда сумеет осмыслить ее как историю их постепенного и неуклонного «вымирания и крушения» (М. Горький). Эта правдиво и мастерски воссозданная история и станет, пользунсь его же сооственным выражением, его «паспортом к берегам вечности».

## ГЕРБЕРТ УЭЛЛС (1866-1946)

В историю литературы Герберт Уэллс вошел как мастер научной фантастики. Он много сделал для развития жанров научно-фантастического романа и рассказа, обогатив их постановкой больших социальных проблем, порожденных эпохой империализма. Уэллс писал о социальных сдвигах и мировых катаклизмах, о жестокости войн и колониальных захватов; он восхищался безграничными возможностями науки и всепобеждающими силами человеческого разума, проникающего в тайны мироздания и покоряющего силы природыт

Творчество Уэллса помогло его современникам приобщиться к важнейшим научно-техническим проблемам XX столетия. Еще в начале века Уэллс предсказал великое будущее атомиой энергии, писал о той роли, которая будет принадлежать авиации, обращался к вопросам космических полетов и межпланетных

<u>сообщений.</u> С полным основанием он мог сказать о своем творчестве: «Реальность принялась подражать моим книгам и готова ваменить меня».

Фантастика Уэллса была фантастикой нового типа. Сливаясь с жизнью и отражая ее, она во многих случаях опережала и предугадывала явления реальной действительности. Уэллс стремился разобраться в закономерностих жизни, преломляя их в остраненных фантастических образах. Его всегда волновал вопрос о последствиях технического прогресса для судеб человечества. Эта проблема заняла центральное место в его творчестве, и писатель был глубоко прав, утверждая, что при сохранении существующих в современном ему капиталистическом обществе порядков, научно-технические достижения не сделают людей свободными и счастливыми. Они обернутся против них и принесут им новые неисчислимые бедствия. Мысль Уэллса была устремлена к будущему. От современных ему романистов реалистической школы — Джона Голсуорси, Арнольда Беннета — его отличало стремление к преобразованию общества. Он рисовал в своих книгах контуры будущего, однако в представлениях о нем исходил из реформистских заблуждений и иллюзий. Во взглядах Уэллса на перспективы развития общества много ошибочного. Он был убежденным противником классовой борьбы и революции, не верил в народ и основной движущей силой исторического развития считал представителей буржуазной научнотехнической интеллигенции, которым он приписывал определяющую роль в создании общества будущего. До конца жизни Уэллс оставался на позициях реформизма. Существенную роль в этом сыграло его пребывание в Фабианском обществе, хотя он и не разделял полностью взглялов фабианцев и в 1908 г. вышел из него.

Герберт Уэллс родился в городке Бромли невдалеке от Лондона в семье мелкого торговца. Его отец был владельцем небольшой посудной лавки, в которой продавались также и принадлежности для игры в крикет; он подрабатывал участием в матчах крикетистов, но, сломав ногу, вынужден был стать садовником. Содержать семью оказалось ему не под силу. Мать будущего писателя вынуждена была поступить экономкой в поместье, где до своего замужества она служила горничной.

Образование Уэллса началось в частной школе города Бромли, весьма похожей, по словам самого писателя, на захудалые учебные заведения, описанные в свое время Диккенсом. На восьмом году с ним произошло такое же несчастье, как и с отцом: он сломал ногу и долгое время был прикован к постели. Именно в этот период в нем пробудился интерес к чтению. В своем «Опыте автобиографии», написанном на склоне лет, Уэллс вспоминает книги, особенно поразившие его детское воображение: «Приключения Артура Гордона Пима» Эдгара По, «Парижские тайны» Эжена Сю, а также серьезные труды по вопросам геологии и естествознания.

Сразу же после начальной школы Уэллс был определен учеником в магазин. Предпринятая попытка стать помощником школьного учителя на первых порах не увенчалась успехом. Некоторое время Уэллс работал в аптеке, урывками изучая латынь и посещая среднюю школу. Затем он вновь оказался за прилавком мануфактурной давки. Пальнейшие перспективы были безрадостны. Два его брата стали со временем торговцами мануфактуры, но Герберта Уэллса это не прельшало. Желание учиться становилось все сильнее. Он самостоятельно готовится к экзаменам и получает место помощника учителя в школе. Свою страстную жажду знаний Уэллс сравнивает с той, которая была свойственна герою известного романа Томаса Гарди простому каменотесу Джуду Незаметному. Не случайно он замечает, что в те годы латынь была для него символом «интеллектуальной эмансинации». Уэллсу удается вырваться из обывательской мелкобуржуазной среды. Он получает право на стипендию и становится студентом Нормальной школы наук в Лондоне. Основной сферой его интересов становятся естественные науки. Уэллс занимается физиологией, анатомией, биологией; слушает лекции одного из крупнейших ученых-физиологов тех лет Гексли, работает в лабораториях. Напряженные занятия при крайне скудных средствах существования подорвали эдоровье Уэллса. В 1887 г. у него обнаружились симптомы туберкулеза. Несколько месяцев постельного режима способствовали приобщению модолого Уэллса к большой литературе. Он с увлечением читает Шелли и Китса, Гейне и Уитмена, изучает труды Платона и Спенсера, знакомится с сочинениями социалистов-утопистов. В это время Уэллс и сам начинает писать. Сделаны первые наброски к роману «Машина времени». Заиятия литературой Уэллс уже не оставлял, хоти, выздоровев, он продолжал сдавать экзамены при университете и работал учителем в школе. Литературное признание пришло к нему в середине 90-х гг.

Уэллс завоевал известность как автор научно-фантастических романов. Лучшие из них были написаны в период 1895—1914 гг.; «Машина времени» (1895), «Остров доктора Моро» (1896), «Человек-невидимка» (1897), «Борьба миров» (1898), «Когда спящий проснется» (1899), «Первые люди на Луне» (1901), «Борьба в возлухе» (1908) и некоторые другие.

Однако сферой научной фантастики творчество Уэллса отнюдь не исчерпывается, оно развивалось по двум основным линиям. Появление научно-фантастических романов сопровождалось работой над бытовыми романами, среди которых следует назвать такие, как «Любовь и мистер Люишем» (1900), «Киппс» (1904), «Тоно-Бенге» (1909), «Анна-Вероника» (1909), «История мистера Полли» (1910), «Женитьба» (1912), «Жена сэра Айзека Хармана» (1914).

Обе эти линии творчества Уэллса тесно связаны; и в той и в другой группе романов Уэллс обращался к проблемам современности и строил проекцию в будущее. И в научно-фантастических и в бытовых романах отразились представления писателя о личности человека в его настоящем, взгляд на связи и взаимо-отношения человека с окружающим миром. Но если научно-фантастические романы вводят читателя в область необычного и неизведанного, поражают грандиозностью масштабов и смелостью предвидения, то в бытовых романах — все очень обычно. Различны и их герои. В романах научно-фантастического цикла — это чаще всего ученые, люди, смело вторгающиеся в тайны науки, стремящиеся к новым и новым открытиям. В бытовых романах — это ничем не замечательные «маленькие люди», ведуще унылое однообразное существование, — приказчики, мелкие служащие, учителя, владельцы небольших лавчонок.

В научно-фантастических романах Уэллс рассказывает о межпланетных полетах, о вторжении марсиан на Землю, о необыкновенных открытиях в области физиологии, заглядывает в будущее; в бытовых романах он ведет речь о тоскливых буднях жизни, вводит читателя в круг повседневных, весьма ограниченных интересов своих героев. Лишь немногие из них помышляют о свободной и содержательной жизни. Таковы Анна-Вероника («Анна-Вероника») и Джордж Псидерво («Тоно-Бенге»). Им приходится вести упорную и напряженную борьбу за право определять свой жизненный путь и приобщиться к знаниям.

Подобная «двуплановость» творчества Уэллса связана со стремлением писателя показать человека не только в его настоящем, но и раскрыть заложенные в нем потенциальные возможности. Человек в понимании Уэллса заключает в себе как бы две сущности: он велик и значителен по заложенным в нем возможностям, однако, довлеющие над ним условия жизни часто делают его незначительным и мелким. В соответствии с этим Уэллс создает два основных типа человеческого характера, пишет о двук типах человеческой личности: в одном из пих живет дух протеста и поиска, в другом — стремление к обывательскому благополучню и покою. «Если человек должен быть изображен полностью, — замечает Уэллс позднее в своем романе «Мир Вильяма Клиссольда» (1926), — он должен быть сначала дан в его отношении ко вселенной, затем — к истории, и только после этого — в его отношении к другим людям и ко всему человечеству». Это

замечание интересно потому, что оно помогает понять основные аспекты разрешения Уэллсом проблемы взаимоотношения человека и окружающего его мира: человек и вселенная, человек и история, человек и его социальное окружение. Каждый из этих аспектов требовал определенной жанровой формы воплощения. С этим и связано обращение Уэллса к столь различным видам романа, как роман научно-фантастический и бытовой. Однако своеобразие лучших вещей Герберта Уэллса заключается в том, что смелость вымысла и достоверность реальности сливаются в них воедино. Так происходит в романах «Человек-невидимка» и «Тоно-Бенге», которые синтезируют в себе основные начала творчества Уэллса на раннем этапе его развития.

Характерен в этом отношении и один из ранних рассказов Уэллса «Пверь в стене». Вымысел и реальность, повседневная жизнь и фантазия сдились в нем военино. Чудесный сплав этих двух начал и составляет особенность мастерства писателя. «Пверь в стене» - это рассказ о человеке, которому однажды в детстве пришлось заглянуть в неведомый ему прежде прекрасный мир. Блуждая по запутанным лабиринтам лондонских улиц, герой рассказа Уоллес оказался перед зеленой дверью в белой стене. «При первом же взгляде на эту дверь он испытал странное волнение, его потянуло к ней, захотелось открыть и войти», Непреодолимая сила повлекла его к пвери, он отворил ее и очутился в салу. Там все было прекрасно, «все кругом блистало чистыми, чудесными, нежно светящимися красками... Это был совсем иной мир...» Потом, столь же внезапно, это видение исчевло, и Уоллес вновь очутился на улице. Возвращение было мучительно. Слишком ярким оказался контраст между прекрасным миром, в котором только что он побывал, и унылой действительностью. С годами будни жизни поглотили Уоллеса. Он стал рабом условностей, им завладели помыслы о нарьере и личном благополучии. Лишь иногда образ прекрасного сада возникал в его памяти, властно призывал и «пробужцал какое-то неясное томление». Но никогда больше не переступал он порог заветной зеленой пвери в стене. У него не было для этого времени. А когда наконец он решился вновь приблизиться к ней, то чудесный сад оказался недоступным для него. Предавший мечту и оказавшийся в плену предрассудков, корыстолюбия и карьеризма. Уоллес погибает.

В этом раннем рассказе Уэллс обратился к теме, которая будет волновать его и в последующие годы — к теме несоответствия между возможностями человека и убогой действительностью, которая калечит его, отравляет сознание и отнимает жизнь.

<sup>12</sup> п/р. Елизаровой

Уэллс обращался к форме романа-трактата («Предвидения», 1901, «Новый Маккнавели», 1911 и др.), писал утопические романы «Современная утопия», 1905), создавал труды по педагогике, истории, биологии и политической экономии.

С годами в творчестве Уэллса происходил процесс перерастания научно-фантастического романа в роман социально-политический и бытового романа в роман социально-психологический. Результаты этого процесса сказались в его поздних произведениях — романы «Мистер Блетсуорси на острове Рэмпол» (1928) и «Бэлпингтон Блэпский» (1933).

Наиболее характерными научно-фантастическими произвелениями первого, довоенного, периода творчества Герберта Уэлиса являются его романы «Машина времени», «Борьба миров», «Человек-невидимка». Писатель предсказывает в них крупные открытия в области начки и техники, пишет о возможности полчинения природы силам человеческого разума, рисует картины будущего. И в то же время — это романы о современной Уэллсу английской действительности с ее кричашими социальными противоречиями, колониальными грабежами и войнами. Уэллс опровергает утверждения буржуазной пропаганды о «единстве» английской нации, но в своих прогнозах будущего он оказывается не в состоянии выйти за рамки буржуазного общества, правильно понять исторические перспективы его развития. В его романах возникает мрачная, глубоко пессимистическая картина будущего общества, в котором научные открытия и технические достижения обратится против человека и человечества.

«Мапина времени» Проблема несовершенства мироустройства поставлена в первом романе Уэллса «Мапина времени». Это произведение принесло его автору мгновенный и шумный услех, объясняющийся не только своеобразием и занимательностью его формы, но прежде всего значительностью и актуальностью содержания. Середина 90-х гг. прошлого века была отмечена в истории Британской империи усилением аграрного кризиса в самой Англии, волнениями в Ирландии, восстаниями буров в Африке. В стране происходят вспышки рабочего движения, не позволяющие забывать о его подъеме в предшествующее десятилетие.

Роман Уэллса вобрал в себя эти характерные приметы эпохи, он напоминал о кричащих противоречиях буржуаэного общества, обнажил их, заставляд залуматься над происхолящим.

Время действия романа отнесено в далекое будущее — в левитое тысячелетие нашей эры. Герой, от лица которого ведется рассказ, совершает необычное путешествие — полет во времени; он перемещается из настоящего в будущее. Во время своего полета он рисует в мечтах картины жизни людей этого далекого

будущего. Перед его мысленным взором встают великолепные города, чудесная природа, веселые и радостные лица людей. Но, опустившись на землю, путешественник увидел совершенно иную картину. Люди будущего (как и в современной ему действительности) разделены на два лагеря, на две враждебные друг другу группы. На поверхности земли живут маленькие, легкие грациозные существа — элои. Они ведут бездумное существование, не занимаясь никаким трудом, никакой деятельностью. Элон польауются всеми олагами жизни; наслажлаются солнечным светом, его теплом, красотой природы; они играют, резвится, танцуют. А в это самое время глубоко под землей, где-то в самых ее недрах трудятся обезьяноподобные <u>существа</u> марлоки. Марлоки отдают все свои силы элоям, заботятся об их комфорте, их нарядах, их жилищах. Когда-то в прошлом марлоки тоже жили на поверхности земли. Они были слугами элоев. Теперь их вытеснили с поверхности земли в ее глубины. Там они и продолжают трудиться, давно утратив сходство с людьми. Непосильный труд согнул их спины, подавил разум; темнота подземелья лишила их зрения.

Сходство с людьми постепенно утратили и элои, ведя существование, лишенное смысла и трудовой деятельности. Элои превратились в хрупкие, грациозные и ничтожные существа. Они ведут бездумную жизнь, но всецело зависят при этом от марлоков, а те, вылезая по ночам из своих подземных травшей, питаются кровью задушенных ими элоев.

Взаимоотношения элоев и марлоков Уэллс наображает, как доведенные до предела социальные противоречия между эксплуататорами и аксплуатируемыми, причем показывает их как результат количественного усиления противоречий, существующих в современном ему обществе. О необходимости социальной борьбы в романе нет речи, хотя враждебность и непримиримость элоев и марлоков очевидна. И все же марлоков Уэллс изображает не только как угнетенных, но и как существ не способных на протест и борьбу.

Неизбежно возникает вопрос: что же ожидает человечество в булущем? Неужели свидетельствующие о полном вырождении людей элои и марлоки это и есть будущее человечества? Уэллс полагает, что это именно так. Научные достижения в обществе расколотом надвое, не приносят пользы подям. В таком обществе уничтожаются всякие нормальные условии развития человека, его трудовой и творческой деятельности. Деградируют марлоки, вынужденные трудиться в условиях, не пригодных для человеческого существования, но перестают быть людьми и те, кто пользуется результатами чужого труда. И у тех и у других атрофированы человеческие эмоции и интеллектуальные способности.

Это вырождение. Путешественник рассуждает: «Величайшая победа человеческого гения над жизнью растительной и животной, о которой я всегда мечтал, приняла теперь иную форму в моем воображении. Я понял, что ныне существующая аристократия ведет ныне существующую индустриальную систему к ее погическому концу. Победа человека над природой будет не просто победой над природой, она будет победой человека над своим ближним».

Отрицая классовую борьбу и революционные методы борьбы, не видя сил, заложенных в народе, Уэллс заходит, по существу, в тупик. Его роман звучит пессимистически. Выхода из сложив-

шейся ситуации писатель не видит.

Интересно сопоставить роман «Машина времени» Уэлдса с аналогичным по теме произведением пругого мастера научнофантастического романа - Жюля Верна, относящимся так же как и роман Уэллса, к 90-м гг. прошлого века. В 1895 г. Ж. Вери написал роман-памфлет «Самоходный остров». В этом сатирическом романе Ж. Верн рисует картину будущего Америки. Американские монополисты разбогатели, ведя захватнические войны. Они подчинили себе многие государства мира, низведя их на положение колоний. Соединенные Штаты стали средоточием пеннейших памятников мировой культуры, вывезенных из пругих стран. Хознева страны благоденствуют. Крупнейшие и наиболее влиятельные из них спелали местом своего жительства искусственный самоходный остров, плавающий в океане. На этом острове выстроен город Миллиард-сити. В нем живут богачи, крупные магнаты, финансисты, служители церкви. На эту шайку богатых бездельников работают миллионы тружеников, населяющих материк.

Ж. Верн рисует картину, во многом перекликающуюся с изображением двух миров в «Машине времени» Уэллса, но он покавал в своем романе гибель Миллиард-сити и всего самоходного острова, раздираемого внутренними противоречиями. И хотя в «Самоходном острове» борьба пролетариата не показана, писатель с уверенностью обращает свой взор к будущему; он настроен оптимистически, он верит в конечное торжество идей гуманизма и неизбежную гибель капиталистического варварства. Такой веры в начале творческого пути у Гер-

берта Уэллса не было.

«Борьба миров» С большой сопиальной остротой написан роман «Борьба миров». Это роман о войне, точнее, о захватнических войнах, столь характерных для эпохи империализма.

Уэллс рассказывает о нападении марсиан на землю и вместе с тем он воспроизводит картину захватнической войны, делая

объектом насилия марсиан жителей Англии. В конце XIX в. английский империализм осуществил значительные территориальные захваты в Африке, сопровождавшиеся истреблением целых племен туземного населения. Тема романа Уэллса звучала 
актуально. «Прежде чем судить их слишком строго, — писал он 
о марсианах, — мы должны припомнить, как беспощадно уничтожали сами люди не только животных, таких, как вымершие, 
бизон и птица додо, но и себе подобных представителей низших 
рас. Жители Тасмании, например, были уничтожены до последнего за пятьдесят лет истребительной войны, затеянной иммигрантами из Европы. Разве мы сами уж такие апостолы милосердия, что можем возмущаться марсианами, действовавшими в том 
же духе?»

Марсиане опередили жителей земли в развитии техники. Они изобрели межиланетный снаряд и с его помощью достигли земли. Цилиндр с марсианами опускается невдалеке от Лондона. С помощью сильно действующих тепловых лучей, уничтожая на своем пути людей, селения, леса, животных, марсиане начинают свое продвижение по Земле. Тепловые лучи испепеляют все на своем пути. Спокойно и планомерно осуществляется истребление человечества. За марсианами право сильных. Персфразируя изречения реакционных философов ницшезиского толка, теории которых служили интересам империалистических захватчиков, Уэллс саркастически замечает: «Все допустимо во имя торжества и процветания сильнейшего».

В образе марсиан Уэлис изображает пюдей будущего, которые благодаря научным открытиям и всевозможным техническим усовершенствованиям постепенно утратят человеческие свойства и превратятся в усовершенствованные машины, снабженные высокоразвитыми мыслетельными аппаратами и необычайно сильными и ловкими верхними конечностями. Мозг и рука — вот. основное у марсиан. «У них была голова — только голова! Внутренностей у них не было». Марсиане не тратят энергии на переваривание пищи; благодаря своему органическому устройству они свободны от всяких колебаний и чувств. Они не спят, не расходуют мышечной силы и не нуждаются в ее восстановлении; они не знают чувства усталости и работают по двадцать четыре часа в сутки; они утратили свойства пола и размножаются почкованием. Неоднократно Уэллс подчеркивает мысль о том, что в будущем обитатели Земли уподобятся марсианам: «Мы с нашими велосипедами, коньками, пушками, ружьями и т. д. только начинаем ту эволюцию, которую марсиане уже проделали».

В романе поставлен вопрос: покорится ли человечество нашествию марсиан, этой жестокой силе механизированных захватчиков? Устами одного из действующих лиц Уэллс говорит

о необходимости вести упорную войну против марсиан. Но это звучит отнюдь не как призыв к боевому действию и решительному протесту. В романе говорится о том, что люди должны уйти в подземелья, направить свои усилия на развитие техники, чтобы затем, в будущем, уничтожить марсиан. Следует медленно и терпедиво вести подготовку к борьбе, начало которой отнесено писателем куда-то в далекое будущее, не определено никакими временными рамками. И в то же время писатель передает то чувство беспокойства, которое не могло не вселиться в людей под влиянием пережитого ими ужаса: «наш взгляд на будущность человечества, несомненно, сильно изменился благодаря всем этим событиям. Теперь мы знаем, что нельзя считать нашу планету вполне безопасным убежнщем для человека; невозможно предвидеть тех незримых врагов или друзей, которые могут явиться к нам из бездны пространства. Быть может, вторжение марсиан имеет провиденциальное значение и не останется без пользы для людей; оно огняло у нас безмятежную веру в будущее, которая так легко ведет к упадку, оно подарило нашей науке громанные знания, оно способствовало процаганде идеи о единой огранизации человечества».

Фантастические эловещие образы марсиан возникают в романе на фоне обыденной жизни. Бытовая насыщенность романа сочетается с необычным и фантастическим, и первое, нейтрализуя второе, усиливает впечатление правдоподобия. Этот же принцип положен Уэллсом в основу его романа «Человек-невидимка», в котором рассказана трагическая история ученого Гриффина.

После многих лет упорного труда, длитель-«Человекных научных изысканий, многочисленных невидимка» опытов Гриффин открывает секрет превращения человека в «невидимку». Эффективность своего открытия Гриффин испытывает на себе и превращается в человека-невидимку. Невидимость Гриффина на первый взгляд обоснована в романе с полной научной неоспоримостью («Если тело не отражает, не преломляет и не поглощает света, то оно не может быть видимо»). Став «невидимкой», Гриффин приобретает огромную власть над людьми. Но Гриффин — ученый-одиночка, убеж-денный индивидуалист, человек, находящийся под влиянием нипщеанских идей. Тайну своего открытия он стремится использовать только в своих личных интересах. Он презирает людей, считает себя стоящим много выше всех остальных, проповедует культ силы и защищает право сильного. Гриффин погибает, и описание его бессмысленной смерти звучит как осуждение индивидуализма. Одиночество Гриффина — одна из причин его гибели. Но Уэллс не только осуждает своего героя. Он заставляет задуматься над теми причинами, которые породили холодный эгоизм

и беспредельный индивидуализм в этом талантливом человеке п блестящем ученом. Обстановка, в которой протекала жизнь Гриффина, среда, в которой он вынужден был работать, сделали его таким. Вечная погоня за деньгами, необходимыми для научной работы, отсутствие всякой поддержки и помощи, пребывание в среде людей, живущих по принпипу ачеловек человеку—волк»—все это способствовало превращению Гриффина в этоиста п даже преступника. Уэллс рассказывает историю травли и преследования Гриффина суеверными и недалекими обывателями. Гриффин попадает в положение загнанного замученного зверя, преследуемого толиой разъяренных обывателей. До него, как до ученого нет никому никакого дела. В нем видят нарушителя всеобщего спокойствия, его боятся и потому убивают. Большое научное открытие погибает вместе с ним.

Гриффину противопоставлена жестокая и тупая сила буржуазного общества, которая подавила и уничтожила его. Роман построен в характерном для Уэллса плане переплетения фантастического и реального. Необыкновенный человек-невидимка живет

и лействует в полчеркнуто обыденной обстановке.

О чем бы ни писал Герберт Уэллс, в центре его внимания—
всегда человек и его судьба. Однако зоркий взгляд и ясный ум
писателя не могут не заметить несоответствия между быстрыми
темпами развития науки, совершенствования техники и низким
уровнем сознания рядового буржуа XX столетия. Это несоответствие представляется Уэллсу настолько кричащим, что он считает себя не в праве молчать о нем. И подобно тому, как в научно-фантастических романах объектом изучения и обоснованных
прогнозов Уэллс стремится сделать весь мир, так в своих бытовых романах он подвергает тщательному анализу повседневную
жизнь обыкновенных людей, доказывая им ограниченность их
взглядов, превратность суждений и — что особенно важно —
необходимость изменить столь привычную для них позицию невмешательства в окружающее.

В унылом однообразии протекает жизнь ученика мануфактурной лавки Артура Киппсе образование и годы ученичества за прилавком. «Смутное недовольство жизнью порой поднималось со дна его души и затуманивало ее. Когда для Киппса наступала такая полоса, он чувствовал, что есть же есть в жизни что-то важное, чего он лишен. Ну почему его преследует ощущение, что он живет как-то не так и что этого уже не поправишь? Все сильней одолевала его юном шеская застенчивость и перерастала в уверенность: конечно, он неудачник, никуда он не годится!.. Он начинал смутно понимать, что с ним произопло, — его захватили колеса и шестерни Рознич-

ной Торговли, и вырваться из тисков этой тупой, неодолимой мащины он не в силах: нет ни воли, ни умения. Так и пройдет вся жизнь. Ни приключений, ни славы, ни перемен, ни свободы».

Кипис так и не вырвался. И не было в его жизни никаких приключений и никаких перемен, если не считать бегства от весьма предпринмчивой девицы, которая попыталась женить его на себе и прибрать к рукам неожиданно свалившееся на Киписа наследство. Подлинная жизнь прошла где-то в стороне, и ему не было дано заглянуть в нее, хотя с точки зрения множества подобных ему Киписов он и преуспел: обзавелся собственным домом, завел семью и открыл книжную лавку.

В своем раннем романе об обывателе Артуре Киппсе Уэллс пишет в тонах мягкого юмора. Впоследствии его отношение к та-

ким людям меняется.

В своих творческих поисках Уэллс двигался по большим матистралям современности. Его произведения помогали людям разобраться в окружающем. Этой цели служили и его бытовые романы.

В таких вещах, как «Анна-Вероника», «Тоно-Бенге», «Жена сэра Айзека Хармана» Уэллс создал образы людей, неудовлетворенных ругиной буржуазного существования и напряженно ишущих путей к осмысленной жизни и независимости. Очень смело поставил Уэллс тему женской эмансипации. подвергая резкому осуждению лицемерие буржуазной семейной морали, косность традиций и предрассудков, сковывающих человека. Вопрос о правах и месте женщины в обществе глубоко волнует Анну-Веронику, которая отстапвает свое право быть свободной в выборе профессии, стремится узнать жизнь и самостоятельно определить свою судьбу. «Ей хотелось жить. Ее охватывало страстное и нетерпеливое желание делать, быть, познавать на опыте. А опыт к ней не спешил. Весь мир вокруг, казалось, был — как бы это выразить — словно в чехлах, точно дом летом. когла дюди из него выехали. Жалюзи опущены, солнечный свет не проникает в комнаты, и ни за что не определишь, какие краски скрываются под этими серыми оболочками. А ей котелось знать». Анна-Вероника не хочет говорить и даже думать вполголоса, не хочет вести бесцельное существование с тем, чтобы ее единственными занятиями было хождение в гости, игра в теннис. чтение добродетельных романов. Она поднимает бунт, уходит из дома, строит свою жизнь сама.

В конфликт со своим окружением вступает Элла Харман — героиня романа «Жена сара Айзека Хармана». Но особенно интересен и значителен роман «Тоно-Бенге». Интересен потому, что именно в нем, сочетая великолепно разработанную бытовую тему со смелым полетом фантазии и романтикой, Герберт Уэллс со-

здает столь характерный для его творчества образ человека, посвятившего себя научно-технической деятельности. Таков Джордж, вырвавшийся из рутины мещанских будней, вставший выше стяжательства и авантюризма, столь прочно захвативших его дядюшку Пондерво, и посвятивший себя служению науке. Авнатор, кораблестроитель, социалист — он один из тех, кто сможет стать прокладывателем путей в будущее.

Большое значение для творчества Уэллса имели национальные традиции английской реалистической литературы — и прежде всего сатирическая традиция Свифта, Диккенса, Теккерея. Восхищение талантом этих писателей он пронес через всю жизнь. У них учился он мастерству романиста. Особенно высоко ценил он Диккенса. В романе «Необходима осторожность» Уэллс писал о нем: «Какая голова этот Диккенс! «Холодный дом» — это самое полное и беспощадное изображение Англии, какое только можно себе представить. Типы, характеры, — все эти пузыри, полипы и прочне. Никто с ним не сравнится. Как он все это вывернул перед читателем! Пополам с грязью! С целыми потоками грязи. Как Шекспир. Как настоящий англичанин. Как Достоевский... или Бальзак».

Уэллс близок Диккенсу своим постоянным, напряженным вниманием к актуальным проблемам социальной действительности и глубокой заинтересованностью в судьбе «маленького человека». Как и Диккенс, Уэллс часто обращается к приему гротеска, обыгрывает звучание имен героев, подчеркивает эксцентрические черты в их поведении и внешности. Но главное, что роднит его с Диккенсом, заключается в стремлении раскрыть судьбы своих героев в тесной связи с условиями их жизни.

Нельзя не заметить, однако, что и в облике героев Уэллса и в самом отношении писателя к ним появляется нечто новое, по сравнению с Диккенсом: герои Уэллса — все эти Киппсы, Хупдрайверы («Колеса счастья»), Полли («История мистера Полли»), не умиляют и не трогают нас до слез, хотя и заставляют смеяться. Уэллс более требователен к человеку. Он уже не может быть столь снисходителен к милым человеческим слабостям, его не умиляет наивность и простота, гораздо реже он может добродушно смеяться над сленой доверчивостью, не отдающей себе отчета в происходящем.

Начиная с первых шагов в литературе Уэллс писал о социальной значимости искусства. Особый интерес в этой связи представляют его статьи о романе и переписка с современными ему писателями—Джорджем Гиссингом, Арнольдом Беннетом и Генри Джеймсом. В письмах к Гиссингу и в своих статьях о его творчестве Уэллс выступал против крайностей натуралистической эстетики. В переписке с Беннетом он высказал интересные суждения о принципах создания характера в литературном произведении, подчеркнув свою связь с реалистической традицией Диккенса. Многолетний спор с Генри Джеймсом был проявлением принципиальной и последовательной борьбы Герберта Уэллса с эстетизмом. Уэллс высказывал мысль о том, что в центре впимания романиста должно находиться то или иное явление действительности, помогающее понять закономерности современной общественной жизни.

Наиболее полно свою концепцию романа Уэллс изложил в программной статье «Современный роман» (1911), «Я считаю роман поистине значительным и необходимым явлением в сложной системе беспокойных исканий что зовется современной пивилизацией». Это исходное положение Уэллс и развивает в своей статье, Залачи романа Уэллс понимает широко. Роман отражает. жизнь общества во всех многообразных формах ее проявления: он способствует формированию морали и идейных убеждений современников, он помогает в преобразовании общества. Важно подчеркнуть, что Уэллс возлагает на роман не только критические, но и созидательные функции. Самым решительным образом выступает он против точки зрения на роман, как развлекательное чтение. Уэллс противопоставляет ей свой взглял на воман. как серьезный литературный жанр. Основную цель романа он видит в том. чтобы помочь людям понять и изменить жизнь. Необходимым условием полноценного романа Уэллс считает искусство создания ярких образов и изображение характера в его развитии. Своеобразие современного романа Уэллс видит в отказе от <u>установленных</u> канонов. Он возражает против «тенденции навязать роману определенный объем и определенную форму». «Я за полную свободу развития его формы и устремлений», пишет Уэллс. Но одно условие он считает совершенно необходимым: правдивое отражение жизни.

Статью «Современный роман» можно считать итогом творческих исканий Уэллса в первый довоенный период его творчества. В своем дальнейшем творчестве он следовал сформулированным в этой теоретической работе требованиям.

## БЕРНАРД ШОУ (1856-1950)

В истории литературы Англии имя Бернарда Шоу стоит рядом с именем Вильяма Шекспира, хотя родился Шоу на триста лет позднее, чем его великий предшественник. Оба они внесли неоценимый вклад в развитие национального театра Англии, и творчество каждого из них стало известно далеко за пределами их родины. Пережив свой наивысший расцвет в эпоху Возрождения, английская лрама поднялась на новую высоту

лишь с приходом в нее Бернарда Шоу. XVIII и XIX вв. выдвипули ряд талантливых драматургов, но никто из них не может равняться с Шоу по своему значению. Он — единственный, достойный соратник Шекспира; его по праву считают создателем современной английской социальной прамы. Продолжая лучшие традиции английской драматургии и впитав опыт крупнейших мастеров современного ему театра — Ибсена и Чехова, — творчество Шоу открывает новую страницу в литературе XX столетия.

Замечательный мастер сатиры, Шоу избирает основным оружием своей борьбы с социальной несправедливостью смех. Это оружие служило ему безотказно. «Мой способ шутить заключается в том, чтобы говорить правду». — эти слова Бернарда Шоу помогают понять своеобразие его обличительного смеха, громко звучащего с подмостков сцены вот уже три четверти столетия. Шоу смело и резко выступал против мира капитализма: он остроумно и эло осмеивал нормы буржуазной жизни, оесстрашно произносил слова горькой правды о ее подлинной сущности. Он обращался в своих пьесах к важным социальным проблемам эпохи. М. Горький назвал Шоу дучшим представителем демократической интеллигенции Англии. На протяжении всей своей жизни Шоу был непримиримым врагом реакции, консерватизма, пошлости. Он решительно осуждал войну, выступал убежденным сторонником мира и сопиализма. Одним из первых в Англии приветствовал он Великую Октябрьскую революцию, до конца жизни оставаясь верным другом Советской России.

Родиной Шоу была Ирландия. Он родился в 1856 г. в Дублине. На протяжении всего XIX в. «Зеленый остров», как называли Ирландию, бурлил. Нарастала освободительная борьба, Ирландия стремилась к независимости от Англии. Ее народ жил в нишете. но не желал терпеть порабощения. В атмосфере горя и гнева. нереживаемых его родиной, протекали детство и юность будущего писателя. Родители Шоу происходили из среды обедневшего дворянства. Жизнь семьи была неустроенной и недружной. Лишенный практической жилки, постоянно пьяный отец не преуспел в избранном им деле — клебной торговле. Мать Шоу женщина незаурядных музыкальных способностей — выпуждена была сама содержать семью. Она пела в концертах, а поэднее зарабатывала на жизнь уроками музыки. На детей в семье обрашали мало внимания: средств на то, чтобы дать им образование. не было. Но по своим настроениям и взглядам родители Шоу примыкали к передовым патриотически настроенным слоям дублинского общества. Они не придерживались религиозных погм и вырастили своих детей свободомыслящими атеистами. Основная заслуга в этом принадлежала матери Шоу, характер которой не был сломлен неудачно сложившейся семейной жизнью. Учился Шоу в публинской школе, но пребывание в ней не было иля него особенно радостным. Не случайно впоследствии он писал: «В школе я не выучил ничего и забыл многое». Однако и школьный курс завершен им не был. В пятнациать дет он начал сам зарабатывать себе на жизнь. Служил мелким чиновником в земельной конторе. Собирал квартирную плату с обитателей бедных кварталов Дублина. Жизнь городских трушоб он узнал ковощо. К дваднати годам Шоу получил место старшего кассира. Это было немало, но к этому времени интересы Шоу уже определились. Ничего общего со служебной карьерой чиновника они не имели. Шоу глубоко интересовался искусством — литературой. живописью, музыкой. В 1876 г. Шоу покинул Ирдандию и переехал в Лондон. Определенных занятий у него не было, не было и средств к существованию, но круг его интересов и культурных запросов был очень широк. Он увлекается театром, под псевдонимом Корно ди Бассето публикует свою первую музыкальную репензию, а затем в течение ряда лет выступает в печати как музыкальный критик. Шоу был не только знатоком музыки. но и сам великоленно играл. Его имя становится хорошо известным и в театральных кругах Лондона.

Характерная особенность Шоу заключалась в том, что занятия искусством он никогда не отделял от присущего ему интереса к общественно-политической жизни своего времени. Он посещает собрания социал-демократов, принимает участие в диспутах, настойчиво вырабатывая в себе навыки оратора, с увлечением и глубским интересом читает «Капитал» Маркса — труд. который, по его собственным словам, явился для него откровением. И хотя от понимания сущности марксистского учения Шоубыл весьма далек и марксистом не стал, свойственный ему уже в эти годы глубокий интерес к идеям социализма определил карактер его последующего творчества. Интерес Шоу к актуальным проблемам современности сказался в самых ранних его произведениях. В период с 1879 по 1883 г. Шоу написал пять романов: «Незрелость», «Неразумный брак», «Любовь артистов», «Профессия Кэшеля Байрона» и «Социалист-одиночка». В те годы романы Шоу не получили признания. Начинающему писателю пришлось выдержать длительное и неравное единоборство с многочисленными издателями. Он получал только отказы, но не сдавался. Новатор по самой своей природе, Шоу и в роман стремился внести нечто новое. Он обогатил его содержание элободневными и насущными вопросами. Шоу писал о равноправии людей, о разложении буржуазной семьи, об аморальности английских буржуа, ведущих паразитическое существование, он смело ставил вопрос о роли труда в жизни человека, решительно осуждая эксплуатацию и тунеядство.

Романы Шоу свидетельствовали о присущем ему мастерстве драматурга, которое еще ждало случая для своего выявления. В романах оно сказалось в отчетливо выраженной склонности к дналогизированной форме, в блестяще построенных дналогах, которым во всех без исключения произведениях Шоу принадлежит основное место.

Принципиально важное значение имело обращение Шоу к образу человека-труженика. Таков образ рабочего Конолли в романе «Неразумный брак», образ боксера Кэшеля Байрона в романе «Профессия Кэшеля Байрона». Эти люди вышли из народной среды, тяжким трудом зарабатывают они деньги на жизнь; им свойственно глубокое уважение к простым людям. Образ Конолли свидетельствовал о пристальном внимании Шоу к процессу роста самосознания английского пролетариата.

В романе «Социалист-одиночка» важное место занимают проблемы социализма. Герой этого произведения — молодой человек Трейфусис, сын фабриканта, произносит обличительные речи против капиталистов. Он говорит о закономерности того, что рабочий класс выступает как разрушитель капитализма, и верит в неисчерпаемые возможности людей труда. Однако свои рассуждения о сопиализме Трейфусис строит на ложной основе. Он ограничивается разговорами о социализме, ничего не пелая пля осуществления своих идей. Он говорит о революции, но его в гораздо большей степени устраивает мирное преобразование общества путем реформ и просветительской деятельности. Герой Шоу никак не связан с пролетариатом, и уже самый факт одиночества Трейфусиса говорит о его бессилии. И хотя сам Шоу относится к своему герою с нескрываемой пронией и несостоятельность социалиста-одиночки, рассуждающего о социализме в светских гостиных, ему в значительной мере ясна, все же идеи Трейфусиса об усовершенствовании общества с помощью реформ близки Шоу. Он их разделял, что и приведо его в ряды Фабианского обшества.

Шоу вступил в Фабианское общество в 1884 г., вскоре же после его создания. Это была сопиал-реформистская организации, стремившаяся к руководству рабочим движением. Своей задачей члены Фабианского общества считали изучение основ социализма и путей перехода к нему. Общество было названо «фабианским» по имени римского полководца Фабия Кунктатора, известного тем, что в военных действиях он придерживался тактики выжидания и уклонения от решительных столкновений с противником, Сходных взглядов придерживались и фабианцы. Их тактика заключалась в затушевывании классовой борьбы и привлечении на свою сторону буржувани и паравмента. Фабианцы призывали к построению социализма путем реформ, путем соглашательской

политики по отношению к буржувани и полного отказа от клас-

совой борьбы.

В письме к Зорге (1893) Ф. Энгельс отмечал, что фабианцам свойствен «страх перед революцией» <sup>1</sup>. В. И. Ленин называл фабианское общество рассадником и образцом оппортунизма. Раскрывая сущность фабианства, В. И. Ленин писал, что для него «характерен социализм на словах, империализм на деле, перерастание оппортунизма в империализм» <sup>2</sup>.

Для взглядов молодого Шоу были характерны реформистские иллюзии, непонимание исторической роли пролетариата. Мировозврение начинающего писателя было противоречивым. На нем сказались противоречия английского социализма тех лет. Реформистские заблуждения сочетались со страстным осуждением буржуазных порядков. Шоу выделялся в среде фабианцев. Он

придерживался гораздо более левых взглядов.

Как подлинный новатор Шоу выступил в области драмы. Он утвердил в английском театре новый тип драмы — интеллектуальную драму, в которой основное место принадлежит не питриге, не захватывающему сюжету, а тем напряженным спорам, остроумным словесным поединкам, которые велут его гером. Шоу называл свои пьесы «пьесами-дискуссиями». Они захватывали глубиной проблем, необычайной формой их разрешения; они будоражили сознание зрителя, заставляли его напряженно размышлять над происходящим и веседо смеяться вместе с драматургом над неленостью существующих законов, порядков, нравов.

Свою борьбу за утверждение новой драмы Шоу вел и как драматург и нак критик. Эта борьба была нелегкой. Она требовала сил, принципиальности, страстности. Всем этим Шоу обладал в полной мере. В отличие от своих современников-драматургов Джонса, Пинеро и Уайльда — Шоу обладал также и еще одним замечательным качеством: глубокой уверенностью в том, что пороки общества порождены существующей социальной системой. Потому его пьесы звучали не только как обличение тех или иных отдельных недостатков. Они были исполнены большого гражданского содержания Смех Шоу был направлен в корень явлений. Он помогал обнаружить шаткость установлений буржуваного мира, их обреченность. С годами эта особенность драматургии Шоу становилась все более очевидной.

Однако и ранние вещи Шоу отличались значительностью поставленных в них вопросов. Приступив к их созданию, Шоу прошел школу крупнейшего европейского драматурга тех лет Генрика Ибсена. Пожалуй, лишь он один был непререкаемым автори-

К. Маркс в Ф. Энгельс. Соч., т. 29, стр. 185.
 В. И. Ленин. Полн. собр. соч., т. 32, стр. 107—109.

тетом для Бернарда Шоу, известного своей склонностью к инспровержению всяческих авторитетов. Ибсен был дорог Щоу как основоноложник социальной прамы пового времени, как художник, смело восставший против идеалов буржуазного обще-

ства и сумевший показать их лживость.

В 1891 г. была опубликована работа Шоу «Квинтэссенция ибсенизма». В ней Шоу изложил свои взгляды на задачи современной ему драматургии. Эта работа стала манифестом его творчества В ней обозначилось направление его исканий и в значительной мере проявился характер его новаторства, Шоу ценил пьесы Ибсена за силу их общественного звучания, за присущую им жизненную правду и критическую остроту. Ибсен стал для Шоу неизменным соратником в его борьбе с ложью и лицемерием буржуазного общества, его морали. Вслед за ним Шоу смело приступил к разрушению отживших свой век идеалов и пустых иллюзий. Все силы своего таланта направил он на раскрепощение сознания человека и обновление его представлений о жизни. «Реалист, — писал Шоу, — утверждает, что тот, кто гасит волю к свободе и к жизни в мире живых и свободных и ищет способа служить идеалам лишь ради того, чтобы быть не самим собой. а «хорошим человеком». — такой человек морально мертв и разлагается» <sup>1</sup>.

Как и Ибсен. Шоу помогал людям оставаться живыми людьми. и ради этого оба они искали новые пути в искусстве, делая театр ареной борьбы за утверждение права говорить истину. «Квинтэссенция как раз и состоит в отрицании всяких формул» 2. — утверждал Бернард Шоу. Но право каждого драматурга на новаторство Шоу неизменно связывал с глубиной проблематики и силой общественного звучания его творчества. В отклике на современность он видел первейший долг и обязанность писателя. Его собственные пьесы-дискуссии, путь для которых был проложен Ибсеном, стали реализацией его стремления сказать людям правлу об обществе, в котором они живут. В этом смысле он и был непосредственным продолжателем дела Ибсена. Шоу очень верно понял и глубоко вскрыл основную тенденцию творчества норвежского драматурга: «Ибсен удовлетворяет потосоность, не утоленную Шекспиром. Он представляет нам не только нас самих, но нас самих в наших собственных ситуациях. То, что случается с его сценическими героями, случается и с нами. Первым следствием этого является несравненно большее значение для нас его ньес по сравнению с шекспировскими. Второе следствие заключается в их способности жестоко ранить нас и пробуждать в

<sup>2</sup> Там же, стр. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Бернард Шоу. О драме и театре. М., 1963, стр. 46.

нашей душе волнующую надежду на избавление от тирании идеалов, вызывая перед нами видения более совершенной будущей жизни» <sup>1</sup>.

Как справедливо отмечает исследователь творчества Шоу, для английского праматурга «Ибсен — великий новатор не только в области драмы, но и в развитии новых общественно-атических принципов и понятий» 2. Руководствуясь ими, Шоу обращается к вопросу о женском равноправии, о семейной морали; он намечает в «Квинтэссенции ибсенизма» контуры образа своего положительного героя — человека трезвого ума, реалистически смотрящего на жизнь и людей и руководствующегося в своих поступках не романтическими иллюзиями, а требованиями разума. Так рождается столь характерное для Шоу противопоставление «реалиста» и «романтика», человека дела и человека, предпочитающего прекраснодушные разговоры определенному действию. Эти два осповных типа человеческих характеров будут встречаться во многих пьесах Бернарда Шоу.

Поднимая на щит драматургию Ибсена, Шоу делает многочисленные выпады против Шекспира. Но они касались в гораздо большей степени не столько существа шекспировского творчества, сколько интерпретации его пьес в современном Шоу театре. Непререкаемый авторитет Шекспира тормозил развитие новей драмы. Ради нее Шоу готов был пойти на все и в том числе на ниспровержение авторитета Шекспира. Но позволял он это только

себе и никому больше.

Начало праматургической деятельности Шоу было связано с «Независимым театром», открывшемся в 1891 г. в Лондоне. Его основателем был известный английский режиссер Джекоб Грейи. Основная задача, которую ставил перед собой Грейн, заключалась в ознакомлении английского зрителя с современной драматургией. «Независимый театр» противопоставдял потоку развлекательных пьес, заполнявщих репертуар большиства английских театров тех лет, драматургию больших идей. На его сцене были поставлены многие пьесы Ибсена, «Вишневый сад» и «Дядя Ваня» Чехова, «Власть тьмы» Толстого, «На дне» Горького. Для «Независимого театра» начал писать и Бернард Шоу.

«Неприятные пьесы» Его путь драматурга начинается с цикла пьесы» «Неприятные пьесы». Сюда вошли: «Дома вдовца», работать над которой Шоу начал в 1885 г. (поставлена она была в 1892 г.); «Профессия миссис Уоррен» (1894) и «Волокита» (1893). В своем предисловии к «Неприятным пьесам» Шоу

Бернард III оу. О драме и театре, стр. 75.
 З. Т. Гражданскан. Бернард Шоу. Очерк жизни и творчества. М., 1965, стр. 21.

писал: «...сила драматического искусства в этих пьесах должна заставить зрителя стать лином к липу с неприятными фантами. Несомненно всякий автор, искренно желающий благ человечеству, совсем не считается с чудовищным мнением, будто бы задачей литературы является лесть. Но в этих драмах мы сталкиваемся не только с комедией и трагедией индивидуального характера и судьбой отдельного человека, но и с ужасными и отвратительными сторонами общественного устройства. Ужас этих отношений заключается в том, что обыкновенный средней руки англичании, человек, может быть, почтенный и добродушный в личной жизни и, может быть, даже мечтающий о тысячелетнем царстве благодати, — в своих общественных проявлениях оказывается престунным гражданином, закрывающим глаза на самые подлые, на самые ужасные злоунотребления, если их устранение грозит ему потерять хотя бы один грош из своих доходов».

Эти слова помогают понять характер замысла автора «Неприятных пьес». Он выступает в них продолжателем лучших традиций английской реалистической литературы XIX в., традяций Диккенса и Теккерея, создавших галерею незабываемых образов английских буржуа. Их герои могли быть добрыми отцами и заботливыми детьми, но целью их жизни была и оставалась нажива, а в своих поступках они руководствовались прежде всего эгоиз-

мом и <u>к</u>орыстолюбием.

В «Неприятных пьесах» перен нами внешне вполне поряночные респектабельные английские буржув, располагающие значительными капиталами и ведущие спокойную устроенную жизнь. Но это спокойствие обманчиво. Оно таит за собой такие явления. как эксплуатация, как грязное, бесчестное обогащение буржуа за счет нишеты и несчастий простого народа. Перед глазами читателей и зрителей пьес Шоу проходят картины несправедливости, жестокости и подлости буржуазного мира. Характерно, что пьесы Шоу начинаются с традиционных картин будничной жизни буржуазной семьи. Но вот, как это обычно бывает в прамах Ибсена, наступает момент, когда на первый план выступает сониальный аспект глубоко волнующего писателя вопроса: где источники богатства его героев? на какие средства они живут? какими удалось добиться им того благополучия, в котором они пребывают? Смелая постановка этих вопросов и не менее смедые ответы на них и составляют основу той обличительной силы пьес Шоу, которая возмущала одних и не могла не импонировать и не восхищать других.

«Дома вдовна» Вполне спокойно развивается действие первых картин пьесы «Дома вдовца». В живонисном немецком курортном городке, на берегу Рейна молодой англичанин Гарри Тренч знакомится со своим богатым соотечест-

венником Сарториусом и влюбляется в его дочь Бланш. Тренч должен жениться на ней, но совсем неожиданно он узнает об источниках богатства отца своей невесты. Сарториус наживается на самой беззастенчивой эксплуатации принадлежащих ему дохолных домов, населенных беднотой. Эти дома содержатся в недопустимом состоянии, уже много лет они не ремонтируются, но квартирная плата, взимаемая с жильцов, высока. Сарториус умело использует тяжелое, безвыходное положение бедняков и наживается на их нищете. Его приказчик-Ликчиз говорит: «Я там выцарапывал деньги, где никто другой в жизни бы не выцарапал... Смотрите сюда, джентльмены. Посмотрите на этот мешок с деньгами! Тут каждый денни слезами полит; на него бы хлеба купить ребенку, потому что ребенок плачет от голода, - а я прихожу и выдираю последний грош у них из глотки. Знаете, джентльмены, я уже очерствел на этой работе; но тут есть такие деньги, к которым я бы никогда не прикоснудся, кабы не страх, что мои собственные дети останутся без клеба, если я не угожу козяину». Узнав о грязных махинациях Сарториуса, Тренч отказывается от руки Бланш. Он считает себя честным человеком и не хочет запятнать свою репутацию родством с темным дельцом. Однако разглагольствования Тренча о порядочности и честности на поверку не выдерживают никакой притики. Выясняется, что и сам он живет на проценты с капитала, вложенного в предприятие того же Сарториуса. Источники его доходов те же, что и у его будущего тестя, и он. в сущности, ничем от него не отличается, Вопрос о свадьбе Тренча и Бланш благополучно разрешается, и все встает на свои места.

Деньги, вопрос о богатстве — одна из основных пружин действия ньесы. Двуличность каждого из действующих лиц становится оченидной. Тренч признает общность своих интересов с интересами Сарториуса: «Мы все, кажется, плывем на одном пароходе. Надеюсь, вы извините, что я наделал всем столько хлонот», — и заключает с ним выгодную сделку. Ликчиз, который вначале выступает как человек, сочувствующий обираемым Сарториусом беднякам, в конце концов сам превращается в корыстолюбивого дельца и хищника. Подстать всей этой компании и очаровательная Бланш, трезвый ум и расчетливость которой характеризуют ее как вполне достойную дочь своего отца.

«Профессия миссие Уоррен» Еще более смело вопрос о путях обогащения английских буржуа ставится в пьесе «Профессия миссис Уоррен». Эта пьеса была объявлена буржуазной критикой «безнравст-

венной» и запрещена для постановки на сцене.

Героиня пьесы — миссис Уоррен — в прошлом проститутка. Она преуспела в своей «профессии» и стала содержательницей

публичных домов в крупнейших городах Европы — в Берлине и Вене, в Будапеште и Брюсселе. О характере «профессии» миссис Уоррен мало кому известно. Она богата, и деньги дают ей возможность стать почетным членом английского общества. Лишь некоторая грубость манер и языка да кричащая яркость туалетов напоминают подчас о ее прошлом. Шоу дает глубоко мотивированное в социальном отношении объяснение тех причин, которые привели его героиню к моральному падению. Миссис Уоррен не захотела повторить печальную судьбу двух своих сестер, одна из которых работала на фабрике свинцовых белил и загубила свое здоровье, а другая умерла, не вынеся безысходной нищеты жалкого прозябания на восемнадцать шиллингов в неделю, которые зарабатывал ее муж-чиновник. Миссис Уоррен выбрала для себя другой путь, который приносил ей большие доходы и был вполне санкционирован буржуазным обществом.

Смелость обличения пьесы Шоу заключалась не только в том. что геропней ее он спелал такую женщину, как миссис Уоррен: всей логикой развития действия пьесы, логикой характеров действующих диц он доказывает мысль о том, что миссис Уоррен ничуть не хуже всех остальных членов респектабельного буржуазного общества. И больше того, если «профессия» миссис Уоррен в какой-то мере оправдана той безысходной нуждой, с которой она столкнулась с самых первых пней своей жизни, то нет и не может быть никакого оправдания для такого человека, как ее компаньон Крофтс с его откровенной идеологией работорговца, как Фрэнк Гардвинг, ведуший паразитический образ жизни, как архитектор Прэд, равнодушный ко всему в мире, кроме своего искусства, или как весьма недалекий пастор Гарднер, тщетно пытающийся «утвердить свой авторитет главы семейства и пастыря перкви и не способный внушить к себе уважение ни в той. ни в пругой роди».

С циничной откровенностью об источниках доходов сильных мира сего говорит Крофтс, аристократ по происхождению, живущий, как и миссис Уоррен, на доходы с публичных домов: «Почему бы, черт возьми, мне не вложить денег в это дело? Я получаю проценты с капитала, как и другие; надеюсь, вы не думаете, что я сам пачкаю руки этой работой? Будет вам! Не станете же вы отказываться от знакомства с герцогом Белгрэвиа, кузеном моей матери, из-за того, что часть его доходов достается ему не вполне безгрешным путем? Я думаю, вы не перестанете кланяться архиепископу Кентерберийскому из-за того, что в его домах сдаются квартиры мытарям и грешникам? Вы помните стинендию Крофтса в Ньюхеме? Так вот, она была основана моим братом, членом парламента. Он получает двадцать два процента прибыли с фабрики, где работают шестьсот девушек, и ни одна

из них не зарабатывает столько, чтобы можно было на это прожить. Как же, вы думаете, они сводят концы с концами? И что же, по-вашему, я должен отказаться от тридцати пяти процентов прибыли, когда все прочие загребают сколько могут, как полагается умным людям? Как же, нашли дурака! Если вы будете выбирать своих знакомых по признаку высокой правственности, вам лучше уехать из Англии или совсем отказаться от общества».

Основной конфликт пьесы состоит в столкновении миссис Уоррен, ее взглядов на жизнь, со взглядами ее дочери Виви. Виви получила воспитание в закрытом пансионе. Теперь она поселилась в доме матери, и ей становится известна тайна прошлого, тайна ее богатства. Честная и прямолинейная натура, Виви не может мириться с той грязью и лицемернем, которые ее окружают. Она решает не иметь ничего общего с матерью и близкими ей людьми. Виви уходит из дома и начинает самостоятельную трудовую жизнь, работая в конторе, которую она открывает на имеющиеся у нее средства.

Образ Виви — первая попытка Шоу создать образ положительного героя, противостоящего растленному миру расчета и наживы. У Виви свои принципы, свой взгляд на вещи. Она справедливо считает, что каждый человек должен трудиться; паразитическое существование вызывает у нее отвращение. Ее трезвый практический ум. ее энергия ищут применения в активной деятельности. Шоу не ограничился включением в свою пьесу рассуждений Виви о бесчестности образа жизни всех тех, кто ее окружает; он показал ее за работой в конторе, которую она открывает, уйдя из дома матери и отказавшись от «обеспеченной» жизни. И хотя образ Виви лишен той жизненной достоверности, которая свойственна образам миссис Уоррен и Крофтса, он интересен и значителен, как первый опыт Шоу в создании характера человека, не желающего идти по пути компромисса и мириться с лицемерной моралью буржуазного общества.

Уже в «Неприятных пьесах» проявилась характериая для Шоу тенденция превращения сценического произведения в пьесу для чтения, тенденция, которая со временем значительно усилится. Великоленный мастер сценического действия, он включает в свои пьесы общирные ремарки, содержащие не только развернутые описания обстановки, но и характеристики героев. Отдельные ремарки превращаются в своего рода вставные главы повествовательного характера, органически вплетающиеся в текст пьесы (см., например, ремарки в «Кандиде»). Сборникам своих пьес Шоу предпосылает предисловия, раскрывающие его замысел и помогающие актерам, читателям и зрителям лучше понять его точку зрения на изображаемое,

«Приятные пьесы» Сюда вошли: «Война и человек» (1894)<sup>1</sup>, «Кандида» (1895), «Избранник судьбы» (1895), «Никогда вы не можете сказать» (1895). В «Приятных пьесах» Шоу меняет приемы сатирического обличения. Если в «Неприятных пьесах» он обращался к «ужасным и отвратительным сторонам общественного устройства», гневно обрушивался на социальные порядки, то в «Приятных пьесах» он уделяет основное внимание той лицемерной морали, которая призвана скрыть истинную сущность буржуваных отношений

В этих пьесах Шоу ставит своей пелью сбросить те помантические покровы, которые скрывают жестокую правлу лействительности. Он призывает людей трезво и смедо взглянуть на жизнь и освободиться от липкой паутины предрассудков, отживших традиний, заблуждений и пустых иллюзий. И если в «Неприятных пьесах», создавая образы Сарториуса, Крофтса и стремясь полчеркимть жестокость, бесчеловечность этих люней. Шом охотно обращался к приему гротеска, то герои его «Принтных пьес» гораздо более «человечные люди» и в их изображении нет нарочитой резности и заострения. Но вместе с тем убожество духовного. мира буржуа, закоренелая предвзятость его суждений, извращенпредставления, скрывающиеся под респектабельной внешностью, черствость и эгоизм — все это показано с большой силой проникновения в самую сущность буржуазной идеологии. В самом названии — «Приятные пьесы» — звучит вполне откровенная \_ ирония. Замечательная по силе и остроте характеристика лицемерия английской буржуазии содержится в пьесе «Избранник судьбы»: «Когда англичанин желает чего-нибудь, он никогда не говорит прямо, что он этого желает. Он терпеливо жлет, покуда в его уме, неизвестно каким образом, не составится пламенного убеждения, что его нравственный и религиозный долг заключается в том, чтобы покорить себе тех, кто владеет желанным для него предметом... И всегда и на все у него наготове эффектная поза нравственного человека. В качестве великого борна за свободу и национальную независимость завоевывает он и присоединяет к своей стране полмира, называя это колонизацией...

...Он ничего не делает без принципа. Сражается с вами — из принципа патриотизма; грабит вас — из принципа деловитости; подерется с вами — из принципа мужественности; поддерживает он своего короля — это принцип лонивности, отрежет своему королю голову — это республиканский принцип. Его постоянный лозунг — долг, обязанности, но при этом он никогда не забывает,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Впоследствии эта пьеса шла под названием «Шоколадный солдатик».

что погибель грозит той нации, у которой обязанности расходятся с выголой».

Разоблачению романтики войны посвящены пьесы «Война п человек» и «Избранник судьбы». В первой из них Шоу высмеивает те ложные иллюзии и превратные представления о войне, которые укрепились в сознании его многих соотечественников нод влиянием шовинистической пропаганды; во второй — он развенчивает культ Наполеона.

О ложных основах, на которых зиждется буржуазный брак, Щоу писал в пьесе «Кандида». Один из центральных героев — священник Морелл, сторонник «христианского социализма», проповедует принципы самопожертвования и гуманности, но в практике своей семейной жизни оказывается жестоким эгоистом, стремящимся подчинить своей воле самоотверженную и преданную ему Кандиду. Слова Морелла паходятся в вопиющем противоречии с его делами. Обстановка в его доме могла бы подавить любого человека. Однако Кандида не уходит, подобно ибсеновской Норе, из дома мужа. Трезвая «реалистка», она предпочитает сама строить свою семейную жизнь и руководить Мореллом. В «Кандиде» отчетливо звучит призыв Шоу, обращенный к каждому: направить свои усилия на осуществление тех повседневных задач, которые встают перед человеком.

В периол 1897—1899 гг. созданы «Пьесы «Пьесы для пуритан» — «Ученик дьявола» (1897). для пуритан» «Цезарь и Клеопатра» (1898), «Обращение капитана Брассбаунда» (1899). В предисловии к «Пьесам для пуритан» Шоу поясняет смысл названия сборника. Он противопоставляет свои пьесы драматическим произведениям, в которых основной интерес сосредоточен на любовной интриге и на эротике. Это не значит, что Шоу чуждается изображения чувств, по он не хочет признать, что в основе поступков человека лежат только дюбовные побуждения. «Я пуританин во взглядах на искусство, заявляет он. — Я симпатизирую чувствам, но считаю, что замена чувственным экстазом всякой интеллектуальной деятельности и честности — величайшее эло». Шоу стремится показать многообразие форм человеческой деятельности, противопоставляя широко понимаемые им долг и ответственность узко эгоистическим побуждениям и слепой чувственности. Пуританство Шоу связано с героическими пуританскими традициями эпохи английской революции, эпохи Кромведя и Мильтона.

В пьесе «Ученик дьявола» события развертываются в Америке XVIII в., в период борьбы за независимость. Но Шоу не включает в свою пьесу ни картии восстания, ни образа борющегося народа. Его интересует конфликт между двумя людьми с диаметрально противоположными точками зрения на жизнь: между романтиком-

идеалистом Ричардом Дедженом, протест которого против норм пуританского быта не приводит его к значительным действиям и ограничивается самопожертвованием, и пастором Андерсоном — трезвым реалистом, человеком практического действия, возглавляющим восстание. В образе Андерсона получили свое воплощение фабианские принципы осторожности, расчетливости, трезвой последовательности в предпринимаемых действиях. И не пылкий Ричард Деджен, прозванный за свое «отступничество» «учеником дьявола», а пастор Андерсон становится подливным героем пьесы. Но вместе с тем Шоу не скрывает своих симпатий к Деджену с его альтруистическими порывами и горячей необузданностью.

Первое песятилетие XX в. и особенно годы, предшествовавшие мировой войне 1914—1918 гг., прошли для Шоу под знаком значительных противоречий его творческих поисков. В эти годы он выступал как сторонник фабианского учения, разделяя его ошноки и заблужления. Он выступал с защитой идеалистической философской конпециии «жизненной силы» (пьесы «Человек и сверхчеловек», 1903), просдавлявшей культ силы избранной личности, которой все дозволено: он не сумел понять характера англо-бурской войны и был далек от ее решительного осуждения. Однако и в эти годы острая критика капитализма продолжает звучать в лучших произведениях Шоу. Она занимает важное место в пьесе «Пругой остров Джона Буля» (1904), где в липе предпринимателя Бродбента, действующего в Ирландии, заклеймил дух стяжательства и колониальную политику английских империалистов. И хотя Шоу не показал в своей пьесе народно-освободительной борьбы ирланиского народа, его сочувствие к порабощенной английскими колонизаторами стране проявилось вполне определенно.

Важным периодом дальнейшего формирования мировоззрения Шоу явились годы первой мировой войны. В это время он выступил с рядом смелых суждений о происходящих событиях. В статье «Здравый смысл о войне» Шоу писал о том, что в развязывании войны виновна не только Германия, но и другие империалистические державы. «Единственным действенным лекарством для обеих армий, — писал Шоу, — было бы перестрелять своих офицеров, вернуться по домам и произвести революцию».

Высказанная Шоу мысль о превращении империалистической войны в войну гражданскую обрушила на его голову бурю негодования. Шовинистически настроенные круги обливали писателя грязью. Но Шоу не уступал и не сдавался. Теме войны была посвящена его небольшая пьеса «Август выполняет свой долг», в которой в гротескно-сатирических образах осмеяна тупая военщина.

«Лом. гле разбиваются сепцца»

Но самым значительным произведением тех лет была пьеса «Дом, где разбиваются серпца». Шоу начал работать нап ней еще по начала войны в 1913 г., он опубликовал

ее в 1919 г. «Дом. где разбиваются сердца» — итог всего препшествующего творчества писателя и вместе с тем это широкая обобщающая картина жизни предвоенной Англии. Шоу пишет об обреченности буржуазного мира; он смело ставит тему крушения капиталистического общества и показывает войну как закономерное последствие переживаемого им кризиса. Смелость и острота сопиальной критики сочетаются элесь с глубиной проникновения в психологию героев — представителей буржуазной английской интеллигенции. Сам Шоу отмечал, что в своей пьесе он изобравил «культурную досужую Европу перед войной». Дом капитана Шатовера, построенный в соответствии с желанием его хозяина в форме корабля, становится символом буржуазной Англии, несущейся навстречу своей гибели. Находящиеся эдесь люди чувствуют себя накануне неизбежной катастрофы: они живут в постоянном ожилании краха.

Все непрочно и обманчиво в их мире: все построено на выбком фундаменте. Паутина фальши и лицемерия окутывает отнощения людей. Каждого из них ждут горькие разочарования. Эдли убежлается в том, что любимый ею человек обманывал ее. И сама она обманывает Менгена, решив стать его женой по расчету. Обманут Мадзини, полагавший, что Менген был его другом и благодетелем: на самом деле Менген разорил его. Люди утрачивают

чувство доверия. Каждый из них бесконечно одинок.

Пьеса лишена четкой сюжетной линии. Драматурга интересуют прежде всего настроения героев, их переживания и свойственнов им восприятие окружающей жизни. Беседы героев, их споры и замечания о жизни наполнены цинизмом и горечью; их афоризмы и парадоксы, в конечном итоге, свидетельствуют о бессилии этих умных и образованных людей перед жизнью. У них нет никаких определенных целей и стремлений, нет идеалов. Этот домкорабль населяют люди с разбитыми сердцами, у которых «хаос и в мыслях, и в чувствах и в разговорах». «Это Англия или сумасшедший дом»? — спрашивает один из героев пьесы художник Гектор. — «Но что же с этим кораблем, в котором находимся мы? С этой тюрьмой душ, которую мы зовем Англия?».

Перед нами общество людей, переживающих период духовного распада. И не случайно мысль о самоубийстве, о гибели во время очередной бомбардировки кажется им спасительной: «Смысла в нас нет ни малейшего. Мы бесполезны, опасны, И нас сле-

«АТИЖОТРИНУ ТЭУП

Над изобретением орудия уничтожения людей уже много лет

работает старый капитан Шатовер. Он ненавидит мир корыстолюбивых дельцов, весь этот «проклятый мир» и мечтает о его гисели.

Пьеса завершается следующей сценой: начинается война, и вражеские самолеты сбрасывают бомбы. Обитатели дома капитана Шатовера зажигают свет во всех комнатах, желая привлечь внимание бомбардировщиков. «Подожгите дом!» — восклицает Элли. И этот призыв звучит как приговор над людьми, населяю-

шими «дом, где разбиваются сердца».

Пьеса имеет подзаголовок: «Фантазия в русской манере на английские темы». Обращаясь к изображению жизни современной сму буржуазной Англии. Шоу опирается в своем творчестве на предшественников — замечательных мастеров традиции своих реалистической драматургии - А. П. Чехова и Л. Н. Толстого. В тематическом отношении «Дом, где разбиваются сердца» непосредственно перекликается с «Плодами просвещения» Толстого и «Вишневым салом» Чехова. Влиние чеховской прамы на Шоу было особенно значительным. Об этом он писал сам в одной из своих статей 1944 г.: «В плеяле великих европейских драматуртов-современников Ибсена — Чехов сияет, как звезда первой величины, даже рядом с Толстым и Тургеневым. Уже в пору творческой эрелости я был очарован его драматическими решениями темы никчемности культурных бездельников, не занимающихся совинательным трупом. Под влиянием Чехова и написал пьесу на ту же тему и назвал ее «Дом, где разбиваются сердца» — «Фантазия в русском стиле на английские темы».

Тема «никчемности культурных бездельников» решена Шоу в лучших традициях драмы больших социальных проблем. Вслед за Чеховым он вводит в свою пьесу тонкую симводику (образ пома-корабля, символизирующий предвоенную Антлию), подчеркивает нелепость своих героев, их чудачества, эксцентричность, что позволяет ему особенно наглядно показать непелость обреченного на умирание отжившего свой век старого мира. Однако в отличие от Чехова, который вводя в свою пьесу образ прекрасного вишневого сада, утверждает веру в светлое будущее своей Родины, пьеса Шоу наполнена чувством глубокой горечи. Здесь нет той перспективы новой жизни, которая присуща чеховскому «Вишневому саду», что объясняется различием конкретно-исторических условий общественной жизни коссий кануна первой наролной революции эпохи империализма тименно в это время Чехов создавал свою пьесу) и Англии кануна и периода первой мировой войны. Непосредственно в эти годы Шоу еще не знал. что именно можно противопоставить миру империализма.

Определяющую роль в развитии послевоенного творчества Бернарда Шоу сыграли события Октябрьской социалистической революции и создание Советского государства в России.

## немецкая литература

## ВВЕЛЕНИЕ

В 1871 г. произопло объединение немецких земель. О возникновении единого немецкого государства было объявлено, когда еще продолжалась франко-прусская война. В. И. Ленин, оценивая историческую ситуацию в момент объединения, писал: «Оно могло совершиться, при тогдашнем соотношении классов, двояко: либо путем революции, руководимой пролетариатом и создающей всенемецкую республику, либо путем династических войн Пруссии, укрепляющих гегемонию прусских помещиков в объединенной Германии» 1. История Германии пошла по второму пути, долгожданное объединение произоплосверху. Создание Германской империи дало политическую основу для развития империализма. Этому же способствовала победа во франко-прусской войне, нолученная эначительная контрибуция и присоединение Эльзас-Лотарингии, что не только отодвигало границу, но и давало дополнительные экономические ресурсы.

Возникшее новое государство представляло собой альянс феодальной знати — прусского юнкерства и крупной буржуазии. Пруссия занимала господствующее положение в империи. Формально вся власть была сосредоточена в руках прусского монарха, а настоящим правителем Германии в течение двух десятилетий был имперский канцлер Бисмарк. Верный слуга своего императора. Бисмарк стремился привлечь на сторону власти представителей растушего германского капитала, но оставлял им в политике лишь роль младшего партнера монархии и крупных землевладельцев. Германская империя не давала демократических свобод; рейхстаг был по сути учреждением номинальным. Объединение сверху привело к правлению сверху: объединенная нация к общественной жизни не допускалась. Точную характеристику этому историческому периоду дал Томас Манн в своем ретроспективном обзоре «Германия и немцы»: «Империя Бисмарка не имела ничего общего с демократией, а значит и с нацией в демократическом смысле этого слова. Она была бронированным кулаком, она стремилась к европейской гегемонии: несмотря на всю свою современность и трезвую деловитость, империя 1871 года апеллировала к воспоминаниям о средневековой славе, об эпохе саксонских и швабских властителей» <sup>2</sup>.

Т. Манн верно определил средневековые «идеалы» германских правителей. Страна держалась силой военного, политического и бюрократического деспотизма.

<sup>1</sup> В. И. Ленин. Полн. собр. соч., т. 23, стр. 365.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Т. Манн. Собр. соч. в 10-ти т. Т. 10. М., 1961, стр. 322,

Однако политическое устройство Германии не препятствовало развитию империализма. В начале 80-х гг. возникает движение «грюндеров» — основателей различных крупных индустриальных предприятий, компаний и банков. Создаются новые промышленные районы и торговые центры. Происходит концентрация производства и капитала. По темпам развития Германия опережает Англию и Францию в 3—4 раза. Экспорт капитала, борьба за колонии и сферы влияния вызывают в Германии сильную тенденцию к переделу мира. В этих условиях необходимы стали особые меры для борьбы с «внутренним врагом» — численно и идейно выросшим пролетариатом.

Рабочее движение в Германии имело свою славную историю и таких великих теоретиков и руковопителей, как Карл Маркс и Фридрих Энгельс. Организующим пентром политической борьбы в данный период явился Всеобщий германский рабочий союз (1875), руководимый Августом Бебелем. Немецкому продетариату приходилось выдерживать длительные бои с соглашателями и оппортунистами. Правительство системой подачек, обещаний и разделений (немецкие рабочие были разделены на 4 группы) стремилось парализовать растущее продетарское сознание. В 1878 г. был принят «исключительный» закон, запрешающий «все союзы, которые преследуют социал-демократические и коммунистические нели и подрывают существующий общественный и государственный порядок». Но закон смог продержаться не более десяти лет, под давлением революционного забастовочного движения он был отменен. Высший польем рабочего пвижения в Германии совпалает с первой русской революцией 1905 г., когда во главе пролетариата встали левые социал-демократы Клара Цеткин, Карл Либкнехт и Роза Люксембург. Выражая интересы трудового народа, они последовательно боролись и против германского милитаризма, пустившего глубокие корни в стране.

Бисмарк сразу после объединения Германии стремился главным образом к закреплению захваченного, его беспокоило внутреннее политическое и экономическое положение страны, и потому, не решаясь на новые агрессии, он вынужден был поддерживать «европейское равновесие». Но уже в 1887 г. Бисмарк потребовал милитаризации страны, ввел новые репрессии против социалистов. Молодой кайзер Вильгельм II вскоре после своего вступления на трон отстрания «железного канцлера» и провозгласил иную политику, отражавшую усилившуюся агрессивность немецкого империализма. В 90-е гг. ретивый кайзер уже энергично бряцал оружием. В своих многочисленных речах он варьировал одну и ту же мысль: «Мы, немцы, — соль земли», разглагольствовал о германской великой миссии. Его политика откровенно выражала растущую германскую экспансию. Буржуазные литераторы выступили с поддержкой милитаризма. Прусский барон офицер Детлев фон Лилиенкрон создает стихи и рассказы (сб. «Под шумящими знаменами»), прославляющие доблесть юнкерства в прошлых войнах:

> Был юнкер там, еще дити; Искал, глазенками блестя, Он встреч с врагом,— Но как ни бился, храбр и смел, Избегнуть смерти не сумел в сраженьи том.

> > (Пер. С. Тартаковера)

Лилиенкрон увлекался парадной батальной живописью, героизировал смерть завоевателя. Своими произведениями он рьяно насаждал казарменный патриотизм.

Военную доблесть прославляет поэт-символист Стефан Георге:

Славы блеси! Пробудившийся свет ищет новых преград и побед.

(Пер. С. Тартаковера)

Однако гораздо чаще милитаристский иух вызывал враждеб-(сатира Генриха Манна, поэзия отношение писателей экспрессионистов). В немецкой литературе современная история не отражалась во всей полноте и конкретности, для духовной жизни немецких интеллигентов была характерна отстраненность от влобы иня. Большинству немецких писателей действительность вачастую давала лишь толчок для философских и этических дискуссий. Многие произведения, созданные в эту пору, отличаются усложненностью формы. Немецкая литература не избежала воздействия декаданса, опорой которого служило реакционное философское учение Ф. Ницше. Распространение лекалентских школ в немецком искусстве усугублялось тем, что в Германии середины XIX в. не было прозаиков-реалистов, равных Бальзаку или Диккенсу. Немецкий социальный роман только складывался в конце века. Томас и Генрих Манны положили начало его развитию. В Германии происходит быстрое чередование натурализма, символизма, экспрессионизма 1.

Натурализи Последовательными пропагандистами натуралистического метода в Германии выступили Арно Гольц и Иоганнес Шлаф. Свой творческий принцип сторонник Золя А. Гольц сформулировал следующим образом: «Искусство имеет тенденцию возвратиться к природе. Это удается ему при помощи определенных условий и трактовки». На практике сближение с природой проявлялось в скрупулезной

В этот раздел включается творчество писателей, живших в Австрии, но тесно связанных с немецкой культурой.

фиксации наблюдений и ощущений, в выработке некоего «секундного стиля», передающего суть мгновения, в приближении литературного языка к говору улиц. Писатели-натуралисты неразумно отказались от фантазии, поэтического воображения и вымысла, от художественного анализа явлений. Франц Меринг, внимательно следнвший за развитием натурализма, увидел в нем «взбунтовавшеся искусство, искусство, почуявшее капитализм в своем чреве» 1. Действительно, в творчестве А. Гольца и И. Шлафа, а в особенности раннего Гаунтмана отразились некоторые стороны капиталистического существования. Нищета, болезни, гнет, распад семьи — «мусор капиталистического общества» (Ф. Меринг), опра-

деляют атмосферу натуралистических произведений.

А. Гольц и И. Шлаф бедствия буржуазного быта пережили на собственном опыте. В 1889 г. они опубликовали совместно созданный сборник рассказов «Папа Гамлет» под псевдонимом Бьярне Петер Гольмсен. Критика отозвалась с похвалой о произведении «норвежского писателя». Темы для прозаических этюдов были взяты писателями самые повседневные. Авторы рассказали об отцовских муках опустившегося актера, невольно ставшего причиной смерти сына. Ночь, проведенная студентами у кровати умирающего дуэлянта, и мрачные впечатления мальчика от первого дня в школе описаны с мелочной детализацией в двух других рассказах. В драме «Семейство Зелике» (1890) Гольц и Шлаф натуралистически воспроизводят будничный трагизм распадающейся семьи (пьяница-отец, умирающий ребенок, примирительница-дочь, самоотверженно ради своих родных отказывающаяся от любви).

Произведения натуралистов герметически замкнуты, лишены всякой перспективы. Ф. Меринг справедливо видел в этом суще-

ственный порок натурализма <sup>2</sup>.

Символизи Немецкий символизм возник как отклик на французскую символистскую поэзию и драматургию. Завет П. Верлена «музыка прежде всего» свято соблюдался немецкими лириками. Однако не менее важным истоком символистских начинаний было желание возродить традиции национального романтического искусства. Натуралистическому отпечатку семейных и социальных невзгол символисты хотели противопоставить фантацию мечтателей и поиски открывателей вечных истин. «Символизм понимается в Германии как неоромантиям», — заметил в свое время В. М. Жирмунский. Стефана Георге и Гуго фон Гофмансталя, наиболее значительных представителей этого направления, порою называют не символистами, а нео-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ф. Меринг. Литературко-критические статьи,  $M_1 = JI.$ , 1964, стр. 343, <sup>2</sup> См. там же, стр. 347.

романтиками. Подобно гофмановскому герою Иоганну Крейслеру, символисты были склонны разделять человечество на две неравные части: на обычных людей и музыкантов. Художник, утверждали символисты, высшее и наиболее проницательное проявление человеческого духа, только ему дано разгадать символы природы, представляющиеся всем обыденными явлениями. Художник сам творит символы, ибо его творения не что иное, как метафорическое воплощение потусторонних непреходящих истин 1.

«Стихия поэтического искусства — это нечто духовное, это слова, парящие, бесконечно многозначные, повисшие между творщом и творением», — заявлял Гофмансталь в статье «Поэзия и жизнь» (1907). Здесь нетрудно заметить сходство с декларациями романтиков (Новалиса, например). Неприятие художником общественной и практической жизни, его несогласие с объективной действительностью вызывает силу эстетического преодоления; поэт вместо действительного мира стремится утвердить свои мечты, а смысл реальности принизить. Идеальный герой неоромантиков не участник, а наблюдатель жизни, ибо, по их убеждениям, действие мешает пониманию реальных взаимоотношений.

В символистской лирике и драме образуется сложная смесь мечты и неизбежной все же реальности (как у романтиков), но у символистов к этому прибавляется смещение книжного и действительного, исторического и современного. Ни в одной из этих сфер автор не держится крепко, а отсюда и полная иллюзорность сочинений символистов. Их произведениям свойственна и романтическая ирония, которая особенно сказывается в снятии конфликта: страсти и беды героев драм непременно оказываются лишь игрой. Важным отличием символистов от романтиков является то, что произведения рубежа веков лишены критического бунтарского пафоса, а тем более сатиры, составляещих существенную особенность творческого метода Клейста или Гофмана. Символист не подвергает действительность критическому анализу, а эстетизирует ее, недовольство жизнью оборачивается приукрашиванием и приятием ее.

Нарочитый эстетизм, «романтическая изобретательность, причудливая выдумка» (И. Грабарь) характерны и для самого известного представителя живописного символизма Арцольда Бёклина (наиболее знаменито его произведение — «Остров мертвых»).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Характернзуя философские и эстетические позиции русских символистов, В. Ф. Асмус писал: «Символиам противонставлял искусство науке, критиковал научное познание с позиций реакционного элогияма. интуритецияма и мистики» («Литературное наследство», 1936, т. 27—28, стр. 28). Эта оценка вполне применима и к немецким символистам.

Немецкие и австрийские символисты объединились вокруг журнала «Листки искусства», который организовал Стефан Георге. Изысканно оформленные «Листки искусства» выпускались для немногих избранных и посвященных. В декларативных статьях журнала утверждалось принципиальное безразличие к социальным вопросам: «Искусство существует не для голодных тел и не для голодных душ. Мы не озабочены мыслью о том, как бы улучшить социальный строй; задача эта не входит в область поэзии».

Авторы «Листков искусства» сетовали на исчезновение поэта в Германии, они говорили, что стихотворством занимаются бюргеры, чиновники, ученые. Георге и Гофмансталь стремились сделать поэзию владением поэта, вкладывая в понимание сущности поэта его исключительно эстетическое мировосприятие, его фантазию, его отрешенность от практической деятельности. «Чистый поэт» — как бы продолжатель и даже соперник природы. Журнал выдвигал на первый план культ формы и мифотворчество — варнации на старые мифы и создание собственных. Далекие от утилитарной буржуазности миф или сказка, облеченные в строгую, музыкально звучащую форму, — идеальные создания поэта-символиста. Миф трактовался теоретиками символизма как явление падысторическое, лишенное правственных критериев.

Метр немецкого символизма Стефан Георге (1868—1933) глубоко воспринял ницшеанские илеи. Его поэзия утверждала духовный аристократизм и пренебрежение к жизненным бурям. Георге постоянно лекларировал свою исключительность, обособленность. «Этот писатель — на взгляд Б. Брехта — принадлежит к тем, фигурам, которые, держась особняком в эпоху, признанную бесславной, кажутся противостоящими ей» 1. Но в основе этой самоизоляции, как верно подметил Брехт, лежали тщеславие и властолюбие. Ст. Георге претендовал на подчиняющее воздействие своих поэтических созданий, восневающих замкнутость и этоцентризм. Созерцательная мудрость была позой, прикрывающей пустоту. Поэту импонировала сильная личность, самоутверждающаяся жестокостью; борец, герой, победитель — его идеал:

...Как лев, идет он, всей ногой ступая, Серьезный, после стольких лет безвестья— Герой и украшенье всей страны.

(Пер. Вл. Эльснера)

Мужество дарует господство и подчиняет слабых. Преступление, совершенное сильной личностью, эстетически прекрасно, поэт

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> О Стефане Георге. В кн.: Б. Брехт, Театр. Т. 5, ч. 1. М., 1965, стр. 475.

охотно декорирует убийство различными красотами. Темы для своих творений он брал часто из античности и средневековыя. Любовная и пейзажная лирика отмечены статичностью и рассудочностью чувств. Вместе с тем Георге любит загадывать поэтические загадки, создавая мифы о темных таинственных силах, которые оказывают на мир роковое влияние.

Ст. Георге приветствовал империалистическую войну. В годы фашизма он был объявлен национальным поэтом третьего рейха.

Гуго фон Гофмансталь (1874—1929) был самым талантливым праматургом символизма. Он родился в Вене, происходии из аристократической семьи. Значительное состояние позволяло ему много путешествовать. Как поэт Гофмансталь выступал в журнале Ст. Георге, а его театральная деятельность была связана с мюнхенскими артистическими кругами и Немецким театром, которым руководил известный режиссер Макс Рейнгардт. Художественное сознание поэтадраматурга определилось очень рано.

Александр Блок, раздумывая над эволюцией западноевропейского театра, делал такой вывод: «Последним великим драматургом Европы был Ибсен; вслед за королем северной драмы склоняется к закату творчество Гауптмана, д'Аннунцио, Метерлинка, даже Гофмансталя или Пшибышевского, Шницлера. Уже иным из этих писателей выпало на долю отнять у драмы героя, лишить ее действия, предать драматический пафос, понизить металлический голос трагедии до хриплого шопота жизни» 1. Этот процесс упадка драматического искусства убедительно иллюстрируют произведения Гофмансталя.

Его символистские драмы, внешне красивые и музыкальные, предельно удалены от современной действительной жизни. В них ввучит элегический рассказ о хуложниках и об искусстве, о любви и смерти в мистинеском понимании. Сочинения для сцены лишены действия, как лишен действенности и характер героя. Драмы воплощают внутреннее состояние души, противоречивые чувствования, которые дают какое-то подобие конфликта. Сам автор подчеркивал лирический характер своей драматургии, ведь она не выходила за пределы психологии и сознания одного героя, а столкновение если и случалось, то только с двойниками: это спор чувств или различное понимание человеческого существования все того же героя.

Представление походило на ожившее живописное полотно. Эффектная красота символистских драм противопоставлялась натуралистическим и реалистическим пьесам, недостаток которых

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. Блок. О драме. Собр. соч. в 8-мк т. Т. 5. М., 1961, стр. 164.

<sup>13</sup> п/р. Елизаровой

Гофмансталь видел в том, что они решают якобы лишь частные проблемы, тогда как символист поглошен думами о вечном. Неслучайно особенно притягательной была тема смерти.

«Смерть Тициана» (1892) дает яркое представление об отношении Гофмансталя к действительности, о его символистской эстетике. Мюнхенский спектакль был посвящен памяти умершего Арнольда Бёклина. В прологе на сцене был установлен бюст автора «Острова мертвых», актер, произносивший вступительный монолог, преклонялся перед художником-символистом, «преобразовавшим мир», «превзошедшим блеском блистанье всех цветов и всех ветвей». Скорбь и печаль вызывали видение иной, давней смерти; «воскресшие тени» должны были по замыслу автора продемонстрировать величие современника.

«Смерть Тициана» воплощает на сцене последние мгновения жизни великого ренессансного художника. Не доживший года до столетия старый мастер умирает. Постижение небытия и смысла искусства определяют символистские идеи произве-

дения.

Гофмансталь хочет заставить зрителя любоваться прекрасной итальянской архитектурой, мраморной террасой, убранной пветами и коврами, украшенной скульптурами. Здесь расположились в живописных позах прекрасные девушки и юпоши, ученики и друзья мастера, здесь сын великого художника — Тицианелло. В соседнем зале умирающий Тициан, который на сцене не появляется. Как в «Непрошенной» Метерлинка, все заполнено прецчувствием смерти. Но Тициан еще жив и потому не выпускает кисти из руки; ему позируют прекрасные девы, в его замысле — создание лучшей картины. Он просит принести ему прежние работы. До самого последнего мгновения художник живет в мире искусства.

Внизу, в отдалении Венеция. Город презираем художником и его учениками:

Он манит чистой, исной красотою! Но в этой дымке розовой живут Уродство, безобразие и пошлость; Там звери и безумные таятся; И то, что мудро даль от нас скрывает — Противно, отвратительно и мутно...

(Пер. С. Орловского)

«Там люди красоты не признают» — таково главное обвинение художников миру. Великий жизнелюбивый художник эпохи Возрождения отгораживается у Гофмансталя высокой решеткой и густыми зарослями. «Не изучать — угадывать должно тот внешний мир» — такова главная символистская заповедь драматурга,

вдоженная им в уста тициановых учеников. Драматический эпизод заканчивается страстным восхвалением художника и изображением его кончины.

В лирической драме «Безумец и смерть» (1899) автор персонифицирует противоречия мира. Человек и смерть — главный контраст драмы. Ее герой Клавдио — характерный представитель символистского миросозерцания. Богач, окруженный роскошью и старинными произведениями искусства, он живет замкнуто и одиноко, лишь издали приглядываясь к жизни. Все кажется ему отсюда благословенным и исполненным глубокого смысла. Но участие в жизни его пугает:

Что знаю я о жизни? Только с виду Среди нее стоял я, никогда Я с пею не сливался.

(Пер. С. Орловского)

Клавдио — бездейственный соверцатель, для себя он пэбрал одиночество, эгоизм, обрек себя, таким образом, на духовное умирание. Появляется Смерть. Она пробуждает мертвых, когда-то близких Клавдио людей. В неизведавшем жизни Клавдио неожиданно воврождается жажда действия, он вспоминает юность, когда он «в восхищеньи чувствовал себя живым звеном в кольце великой жизни». Спутники юности напоминают ему о том, что он их оттолкнул и предал. Лишь в смертный час дано герою ощутить интенсивные чувства («я понял, что живу, лишь умирая!»). Гофмансталь в этой драме как будто бы осуждает добровольный уход из жизни, отстраненность от действительности, но вместе с тем он убежден, что лишь этот трудный способ существования достони аристократа духа.

В пзображении поэта роковой разрушительной силой обладает и любовь — драмы «Женщина в окне» (1898) и «Свадьба Зобенды» (1899). Томительно-восторженное ожидание любовного часа в первом драматическом отрывке прерывается жестокой мстительной смертью. Героиня второй драмы обманулась в чувствах, она слепа в своем желании после свадьбы вернуться к бывшему возлюбленному. Зобенда давно забыта и предана, былая страсть оказывается химерой. Не выдержав духовного падлома, героиня кончает жизнь самоубийством. Драматургия Гофмансталя нишена подлинного трагизма, ибо автор наделяет своих героев равнодушной покорностью судьбе, фатализмом, заставляет их равно принимать жизнь, любовь и смерть. Романтическая прония оборачивается здесь равнодушием.

В драме «Авантюрист и певица» (1898) Гофмансталь культивирует ироническое, несерьезное отношение к жизненным коллизиям. Казанову не печалят расставания и потери, жизнь для него — смена привязанностей. Известный авантюрист XVIII в. у Гофмансталя — искатель красоты, ловец счастливых міновений: «Ни дня терять нельзя, день каждый — невозвратен». Казанова воспринимает жизнь как игру, как незаконченное приключение, смысл жизни для него в том, чтобы суметь обратить беду в радость, драму — в комедию. Вместе с тем Гофмансталь внушает мысль об одиночестве личности в этой переменчивой жизни.

Искусство зачастую порождает жизнь — такова парадоксальная точка зрения Гофмансталя, перекликающаяся со взглядами О. Уайльда. Это проявляется в том, что его художественную фацтазию пробуждает не сама жизнь, а сказка, легенда, античная трагедия или даже рисунок на греческой вазе. Гофмансталь не-

редко создает произведения искусства об искусстве.

Видное место в творчестве Гофмансталя занимают его античные трагедии: «Элип и Сфинкс». «Элип — парь». «Электра» (1900-е годы). Немецкий праматург дает свою версию античных мифов, прибегая к обработке произведений Софокла. Паломинчество в античность для него - средство забвения современности. Гофмансталя влечет созвучная ему тема власти рока, воплошенная в фиванском шикле. Античная трагедия, по замыслу драматурга, должна доказывать бессилие человека, пагубность действия и благо выжидательного созерпания. Герои этих произведений — личности по-настоящему действующие (Эдин, Электра, Орест), но все их поступки бессмысленны. Чем изобретательнее пытается избегнуть судьбы Эдип, тем сильнее он поддается ей. В трагедиях об Эдине ошутима мысль о бессилии познающего разума. Эдин в трактовке Гофмансталя подсознательно жаждет ноддаться року, «упар сульбы он всаживает в себя, как меч» (авторская ремарка). В образе провидца Терезия аллегорически повторяется мысль Метерлинка о том, что истиню свепущи — слепые, ибо они всматриваются в себя, они в стороне от суетности Стихию свободных, не скованных разумом чувств и инстинктов демонстрирует Гофмансталь в характере Электры. Героиня его драмы безжалостна, мстительна, образ ее окружен романтическим ореолом исключительности.

Нарочитый эстетиям, бездейственность и фатализм— характерные признаки творчества Гофмансталя, разделившего декадентские заблуждения периода смены эпох.

Р. М. Рильке Райнер Мария Рильке (1875—1926). Стремление выразить неизреченное, пантеистический покров, которым окутаны стихи Рильке, постоянное обращение к божеству, известный иррапионализм чувств и мышления

поэта позволяют говорить о близости самого значительного немецкого лирика рубежа веков и символизму. Однако глубинный гуманизм, поразительная чуткость Рильке и громалный лирический дар дали возможность поэту перерасти эстетскую грань символистов. Художник, по убеждению Рильке, если и не творит мир, всли не повторяет мира, то открывает его, опухотворяет действительность, высвобождает незримую внутреннюю суть природы, явлений, предметов, вещей. Смысл поэзии Рильке в великом открытии грандиозного в своей многогранности мира. Лирический дальних и ближних связей. — в поэт — центр, пересечение этом источник гармонии его поэзии. Но у лирического героя Рильке нет крепких житейских связей с миром, сквозь все произведения звучит нота одиночества, отверженности и неприкаянности.

Имя Ральке стоит в ряду поэтов-странников: Байрона, Мицкевича, Гейне. Он родился в Праге, мальчиком был определен в кадетский корпус, откуда ему, к счастью, удалось выбраться. Далее в течение нескольких лет Рильке среди студентов Пражского, а затем Мюнхенского и Берлинского университетов; был «вхож к юристам», «нырнул в туман философем», и хотя магистром не сделался, но знания в области искусства, литературы и языков приобрел изрядные. Чиновничья семья завещала ему нужду, бедность стала печальным фактом его частной биографии. Рильке постоянно разъезжал, за свою недолгую жизнь он побывал во многих странах: в Германии, Италии, Франции, Испании, поэта интересовали скандинавские страны и страны Ближнего Востока. Цважды он подолгу жил в России, после войны поселился в Швейцарии. Слабый, болезненный человек, он умер там в одиночестве.

У этих путешествий большей частью не было видимых практических целей, скорее это было необходимое поэту общение с миром, поиски людей и впечатлений. В России самым важным событием была встреча и беседа с Тодстым, а у крестьянского поэта Дрожжина Рильке жил гостем. Во Франции дружеские отношения завязались с Огюстом Роденом.

Гениальному скульптору Рильке посвятил вдохновенный этюд (1903). Поэт не излагает биографию или даже творческий путь скульптора, его волнует тайна внутреннего становления художника; не о достижениях и признании говорит Рильке, по о том преображающем воздействии, которое оказывают на мир творения художника. Роден в «Завещании» высказал такую мысль: «Единственные добродетели художника — мудрость, внимательность, искренность, воля». У Рильке Роден — скульптор-мыслитель, человек независимой воли и органической искренности. Смысл поисков современных искусств поэт увидел в том, чтобы «убедительно

раскрыть все, что есть в этом времени неясного, невысказанного, загадочного». Молчаливое искусство Родена выражало страсть и мысль человека, внутренне углубленного, «напряженно вслущивающегося в самого себя» и обращающегося к людям со своими сомнениями и радостями. О знаменитом Мыслителе в этюде сказано: «...Кажется, что все тело его тоже мыслит, что оно превратилось в мозг, а кровь в жилах — в разум». Величие Родена, полагал Рильке, проявилось в том, что скульптор всегда выявлял в своих героях способность к подвигу и творчеству («Граждане города Кале», памятники Гюго и Бальзаку). Преклонение поэта вызывает мужественный, стойкий оптимизм Родена: «Не давая запутать себя многообразию явлений, он стремился открыть во всем этом то вечное, ради которого женщины несут всю тяжесть материнства, находя в страданиях прекрасное».

Книга Рильке о Родене, излагающая определенную сумму эстетических возэрений самого поэта, была замечена А. В. Луначарским, который восхищался «точностью слога при чрезвычайной изощренности чувства и мысли» 1. Луначарский назвал Рильке «темным мистиком», но оп увидел в нем «одну из крупнейших

индивидуальностей нынешнего немецкого Парнаса».

Чтобы верно понять поззию и прозу Рильке, необходимо определить характер его религиозных переживаний, понять, что же есть то божество, к которому столь часто и так непосредственно обращены помыслы поэта. В своей «богоисполненности» поэт скорее пантеист, чем мистик. Бог растворяется в жизненных процессах, все сущее и все созидаемое человеком — синоним его религии. Божество у Рильке лишено обрядовои трансцендентности, к нему не обращаются в храме, но самый храм — божество, как и депевья, птицы, сосед, воин, художник, крестьянин. Человек, его ощущения и творения есть бог, без человека нет бога — такова «еретическая» мысль поэта. Бог Рильке — симбол благодатного творчества и человеческого общения поиски бога — поиски некоего единства мира.

В первых поэтических сборниках «Жертвы парам» и «Венчанный с нами» (1896) ощутимы влияния лирики Гете и раинего Гейне, а также чешского песенного фольклора («мне так сродни чешских напевов звуки...»). В прозрачных лирических миниатюрах поэт рисует среднечешские ландшафты,

цейзажи предместий и больших городов:

Над Прагой бархатным <u>пветком</u> Простерлись своды <u>ночи</u>темной,

<sup>1</sup> А. В. Луначарский. Этюды критические. М., 1925.

и содние бабочкой огромной, сверкая, скрылось за холмом, И месяц, хитроумный гном, свое забросил отраженье в реки дремотное теченье и вниз скатился кувырком,

(Пер. Т. Сильман)

Уже в этих стихах поэт пользуется смелой неожиданной метафорой, которая у Рильке всегда имеет философский смысл, поэтически выражая взаимосвязь и взаимозаменяемость различных явлений.

Пейзажи его удивительно безыскусственны, два-три предмета (река, пароходик, церковь) нарисованы едва ли не одной краской; убирается все лишнее, оттого ландшафты приобретают какую-то особую значительность и, подобно книгам, они «словно зыбкие мостки в мир волшебной сказки».

Одно из стихотворений начинается примечательно: «Так потихоньку день за днем, раскрутим нить воспоминаний». Воспоминания детства, нервый взгляд на мир и детское непосредственное ощущение жизни очень важны поэту. Никогда, даже в прозаических произведениях Рильке не говорит подробно и последовательно о детских годах, но детство своего рода критерий праведности взрослой жизни. Вероятно, с детства запомнился ему и замученный голодом мальчишка-жестянщик («Маленький Dráteník»), настойчиво предлагающий свой нехитрый товар. Это одна из немногих социальных примет в ранних стихах поэта.

«Часослов» (1905) — центральная поэтическая книга Рильке, над нею он работал почти десятилетие. Здесь образы и представления значительно усложнены, суждения прихотливы и часто неожиданны: В «Часослове» лирический герой — русский монах. верующий и сомневающийся. Определяющее чувство цикла — важность смены веков, что было для Ральке, как и для многих его современников, явлением не только хронологическим. Говоря словами Блока, поэт преисполнен ожиданием «неслыханных перемен, певиданных мятежей». Одно из самых многозначительных стихотворений в «Часослове» начинается раздумчиво и мужественно: «На рубеже веков мой век течет» (пер. Т. Сильман), в переволе Юл. Анисимова контраст более выделен: «Живу как раз, когда уходит век...». Тема смены культур доминирует и в раннем творчестве Томаса Манна. Поэт и прозаик воспринимали наступление новой эпохи в аспекте культурно-историческом. Они чувствовали агрессивность и жестокость нового времени:

> Иные силы тянутся на смену, невиданные до сих пор. (Пер. Т. Сильман)

Трагизм восприятия времени усиливается от одиночества, «душа моя одета тишиной» — об этом поэт говорит постоянно. Нестерпима суета дневного мира, когда люди поглощены заботами и разобщены. Лирический герой всякий раз восстанавливает жизнь наново в сумеречные часы: «и в них, как в старых письмах, нахожу мою дневную прожитую жизнь». В эти моменты рождается ощущение жизни, существования, наедине с самим собою поэт как бы впитывает бытие. Возникает поиск высшего, вечного смысла жизни — русский монах обращается к богу. Бог дает ему, одинокому и замкнутому человеку, возможность ощутить слитность с миром; мысли пантеистически, герой стремится эмоциональным порывом преодолеть разомкнутость и отчужденность мира:

Я нахожу тебя во всех предметах, которым друг я и которым брат...

В «Часослове» человек взаимосвязан с богом («Ты мне сосед, господь!»). Бог у Рильке поравительно разнолик, поэт дает раздичные представления о божестве, чаще всего милосерином и плодотворящем. Один из таких портретов особенно удивителен, будто он создан крестьянином-богомазом:

Ведь ты не пышный, не богатый, Твоя колинила не повна, Себе с трудом скопивший хату, Мужик ты старый, бородатый — От времени на времена.

(Пер. Юл. Анисимова)

Так своеобравно трансформируются народные представления в поэзии Рильке. В беседах-молитвах человек говорит с богом на равных. Одна из самых крамольных мыслей: равенство бога и человека и зависимость провидения от человека. Поэт задается дераким вопросом: «Что станется с тобою, боже, коль я умру?»:

Я твой сосуд (и вдруг разбитый?), Я твой нациток (вдруг разлитый?), Ведь мной одетый, мною сытый, Свой смысл теряешь ты со мной. (Пер. Юл. Аписимова)

Бог — создание человека, он существует, пока живут и верят в него; деянья и помыслы человеческие осуществляют воображаемую идею бога — так далеко уходит Рильке в своих исканиях от погматов религии.

Поэзия Рильке — поэзия слитных контрастов, он пишет постоянно о больших городах и деревушках, о безлюдье и сообществе людей, о великом и ничтожном, о жизни и смерти. Но эсе это, вливаясь в лирический поток, преодолевает даль пространств и времен, в сознании поэта мир обретает нераздельность. Автор стягивает полюсы, и все, что попадает в его воображение, становится началом начал; поэзии Рильке свойственно постоянное движение, ничто не пребывает у него в состоянии покоя:

Так одинок последний дом в деревне, Как будто он последний в мире дом, И улица — ее ль сдержать деревне? — Уходит медленно своим ночным путем. И деревушка — только переход, И даль иная ведает и ждет, И вдоль домов — дорога как мосток. И тем, кто выйдет, путь далек, далек, И не один па том пути умрет.

(Пер. Юл. Анисимова)

К «Часослову» примыкает тематически книга «Жизнь Марии» (1912), в которой Рильке поэтически пересказал евангельские легенды. В стихах этого цикла житейские эпизоды («Рождение Марии», «Подозрение Иосифа») сочетаются со сценами парадными, в которых прославляется неземное величие богоматери. Поэт постоянно переводит действие из реального жизненного плана в мир символических обобщений, в каждом стихотворении смыкает момент и вечное. Наиболее интересны стихи трагедийного звучания: «Перед страстями», «Ріеtá», в которых боль и страдание матери переданы скорбно, с искренней человеческой болью.

«Книга картин» (1902—1906) составилась из самых различных стихотворений. Здесь возникают романтические образы из старых преданий, разнообразные пейзажи, поэт делится детскими воспоминаниями и впечатлениями художника, размышляет о смерти. Единство «Книги» определяется только целостпостью мироощущения автора:

Кто на свете плачет сейчас, без причины плачет сейчас — плачет обо мне.
Кто в ночи смеется сейчас, без причины смеется сейчас — смеется надо мной.
Кто на свете блуждает сейчас, без причины блуждает сейчас — идет ко мне.

## Кто на свете гибнет сейчас, без причины гибнет сейчас → глядится в меня.

(Пер. Т. Сильман)

В этом сборнике ощутимо символистское искусство молчания, апскусство без слов», т. е. стремление выразить важное, глубинное не словами, а ритмическим и мелодическим авучанием и наузами (ср. со стихами Верлена и драмами Метерлинка). Пусть читатель в типине услышит неслышимое, произведение лишь даст толчок, настрой. Этот замысел определил чрезвычайно изысканную стихотворную форму (сложная мелодика, многократная рифмовка, обилие созвучий). Стихи Рильке сопротивляются переводу, по-русски на уровне оригинала они звучат лишь в переводах Б. Пастернака. Два стихотворения, переведенные им из «Книги картин» («За книгой» и «Созерцание») приближают русского читателя к Рильке.

Как мелки с жизнью наши споры, Как крупно то, что против нас. Когда б мы поддались напору Стихии, ищущей простора, Мы выросли бы во сто раз. Все, что мы побеждаем, — малость. Нас унижает наш успех. Необычайность, небывалость Зовет борнов совсем не тех.

Эти строки могут быть прочитаны как выражение неудовлетворенности мелкими столкновениями и будничными конфликтами, как утверждение необходимости борьбы масштабной, значительной, на уровне природных стихий. В невэгодах и пеурядицах мельчает борющийся человек, и не победа, а настоящий бой, схватка нужны ему. Лишь в поединке неравных растут силы слабого — такова глубокая диалектическая мысль поэта.

Гибель, уход художника из жизни определили содержание двух реквиемов Рильке. «Реквием по одной подруге» посвящен памяти известной немецкой художницы Паулы Беккер-Модерзон. Художница умерла, но она стремится обратно «в кружащее столбами бытие». Большое стихотворение возникло как напряженный монолог, обращенный к ней. Преодолевая боль утраты, друг-поэт как бы вдумывается в свое понимание искусства, которое складывается в «Реквиеме», противоречивые мысля набегают одна на другую. Рильке избегает говорить определениями, он лишь доказывает, что жизнь художника — самоотдача, постоянная жертвенность; повторяя мир в красках, художник неизбежно тратит себя:

...О труд сверх сил!
О горькая работа! Дни за днями вставана ты, чуть ноги волоча, и, сев, за стан, живой челнок гоняла наперекор основе. И при всем о празднестве еще мечтала.

(Пер. В. Пастернака)

Для Рильке это не преувеличение, творчество также изнурительно, как труд физический, и смерть в художнике зрест исподволь, в начале творческих дней. Лишь ожидание празднества — мечта об осуществлении идеалов — оживляет его.

Во втором реквиеме художник подобен герою, для поэта эти слова равнозначны. Сила и величие художника в том, что он раскрывает мир, лишь ему подвластно уничтожить видимость и обнажить истину:

Когда ж герой, в неистовстве души, На видимости разъярясь, как маски, Срывает их и обнажает нам Забытое лицо вещей, то это Есть зрелище и зрелище навек,

(Пер. В. Пастернака)

«Заметки Мальте Лауридса Бригге» (1910) — самое значительное прозаическое произведение поэта. Книга по своей наполненности чрезвычайно своеобразна. Главная тема ее — одиночество на людях. Мальте — 28-летний начинающий поэт живет в Париже, но между ним и городом — барьер. У него нет ни одного близкого человека в общепринятом смысле слова. Лишь порой нечаянно такой же, как он, бедняк или молоденькая художница в Лувре становятся ему близки до боли. Но и тогда общение злждется не на словах, а на понимании родственной человеческой сути. Мальте искусственно обрекает себя на молчание и одиночество, он с недоверием относится к современным человеческим связям, пожалуй, он боится той ответственности за другого, которую накладывают любовь и дружба.

Катастрофическое непонимание человека человеком — эту мысль, характерную для ныпешнего западного искусства, Рпльке высказал одним из первых.

В начале «Заметок» появляется такое признание героя: «Я учусь видеть, не зная почему, но теперь все, решительно все, проникает в меня гораздо глубже, чем прежде...». Это пристальное вглядывание в себя и в окружающий мир сообщает прозе утонченный психологизм. В книге немало воспоминаний о детстве, о

родных, о прочитанных книгах, о мельком увиленных людях. Рильке умеет принать малозначительным на первый взгляд явлениям важность, потому что они — часть главнейшего пропесса открытия и изучения мира. «Чтобы написать хоть опну строчку стихов. -- думает Мальте, -- нужно перевидеть массу городов. люцей и вещей, нужно знать животных, чувствовать, как летяют птины, слышать движение мелких пветочков, распускающихся по утрам... Нужно уметь снова мечтать о порогах неведомых, вспоминать встречи нежланные и прошания, задолго прелвиденные, воскрещать в памяти дни детства, еще неразгаданного, вызывать образы родителей». Таково и эстетическое кредо автора. В 1915 г. Рильке писал, что «Заметками Мальте Лауридса Бригге» он стремился доказать только одно: «как можно жить, если все элементы этой жизни нам совершенно непонятны». Но постоинство авторской позиции в познании этих элементов, в постижении их целостной взаимосвязи. Для Рильке все же сложный мир не закрыт наглухо, поэт в состоянии открывать его в стихах.

Биография героя и история гибели его семьи рассказана фрагментарно, нет эпической последовательности. Рильке не объясняет причин угасания аристократического рода, из которого происходит герой. Вскользь говорится о разорении, и не оно, как кажется автору, важно, а скорее духовное угасание, психологическое умирание. Поэтому в книге множество погических неясностей и иррациональных моментов. Очень часто Рильке описывает смерть и раздумывает о смерти. Это придает «Заметкам» меланхолическое звучание.

Первая мировая война заставила Рильке, по его собственному признанию, замолчать. «Дуэнезские элегин» и «Сонеты к Орфею» появились уже в послевоенные годы. Это стихи, обновленные поиском гармонии.

Экспрессионистское направление в немецком изобразительном искусстве, поэзии и драматургии полярно противоположно натурализму и символизму. Художники-экспрессионисты презрительно относились к натуралистическому копированию действительности, отвергали самоуспокоенность и эстетизм символистов, утверждали нафос нравственных идей. Меняется сама тональность лирики и драмы, у экспрессионистов преобладает взволнованная, часто надрывная интонация.

Интеллектуальная жизнь миогих предвоенных немецких художников была наполнена предчувствием большого социального потрясения, верой в крушение капиталистического мира. Но представление о самом будущем и пути к нему было неконкретным, краине хаотичным, основанным на моральном совершенствовании человечества. Отсюда две исходные черты экспрессионизма: яростное отрицание существующего миронорядка и проповедь какого-то иного абсолютно гармоничного мира. Во всёленском возрождении человеколююмя, во всеоощем братстве видели спасение экспрессионисты. Понимание социальных связей и общественной роли человека основывалось у экспрессионистских художников исключительно на интуиции. Философский идеализм был опорой всех этических построений экспрессионистов. Своего героя — абстрактно мыслимого человека — они пытались освободить от власти «самоловлеющей материи», стремились сделать «душу и дух более ошутительными». Даже в предметном и животном мире живописны и графики искали вселенскую душу. Устоявшиеся жизненные закономерности, обычая и привычки, материальные условия и сложившиеся правила не только подвергались сомнению, но часто пспросту отбрасывались. Взамен выдвигалось высвобождение в человеке всеобщего ду-

ховного начала, которое воссоединит распавшееся человечество. Человек, сформировавшийся в результате воспитания, приобретенных знаний, социального положения, мог моментально превратиться в примую себе противоположность; такой динамизм возможен, потому что пель аксирессионистского искусства — нести духовное прозрение. Мгновенная «революция духа» постоянно повторяется в экспрессионистских творениях, по замыслу нечто подобное должен пережить читатель или зритель. Картина или лирическое стихотворение должны были представлять своего рода мост, по которому возбужденная мысль художника передавалась

воспринимающему.

Антиимпериалистический бунт экспрессионистов выдивался в кричащие лихорапочные формы. Страстный гнев на механизированную буржуазность заставлял изображать не лицо мира, а его гримасу. В то же время это отражало страх, отчаяние и бессилие неред наступлением нового, «машинного века».

Не изображение мира, а отношение к нему, его восприятие и воображаемый мир составляют суть экспрессионистской эстетики. Это кредо возникло <u>от ненависти к вещному фетишизму.</u> Писатель Казимир Эдшмид, будучи теоретиком экспрессионизма, наставлял: «Мир существует. Повторять его нет смысла». Общественный распад этой эпохи повлиял на разложение художественных форм. Действительность пропускалась художником сквозь призму его субъентивного восприятия, оттого так не похожи картины и театральные представления на реальную жизнь. Произведение экспрессиониста становилось в первую очередь выражением его сознания и темперамента. Экспрессионнам демонстративно порывая с художественными традициями, «Существенным признаком экспрессионистского искусства является его «антиклассичность», его опганическое отвращение но всякой гармонии, урав-вовещенности, душевной и умственной ясности, споконной строгости формы, несущей в себе законченное, прозрачно откристал-

лизовавшееся сопержание» 1.

Огромная роль в этой связи отволилась авторской дичности. Роль хуложника преувеличивалась, он выступал единственным поборником справелливости и зачинателем действия. В центре экспрессионистской концепции мира стоит человек. Герой экспресспонистских произведений не индивидуум, не личность, но «человек вообще», представитель всего человечества, целого поколения или сословия. Поэтому экспрессионисты так редко дают ими своим персонажам. <u>Человек — наивысшая ценность мира;</u> униженного и подавленного <del>человека экспрессионисты стремились защитить</del> от буржуазного прогресса, от империалистической бойни. Поэт должен стать как бы двойником человечества: все пережитое, все беды и страдания найдут выход лишь в его искусстве. Видный поэт и праматург Франц Верфель писал:

> Тебе родным быть, человек, моя мечта!.. H - твой, я - всех, воистину мы братья!(Пер. Б. Дастернака)

Экспрессионизм — направление чрезвычайно пестрое, весьма произвольно объединяющее художников различной политической и эстетической ориентации, поэтому можно выделить только наиболее примечательные и распространенные его признаки.

Немецкие художники-экспрессионисты (П. Модерзон-Беккер, Э.-Л. Кирхнер, М. Пехштайн, Э. Хекель, О. Мюллер, М. Бекман, К. Шмидт-Ротлюф) изображали контрасты большого города, богатые улицы, дешевые развлечения, мир артистической богемы, обитателей городского дня. Иля живописного экспрессионизма характерно создание картин-олицетворений: «Крик», «Разлука», «Мрак», «Усталость» и т. п. Охотно модернизировались библейские сюжеты (крестные муки). В разгар войны живописцы и графики изображали изуродованного, замученного, умирающего человека.

Первым программным заявлением экспрессионизма в литературе ярилась прама Вальтера Хазенклевера «Сын» (1913). «Цель этой вещи — переделать мир», — утверждал в предисловин автор. В этом произведении конфликт типично экспрессионистский: борьба поколений, столкновение отцов и детей. Герой драмы - Сын - стремится вырваться из семейных уз, он мечтает о воле, ему противно зубрить школьные формулы, но юношеские порывы и желания несьма смутны. В первом же монологе он при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Г. Недопільи в. Проблема экспресспонизма. В кн.: «Экспресспонизм. Сборник статей». М., «Наука», 1966, стр. 16. См. эдесь также об экспрессионизме в театре, графике, музыке и кино.

знается, что разрушив семейную тиранию, он бы устремился «либо в театр, либо в Иоганнесбург строить виадуки» (!). Его манят приключения и удовольствия. Друг героя так определяет экспрессионистский максимум: «Уничтожить семейную тиранию, восстановить высшее благо людей — свободу». Враг видится молодежью пока только в старших. Отец — семейный тиран, подавляющий мужающую личность. Рознь отца и сына едва не приводит к отцеубийству.

Драма Хазенклевера расплывчата, декларативпа, ее герой слишком интеллектуально беден, чтобы стать представителем целого поколения. Поставленная автором цель конкретно не вы-

ражается в драматургическом материале.

В годы империалистической войны В. Хазенклевер определяется как политический поэт. Он взволнованно откликнулся на смерть «глашатая истины», «брата парижской бедноты» Жореса. Хазенклевер был в числе немецких поэтов, посвятивших стихи памяти Карла Либкнехта. Художник остро ощутил перелом 1917 г. Зараженный революционным подъемом, поэт выступил как агитатор, как борец, хотя ясной цели политических действий оп так и не увидел:

Словесные подвиги ныиче не к месту. Товарищ, скорее! Товарищ, в ряды! Месить надо времени взбухшее тесто Эй, выше свой факол! Эй, ярче свети!

(Пер. A, B,  $\Pi$ уначарского)

Как глубоко проникли антивоенные тепденции в духовную жизнь общества, свидетельствует резкая эволюция в мировозарении драматурга Фрица фон Унру. По происхождению он принадлежал к прусской военной аристократии. В драматической трилогии «Род» он отказывается от навязанных ему представлений об офицерской чести и долге. Его патетическая драма проповедует всечеловеческую потребность в мире. Автор набрасывается с яростной критикой на правящие классы, часто используя для этого грубый натуралистический гротеск.

Первый сборник стихотворений и прозаических опытов И оганнеса Вехера «Распад и торжество» вышел в год начала войны. Выдающий национальный немецкий поэт начинал свой творческий путь в экспрессионистской атмосфере. Юношеское бунтарство Бехера имело биографические причины. Его отец служил баварским прокурором, со спокойной совестью педантичный законник выносил смертные приговоры. Поэт скоро порвал с семьей, родительская тирания и верноподданническое законопослушание вызвали его поэтический гнев. Чувство гневного проте-

ста рождал и большой капиталистический город, в котором лирический герой чувствовал себя подавленным и духовно неустроенным. Молодой Бехер предрекает миру распад, катастрофу, что отразилось также и в экспансивности и лихорадочности стихотворных форм.

Война - рубеж в сознании поэта, когда он особенно осознает свое гражданское призвание:

Поэт — не хочет сладостных аккордов! «Война войне!» Он в барабаны бьет, Набатом слов своих народ подъемлет.

(Пер. Вл. Нейштадта)

В стихотворении, энергически названном «Долой!», ноэт призывает: «отребье всех времен», «наймитов, клевретов — сволочь к ответу!» — «Клинок стиха, рви глотки негодяям!» (пер. В. Луговского). От экспрессионистской патетики проклятий поэт отходит не сразу. Конкретизация его художественного видения происходит постепенно. Это связано с обращением к историческим фактам. Поэт откликается на смерть Карла Либкиехта и Розы Люксембург, посылает свой привет Российской республике. Но и в этих стихах И. Бехер не избегает многих «ослепляющих» абстракций. В 1917 г. Бехер вступил в группу «Спартак», которая составила ядро Коммунистической партии. Это важное событие также нашло у него свое поэтическое отражение.

С начала войны группа немецких литераторов объединилась вокруг журнала «Белые листы», редактором которого стал Рене Шикеле. Журнал занял резкую антимилитаристскую позицию. Поэты-экспрессионисты воспринимали войну прежде всего как стихию, уничтожающую человека. Реалистического изображения войны в их произведениях не было, было только взволнованное раздумье о ней. Рене Шикеле, иронически воспринимая ура-патриотические лозунги, чувствовал, как вместе с ненавистью к бойне растет сознание рядового человека, но духовная зрелость трактовалась им по-экспрессионистски идеалистично:

Уже выходит из мгновений вечвых, Как победитель, наш двойник навстречу, Вся плоть должна погибнуть, — На то духовная дана мне власть. Да здравствует свобода, Что свлу одиночки С другими свяжет...

В журнале «Белые листы» активно сотрудничал начинающий прозаик Леонгард Франк (1882—1961). Первый роман Фран-

ка «Разбойничья шайка» появился в 1914 г. Критика восприняла его манеру письма как экспрессионистскую. Франк рассказад о неудавшемся бунте провинциальных мальчишек — «разбойников» из Вюрцбурга, «Разбойники» мечтали спалить до тла филистерский городок, уехать в Америку и там обрести иную, богатую приключениями жизнь. Ненависть к прозаичному убогому существованию и фантастичная мечта напоминают экспрессионистское восприятие современного мира. Традиция обыденности подавляет юных мятежников, с родительской, школьной и религиозной тиранией пришлось смириться, Лишь самый тихий «разбойник» Мксохраняет верность юношеской мечте. Он решил стать художником. Наделенный огромным чувством ответственности за страдания и боль своих современников, он хочет дарить людям прекрасные «излечивающие» картины. Он мечтает об освобождении через искусство. Но в житейских дрязгах Михаэль сломлен и кончает жизнь самоубийством.

В 1916 г. Л. Франк начал помещать в журнале рассказы, которые он впоследствии объединил под общим названием «Человек добр» («Отец», «Мать», «Солдатская вдова», «Любящая чета», «Калеки»). В этих рассказах Франк повествует о судьбах простых людей в дни войны, о жертвах и страданиях, которые выпали на их долю. Вот трагедия маленького человека кельнера Роберта: «Сыну исполнилось двадцать лет. Однажды во вторник он получил железный крест. А летом 1916 г. Роберт получил извещение, что его сын убит, пал на поле чести. Весь мир обрушился».

До того как пришлось пережить личную потерю, герой Франка мало думал о законах и судьбах мира. Горе сделало человека зорче и активнее. Бессловесный робкий официант вышел на улицы и площади, чтобы рассказать о своей трагедии и предостеречь других, чтобы вместе с многими одинокими материми и вдовами остановить войну.

«Солдатская вдова» — у нее нет имени, автор сознательно избегает всех индивидуализирующих подробностей. Ее муж был страховым агентом. «Он мог быть ремесленником, торговцем, рабочим, чиновником, ученым: кем бы он ни был, пуля его все равно настигла бы». Автор создает плакатно-обобщенные образы страдальцев и борцов.

Вдова такая же, как и все, их два миллиона. «С этим теперь придется примириться», — эту фразу для самоуспокоения она повторяет несколько раз, пока она не зазвучала фальшиво. «С этим придется примириться, ничего не поделаешь», — это говорит лавочник, наживающийся на горе вдов; фраза звучит особенно лживо. Нельзя мириться, нужно бороться, — решает вдова, и когда она слышит голос кельнера, она становится рядом с ним. Женщина не одинока, ее горе сливается с общечеловеческим горем.

Основная цель Франка — заставить массы эмоционально переосмыслить происходящее. Писатель верит в гигантскую мощь гуманистических идей, которые могут изменить ход истории. Писатель ненавидит общество, которое выстраивает людей единой перенгой, где царят правила: «власть выше разума и права», «у тебя не должно быть собственного мнения». Против этого он боролся своими рассказами, веря, что человек может быть добр, мудр и активен.

Л. Франк закончил цикл рассказом «Калекп». Гигантская картина шествия изуродованных войной людей становится гротескным апофеозом мировой бойни. В финале митинги и демонстрации образуют мощный целеустремленный поток, прекращающий войну: «телеграф передает восход свободы и любви». В этом

проявился экспрессионистский утопический оптимизм.

Рассказы Франка использовались социалистической партией как антивоенные листовки. Они, действительно, обладали огромной зажигающей силой. Автор рассчитывал на немедленную эмоциональную отдачу, случалось, что их публичное чтение заканчивалось антивоенной демонстрацией. Сборник рассказов «Человек добр» вошел в историю немецкой литературы как художественно убедительный аргумент в борьбе с милитаризмом.

Расцвет экспрессионистской драматургии в годы первой мировой войны связан с творчеством Георга Кайзера (1878—1945). Он вступил в литературу еще до распространения экспрессионистских идей, но взлет его творчества связан с этим направлением. Кайзер по своему призванию был социальным реформатором и поборником обновления человечества; цель творчества он видел в пробуждении современника от духовной летаргии. Капиталистическая индустрия пугала драматурга, пути борьбы с нею он предлагал самые утопические. В своих произведениях Кайзер уповал на всеобщую активизацию нравственного сознания. Его идеальным героем становилась пробуждающаяся личность, которая, отбросив свой эгоизм, подвергала суду всеобщее хищничество и эксплуатацию, творила подвиг.

Основная антитеза драм Г. Кайзера — материальный мир или дух. Писатель одержим желанием высвободить духовное начало в человеке. Для этого он использует в своих драмах обычно чрезвычайно напряженные ситуации, требующие от участников событий полной самоотдачи. А. В. Луначарский, имея в виду сюжеты его драм, заметил, что «Кайзер обладает даром хорошей выдумки» 1. Стремление сделать действие занимательным приводило его часто к эксцентрике. Но драматурга это нисколько не

і А. В. Луначарский. Собр. соч., т. 5, стр. 418.

пугало, он ни в коей мере не стремился запечатлеть действительность в ее реалиях, его волновала только идеология. Кайзер именовал собственные сочинения для театра «плакатом, провозглашением, жизненным действием». Свои тенденции он вкладывал в схематически обрисованные персонажи, которые лишены характерности, но зато обладают ораторским талантом. Кайзер заменял драматическое действие дискуссией, для него, как и для Б. Шоу, «проблема — нормальный материал для драмы». Герои призваны быть только аргументами в споре. Драматург-экспресспонист запечатлевал на сцене самый процесс социального мышления, он

считал: написать пьесу - продумать мысль до конца.

Какие же идеи несут со сцены пьесы Кайзера? «Прежде всего, вся пропаганда Кайзера может быть определена одним отрицасловом — антибуржуазность, — утверждал тельным ский. — Капитализм как таковой, семейный уклад средней и мелкой буржуазии, буржуазный эстетизм и т. д. и т. п. -- все это встречает в Кайзере свиреного врага» 1. Драматург взялся за разрешение основного конфликта эпохи — он показал борьбу рабочих с владельцами капиталистических предприятий. Как и другие экспрессионисты, Кайзер выступал против войны. Материал для первых театральных опусов писатель брад из прошлого, его лучшей исторической драмой явились «Граждане Кале» (1914). Легенда из эпохи Столетней войны (XIV в.) расскавывала о подвиге щести граждан Кале, которые своей самоотверженностью спасли город от грозящего разрушения (этот зиизод Роденом в знаменитой скульптурной запечатлен Огюстом группе). Драма Кайзера возрождала на современной сцене традиции средневекового народного театра. Все граждане города Кале — действующие лица драмы. Бедствие сплачивает их, в массе рождается духовный порыв. Английский король, временный победитель, накладывает на непокорный город жестокую дань: «Справедливой карой накажет король Англии упрямство, замкнувшее перед ним город и поднявшее меч... Ради гавани, которою открыт для Кале выход в море, — вы должны отвратить разрушение тягчайшим наказанием: — — завтра, на рассвете, пусть выйдут из городских ворот шесть выборных - босые, о обнаженной головой в рубище кающихся грешников — с петлей на mee! — Таким образом примет король Англии ключ!».

В день «торжествующего глумления» проверяется народная готовность к подвигу. Кале, город тружеников и созидателей, должен расплачиваться за феодальную рознь. Гавань Кале — многолетнее подвижничество: непрестанным трудом горожане заста-

<sup>1</sup> А. В. Луначарский, Собр. соч., т. 5, стр. 420,

вили отступить море, но «их величайшее деяние становится глубочайшей обязанностью». Жители Кале не могут обессмыслить свой труд, им приходится принять спасение ценой позора. Лучшие граждане на унижение идут добровольно, «повинуясь какому-то внутреннему принуждению». Автор стремился дать на сцене образец подлинного тяжкого мужества ради благородной общей идеи. Драматург-экспрессионист показал рождение нового человека, отказывающегося от личной цели, от своей жизни. Коллективный подвиг меняет характер людей, совместное действие вызывает чувство родства и спаянности. Возвышение человека, действенное человеколюбие составляют пафос этого произведения.

В драме «С утра до полуночи» (1916) Кайзер обнажает убогое торжество мещанского уклада. Нагромождением повторяющихся бытовых фраз ему удалось доказать абсурдность этого примитивного существования. Нечаянно и вдруг прозревший мелкий чиновник Кассир бежит из душных комнат и тесной конторки в большой мир. Похищенная крупная сумма денег на какое-то время делает его повелителем многих людей. Кайзер показывает, как сила ассигнаций заставляет людей механически подчиняться, ради денег устраиваются рискованные гонки, в которых теряются достоинство и жизнь. Драматург выступает здесь как моралист и как сатирик. В могуществе этических проповедей героя автор сомневается. Попав в Армию спасения, герой, казалось, нашел братьев, покаянием очистившихся от себялюбия и тщетной алчности. Но стоило ему бросить ненужные теперь деньги, как началась чудовищная потасовка, а самая преданная девушка поспешила выдать Кассира полиции. Ирония автора развенчивает здесь вред и беспомощность буржуазных филантропических организаций.

В последние годы первой мировой войны Георг Кайзер работал над драматической трилогкей: «Коралл», «Газ I» и «Газ II». Драматург поставил в этом характерном экспрессионистском произведении конкретную цель — освобождение человека из-под власти машин, которые, как ему представлялось, подавляли и рабочих, и хозяев, неизбежно толкая их к гибели. В первой части трилогии героем выступает Миллиардер, владелен гигантских предприятий. В прошлом он был рабочим, превращение происходит с помощью «авторской волшебной палочки», но Кайзер нигде и не стремится к правдоподобию. Один из властелинов мира, осознав ложность своего могущества, чувствуя постоянные угрызения совести, в определенные дни занимается благотворительностью. Все страждущие получают от него поддержку, его боготворит весь мир, но от себя укрыться невозможно: «ведь его благодеяния — капли, которые он роняет в море скорби».

Драматическое действие в экспрессионистских драмах развивается неожиданными толчками. Первый удар Миллиардер получает от своих детей. Сын, прежде «знавший только палубу», побывав в машинном отделении угольного судна, вдруг постиг простейшую истину: «Точно пелена упала с моих глаз. Все несправедливости, которые мы творим, стали мне ясны. Мы богаты — а другие задыхаются в чаду и в муках — и такие же люди, как мы. У нас нет на это ни крупицы права...».

Начинающаяся стачка из-за гибельного объала в шахте заставляет сына и дочь уйти к обездоленным с довольно абстрактной миссией нести мир, помогать рабочим, сопереживать вместе с ними. Миллиардер глубоко прочувствовал безнравственность и преступность своей жизни. Далее развивается сложная интрига, где как раз и сказывается кайзеровский «дар хорошей выдумки». Миллиардер убил человека удивительно на него похожего — Сепретаря, который в делах был его двойником. Прежде Миллиардер укрывался за него от своей совести, теперь он выдает себя за Секретаря, якобы убившего хозяина и принимает добровольно смертную казнь. Искупление должно явиться благом для него самого, для сына и всех, кто на него работал.

Во второй части трилогии действует сын Миллиардера, отказавшийся от своего богатства. В завершающей драме герой назван «Миллиардер-Рабочий». Три поколения олицетворяют утопическую идею Кайзера о сближении классов. Сын призывает освобожденных от эксплуатации тружеников отказаться от завода и вернуться к сельским пажитям, потому что машины подавили людей, превратили их в свои придатки. Внук, предчувствуя катастрофу, призывает остановить завод. Но идет война, «нападение и сопротивление истекают кровью», необходим газ как средство уничтожения. Кайзера страшит всеобщий «фанатизм готовности к гибели». В отличие от других экспрессионистов (например, Леонгарда Франка) он не верит в силу антивоенного сопротивления. Проповеди его героев не дают результата, в финале — бомбардировка, отравление, разрушение. «Dies irae» («День гнева») — наказание за грехи цивилизации, забывшей законы добра и человеколюбия. Завершающая катастрофа возникает в художественном сознании драматурга не без влияния апокалицсиса, да и в целом религиозное мировосприятие дает себя чувствовать в творчестве Кайзера.

Тяготение к социологическому исследованию, интерес к проблемам нравственной ответственности, несмотря на очевидные заблуждения, делают Г. Кайзера одним из прямых предшественников брехтовского эпического театра. Бертольт Брехт считал драматургию Кайзера «решающе важной, изменившей положение в европейском театре». «Без знания введенных им новшеств всякие

усилия в области драмы бесплодны» 1, — писал Брехт по случаю

юбилея Георга Кайзера.

Франц Меринг

В конце XIX — начале XX в. большая роль в развитии прогрессивного немецкого искусства принадлежала марксистской критике. Франц Меринг, Роза Люксембург и Клара Цеткин активно отстаивали принципы реализма, популяризировали в демократической среде немецких классиков и современных русских писателей.

Человеком огромной эрудиции, энциклопедических знаний был Франц Меринг (1846—1919), выступивший с рядом значительных работ исторического, литературно-критического и эстетического характера. Его исследования «История Германии с конца средних веков» (1910), «История германской социал-демократии» (1897—1898) и биография Карла Маркса (1918) известны широкому кругу читателей.

В своих литературно-критических работах Франц Меринг развивал принципы марксистской эстетики и выступал поборником

передовых идей своего времени.

Вся его жизнь была посвящена политической и научной деятельности. Он учился в Лейпцигском и Берлинском университетах (1866—1870).

В 1882 г. Меринг получил степень доктора философских наук. Франц Меринг в ранний период своей научно-литературной деятельности выражал буржуазно-радикальные взгляды с социалистическим оттенком, но сама жизнь, исторические события его времени помогли ему быстро освободиться от заблуждений. Он с ненавистью относился к «исключительному закону против социалистов», который был введен в Германии (1878—1890). Меринг в эти годы глубоко изучал произведения Маркса и Энгельса, историю І Интернационала и Парижской коммуны. «Манифест Коммунистической партии», «Капитал» Карла Маркса оказали на него определяющее влияние. Он понял, что единственной научной философией, разрешившей все острые социально-экономические, политические и эстетические проблемы является диалектический и исторический материализм.

Меринг стал убежденным марксистом. В 1891 г. он вступил в социал-демократическую партию. Начались годы его бурной по-

литической и творческой деятельности.

Сотрудничая в теоретическом органе партии «Нейе цейт», он последовательно и решительно боролся с ревизионистскими взглядами Бериштейна.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пятидесятилетнему Георгу Кайзеру, В ки.; В. Брехт. Театр. Т. 5, ч. 1, стр. 478,

Меринг с марисистских позиций оценил русскую революцию 1905—1907 гг. В годы первой империалистической войны, будучи представителем левых социал-демократов (1914—1918), он резко осудил шовинистов, империалистов и немецких националистов.

Франц Меринг был одним из первых организаторов союза «Спартак», который впоследствии превратился в Коммунистиче-

скую партию Германии.

В период Великой Октябрьской социалистической революции он решительно защищал большевиков и опубликовал иламенные статьи «Маркс и Коммуна», «Маркс и большевики», в которых подчеркивал значение идей Октябрьской революции для развития международного пролетарского движения.

В 1918 г. В. И. Лении положительно оценил его позицию, сказав, что Меринг «показывает немецким рабочим, что правильно

поняли социализм только большевики» 1.

Франц Меринг жил в период острой идейной борьбы. Основатель волюнтаризма Шопенгауар, апологет аморализма и культа сверхчеловека Ницше атаковали материалистическую фило-

софию.

Меринг в своих работах решительно выступил против этих антинаучных и вредных для рабочего движения теорий. Он издал ранее неизвестные юношеские произведения К. Маркса и Ф. Энгельса. Это было событием не только в истории культуры немецкого народа, но и имело международное значение. Опубликованные ранние работы Маркса и Энгельса раскрыли один из этапов духовной эволюции вождей мирового коммунистического движения. Они доказали, что Маркс и Энгельс, преодолевая идеалистическую систему Гегеля, взгляды «левых» гегельянцев и ограниченные воззрения Фейербаха, стремились к созданию научной материалистической диалектической философии уже в юношеские годы своей жизни.

Оригинальны и интересны литературные работы Франца Ме-

ринга.

Анализируя состояние литературы тех лет, Меринг смело писал: «Литература пришла в полное запустение». «Романисты парализованы. Рейтер, Гуцков — умолкли, Фрейтаг растерялся. Ауэрбах — холоден и плох. Шпильгаген пишет курьезы. Национальной драмы также нет». «Неудержимый упадок царит таким образом во всех областях нашей поэтической литературы, этого чистейшего и вернейшего зеркала духовного образования народа».

Причем Меринг отмечал, что этот упадок литературы не случайное явление: прусский полицейский режим тормозил развитие

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В. И. Лепин. Поли. собр. соч., т. 36, стр. 459.

литературы и обескровил творчество многих талантливых немецких писателей. Однако он не избежал и ошибок. Меринг переоценивал положительное влияние Семилетней войны на развитие

немецкой литературы.

Этюды Меринга об известных немецких поэтах Бюргере и Платене были необычны. Он дал верную характеристику их творчества, которая опровергала общепринятые оценки произведений этих поэтов. Немецкие буржуазные критики считали Бюргера представителем старогерманской фольклористики. Платена они характеризовали как аполитичного поэта.

Меринг же, анализируя их творчество, пришел к иным выводам. Он утверждал, что Бюргер продолжал развивать свободолюбивые демократические идеи Лессинга, а Платен был

предшественником политических поэтов 1848 г.

В 1899 г. Меринг опубликовал свою знаменитую статью «Гете и современность». В ней он решительно утверждал, что в капиталистическом обществе искусство — привилегия богатых, но оно должно стать массовым. Поэзия жизнелюбца Гете должна согревать сердца всех.

Меринг в этот период однако разделял ошибочные взгляды Ф. Лассаля. Он схематически представлял себе развитие капитализма и не понимал, что в Германии новые буржуазные отношения тесно переплетались с феодальными. Это положение обосновал В. И. Ленин, который дал исчерпывающую характеристику так называемому прусскому пути развития капитализма.

В ранних статьях Меринга проявилась и его национальная ограниченность, выражались кантианские взгляды. Он придавал

доминирующее значение форме, а не содержанию.

Работа Меринга «Историко-литературные разведки» (1900) — полемична. В ней он развенчивает узко националистическую теорию развития немецкой литературы Бартельса, который расчищал дорогу фашистской идеологии. Но здесь же он допустил неправильную оценку романтизма и творчества известного немецкого писателя Фрейлиграта.

В немецком романтизме Меринг не увидел два течения: реакционного и прогрессивного. Характеризуя творчество Фрейлиграта он умолчал о том, что этому немецкому поэту в ранний период были свойственны взгляды «истинных социалистов». А ведь на это

указывал в свое время Фридрих Энгельс.

Обширная монография Меринга «Легенда о Лессинге» (1893) — этапное произведение. В ней он детально исследует вопрос о том, был ли Лессинг ограниченным националистом или являлся поборником прогрессивных и демократических пдей своего времени.

Легенду о том, что Лессинг был сторонником националистиче-

ской политики Фридриха II, создавали такие реакционные пи-

сатели и литераторы, как Гервинус, Штар и др.

Меринг, изучив самым тщательным образом историю Германии XVIII в., социально-экономические отношения того времени и все произведения Лессинга, развеял эту легенду. Он доказал, что Лессинг был писателем периода немецкого Просвещения, защитником демократических идей и развивал прогрессивные свободолюбивые традиции немецкой литературы. Демократическое содержание творчества Лессинга он раскрыл, анализируя драмы великого пемецкого писателя «Минна фон Барнгельм», «Эмилия Галотти», «Натан Мудрый», работы по эстетике «Лаокоон» и «Гамбургская драматургия». Исторические, логические и эстетические доказательства Меринга были неопровержимы.

Но и в этой своей работе он допустил ошибки. Меринг идеологические явления считал прямым порождением экономики и не понимал сложного взаимодействия разных факторов духов-

ного развития.

Но тем не менее «Легенда о Лессинге» — блестящее произведение ученого-марксиста, смело сражавшегося с идеалистами и

немецкими реакционерами.

Франц Меринг исследовал немецкую литературу на разных этапах ее развития. Он посвятил специальные статьи творчеству поэтов и писателей XVIII в. — Клопштока, Винкельмана, Гердера, Шиллера; XIX в. — Клейста, Платена, Ленау, Гейне, Грильнарцерна, Гуцкова, Гервега, Веерта, Рейтера, Фрейтага; ХХ в. — Гольца, Гауптмана и др. Во всех этих статьях он выступал против бескрылого натурализма, формалистического трюкачества и декадентской литературщины.

Критик-марксист, оперируя многочисленными историческими фактами, тонко анализирун художественную ткань произведений,

подчеркивал классовый характер и народность литературы.

Меринг всегда защищал реалистическую литературу, отражавшую в художественных образах жизнь народа и его борьбу за

свое раскрепощение.

Особенно страстно он защищал реализм в своих статьях, посвященных творчеству корифеев русской и европейской литературы. Его работы о Ч. Диккенсе, Э. Золя, Г. Ибсене, Б. Бьерисоне, Л. Толстом, М. Горьком утверждали принципы реализма и прокладывали пути революционному искусству.

На протяжении всей своей жизни Меринг неустанно боролся против эстетов-идеалистов, стремившихся оторвать литературу от

жизни, против мистиков и декадентов.

В. И. Ленин высоко оценивал труды Меринга. По мнению Ленина, это был ученый не только желавший, но и умевший быть марксистом.

## ГЕРГАРТ ГАУПТМАН (1862—1946)

Гергарт Гауптман — один из крупнейших драматургов Германии, пьесы его вошли в репертуар ведущих театров во многих странах. Гауптман был и поэтом, а также автором ряда получивших в свое время известность романов и повестей. Путь писателя был сложным, не всегда проходил он поглавным магистралям развития общественной мысли, но творческий вклад Гауптмана в мировое искусство отличается своеобра-

знем и сохраняет свою ценность и в наши дни.

Гергарт Гауптман родился в принадлежавшем тогда Пруссии силезском курортном городке Зальцбрунне. Дед будущего писателя в свое время работал за ткацким станком и был очевидцем восстания силезских ткачей в 1844 г.; позднее он стал владельцем гостиницы. Отец продолжал его дело. В родительском доме Гергарт видел веселую, праздную жизнь богатых людей — немецких буржуа и помещиков, польских и русских дворян. Но немало времени проводил он среди работников и слуг, видел труд окрестных крестьян, знал о тяжкой нужде ткачей и углеконов. Юноша усвоил своеобразный диалект Силезии.

Гауптман учился в университете, пытался овладеть искусством ваяния, интересовался жизнью театра, актерским мастерством. С увлечением читает он произведения Золя, Тургенева, Толстого, Достоевского. Он часто встречается с молодыми литераторами — основателями немецкого натурализма Гольцем и Шла-

фом.

Натуралистическая <u>школа</u> в немецкой литературе конца XIX в. при всей своей ограниченности обладала и некоторыми положительными чертами: критическим отношением к бисмарковско-каизеровской Германии, сочувствием к трудящимся, стремлением к неприкрашенной правде. Творчество ведущих мастеров реализма второй половины XIX в. и движение натурализма определили литературную позицию Гауптмана.

В 1887—1888 гг. были написаны первые произведения Гауптмана: новеллы «Масленица» и «Железнодорожный сторож Тиль». Гауптман выступает здесь как типичный натуралист. Он изображает жизнь людей из народа, судьба которых складывается плачевно, умело воспроизводит обстановку и поступки, в подробностях копируя действительность, но не раскрывая ее смысла, не

выявляя своего отношения к изображаемому.

«Перед восходом солнца» В 1889 г. для театрального общества «Сво- бодная сцена», являвшегося пропагандистом натуралистического искусства, Гауптман написал пьесу «Перед восходом солнца». Молодой драматург, следуя принципам натуралистической драмы, стремился

правдиво передать свои жизненные наблюдения и вместе с тем

свое понимание социальных противоречий.

Автор рисует <u>чрезвычайно мрачную среду.</u> Это местность в Силезии, где были найдены залежи каменного угля. Крестьяне, владевшие здесь землей, разбогатели и скоро погрязли в пьянстве и распутстве. Таков и крестьянин Краузе, в семьс которого развертывается драма. Пьет и развратничает его жена, алкоголизмом страдает старшая дочь Марта. Муж Марты плиснер Гофман — беззастенчивый предприниматель, успешно наживает капиталы на эксплуатации угольных копий. Он также любит «пропустить рюмку» и не прочь приволокнуться за молодой свояченицей Еденой.

Этой среде, а в особенности Гофману, противопоставлен его товарищ по университету социалист Альфред Лот. За свои убеждения он был исключен из университета, два года просидел в тюрьме, где написал книгу на социально-экономическую тему. Лот выступает против всяческих «нелепостей» жизни буржуазного общества. «Разве, например, не нелепо, что трудящийся работает в поте лица своего и голодает, а тунеядец живет в роскоши?.. И разве не нелепо, что за убийство в мирное время карают, а за убийство на войне награждают?..» Сознавая «недепость обществечных отношений», Лот и становится убежденным борцом. «Моя борьба — борьба за всеобщее счастье. Для того, чтобы я стал счастлив, все люди вокруг меня должны стать счастливыми. Для этого должны исчезнуть нищета и болезни, рабство и ноплость».

Для буржуазно-собственнического общества необычны эти представления Лота о «жизненной задаче», необычны и личные его качества — простота и прямолинейность в обращении, некоторый рационализм в вопросах о жизненных удовольствиях, о семье и браке. Он, например, совсем не употребляет спартных напитков. Алкоголизм с его губительными последствиями он рассматривает как одно из проявлений несовершенства буржуазного общества, осуждает браки между нездоровыми, отравленными алкоголем людьми, потомство которых должно будет нести на себе еще большее бремя выпожления.

В этом пункте рассуждений Лота Гауптман отдал дань распространенным в те годы физиологическим учепням, теории наследственности. Были перед его глазами и литературные образцы, использующие подобные «физиологические» мотивы («Ругон-Маккары» Золя, «Привидения» Ибсена и т. п.). Картины алкоголизма и вырождения, нарисованные Гауптманом, дали основание рассматривать драму «Перед восходом солнца» как чисто натуралистическую. Критики склонны видеть конфликт пьесы

в отношениях Лота и Елены, полюбивших друг друга. Полагая, что Елена, как и другие члены семьи Краузе, подвержена вырождению, Лот бежит из обреченного дома. Девушка, потеряв любимого человека, кончает с собой.

Главный конфликт драмы, однако, вовсе не впесь, и. слеповательно, главная мысль — не в устрашении зрителя роковыми последствиями адкоголизма. Гауптман назвал свое произвеление «социальной драмой» и в центре ее поставил столкновение убежденного социалиста с буржуазным миром, с циничным капиталистом Гофманом. В пьесе, несомненно, отразились подъем на-родного движения в конце XIX в., недовольство широких масс реакционным правительством Бисмарка, запретивлим рабочие организации, собрания и печать. Как раз в то время, когда писалась пьеса, бастовало свыше ста тысяч рурских и силезских углекопов. Не случаен поэтому в пьесе социальный фон, проникнутый антагонизмом между трудящимися и эксплуататорами. Через всю драму проходит образ эксплуатируемых углеконов. Вот они целыми толнами через горы, через метель и мрак идут на работу и ни за что не уступят дорогу катающимся на санках богачам, смотрят на всех угрюмым и ненавидящим взглядом. Платят им мало, крепления на шахтах плохие, рабочие гибнут при обвалах, при появлении газа.

Альфред Лот намерен спускаться в шахты, обследовать условия труда углекопов. Это прямо затрагивает интересы Гофмана, владельца шахт. На этой почве конфликт между Лотом и Гофманом, долго развивавшийся подспудно, достигает кульминации. «Ты хочешь написать пасквиль, и при том именно о нашем угольном районе, — возмущается Гофман. — Кому твой пасквиль принесет самый беспощадный вред? Мне, и только мне?.. Вам надо еще сильнее ударить по рукам... Вы сеете недовольство среди углекопов, вы приучаете их требовать и требовать...».

Этим новым для театра, социальным содержанием, а вовсе не натуралистической картиной нравов объясняется и успех пьесы при первой ее постановке, и ожесточенные нападки буржуваной критики. Премьера «Перед восходом солнца» в октябре 1889 г. вызвала бурю разногласий. Характерно, что кульминационная сцена саморазоблачения Гофмана перед Лотом вызвала особенную ярость богатой публики, рукоплескавшей Гофману, и ответную реакцию демократически настроенных зрителей, приветствовавших Лота.

Создавая свою первую драму в атмосфере становления натуралистического театра, Гауптман не избежал слабых сторон этого течения. Ему не удалось органично увязать личную и социальную линии в развитии действия, не во всем убедителен образ Лота. В то же время драматург далеко шагнул к реалистическому обобщению действительности, к познанию жизни народа, его чаяний. Характерно признание Гауптмана в том, что вдохновителем первой его драмы был реалист Толстой.

В 1889 г. была закончена и вторая драма «Праздник Гауптмана — «Праздник примирения». Она примирения» является историей распада буржувано-интеллигентской семьи. Показана та «нелепость» буржуазного общественного устройства, которой так боялся Альфред Лот: брак, разрушаемый алкоголизмом, неврастенией, дурной наследственностью. Здесь отвратительные дети и отвратительные родители, люди, не способные ужиться друг с другом. Сцены взаимных попреков, оскорблений и истерик заканчиваются смертью отца; конфликт, следовательно, не получает разрешения. Эта пьеса особенно близка натуралистическому театру. В ней отсутствует социальный фон, придавший такое большое значение предыдущей драме Гауптмана. Все же пьеса воспринимается как критическая, разоблачающая миф о прочности и благопристойности буржуазной семьи.

«Одинокие» Более глубокое и разностороннее содержание, особенно психологическое, заключено в драме «Одинокие» (1890). Здесь изображена судьба интеллигента-ученого Иоганнеса Фокерата, стоящего выше окружающей его среды, не удовлетворенного мещанским духом своей семьи. Он страдает от пуховного одиночества.

Очень интересен образ Анны Мар и связанный с ней «русский элемент» в содержании пьесы. Анна приехала из русской Прибалтики. Она представляет собою тип новой женщины, свободомыслящей, независимой, жаждущей знаний (она студентна Цюрихского университета). Анну отличают ум, благородство чувств, эмоциональность и женственность. Гауптман, в молодости живший некоторое время в Цюрихе, встречал там девушек из России и Польши, восхищался силой их духа, способностью преодолевать трудности на пути к образованию. Несомненно, некоторые из них принадлежали к революционной среде. Анна Мар в одной сцене поет русскую революционную песию «Замучен тижелой неволей». В другом месте пьесы идет спор о рассказе В. М. Гаршина «Художники». Один из персонажей этого рассказа пишет «глухаря», рабочего-котельщика, принимающего на свою грудь удары кувалды по заклепкам. Находясь под впечатлением этого образа, художник, желая принести народу больше пользы, оставляет живопись и становится сельским учителем. Гаунтман связывал с русской прогрессивной культурой способность служить народу, бороться за социальную справедливость,

Олновременно с прамой «Перед восходом "Trans солнца» Гауптман делал уже наброски пьесы, посвященной восстанию силезских ткачей в 1844 г. Он совершает поезику по местам, гле происходило восстание. Писатель тшательно изучил литературные источники, в том числе очерк современника событий Вильгельма Вольфа, друга К. Маркса и .Ф. Энгельса, члена Союза коммунистов. Наконец, Гауптман польвовался и семейными воспоминаниями о пеце-ткаче.

В драме «Ткачи» поражает необыкновенная сила изобразительности. Из множества попробностей складывается неприкрашенная картина бесчеловечной эксплуатации крестьян-ткачей, В конторе фабриканта с ними обращаются грубо, постоянно обсчитывают. Пользуясь беспросветной нужцой, фабрикант Дрейсигер снижает и без того низкие расценки. Нарастает возмущение. Восстание силезских ткачей не было лишено стихийности. Но его нельзя считать только внезацной вспышкой, порожденной голодом и отчаннием. Восстание было возможным потому, что трудящиеся стали осознавать непримиримость классовых противоречий. Это отразилось и в пьесе. Гауптман показывает, что ткачи понимают, как наживаются фабриканты на их труде. Свою долю урывают и помещики, которые собирают с крестьян спе-**Шіальный налог за право заниматься ткачеством и все еще за**ставляют ткачей отрабатывать на полях баршину. Ткачи Гауптмана видя, что и церковь и полиция на службе у богачей, что нечего ждать облегчения своей участи от государства.

Среди ткачей находятся сознательные люди, способные выразить носящиеся в воздухе мысли, призвать товарищей к действию. Таковы ткач Беккер и вернувшийся с солдатской службы в родичю деревню Егер, «Лучше умереть, чем жить по-старому». — говорит Беккер. «Нам нужно только одно. — говорит Егер. — крепко держаться пруг за дружку. И без короля справились бы и без правительства. Мы просто заявили бы: «Мы хотим того-то и того-то, а того и того не хотим», и тогда они запели бы

совсем по-другому».

Есть у ткачей и могучее средство агитации — песня «Кроваван расправа», обличающая фабрикантов, называющая их прямо но именам. Драматург ввел в пьесу строфы из этой песни, которую Маркс в свое время назвал «смелым кличем борьбы», в которой, по его словам, «пролетариат сразу же с разптельной определенностью, резко, без церемоний и властно заявляет во всеуслышание, что он противоречит обществу частной собственности» 1.

Хозяев бесит, когда они слышат куплеты этой песни с про-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> К. Маркс и Ф. Энгельс об искусстве. Т. 1. М., 1957, стр. 559.

клятиями по своему адресу. Бесполезны понытки утихомирить ткачей. Они освобождают арестованного полицией Егера, врываются в дом фабриканта Дрейсигера, которому еле-еле удается убежать. Разгромив дом фабриканта, ткачи отправляются в соседние деревни, чтобы поднять народ против эксплуата-

торов.

Симпатии Гауптмана полностью на стороне рабочих, он показывает их борьбу как неизбежную и справедливую. Художественная тенденция драмы особенно ярко сказалась в эпизоде со стариком Гильзе. Этот ткач хочет остаться в стороне от борьбы, он проповедует покорность и христианское терпение. В ответ на призыв «Ткачи, выходите!» старик садится за станок. «Отец небесный посадил меня сюда... Тут я и буду сидеть и выполнять свои обязанности, хотя бы весь мир перевернулся!» На улице раздается зали, и пуля, залетевшая через окно, поражает насмерть этого проповедника терпения. Ткачи между тем с криками «ура!» прогоняют солдат. Так многозначительно заканчивает-

ся драма.

Пьеса была написана на силезском диалекте, весьма далеком от литературного языка. Но затем автор создал вполне общелоступную редакцию, сохранив все же особенности крестьянской речи. В начале 1892 г. Гаунтман предложил драму «Немецкому театру», но власти не разрешили ее ставить, мотивируя тем, что пьеса окажет «в высшей степени возбуждающее действие». Через год все же состоялся закрытый спектакль в обществе «Свободная сцена». Лишь после долгой борьбы «Ткачи» были допущены в обычные театры. Когда ньеса была наконед в 1894 г. поставлена в Берлипе, кайзер Вильгельм II в знак протеста отказался от своей ложи. Запрещали пьесу и в провинциальных городах. Но рабочие союзы знакомились с драмой, приглашая артистов для ее чтения на закрытых вечерах. Высоко оценила «Ткачей» рабочая пресса. Франц Меринг, очень неодобрительно отозвавшийся о первой пьесе Гауптмана, в статье о «Ткачах» отметил высокие художественные достоинства и большое общественное значение этой драмы.

«Вознесение Ганнеле» Потрясающую картину народной нужды находим в очень своеобразной пьесе Гауптмана «Вознесение Ганнеле» (1893). Действие происходит под свист декабрьской вьюги в сельском ночлежном доме. Сюда приносят вытащенную из ируда четырнадцатилетнюю Ганнеле, отец которой, беспробудный пьяница, выгонял ее из дома и жестоко избивал, если ей не удавалось собрать хоть несколько грошей. Драматургу удалось создать глубоко поэтический образ девушки-подростка. Все изображение проникнуто глубочайшим состраданием к бедствиям народа, Эта идея раз-

вертывается в серию картин, передающих горячечный бред Ганнеле. Перед взором умирающей появляются ангелы и ее покойная мать; она рассказывает, как хорошо на небе, там Ганнеле найдет наконец покой и радость. Эти сцены, занимающие в драме немало места, дали возможность толковать ее как прославление смерти-утешительницы, которая освободит Ганнеле от земных страданий. Но Гауптман не хотел придавать пьесе такого содержания. В конце драматург возвращает зрителей с воображаемых небес на землю, в убогую, мрачную ночлежку. У постели Ганнеле — доктор. Он выслушивает больную... «Умерла», — говорит он печально. Смерть Ганнеле не воспринимается как утешение, но в то же время она не является и разрешением драматического конфликта.

Тема народного восстания, с такой силой прозвучавшая в «Ткачах», захватила драматурга, и он полгое время собирал материалы для трилогии о событиях Крестьянской войны 1525 г. В результате появилась трагедия «Флориан Гейер». В центре драматического повествования поставлен предводитель восставших крестьян рыцарь Флориан Гейер. Он порвал со своим сословием, возглавил знаменитый «Черный отряд», ставший грозою для князей и епископов. Драматург стремился воспроизвести бурный водоворот крестьянской революции, ввел в драму множество персонажей. Здесь светские и духовные феодалы, рыцари, вожни крестьянских отрядов, горожане и странствующие музыканты, писцы и слуги, беглые монахи, женшины из лагеря повстанцев. Умело использовал Гауптман язык старинных хроник и народный говор. Привлекателен образ отважного, энергичного и умного рыцаря Флориана. Он исполнен дюбви к родной земле, мечтает видеть народную Германию сильной, единой, цветущей. Но он предчувствует трагедию поражения крестьянской революции и гряпушие беды Германии.

В целом, однако, Гауптману не удалось создать произведение, достойное избранной темы. Бесчисленные подробности чясто заслоняют суть событий, их широкий исторический смысл, народ оказался здесь в роли пассивной массы. Пьеса, поставленная в 1896 г., не имела успеха, и драматург оставил работу над трилогией.

Общественно-историческая и социально-критическая направленность характерна для лучших произведений Гауптмана. Даже в бытовую комедию проникает общественно-политическая тенденция. Так, в «Бобровой шубе» (1893) драматург рисует небольшое местечко блаз Берлина. Героиня комедин — прачка фрау Вольф, хитрая пройдоха. Она связана с преступным миром, муж ее занимается бракопьерством, сама она крадет у местных жителей дрова, затем бобровую шубу. Но полицейский началь-

ник Верган не заботится о раскрытии этих преступлений. Он мечтает добыть компрометирующие данные о живущем в поселке интеллигенте Флейшере, подозрительном для властей уже потому, что он выписывает социал-демократические газеты. Драматург корошо показал политическую нетерпимость, чванливость и тупость прусской администрации. Гауптман основывался на личных наблюдениях: когда он жил в местечке Эркпере под Берлином, он сам был на подозрении, так как выписывал теоретический журнал социал-демократии «Нейе Цейт».

Критическое изображение немецкого буржуазного общества Гауптман продолжил в трагикомедии «Красный петух» (1901). Фрау Филиц (бывшая прачка фрау Вольф) стала теперь преуспевающей собственницей. Желая разбогатеть, она идет на более крупные махинации, чем раньше: поджигает собственный дом, чтобы получить страховую сумму. Типичность сюжета и

главного жарактера очевидна.

«Потонувший колокол» В 1896 г. Гауштман написал драматическую сказку в стихах «Потонувший колокол».

Это произведение удачно использует образы народной поэзии: эдесь действуют гномы и эльфы, Леший и Водяной, старая колдунья Виттиха и юная, прекрасная фея Раутенделейн. Это мир природы, в котором все естественно и свободно. Сюда, в горы, где не знают стеснительных законов христианского аскетизма, люди тащат тяжелый колокол, который должен звать к смирению и благочестию. Но горные духи сбросили колокол вниз, в озеро, а мастер-литейщик Генрих сорвался в пропасть. Увидевшая и полюбившая его Раутенделейн возвращает мастеру силы и стремление к творчеству. Он понял. что прежние его колокола могли звучать только в долинах, мечтает построить храм в горах, создать дивную игру колоколов, которые прославляли бы рождение дня и светлое солнце. Но Генрих не смог до конца быть человеком высоких стремлений, ему не хватило твердости, веры в свое дело. В трудные минуты колебаний и сомнений он проклинает увлекшую его фею, устремляется назад, в долину: бросилась в озеро его жена, осиротели дети, звон потонувшего в озере колокола терзает его совесть. Незавершенный храм гибнет в пламени. Сломленный крушением своих напежл. Генрих умирает.

Пьеса отличается высокими поэтическими достоинствами. Композиция ее четкая, основывается на антитезах; так, в центре драмы — спор мастера Генриха с пастором по вопросам мировоззрения. Стих исключительно мелодичен. В сценах, рисующих сказочный мир природы, автором удачно найдены характерные звукоподражания; здесь немало легкой, непринужденной иронии.

<sup>14</sup> п/р. Елизаровой

«Потонувший колокол» справедливо расценивается как произведение символистское — содержание его пносказательно. Автор стремится к широким философским обобщениям, ставит проблему отношений художника и общества. В образе Генриха ввучит осуждение ницшеанского «сверхчеловека» — антигуманистического, реакционного идеала личности, противопоставляющей себя остальным людям. Генрих в изображении Гауптмана — человек декаданса, он лишен душевной ясности, не способен понастоящему служить человечеству. Но и мир людей, противостоящий мастеру Генриху, отталкивает своей узостью, мещанским застоем, низменными интересами, неспособностью понять высокие устремления творческого духа. Гауптман хорошо уловил характерное для буржуазной культуры противоречие между грубой действительностью и возвышенным миром художника, но отказался решать его в своей драме.

Сложный и противоречивый путь развития писателя велего не только к произведениям реалистического характера, по и к бегству в мир мечты, к поэтизации отвлеченных нравственных идеалов, к сентиментальному преображению действительности. Писателю «не хватает законченного мировоззрения» (Ф. Меринг), веры в торжество передовых сил общества. Кризис германской социал-демократии, ее оппортувистическое перерождение, несомненно, отразились на драматурге. Он терял историческую перспективу, отсюда идет характерная для Гауптмана уклончивость позиции, неопределенность тенденций. Можно поражаться смене тональностей в творчестве писателя: то это ясный и трезвый взгляд реалиста, не страшащегося никаких безди жизни, то затуманенный взор мечтателен, ищущего гармонии в мире сказки, легенды, остроумного вымысла.

После «Потонувшего колокола» символистские и пассивноромантические произведения становятся преобладающими в творчестве Гауптмана. Таковы комедия «Шлюк и Яу» (1899), средневековая легенда «Бедный Генрих» (1902), пьеса-сказка
«А Пиппа пляшет!» (1905). Одна за другой следуют пьесы, уводящие зрителя в глубь веков: «Заложница короля Карла» (1907),
«Гризельда» (1908), «Лоэнгрин» (1911—1912), «Парсифаль»
(1911—1912), «Лук Одиссея» (1912).

Но нельзя сказать, чтобы Гауптман вовсе отошел от реалистической линии. Вполне реалистичны замечательные драмы «Возчик Геншель» (1898) и «Роза Бернд» (1903), где Гауптман дал яркие, самобытные образы людей из народа, показал их трагическую судьбу. Он создает также социальные комедии «Красный петух» (1901), «Крысы» (1910). Продолжает он писать и психологические драмы, рисующие интеллигентскую среду («Михаэль Крамер», 1900; «Бегство Габриэля Шиллинга», 1906).

Пьесы Гауптмана скоро приобрели широкую известность и

за пределами Германии.

Так, Гауптмана ставил во Франции знаменитый «Свободный театр» Андре Аптуана, пропагандировавший творчество Золя, Ибсена, Толстого, Тургенева. Потрясающее впечатление на парижских зрителей произвели «Ткачи», мастерски поставленные Антуаном в мае 1893 г. Присутствовавший на представлении выдающийся социалист Жан Жорес сказал, что один такой спектакль пает больше, чем все политические кампании и пискуссии.

В России Гауитманом впервые заинтересовался К. С. Станиславский, стоявший во граве Московского общества искусства и питературы, Здесь в 90-х гг. ставились «Ганнеле», «Потонувший колокол». В дальнейшем прамы Гауштмана постоянно включались в репертуар Художественного театра («Одинокие», «Возчик Геншель», «Михаэль Крамер» и др.). По примеру москвичей и многие другие театры ставили пьесы немецкого драматурга. Высоко пенили произведения Гауптмана Л. Н. Толстой, А. П. Чехов. А. М. Горький в 1901 г. написал рецензию на слектаклы «Перед восходом солнца», поставленный в Нижнем Новгороде, Высоко оценив талант драматурга, Горький подчеркнул в пьесе ее общественное содержание, те стороны, которые были направлены против эксплуататорского строя.

Совершенно исключительной была история распространения в России драмы «Ткачи». Запрещенная цензурой, она тем не менее шпроко использовалась в революционной пропаганде. Впервые драма «Ткачи» была переведена на русский язык А. И. Ульяновой-Елизаровой и издана подпольно на гектографе в 1895 г. членами Московского рабочего союза. В том же году драму напечатали в тайной типографии в Петербурге, и ее взял на вооружение Союз борьбы за освобождение рабочего класса. Имеются сведения, что В. И. Ленин читал «Ткачей» рабочим в руковолимом им социал-демократическом кружке. Эту пьесупрокламацию переписывали от руки, разыгрывали на рабочих вечеринках. В Россию нелегально ввозили вышедшие в Лондоне, в Женеве бесдензурные издания на русском, польском, латышском языках. В период революции 1905 г., которая смела цензурные запреты, стали легально появляться многочисленные дешевые излания «Ткачей».

Немалое место в творчестве Гауптмана занимают романы, повести, новеллы. Эта часть литературного наследия писателя у нас несправедливо забыта. Между тем в некоторых прозанческих произведениях Гауптмана заключено значительное гуманистическое и социально-крптическое содержание.

В первом романе Гауптмана «Юродивый во Христе Эмануэль Квинт» (1910) очень своеобразно отразились духовные и социальные искания конца XIX— начала XX в., кризис христианского учения, разлад между нравственными его требованиями и порочной действительностью эпохи империализма.

Сын плотника Эмануэль Квинт, выросший в силезской деревушке, вдохновлен заветами раннего христианства — идеями братской любви, пренебрежения земными ценностями, совершенствования духа. Следуя этим заветам, он чувствует себя близким богу, а окружающим его религиозно настроенным крестьянам кажется новым спасителем, явившимся очистить мир.

Квинт исполнен любви и сострадания к людям. Глаза его наполняются слезами, когда он видит нищенскую жизнь силезских ткачей. Гауптман снова, как и в драме «Ткачи», показывает все те же изможденные фигуры, жалкие лачуги, в которых

царствуют грязь и смрад, гнездятся болезни и голод.

В таких условиях рождаются лишь глухие надежды на перемены. Забитые нуждой темные труженики ищут утешения в вере. Социалист-агитатор, заходивший в деревию, пытался отвлечь крестьян от религиозно-нравственных мечтаний. Его рассказ о новой социальной науке, об идоле капитала, о борьбе с ним не имсл успеха.

Квинт идет своим путем: он проповедует добро, духовное прозрение. Автор сталкивает его с представителями разных слоев общества: с бедными и богатыми, с крестьянами и рабочими. с состоятельными горожанами и с людьми городского «дна», он побывал и в доме аристократки и за тюремной решеткой. К нему идут искать утешения страждущие и в том числе — немало дюдей с положением. Квинт скоро убеждается, что их душевные терзания постоянно связываются с приобретением или утратой денег, что все отношения этих людей построены на борьбе корыстных интересов. Весь их мир насквозь пропитан элобой и подлостью, ложью и лицемерием, весь организм буржуазной цибезнадежно прогнил. Проповеди Квинта, сначала вилизации весьма отвлеченные, к концу романа наполняются социальнокритическим содержанием, превращаются в обличение и отрицание буржуазно-собственнического образа жизни. Квинт клеймит «закон» и тех, кто его поддерживает и им пользуется: самого кайвера, его генералов и министров, духовенство, прокуроров, судей, полицию, помещиков, фабрикантов, весь мир зла и несправедливости. И, как положено пророку-обличителю, из толны летят в него камни. Эмануэль Квинт оставлен учениками, ожидавшими от него чудес и немедленного разрешения противоречий жизни. Он нигде не паходит пристанища и одиноким странником погибает в снегах Сен-Готардского перевала.

История «юродивого» Эмануэля Квинта передается автором с сочувствием. Мы видим, что Гауптман снова довольно далеко зашел в критике буржувано-собственнического общества. В тоже время здесь сказалось и отрицательное воздействие «толстовства»; Гауптман придавал большое значение религиозно-нравственным исканиям русского писателя.

Критическим содержанием привлекает и роман «Атлантина» (1912), в котором автор использовал свои впечатления от поездки в США. Герой романа интеллигент Фридрих фон Каммахер — духовный портрет самого Гауптмана — мучительно ишет места в жизни, своего призвания. Но неизмеримо большее значение приобреда в романе пругая тема — гибель трансатлантического лайнера «Ролланд», на котором Каммахер отправился в Америку. Пассажиры «первого класса» предаются безулержным наспаждениям: роскошные обеды, музыка, флирт... Но за этим скрывается тревога, страх перед океаном. Когда корабль тонет, все эти «приличные», «благовоспитанные» господа превращаются в животных, яростно дерущихся за путь к спасению. за место в шлюпке, а благородство и сознание долга обнаруживают лишь люди из народа, из числа команды. Этот центральный эпизол воспринимается как символическая картина грядушей гибели паразитического собственнического общества. В романе содержится также критическое изображение пороков американского образа жизни, развращенной долларом культуры, атмосферы декалентского искусства.

Еще до войны 1914 г. Гаунтман в основном закончил повесть «Еретик из Соаны» (опубл. в 1917 г.). Здесь изображен молодой католический священник, получивший приход в горном захолустье Швейцарии. Цветущая природа, простая жизнь настухов, радости любви заставляют его порвать с догмами церкви и со всей буржуазной культурой. Он отказывается от сана и живет со своей любимой в уединенной хижине, занимаясь пастушеским трудом. Разумеется, руссоистский идеал сближения с природой и отказа от цивилизации восхищает автора, но не следует думать, что Гаунтман предлагает его как выход из противоречий капиталистического мира. История священенка-расстриги лишь свидетельство неблагополучия этого мира, который перестает привлекать людей, заставляет искать счастья вне его.

Проза Гауптмана, популярная в свое время и в Германии и в России, постоянно издается в ГДР и рассматривается как ценная часть его наследия.

Гауптман не сразу сумел занять правильную позицию по отношению к разразившейся в 1914 г. мировой войне. В ответ на

призыв Ромена Роллана подать голос протеста против империалистической войны Гауптман опубликовал открытое письмо. в котором пыталоя доказать, что германская армия сражается за «правое пело». Но война как таковая была иля писателя-гуманиста влом, и скоро он справился с националистическим дурманом. Произведения этого периода исполнены трагических мотивов и философских разлумий. Так. в трагедии «Магнус Гарбе» (1915. опубл. в 1942) Гауптман изобразил изуверство и пикий произвол инквизиции, средневековые пытки и торжество мракобесов. В исторической драме «Белый спаситель» (1917) темой является завоевание Мексики испанцами и безуспешная борьба инлейнев против поработителей-чужеземцев. Трагическая вина короля аптеков Монтезумы в том, что он видит в белых пришельнах носителей более высокой морали, способных устранить господствовавший в Мексике культ человеческих жертвоприношений. Но это было заблуждением благородно мыслившего героя. Коварство, алчность, грабежи, кровавые злодеяния — вот что такое белые завоеватели. В пьесе, несомненно, сказалось осужление империалистического разбоя.

Гауптман не понял Октябрьской революции в России, выступлений пролегариата в Германии и в других странах. Он оставался в то время и позже на почве буржуазного демократизма. Но общая направленность его творчества в 20—40-е гг. нашего века оставалась прогрессивной. Писатель-гуманист, хотя и не всегда достаточно последовательно и энергично, защищал

иден мира и демократии.

## TOMAC MAHH (1875—1955)

Томас Манн, без сомнения, является одним из самых значительных европейских художников слова первой половины нашего века. Его гуманистическое творчество и философско-публицистическая деятельность, исполненные порой глубоких противоречий, отобразили движение буржуазной мысли и ход художественного развития многих десятилетий — драматического периода в жизни большинства стран Европы.

Томас Манн, младший брат Генриха Манна, родился в Любеке. Окончив гимназию в родном городе, он отправляется в Мюнхен, где, проработав некоторое время конторским служащим, слушает в течение нескольких семестров лекции в универ-

ситете.

В Мюнхене он сближается с натуралистически настроенными писателями, группировавшимися вокруг журнала «Общество». Затем, после двухлетнего пребывания вместе с Генрихом в Италии, Томас Манн сотрудничает в журнале «Симплициссимус» п вскоре становится профессиональным писателем.

В раниие годы творчества Т. Мани создает рял новелл, часть из которых была объедигосподии Фридеман» нена под общим заглавием «Маленький господин Фридеман» (1897). Эти первые но-

веллы в большинстве своем меланхоличны, изображают жестокую, мрачную, порой гротескно-карикатурную жизнь. Их атмосфера сумрачна, финал печален; в них действуют больные, со смятенным аухом и неустойчивой психикой люди.

Вот Иоганн Фридеман - маленький горбун, замкнутый, необщительный человек, владелец небольшого агентства. Фридеман не ко двору в этом приморском городе, где коммерческая деятельность иссущила души бюргеров-предпринимателей, а интересы торговии не оставляют времени для всего, что не есть «пело».

Как бы отри<u>нутому с</u>амой природой Фридеману приходится нелегко, но он сумел создать себе одинский мир, где были тихие вечера в садике, скрипичные мелодии, хорошие книги и хорошие сигары. А «главным увлечением госполина Фридемана, его под-

линной страстью был театр».

Он пытался устранить из своих мыслей и привязанностей все, что могло бы уязвить его, принести боль; с грустной улыбкой пытался он примириться с обреченностью своего сердца. Еще в ранней юности он запретил себе любовь: «Хорошо, — сказал он себе, — кончено. Обо всем этом я больше не буду думать. Другим это дает счастье и радость, мне же может принести только горе и страдание. Кончено. Никогда больше... Никогда».

Но оказалось, что господин Фридеман не обред власти над своими чувствами и катастрофа все-таки разразилась. В 30 лет, когда он думал, что остается лишь так же незаметно дожить одно-два десятилетия, любовь разрушительным смерчем врывается в его жизнь. В нем вдруг просыпается непобедимая страсть и госпоже Ринилинген — супруге начальника округа, «столичной штучке»; живое беззастенчиво вторглось в его существование, исковеркав и уничтожив все, чем он дотоле дышал: «Тревожным, полным ужаса взором смотрел он внутрь себя; все его чувства, которые он так нежно лелеял, так мягко и мудро оберегал, теперь были разорваны, взбудоражены, спутаны».

По смыслу новеллы оказывается, что музыка, литература, театр были только выпужденным прибежищем больного и уродливого. Они должны были укрыть неполноценное страдающее существо от бурных треволнений настоящей, грубой, суровой жизни — и не сумели этого сделать.

И сам Фридеман вынужден признать перед кондом, что его попытка сотворить себе мирное, тихое счастье вне осязаемых жизненных чувств и стремлении была лишь фантазией и

ложью.

Пресыщенная поклонением госпожа Риннлинген с ленивым любопытством анатомирует чувства влюбленного уродца, а затем оттадкивает его с издевательской насмешкой. И сраженный Иоганн Фридеман, лишившийся всякого жизненного фундамента, копчает с собой.

На первый взгляд, эта история—сугубо личная трагедия, во многом носящая характер чисто бнологический. Однако по сути речь идет не только о трагическом конце несчастного горбуна, лишенного любви, но и о гибели целого мира, искусственного мпра излюзий, рожденного эксцентричной, утонченно-болезненной душой и терпищего крушение в столкновении с миром физи-

чески крепких, здоровых, самоуверенных людей.

Близким рельефным фоном проходит в повелле жизнь привилегированного городского общества. Ирония, адресованная бюргерам-обывателям, носит легкий насмешливый характер и обращена в первую очередь на их тупость, заскорузлость чувств, манериичанье, но не затрагивает основ существования. Вот, например, сценка на светском вечере, собравшем сливки городского общества: «... словоохотливый студент... утверждал, что через одну точку к данной прямой можно провести больше одной параллельной линии. Госпожа Гагенштерм вскрикнула: — Не может быть! — и тогда он доказал это так убедительно, что все сделали вид, будто поняли».

«Луизхен» (1897) — одна из немногих новелл Т. Манца, в которых он прямо обличает гнилостную развращенность буржуавии. Доверчивый, искренний человек, испытывающий к своей жене бесконечно глубокое чувство любви, становится объектом публичного издевательства, глумления насмешливых любовников. Вдруг осознав, какому поруганию подверглось самое святое в его жизни, он мгновенно умирает.

Не часто позволял себе Томас Манн так откровенно возмущаться аморализмом буржуа, как характеризуя блудливую узколобую госпожу Якоби и ее партнера легкомысленного музыканта

Лейтнера.

Этот небольшой рассказ свидетельствовал о способности молодого Манна писать штрихами резкими, исполненными яда и действенного презрения, котя он и подымал перо в защиту человека вполне заурядного. Герой рассказа «Дорога на кладбище» (1901) Лобготт Пипзам — один из людей, о которых часто говорят, что они сами виновны в своих несчастьях. Незначительный конторщик, пропойца, он потерял жену и детей, был выгнан со службы и — не в силах совладать со своим пороком — опускается все ниже и ниже.

Медленно бредет он по дороге на кладбище, где покоятся его близкие, угрюмый, одинокий, лишенный чувства самоуважения, несчастный. Вдруг Пиизама обгоняет беспечный турист. «Он летел во весь дух, названивая, что есть сил, стремительный, как сама жизнь. Но Пипзам не сдвинулся с места. Он стоял и с неподвижным лицом смотрел на Жизнь».

Пьянчужка, казалось, утративший интерес ко всему на свете, гонит велосипедиста на шоссе, проходящее рядом, он протестует против вторжения голубоглазой, звонкоголосой Жизни на тихую, усыпанную гравием дорогу, ведущую его к кладбищу. Но пьяное истеричное возмущение смешно и жалко: Жизнь не выбирает дорог, и не Пипзаму укротить ее.

Раздавленный, униженный, в бессильно-яростном гневе на себя и на мир он проклинает все и вся. «Потрясая кулаками в слепой ярости, он угрожал то небу, то невидимым слушателям, выделывал какие-то антраша, приседал и снова взвивался вверх

от нечеловеческих усилий орать как можно громче».

И боль этого загнанного жизнью, безпольного, несчастного существа, но человека, находила отзвук в сердцах читателей, напоминала им о несовершенстве мира, где так много мук и страданий.

В течение продолжительного времени Томас Манн испытывает сильное воздействие реакционной, предельно пессимистической философии Попенгауэра. Вместе с тем он не может полностью принять шопенгауэровское воспевание всепобеждающей смерти, ищет в действительности мотивы неистребимой жизни, ее красоты и достоинства.

Это было нелегко, ибо именно тогда, в первые десятилетия империализма, стали предельно ощутимыми тенденции загнивания напиталистического общества, его неустранимые, тра-

гические противоречия.

«Будденброки» Томас Манн стремится проследить процесс разрушения старои бюргерской культуры, распад ее идеологии, исчезновение гуманистических традиции под натиском империалистической буржуазии.

«Будденброки» (1901) являются поныткой исчернывающего осознания и отображения этих процессов. Вывод автора окрашен чувствами грусти и безнадежности: в «Будденброках» в конечном итоге побеждает смерть. Томас Манн, воспроизводя во многом

историю собственной любекской семьи, особенно настаивает на подлинности рассказа, характеризуя его как «городскую хронику, трактованную в виде натуралистического романа».

Мы становимся свидетелями жизни четырех поколений Будденброков, велущих оптовую торговлю зерном. Каковы же они? Богатейние бюргеры, городские советники, консулы, сенаторы, недосягаемая торговая элита; незапятнана честь рода, непорочно имя фирмы... Но идет время, разрушая, казалось бы, незыблемое благонолучие, умирает единственный наследник, нищают и впадают в ничтожество остатки некогда могучей семьи, исчезает фирма. И одна из немногих уцелевших Тони Будденброк восклицает в отчаянии: «Ганно, маленький Ганно... Том, отец, дед и все другие... Где они? Мы никогда их не увидим. Ах, как это жестоко и несправедливо!».

Семидесятилетний Иоганн Будденброк, сын основателя фирмы, самоуверенный, процветающий, жизнелюбивый, в 1835 г. <u>въезжает в новый дом</u> — с этого начинается «история гибели од-

ного семейства» (подзаголовок романа).

Прочность, устойчивость, неколебимость — вот атмосфера благоприобретенного дома: «Гости и хозяева сидели на тяжелых стульях с высокими спинками, ели с тяжелой серебряной посуды тяжелые добротные кушанья, запивали их густым, добрым вином и не спеша перебрасывались словами».

Старый Иоганн жизнерадостен и деловит, исполнен веры в себя, чужд всякой сентиментальности. Он предельно практичен, потешается над катехизисом, по-хозяйски относится к природе. Он не терпит ни слюнтяйства, на колераний, ни сердечной сла-

бости.

Уверенный в себе вольтерьянец, он не испытывает нужды в поддержке госиода бога и с иронической подозрительностью приглядывается к религиозности сына; «Что вы за народ такой, молодежь, а? Голова набита христианскими и фантастическими бреднями и... идеалнзмом! Мы, старики, бездушные насмешники...». При этом он ревностно следит за патрицианским достоинством фамилии и гораздо более строг в выборе знакомых, чем сын с его религиозным самоуничижением и смирением.

Новый дом Будденброков озарен солнечным светом, дела в конторе и ее отделениях идут превосходно. Но не все вокруг радует уже сейчас: если Будденброки процветают, то другие фирмы постигает крах. Так, приходит в упадок старый род Ретенкампов, бывших владельцев новой резиденции Будденброков. Да и в самой семье завелась маленькая червоточинка: единокровный брат Иоганна-младшего, непутевый Готхольд, тень которого мелькает уже на первых страницах романа, сочетался браком с некоей мадемуазель Штювинг, владелицей компрометирующей

семью <u>бельевой лавки</u>. Этот мезальянс — зловещий, хотя пока еще косвенный признак «нездоровья», разрушения монолитности семьи.

Иоганн-младший с твердой решимостью продолжает дело отца и деда. «Семья и фирма» — вот боевой клич Будденброков, их символ веры. Но в жизни нынешнего главы фирмы заметны уже и новые аспекты существования, новые влиятельные мотивы жизни. Отношение к бытию характеризуется уже не только трезвой деловитостью. Так, «консул с его сентиментальною любовью к господу богу и спасителю был первым из Будденброков, познавшим и культивировавшим в себе такие пебудничные, некущеческие и сложные чувства».

Все же консул исполнен здоровой уверенности в значительности своего дела и личной безупречности. Это особенно выявилось в один из моментов революции 1848 г., изображенной Манном довольно своеобразно. Иоганн-младший все еще сильный, целеустремленный человек. Предложив толие «республиканцев», собравшихся у здания городского Совета, разойтись по домам, консул, опираясь на патриархальные отношения с хорошо знакомыми ему возбужденными людьми, добивается своего. И революция, так сказать, за поздним временем, прекращается.

Сам ход этой революции, признаки ее, значимость трактуются Томасом Манном двойственно. Наружно проявления революции сводятся к забвению народом годами освященных обычаев и правил, на сущность же власти буржуазии как будго бы никто не посягает. «Взбунтовалась», возмечтав о шелковом платье, кухарка Будденброков Трина, не зажглись вовремя фонари на улипах, в лавке суконщика была разбита витрина.

Карл Смолт, «глашатай» республиканской толны, после забавного диспута с Иоганном Будденброком о «всеобщем принципе избирательных прав» отвечает на предложение разойтись: «Я и сам рад. Дело-то как-нибудь утрясется, а вы уже за обиду не считайте... Счастливо оставаться, господин консул!», Все вроде очень по-домашнему.

Но в то же время осажденный Совет, напуганный и растерявшийся, прекращает свою деятельность: «... никто из присутствующих не захотел перейти к повестке дня. Голосовать не имело никакого смысла. Опасно раздражать народ, — ведь никто не знает, чего он хочет, — так как же принимать решение, которое может пойти вразрез с желанием народа? Надо сидеть и ждать». А наиболее благоразумные советники уже подумывали о том, как бы улепетнуть через слуховое окно на чердаке.

Похоже, что внешне революция и не оказала на дела и положение высшего бюргерства серьезного воздействия. Но котя проявления ее казались просто забавными, она фактически завершила период наивысшего преуспеяния буржуазии. Символически это обрисовано гибелью тестя Иоганна-младшего — Лебрехта Крегера, последнего из бюргеров-кавалеров прошлого, властного богача, нн перед кем не склонявшего головы. Камешек, пущенный в карету сенатора бунтующей рукой какого-то сорванца, едва коснулсн его илотно укутанной груди и не причинил вреда. Но мысль о черни, с которой приходится вести переговоры, вместо того, чтобы накормить ее свинцом, эта мысль через несколько минут убивает престарелого сенатора.

Из этого эпизода можно заключить, что Томас Манн придавал революции 1848 г. гораздо большее значение в жизни бюргерства, а стало быть — и Будденброков, чем могло бы показать-

ся на первый взгляд.

У консула Будденброка четверо детей: Томас, Христиан, Антония, или Тони, как ласково называют ее в семье, и дочь Клара. Именно это поколение — центральное в романе. На него ложится основная тяжесть борьбы за целостность семьи и кастовую

принадлежность к верхушке торгового бюргерства.

Томас — глава фирмы. С детства предназначенный для коммерции, он всеми силами стремится быть достойным продолжателем дела предков — славных купцов вольного ганзейского города, старается всю жизнь подчинить интересам дела. Ему, в частности, приносит он в жертву и свое чувство к бедной девушке-цветочнице, впрочем, надо заметить, без всяких колебаний. И вообще в молодости Томас проявляет достаточно «воли к действию, к победе, к власти, стремления покорить себе счастье». На первых порах успех не заставляет себя ждать: чередой приходят выгодная женитьба, постройка роскошного дома, избрание сенатором, наконец, рождение наследника, — маленького Иоганна, Ганно.

Но Томас уже далеко не тот трезвый практик-делец, какими были его предки. Ему присуща «необычная даже среди местных «ученых» общая образованность, в равной мере внушавшая почтение его согражданам и отчуждавшая их от него». Из писателей он предпочитает самых модных — сатирико-полемического направления. Налицо и внешние признаки утонченности Томаса: руки его поражали «своей судорожной нервностью и боязливой скованностью, никогда раньше не присущей широким, отнюдь не аристократическим, хотя и изящным рукам Будденброков, нервностью, очень уж к ним неподходящей».

Новые времена ставят перед Томасом-купцом новые задачи; педь способы, которыми достигается успех, уже иные. Между тем фирма переживает трудности: капитал дробится, приходят неожиданные убытки, грошовые обороты, крохоборство становятся

постоянными. К горькому сожалению Будденброков, расторопность, хищная инициатива, забвение бюргерской «порядочности» теперь важнее солидности фирмы, строгой законности ее сделок.

И Томас вынужден прибегать к нечистоплотным и недостойным приемам, скупая за полцены хлеб на корню у попавших в тяжелое положение землевладельцев. Идет он на это, мучаясь, колеблясь, разрываясь между необходимостью упрочить положение фирмы и верностью традициям «честной» торговли. «Кто же он, Томас Будденброк, — делец, человек действия или томимый сомнениями интеллигент?.. Деловой человек или расслабленный мечтатель?» — размышляет он о себе.

И теперь уже издевкой звучит принцип, завещанный потомкам основателем фирмы: «Сын мой, с охотой приступай к дневным делам твоим, но берись лишь за такие, что ночью не потревожат твоего покод».

Не только нарушения коммерческой этики камнем ложатся на сердце Томаса, он осознает бесспорное превосходство производителя над коммерсантом, а отсюда уже один шаг до знака равенства между буржуазной торговлей и мошенничеством. Все это убивает инициативу Томаса, ведет к утрате предприимчивости, сомисниям в осмысленности всех жизненных усилий.

Не приносит Томасу покоя и обращение к философии Шопенгауэра: следование ей требовало изменения всего строя жизни, и Томас вернулся к бюргерским верованиям своего детства, хо-

тя и понимал всю их сказочную искусственность.

Смерть Томаса, на котором никто никогда не видел ни пылинки, на мостовой, в грязной луже талого снега знаменует конец сопротивления Будленброков. Гибнет дело, уходят последние его защитники, оставшиеся просто неспособны наследовать тра-

диции развалившейся фирмы.

Христиан являет собой первый пример Будденброка, полностью выпавшего из бюргерского общества со всеми его обычаями и законами. Пародист и насмешник, шут и кривляка, он уже в детстве вызывает ироническое недоумение деда: «Обезьяна он! Может, ему стать поэтом?» (ничего более легкомысленного и пустого он не в состоянии себе представить).

Четырнадцатилетний Христиан уже толкается вместе с «прожигателями жизни» за кулисами городского театра. С началом коммерческой деятельности он обнаруживает непреодолимое отвращение к делам, настоящая жизнь для Христиана в ресторане, варьете, в обществе веселых и доступных хористок. И мир этот с годами влечет его все сильнее.

Христиану <u>недостает уравновешенности, устойчивости души,</u> слишком прислушивается он к тому, что происходит внутри его. Тщеславие и либонытствующее самокопанье делает Христиана распущенным, ленивым, невыдержанным. Он даже не пытается, как это делает Томас, подавить в себе гипертрофированную склонность к самоанализу, чтобы добиться чего-нибудь в жизни.

Уверенность в добропорядечности коммерции исчезает у Христиана совершенно: «А ведь если вдуматься хорошенько, то всякий коммерсант мещенник». Он произносит это в простоте душевной, вовсе не думая оскорбить кого-либо, но фактически его слова — прямая измена семье и фирме, мятеж в осажденной крепости, хотя бы и не недомыслию.

Фигляр и отщененец, он кончает женитьбой на проститутке, которая и запирает его в больницу для умалишенных. Христиан—своего рода предтеча «заблудившихся бюргеров» в последующей новеллистике Томаса Манна.

Тони Булленброк, может быть, самый симпатичный образ

романа и безусловно наиболее цельный.

Тони — с детства сметливая, живая, склонная к шалостям, преисполненная чувства собственного достоинства. До последних страниц романа Тони мила и притягательна своим нескончаемым ребячеством, забавной серьезностью и комической важностью, непосредственностью, отсутствием эгоистической расчетливости. Она увлекает Томаса Манна своей органической преданностью фамильно-коммерческим идеалам Будденброков, жертвенностью во имя этих идеалов. В то же время это натура понерхностная, неглубокая, легко поддающаяся фантазиям, впрочем, ограниченным понятиями «благородства» и благопристойности. Задор, ребячливость и спесь забавно сочетаются в ней.

18-летняя Антония встречает студента-медика Мортена Шварцкопфа, сына лоциана; молодые люди полюбили друг друга, но имущественное и социальное неравенство кладет конец чувству, которое навсегда осталось для Тони прекраснейшим воспоминанием юности. Что ж, в конце концов, из рода в род Будденброки подчиняли свои чувства пресловутым интересам фирмы; и не Мортену, который, невзирая на свое юношеское фрондерство, все-таки исполнен чинопочитания, сломать убежденность Тони в том, что сама по себе она ничего не значит и

существует лишь как отпрыск фамилии.

Семья же предназначает Тони другого «избранника» — некоего господина Грюнлиха, гамбургского коммерсанта средних лет и (по наведенным справкам) шефа солидно поставленного дела. Грюнлих противен Тони, но «она отлично понимала свои обязанности по отношению к семье и фирме, более того — гордилась ими».

Окончательное решение за Тони, никто как будто не принуждает ес выходить за немилого. Однако отец отводит Тони для «серьезного разговора», мать толкует с нею по душам, воспитательница замечает, что беспокоиться нечего — ведь Тони все рав-

но «останется в высшем кругу», старшие родственники выражают надежду, что она будет вести себя «благоразумно», наконец, даже пастор во время проповеди, хоти и не глядя на нее, «так страстно и красноречиво толковал библейский текст о том, что жене надлежит оставить отда и матерь своих и прилениться к мужу, что под конец впал в ярость, уже не подобающую пастору».

Й Тони, конечно, уступает.

А впоследствии, когда оказывается, что Грюнлих мошенник и банкрот, она, опять-таки в угоду семейной политике, легко порывает с ним, испытывая лишь светское беспокойство по поводу своего положения соломенной вдовы. При этом она корит Грюнлиха не за то, что вынуждена была ножертвовать ради него своей любовью, но лишь потому, что он оказался не солидным и состоятельным коммерсантом, а мелким разорившимся спекулянтом, посрамившим реноме столь славного дела, как «Будденброки».

Неудачно и второе замужество Тони, хотя на сей раз она сама подыскала себе супруга. Благодушный, туповатый грубиян Перманедер к тому же лишен всякого честолюбия, что уже совершенно невыносимо для Тони. Когда же судьба обошла удачей и дочь Эрику, рухнули ее последние надежды. К чему же стремилась она? «Я только и мечтала добиться чего-нибудь в жизни, от себя привнести в семью... ну, хоть немножечко почета...».

И вот, наконец, единственный наследник фамилии — Иогани, маленький Ганно. Изо всех сил пытался Томас воспитать своего сына в духе здорового эгоизма, стойкости, привить ему житейскую хватку. Но тщетно.

Организм мальчика вырабатывает слишком мало красных кровиных телец, царапины Ганно месяцами не заживают, зубы испорчены и подточены. Хрупкое здоровье, «мечтательная расслабленность», «плаксивость», полное отсутствие бодрости, энергии таков Ганно.

Корабли фирмы, ее амбары с зерном, деятельность конторы оставляют его равнодушным. Его влечет жизнь в праздности п неге (каникулы — что за чудесное время!). С интересом знакомится Ганно с греческой мифологией, его занимает театр и, нажонец, всецело захватывает музыка. Только за фортецьяно исчезают тупость, равнодушие и неуверенность мальчика, здесь он восприимчив, остер, талантлив.

Но и в музыке строгое, научное начало композиции чуждо ему, система и последовательность пугают его. Ганно владеет страсть к беспорядку, свободной импровизации. Восхитительно, самозабвенно его погружение в глубины звуков, сладостное удовлетворение несет оно ему,

А жизнь, грубая, осязаемая, страшит Ганно, вызывает отвращение: «Мне хочется спать и ни о чем больше не думать. Мне хочется умереть..! Нет, нет, ничего из меня не выйдет. Я ничего не хочу». И единственное желание подростка сбывается.

Ликвидирована фирма, умер последний Иоганн Будденброк. Осколки семьи, лишенные престижа и капитала, без надежд, без смысла и обязанностей доживают век. История семьи завершинась.

Разумеется, не подлежит сомнению глубокое чувство симпатии Томаса Манна к Будденброкам в целом— в разных формах она проявляется на протяжении всего романа. Но это не значит, что автор с благоговением приемлет все в своих героях и обстановке их существования. Неэлобивая ирония писателя вышучивает забавные привычки Будденброков и их домашних, высмеивает чистоплюйство Томаса, спесивость Тони, шутовство и отчаянную трусость Христиана, обжорство тощей Клотильды и благочестие девиц из дома Будденброков, которые по воскресеньям ходят «вязать чулки для негритят».

Да и весь город, едко замечает Томас Манн, город «по улидам которого, постукивая тросточками, разгуливали почтенные бюргеры с безупречно честными минами, — отнюдь не был пристанищем высокой добродетели. За долгие часы, проведенные в конторе, здесь вознаграждали себя не только добрым вином и добротными кушаньями... Но все эти вольности поведения прикрывал густой покров степенности и благопристойности».

В сценах же, посвященных школе, где учится Ганно, Томас Мани полымается до откровенной сатиры.

В «Будденброках» нет темы трагической вины, демонических сил, разрушающих семью; описывается естественный исторический процесс и потому тон повествования в основном эпически спокойный, как отзвук исторической непабежности. Картины распада семьи отображены в романе главным образом средствами психологического анализа — художественно это самая сильная сторона книги.

В первых частях романа все подчинено ощущению прочности, неколебимости, надежности будденброковского бытия: неторопливая манера изложения, чрезвычайная замедленность действия, интерес к предметам, окружающим человека, в их статическом состоянии, любовное выписывание подробностей быта, частое повторение выражений. В конце романа, в главах, посвященных Ганно, стиль книги делается более нервным, утонченным, предметом скрупулезного рассмотрения становятся едва уловимые пвижения души и мысли.

Роман «Будденброки» сразу же стал необычайно популярным и в течение первой четверти века существования выдержал свыше ста изтидесяти изданий.

Новеллы о «заблудившихся бюргерах» «Заблудившийся бюргер» — это, по выражению Томаса Манна, буржуа, оставивший торную дорогу наживы, всецело, отдавшийся — профессионально или дилетантски —

страсти к искусству.

Понятен интерес Т. Манна к судьбе художника в буржуваном обществе, но эта тема возникает в его творчестве не сама по себе, а как следствие глубоко критического отношения писателя к миру. Она отражает столкновение высоких гуманистических идеалов Т. Манна (хотя и не очень отчетливых в эту пору) с жестокой и уродливой действительностью.

Как уже было замечено, Томас Манн — в соответствии с идеалистической метафизикой в духе Шопенгауэра — Ницие, с ее ограниченностью и противоречивостью — рассматривает развитие действительности как борьбу изначальных форм «жизни» и «смерти». Одной из форм смерти становится у Манна и высокая опухотворенность искусства

В столкновении искусства и действительности позиция самого писателя не отличается ясностью. Обнажая хищную пошлость, туповатую бездумность «нормального» бюргера, Манн усматривает в нем также и крикливое здоровье подлинности, прочность, самоуверенную устойчивость.

В то же время искусство, противостоящее действительности, создавая прекрасное, утонченно-изящное, творит тем самым ущербное, болезненное, бессильное. Его носители, как правило, слабы и бесполезны, испытывают страх перед жизнью, мешают ей. Их расслабленность, тяготение к смерти влекут к гибели и тех, кто неосторожно соприкасается с ними.

Сложность ситуации усугубляется тем, что Томас Манн отождествляет в этот период действительность с жизнью и историей бюргерства; а жрецы искусства в новеллах — почти всегда декадентствующие литераторы, сознательные поклонники бесполезной красоты, и если отказаться от обобщений, касающихся искусства в целом, то окажется, что исторически ирония Томаса Манна вполне оправдана.

Общим для всех новелл этого цикла становится известное снижение реализма по сравнению с «Будденброками». Это сказалось, например, в символической отвлеченности характеров, сверхъизбыточном исихологизировании, в чрезмерной усложненности языка. Правда, все это в какой-то степени призвано было передать своеобразную атмосферу рассказов с их несколько необычными героями.

В горном легочном санатории «Эйнфрид» судьба сводит тяжело больную госпожу Клетерйан и писателя Детлефа Шпинеля, который находится здесь потому, что «Эйнфрид» — это чистый ампир» («Тристан, 1902).

Лишенный всякой жизненной основательности, пугливый, вечно измышляющий болезненные фантазии, во власти которых он обретается, Шпинель находит в лице Габриэлы Клетерйан за-

интересованную слушательницу.

Прекрасная женщина, чья жизнь на ущербе, вполне отвечает представлениям Шпинеля о красоте. Сблизившись с Габриэлой, он фактически провоцирует ее ускорить процесс умирания и пре-

успевает в этом.

Ппинель не лицемерит в обычном смысле, но свою никчемность он всячески облагораживает, пытаясь придать ей эдакую элегическую философичность: «Беспомощные мы существа, я и мне подобные; кроме редких хороших часов, мы всегда уязвлены и пришиблены сознанием собственной бесполезности. Мы презираем полезное, мы знаем, что оно безобразно и низко, и отставиваем истину так, как отстаивают лишь насущно необходимые истины. И тем не менее мы вконец истерзаны муками совести. Мало того, вся наша внутренняя жизнь, наше мировоззрение, наша манера работать... таковы, что они воздействуют на наш организм самым нездоровым, самым разрушительным и губительным образом, и это еще ухудшает положение».

А некий наблюдательный циник, восстанавливавший в санатории здоровье, расшатанное былыми увлечениями, охарактери-

зовал Шпинеля кратко и категорично: «гнилой сосунок».

Лестью влюбленного, бесконечными гимнами хрупкой, непрочной красоте, внешней незаурядностью Шпинель покоряет Габриэлу, отрывает ее от мира преуспевающего коммерсанта, здравомыслящего обывателя господина Клетерйана, но ничего не может предложить ей взамен, кроме гибели. На этом пути Габриэлу сопровождают музыка и любовь — Шпинель уговаривает ее сыграть Вагнера, «Тристана и Изольду», хотя фортепьяно и смерть равнозначны в положении больной.

Влекущие мелодии воспевают красоту чувств и единение в смерти, и кажется, сливаются души влюбленных, распахнувшиеся навстречу друг другу. Но... смерть уносит лишь Габриалу, Шпинель предпочитает адравствовать; иначе кто же будет возвещать истины вроде следующей: «...ненавижу самую жизнь.., пошлую, смещную и тем не менее торжествующую жизнь, вечную

противоположность красоты, ее заклятого врага».

Антагонисту Шпинеля, г-ну Клетерйану, Томас Манн тоже не сочувствует, ябо делец этот олицетворяет победу тупоголового обывателя, мало симпатичного писателю. Однако у чревоугодника и любителя доступных женщин, прямолинейного тугодума Клетериана решающее преимущество перед Шпинелем: за ним

жизнь, он — сама жизнь. Так полагал писатель.

Недаром новелла завершается сценой, где господин Шпинель спасается бегством от наследника Клетерйана — маленького Антона. Великолепный здоровый бутуз провожает его громким и как будто преврительным смехом, ударяя погремушкой о колечко пля зубов.

«Преследуемый ликованием молодого Клетерйана, он шел по дорожке, и в положении рук его была какая-то настороженность, какое-то застывшее изящество, а в ногах та нарочитая медлительность, которая бывает у человека, когда он хочет скрыть,

что внутрение пустился наутек».

«Тонио крёгер» Наиболее полно и наименее карикатурно проблема «искусство действительность» рассматривается Томасом Манном в новеливается к повести.

Автор дает нам возможность проследить, как складывается характер, формируется отношение к миру «заблудшего бюр-

гера».

Подросток Тонио, задумчивый, меланхоличный, самоуглубленный, выделяется среди шумливых, озорных и простоватых сверстников; жизнь представляется ему неизмеримо сложной, и он входит в нее с опасливой осторожностью. Его собственный мир, наполняющий душу восторгом и ощущением красоты, — это мир скрицки, избранных книг — величайших творений человеческого духа, и тайного стихотворства. «Фонтан в саду под старым орешником, скрипка и морские дали, дали Балтийского моря, чьи летние грезы ему удавалось подслушать во время каникул, все это было тем, что он любил, чем старался окружать себя, среди чего протекла его внутренняя жизнь».

Он исключителен, но одинок, он находит высшее наслаждение в искусстве, но лишен простых, повседневных радостей, которым вполне отдаются его сверстники: это верховая езда, плавание, гимнастика, обыкновенные отношения, не затуманенные анализом и сомнениями. И кто знает, что сулит большее удовольствие: шиллеровский ли «Дон Карлос» или жакнига о лошадях, иллюстрированная моментальными фотографиями?

Во всяком случае приятель Ганс Гансен, в которого влюблен Тонио, предпочитает лошадей. О этот Ганс Гансен! Кумир товарищей и учителей, прекрасный ученик, отменный спортсмен, общий любимец, респектабельный и благопристойный! «Ну у кого еще могут быть такие голубые глаза; кто, кроме тебя,

живет в таком счастливом единении со всем миром? — думал Тонио».

Но уже сейчас в сердце Тонио рядом с грустной завистью живет и легкое презрение к Гансу— его негибким ощущениям,

ограниченности, отсутствию тяги к духовному.

Откуда же такая двойственность? Тонио (а вместе с ним и Томас Манн) полагает, что раньше всего она объясняется происхождением: ведь если отец его известнейший в городе и всеми почитаемый купец консул Крёгер, то мать — черноволосая красавица Консуэло из далеких краев, «расположенных в самом низу карты». «Тонио любил свою смуглую пылкую мать, так чудесно игравшую на рояле и на мандолине, и радовался ее безразличию к тому, что у него все не так, как у людей. Но в то же время он чувствовал, что гнев отца достойнее и почтеннее; коти тот на все лады и распекая сына, Тонио в глубине души соглашался с ним, а веселую беспечность матери находил немного непутевой».

Рушатся попытки Топио сблизиться с Гансом, но на смену угасающему чувству к несостоявшемуся другу приходит любовь. Его тайная избранница Ингеборг Хольм — из породы тех же белокурых и голубоглазых, ясных и примитивных душ. И снова, зная уже, что любовь в избытке наделит его горестями и унижениями, он лелеет и пестует ее, ибо не в силах противостоять магнетизму полнокровной жизии.

Но Тонио — чужой Инге, они объясняются на разных языках; она уходит в жизнь, оставив в сердце Крёгера чувство горестной неудовлетворенности.

Пролетели годы, пришла в упадок, захирела, распалась семья Крёгеров. 13 лет спустя мы застаем Тонио известным мюнхенским писателем. Он составил себе имя как эстет, его творчество — предмет широковещательных литературных дискуссий, но по сути своей Тонио остался хотя и блудным, но все же сыном своего класса.

Проворливость Тонио — это проницательность человека с ограниченным кругом видения. Незаурядный талант, неизмеримое трудолюбие, способность художника проникать в суть явлений — все это обращено на изучение и отображение того круга людей, понятий, событий, к которому волей-неволей тяготеет Тонио с детства: это бюргерство и все, что кровно с ним связано.

Эта твордеская избирательность привела к тому, что сила искусства «обострила его глаза, позволила ему познать всликие слова, которые распирают грудь человека, она открыла ему души людей и его собственную душу, сделала его ясновидцем и раскрыла перед ним сущность мира, то сокровенное, что таится

за словами и поступками. И он увидел только смешное и убогое, убогое и смешное» (курсив мой. — K. H.).

Взирая на мир буржув с высоты, понимая все его убожество, художник в то же время не в силах оторваться от него, избавить-

ся от его разрушительного воздействия.

Неуверенность и метания Тонно, невзирая на все муки, представляются ему неизбежными. Искусство, по мнению Крёгера (и вдесь к нему присоединяется автор), фатально влечет к себе, помая сопротивление личности, и — хочешь не хочешь — ты обречен. Человек, отмеченный проклятьем дарования, вырывается из нормального течения жизни, лишается влоровых ралостей существования: «Ведь иные сбиваются с пути только потому, — меланхолически замечает Тонио, — что для них верного пути не существует».

Русской художнице Лизавете Ивановне, поверенной своей души, изливает Тонио тоску по неомраченному благодушию зем-

ных людей, которое и влечет и отталкивает его.

Тонио жалуется, что искусство, которому он служит, накладывает на него печать чего-то зазорного, сомнительного, позорящего — прямо противоположного добропорядочному блаженству обыщенности.

Его притягивает «жизнь во всей ее соблазнительной банальности», говорит он, подразумевая, что никак не соприкасается с нею. Тем неприятнее бьет по его самолюбию замечание Лизаветы Ивановны о том, что при всей своей утонченности он всегонавсего... заблудший обыватель.

Между тем, это точка зрения самого Томаса Манна. И она во многом объясняет все томления, колебания, тоску по антидуковному, пренебрежение к бюргерству и зависть к его бездумному, животно-чувственному бытию, характеризующие художников в новеллах Манна.

Тонио Крёгер хочет быть честным перед собой, ищет уверенной правды в себе. В поисках ее он вновь навещает город детства; как когда-то с Гансом, повторяет прогулку по бульварам, машет рукой проходящему поезду, прикасается к ржавым петлям калитки дома Ганса Гансена. А вскоре в Дании Тонио встречает веселую, симпатичную пару — Инге и Ганса.

И снова он в стороне. «С пылающим лицом стоял он в темном углу, страдая из-за вас, белокурые, жизнелюбивые счастливны, и потом одинокий ушел к себе».

Ревизия души приводит Тонно к убеждению, что он действительно «обыватель, оплошно забредший в искусство, цыган, тоскующий по хорошему воспитанию, художник с нечистой совестью».

Тонио выше и чище многих своих коллег, констатация про-

тиворечий и самолюбование не исчерпывают его отношения к себе и миру. Остро переживая болезненность своего искусства, он ощупью, впотьмах, но все же пытается стать ближе к большому миру, породниться с ним своим творчеством. Он не отрежается от сделанного, но теперь уже считает, что это всего лишь «самая малость, все равно, что ничто», и хочет воплотить, наконец, в своих творениях глубокую, тайную любовь к обыкновенной, подлинной жизни, ибо она, эта любовь, «благодатна и плодотворна».

Разумеется, было бы нелепым преувеличением считать, что проблема «художник — жизнь», находит в новелле положительное разрешение, но нельзя не заметить, что финальные мысли героя, невзирая на всю их неопределенность, симптоматичны.

Как и во многих произведениях Томаса Манна, основные события повествования развиваются в тесном приморском городе с островерхими кровлями, на крутых улицах, насквозь продуваемых ветрами. На фоне города, где все дышит устойчивостью, неподвижностью, завершенностью, столь выигрышно-заметным становится любое колебание, любая «неправильность», любой поиск.

Круг жизни Тонпо Крёгера дважды повторяется перед нами, мысли подростка и сложившегося человека фильтруются равнозначными впечатлениями, и это помогает читателю лучше 
увидеть, что закрепилось в жизни героя и что унесено временем.

Тема «Тонио Крёгера» чересчур выстрадана автором, чтобы воплотиться в ироническом ключе, но иногда автор не может удержаться от улыбки. Так, например, «подозрительность» профессии писателя, о которой постоянно толкует Тонио, находит свое внешнее выражение в том, что в родном городе его принимают за мюнхенского правонарушителя, преследуемого полицией.

В целом новелла «Тонио Крёгер» занимает значительное место в повоенном творчестве Томаса Манна.

Проблемы творчества не исчерпываются в новеллистике писателя скептическим недоверием к современному ему буржуазному искусству. В прошлом литературы находит он пример подлинного служения высоким идеалам: речь идет о новелле Томаса Манна «Тяжелый час» (1905).

Это не просто психологический этюд о муках творчества, это противопоставление высокой одухотворенности истинного созидания мелкотравчатым самокопаниям и сомнениям декадентствующей литературы.

В глухой час ночи художнику изменяет мужество. Шиллер

пишет «Лагерь Валленштейна», но мертвые, стертые слова ложатся на бумагу, он не слышит своих героев, картины бледны и гнетут своей невыразительностью.

Тяжелый час...

И вот, погружаясь в бездонные глубины своего «я», преодолевая недуги слабого тела, взывая, наконец, к той боли за мир, к тем мукам, в которых выстрадано его право и умение творить, Шиллер ждет и требует вдохновения.

Он признается в ошибках молодости, корит себя за слабость,

впадает в отчаяние из страха навечно утратить свой дар.

Но ведь его нежность к себе, его честолюбие — это лишь бич таланта, способность к постоянному творческому напряжению! «Ибо еще глубже, чем себялюбие, таится в нем сознание, что, как бы там ни было, он сжигает себя, приносит себя в жертву ради чего-то высокого не в расчете на награду, а бескорыстно, подвластный неизбежности».

В небольшой новелле страстное стремление поэта к людям отображено наиболее бескомпромиссно. Да и самый предмет мучений творца здесь уже не отъединенность его от людей, не порочное одиночество болезненного, растерявшегося обывателя. Трозная сила, заставляющая поэта творить, — это дар, который он приносит людям и который открывает перед ним народное сердце.

И чем могущественнее и полнее воплощает художник жизнь, тем ближе он к свершению своей задачи.

У таких писателей упадок духа не может быть нормой бытия: уходит слабость, исчезает неуверенность, Шиллер вновь за рабочим столом.

Гениальный Шиллер, великий гуманист, чьим знаменем была Свобода, явственно противостоит трусливым претенциозно-изыс-канным Шпинелям. «Тяжелый час» — свидетельство неустанных поисков Томасом Манном идеалов искусства, попытка решить проблему «заблудившегося бюргера» в более демократическом плане.

Борьбе приземленного «духа жизни» и искусства, служащего исключительно красоте, посвящена символическая драма Томаса Манна «Фиоренца» (1904). Конец XV в. При дворе флорентийского тирана Лоренцо Медичи Великолепного собрались выдающиеся деятели птальянского Возрождения: художники и ноэты, устроители празднеств, чеканщики и декораторы, среди них известнейшие писатели Полициано и Пульчи.

Они творят искусство радостное, чувственное и, как несправедино полагает автор, поверхностное. Наиболее законченный выразитель философской сущности этого искусства — сам умирающий властитель,

Противостоит ему поборник «духа», страстный проповедник и пламенный провозвестник аскетизма монах Савонарола (брат

Джироламо).

Прекрасная куртизанка Фиоре, возлюбленная Лоренцо, олицетворяющая Флоренцию, поражена пророческой яростью Савонаролы. Всю жизнь она служила радости по внутреннему убеждению, но теперь колеблется: кому отдать предпочтение, в кого уверовать — в Лоренцо, превратившего жизнь в сплошной праздник, или монаха с его огненной пропастью покаяния и приобщения к чистому духу?

Сила мрачного, враждебного прекрасному Савонаролы в том, что он обнажает всю нищету, все горести, скрытые за внешней — эстетизированной, нарядно раскрашенной стороной жизни Флоренции. Сила его в том, что он изобличает прикладной, гедонистически-утилитарный характер искусства, обращенного на услаждение существования избранных. (Надо заметить, что сам Савонарола как личность показан весьма неспинатичным в своей аскетической одержимости.)

И он победитель: в приступе бешеного возмущения Лоренцо умирает на глазах проповедника. Флоренция во власти «пророка, т. е. художника и святого вместе», как не слишком скромно

рекомендует себя монах.

Впрочем, победа его непрочна, дух действительности не в состоянии окончательно подавить искусство, и Фиоренца предрекает Савонароле гибель на костре: «Огонь, тобою возженный, спалит тебя, тебя самого, дабы ты очистился от скверны, а мир от тебя!».

Неостановима и вечна, по Томасу Манну, борьба между ис-

кусством и духом жизни.

В драме «Фиоренца» очевидна насильственная модернизация фабулы: жизнелюбивому, глубоко народному, реалистическому искусству Ренессанса писатель придал черты современного ему декадентства с его скепсисом, релятивизмом, ограниченностью, смысловой незначительностью.

«Его королевское высочекысочество» (1909) имеет своего рода романтически-сказочный характер. Действие происходит в крохотном немецком герцогстве, чудом сохранившемся до наших дней в самом центре Европы.

Детализированнейшие описания вводят нас в быт, заботы герцогского двора, знакомят с его полуфеодальным этикетом. Неспешность изложения, обстоятельность и полнота, которых добивается Томас Манн, создают иллюзию законченной достоверности. Особенности повествования в романе многим напоминают манеру «Будденброков»,

В центре судьба наследного принца Клауса-Генриха. Замкнутость, консервативная ограниченность крошечного государства, стремление уберечься от воздействия внешнего мира, от бурлящей, интенсивной жизни кладут отпечаток на все воспитание наследника. Ему старательно внушают преклонение перед формальной стороной бытия, религиозно-почтительное отношение к своему жизненному предназначению.

Военные парады, «отеческие» визиты в подвластные городки и деревушки, выставки и дворцовые приемы — вся эта сустливо-красочная сторона жизни долгое время заслоняет от Клауса-Генриха действительно важное в существовании его маленькой страны.

Но постепенно, под влияпием в значительной мере случайных событий, принц начинает остро ощущать неблагополучие в герцогстве, ставящее под угрозу самое существование государства. Содержание двора пожирает огромные суммы, бесчисленные чиновники кормятся откровенным взяточничеством, обыватели и особенно крестьяне задавлены налогами.

Чтобы как-то свести концы с концами герцогство залезло в огромные долги, леса — национальное богатство — сводятся для уплаты процентов; разработка ископаемых заброшена, рудники бездействуют, бюджет трещит, хозяйство рушится.

А несчастный Клаус-Генрих накануне полного экономического краха способен только «представительствовать».

Призрачное существование, которое до поры до времени ведет принц (а с ним и его близкие) нарушается совсем уже водевильной интригой: влюбленностью, а затем и браком между Клаусом-Генрихом и дочерью американского миллионера. Приток свежих капиталов, модернизация производства, открытие богатейших рудников — все это оживляет замороженную область, приобщает ее к жизни капиталистического мира, рушит ветхие феодальные формы.

Таким образом, некоторая прививка современности, известное упорядочение оказываются способными укрепить — пусть и в очень видоизмененном качестве — бюргерско-монархический строй жизни. Впрочем, самый выбор сюжета показывает, что подобный симбиоз не есть выражение подлинных надежд Томаса Манна, но всего-навсего утешительная сказочка.

Кстати сказать, сам автор писал, что в романе «рисустся символически переживаемый нами кризис индивидуализма», что в нем намечается характерный для этого периода поворот к демократической общности (см., например, одновременно появившийся роман Генриха Манна «Маленький город», 1910).

Знаменательно, что в романе «Его королевское высочество» весьма приглушенно звучит извечная тема Томаса Манна «искусство — жизнь». Выход из тяжких затруднений на этот раз герой ищет — и обретает — на путях любви.

Социальные взгляды Томаса Манна и его отношение к искусству не были цельными и законченными. Развиваясь в условиях засилья декадентской, эстетской литературы, Манн-писатель не мог, естественно, полностью избежать ее тлетворного воздействия. Некоторые теоретические работы писателя тяготеют к возвеличиванию «интупции» художника, провозглашают «субъективность», отрешенность искусства.

Предвоенные годы характеризовались увлечением Манна фигурой Ницше, которому он отводил решающую роль в развитии европейской духовной культуры. Культ насилия, провозглашенный Ницше, его ненависть к народу остаются незамеченными Томасом Манном.

Нередко в статьях, предшествующих первой мировой войне, Томас Мане выступает как эстет, сноб, скептически относящийся к человеческой массе; с брезгливостью духовного аристократа он противопоставляет толпе утонченные, с изощренными чувствами личности.

В то же время, вопреки главным канонам декаданса, Томас Манн защищает правственную функцию искусства, его социальную значимость, а следовательно— и определенные общественные задачи, в частности пропаганду идей гуманизма.

В области политики Томас Манн отдает в это время свои симпатии тезису устойчивости государства и быта, возвеличивает бюргерски-буржуазную культуру XIX в. и — соответственно — общественные институты, ее поддерживавшие.

Однако поражение Германии, германская революция и особенно Октябрьская революция в России убедительно продемонстрировали обреченность старого мира, а послевоенные экстремисты монархического толка и зарождающийся фашизм заставили Томаса Манна пересмотреть свои взгляды. Он отказывается от своего откровенного консерватизма и примыкает к защитникам лучших традиций буржуазной культуры.

## V

## **ГЕНРИХ МАНН (1871—1950)**

Значительно место Генриха Манна среди немногих выдающихся немецких писателей-реалистов, составивших славу Германии первой половины нашего столетия. Велико-лепное знание эпохи, умение постичь сокровенный смысл событий истории родной страны, прогрессивные убеждения — все

это наряду с художественным дарованием редкого масштаба выдвигает фигуру Генриха Манна на аванност европейской куль-

туры.

Романист и драматург, публицист и литературный критик, он прошел в поисках истины нелегний и сложный путь, начав с абстрактного гуманизма и юношеского увлечения символизмом и придя в наиболее зрелых своих произведениях к реализму, одухотворенному идеями подлинного народовластия, к убеждению в необходимости социалистического персустройства мира.

Генрих Манн родился в состоятельной бюргерской семье в Любеке. Живой иллюстрацией к годам детства и юности писателя могут служить страницы «Будденброков», — романа, созданного младшим братом Генриха — Томасом Манном. Эта среда и дала начинающему писателю материал для его первого — впрочем, не напечатанного тогда — романа «В одной семье» (1892) и сборника новелл, вышедшего в 1898 г. Произведения эти оказались еще очень несовершенными, и впоследствии сам Генрих Манн приурочивал начало творческой деятельности к появлению своего первого крупного сатирического романа «Земля обетованная» (1900).

«Земля обетованная» Тующее вопросы политики, общественной жизни, человеческих идеалов и личного заны с образом Андреаса Цумзе, чьи перипетии на берегах молочных рек капиталистической наживы стали сюжетной основой романа.

Двадцатитрехлетний юноша, сын крестьянина-виноградаря, приезжает из провинциального городка в Берлин, чтобы пробить себе дорогу в литературу. Интересная внешность и манеры скромника раскрывают Андреасу любвеобильные объятия Адельгейды Туркхеймер, зрелой дамы, супруги банкира и биржевого дельца — некоронованного владыки «земли обетованной».

Протекция Туркхеймеров доставляет молодому человеку завидное положение: светские связи, возможность жить на широкую ногу, славу выдающегося поэта и драматурга — дутую, разумеется. Но самовлюбленная посредственность, возомнившая себя независимым гением, забывшись, обманывает хозяев-нанимателей: изменяет Адельгейде с пассией ее супруга — «девчонкой Мацке». Разоблачение кладет конец всем его жизненным успехам, и низвергнутый с небес берлинского Олимпа Андреас обретает тихую гавань: место редактора в «Берлинском ночном курьере» и семейные радости с нелюбимой, презираемой женой

Агнессой Мацке, навязанной «благодетелями» Туркхеймерами.

Путешествие Андреаса Цумзе в мир его грез и мечтаний писатель использует, чтобы выставить перед читательским судом целый карнавал уродливых масок хозяев блаженной страны и их прихлебателей.

Средоточие мира кисельных берегов — Джемс-Луи Туркхеймер. Он диктует свою волю дельцам и промышленникам, делает погоду на бирже, у него на содержании искусство и пресса, он источник всех милостей и высший судия. Основа его непререкаемой власти и влияния — деньги, которым поклоняется в свою

очередь сам банкир.

У Туркхеймера <u>жестокая хватка хищника</u>, вскормленного капиталистическими джунглями, ему неведомо сожаление и незкакомо сочувствие. Со спокойной совестью прикарманивает он годовой бюджет небольшой республики, консулом которой является. Распуская ложные слухи, дезинформируя читателей купленных им газет, Туркхеймер организует биржевую нанику, обманным путем скупает акции рудника «Золотые трясины», доводит до самоубийства конкурента и разоряет мелких найщиков. Вся операция лицемерно объясняется им необходимостью «внести оздоровление».

Деньги — единственная святыня банкира. Они определяют не только характер его общественной деятельности, но и отношение к жене, дочери, друзьям дома. Сквозь пальцы, даже поощрительно смотрит он на любовные связи стареющей супруги; но когда избранник Адельгейды Ратибор, пользуясь интимной близостью с ней, выведывает кое-какие секреты покладистого супруга и начинает мешать ему на бирже, Туркхеймер не гнушается дать сопернику отступного, «выкупить» супругу и устранить не в меру активного друга дома.

Люди искусства, сталкиваясь с банкиром, часто оказываются не в состоянии отстоять свою самостоятельность. Туркхеймер стремится развратить и поработить их. Так, он опутывает долговыми обязательствами архитектора Кокотта, принуждая его даром отдавать свой труд и талант, он «покупает» в монопольное владение даровитого скульптора Мертенса, заставляет его целиком отдаться удовлетворению похотливых вкусов туркхеймеровской клики.

Однако хищничество Туркхеймера, его финансовая мощь, умение изворотливо и гибко применяться к «духу времени» еще не создают, по Генриху Манну, цельного, монолитного образа. Духовное оскудение мира, породившего финансиста, заразило и его самого, наградило злыми, нелепыми, пародийными чертами. Туркхеймер не в состоянии жить над миром, созданным в зна-

чительной степени его же усилнями. Презирая людей и умело эксплуатируя их, он в то же время мечтает о широком признании своих «деловых способностей», он до болезненности мелочно тщеславен.

Заветная мечта банкира — орден. Ради этого отличия он без раздумий согласен на брак дочери с Гохшеттеном, отпрыском оскудевшей и выродившейся аристократической сємьи, по зато влиятельным чиновником.

Создавая сатирический образ Туркхеймера, писатель избегает пафоса в обличительных картинах, посвященных ему. Но показывая обыденные дела, заботы, времяпрепровождение финансиста, он самим характером поступков и рассуждений Туркхеймера выявляет человеконенавистническую сущность всех его деяний и помыслов, их дикость, эгоизм и варварство, с точки эрения человека здоровой психики.

«Земля обетованная» — это общественный организм, поэтому автор редко углубляется в личную жизнь героев, предпочитая изображать картины их совместного бытия. Цень событий с течением времени перерастает в обобщение всего, что случилось прежде, превращается в ярмарку характеров, как бы нанизап-

ных на факты, волнующие всех их обладателей.

Почти у каждого обитателя привилегированной земли есть, по выражению Андреаса, «своя блажь», своя причуда, претенвия на своеобразие, и порой может показаться, что у них есть даже какие-то политические убеждения, цели, но в конце концов оказывается, что это только подданные «земли обетованной». Буржуазные сионисты и сторонники бюргерского абсолютизма, поклонники конституционной монархии и служители «свободного» искусства — все они согласны с банкиром Ратибором относительно того, что «форма правления — дело второстепенное. Во всяком случае вся эта музыка еще продержится».

Скудоумие, ненормальность этих людей, бессмысленность и паравитическое ожирение их бытия Генрих Манн определяет общественным положением своих героев. Пустопорожний поток речей на журфиксах у Адельгейды, порнографическое эстетство, неповоротливые потуги на светскость, мелочные заботы о моде, сплетни, взаимное подсиживание и угодничество перед Туркхеймером— вот круг интересов всех этих уродливых подобий человека.

Пародийный характер взаимоотношений и интересов особенно явствен в свете серьезного, порой почти трагического восприятия их жизни главным героем романа Андреасом Цумзе. В истории его возвышения и падения Генриху Манну одинаково важно было показать и верхушку финансового бюргерства — заправил общественной жизни со свитой, и один из типов «героя» совре-

менности. И в дальнейшем романист будет нередко ставить в центре повествования личность, вступающую в жизнь, и каждый раз сюжетные герои будут освещены своеобразным отношением автора, но, пожалуй, никто из этих персонажей не подается Генрихом Манном в таком презрительно-ироническом плане, как Андреас Цумзе.

Он даже отдаленно не напоминат тех молодых, энергичных выходиев из третьего сословия, что пробивали себе дорогу к преуспеянию, стиснув зубы, расталкивая и давя соперников на узенькой тропинке успеха, как это было несколько десятилетий назад с героями Бальзака и Стендаля. У него нет ни воли, ни сильных страстей. В поступках ему приходится полагаться на свое единственное сильное качество: беспредельную до неосознанности беспринципность. Это ленивая и завистиивая натура, у которой честолюбие выродилось в самовлюбленность — без уверенности, без программы, без цели.

Из самолюбия Цумзе проистекает и его чувствительность — не глубокая и сердечая, а поверхностная, со страхом и оглядкой. Мир видится Андреасу кормушкой, около которой, толкаясь и оттирая друг друга, толиятся прожорливые хищики; и он старается — на первых порах — сделаться полезным, необходимым, приспосабливается к их вкусам и угождает их желаниям. Непритязательность среднемасштабного хитреца, аморфность и податливость характера, а главное — внешние данные, трогательная смазливость физиономии, увенчивают поначалу успехом его усилия.

К схеме движения отрицательного героя по линии возвышение — триумф — падение Генрих Манн еще будет возвращаться в своем творчестве (в частности, в романе «Учитель Унрат»), и каждый раз писатель акцентирует ту мысль, что буржуазное общество абсолютно терпимо относится ко всякой иравственной (нечистоте, если только носитель ее лично не стал поперек дороги кому-нибудь из сильных.

Зло издеваясь над столичной буржуазией, захватившей ключевые позиции в экономике, Генрих Манн стоит на платформе апологета буржуазно-демократической революции. Взгляд писателя обращен в прошлое, он еще не в состоянии постичь характер близящейся социальной катастрофы, на краю которой доживает век паразитирующая буржуазия.

«Земля обетованная» — произведение сильного сатирического звучания; язвительность автора, разоблачительное отношение к героям, паутина насмешки, обленившая лица и характеры персонажей, находят свое выражение не только в смысле романа, его основополагающих идеях, но и писательской манере Генриха Манна. Эпическое повествование словно анатомирует события

и характеры, нигде не выливаясь в декларативное возмущение. Генрих Манн, заранее взявший читателя себе в союзники, вполне полагается на его здравомыслие и не считает нужным утомлять его прямым обращением и навязчивыми уговорами. Внешнюю невозмутимость автор сохраняет даже в таких «патетических» сценах, как премьера «Места» Клемпера или биржевой крах «Золотых трясин».

В подавляющем большинстве персонажи романа эпизодичны, и духовная жизнь их настолько примитивна, что читатель тотчас ориентируется в их законченной однолинейности. Таковы «всепрощающая» фрау Мор, светский хлыщ Пимбуш, расчетливая и скаредная фрейлейн Гохштеттен, пронырливый Кафлиш, скудоумный, но настырный вымогатель критик Абель и другие.

Имея дело с манекенами, писатель очень мало места отводит их размышлениям, выявляя существо характеров в поступках, словах и жестах. Лишенные внутренней жизни, персонажи, бесспорно, многое теряют в своей реалистичности, хотя и обретают при этом эначение резко символическое. Стержнем авторской насмешки становится ситуация, сталкивающая сатирические харак-

теры-символы.

Все же статичность характера, подмена изображения глубинных жизненных процессов показом ряда преходящих состояний ослабляет силу художественного обличения «обетованной земли»; лучшим из семейства сатирических романов писателя свойственна большая подвижность персонажей, изображение жизни в развитии ее закономерностей.

«Богини» В своей трилогии «Богини, или три романа герцогини Асси» (1902—1903) Генрих Манн сделал попытку создать образ гармонического человека— «своболной, счастливой и наслаждающейся личности».

В этот период сильный и достойный человек еще мыслится писателем как индивидуальность, вознесенная над жизнью, не зависящая от нее и творящая свою судьбу по личному желанию. И тоска по герою, презрительно давящему действительность, и тени «земли обетованной», преследующие автора, заставили Генриха Манна обратиться к миру вымышленному, персонажам исключительным. Это была попытка облечь свое неприятие действительности в гими идеальному человеку, свободному от оков бессильного и злобного существования.

Любопытно, что в книге, задуманной как апофеоз радости бытия, никто из героев не вызывает симпатий (об Асси речь особо), в лучшем случае — только сожаление. Оказывается, что в мире роскошной природы, под ясным небом Италии, в тихой прелести приморских рощ или в залах венецианских дворцов

европейские аристократы, подобно берлинскому свету, лгут, лидемерят, барышничают, прелюбодействуют, профанируют искусство, совершают преступления и гибнут от своих пороков и творческого бесплодия.

Но жанровое своеобразие трилогии в том и состоит, что бытовые и жизненные ситуации, реальные характеры, обычное и понятное переплетены с необыкновенными, изобретенными щедрой фантазией положениями и событиями, поэтизированными геролми былого и настоящего, выдумкой за гранью реального. Все это порой чрезвычайно затрудняет улснение авторской позиции, затуманивает основные характеры книги. В импрессионистической избыточности красок, отрешенности героини, изображенной с блистательной красивостью, нельзя не увидеть явственного воздействии модернизма.

Однако попытка Генриха Манна создать героиню, достойную восхищения, обернулась неудачей, и многие места трилогии свидетельствуют, что это не осталось тайной для автора. Авантюрные и фантастические элементы сюжета разрабатывались Генрихом Манном главным образом как фон, как пьедестал божественной герцогини Асси. Это объяснялось желанием оживить, облагородить, украсить действительность сегодняшнего дня, вернее

ту се часть, которая стала ареной жизни герцогини.

Наследница рода завоевателей-норманнов, пришедших в Италию с далекого Севера, Виоланта Асси с детства живет окруженная необычными людьми, в атмосфере воспоминаний о сильных страстях и разбойничьих подвигах своих предков. От их поступков, расцвеченных временем, от их судеб, так отличных от большинства существований, веет на герцогиню сверхчеловеческой мощью и жестокой красотой ничем не сдерживаемой непосредственности чувства. И сама она вначале с беззаботным эгоизмом молодости, а затем сознательно и неуклонно стремится пройти сквозь жизнь прекрасной, сильной, наслаждающейся красотой, равнодушной к мелким человеческим страстям, заботам и тревогам обыкновенных людей.

Вехи пути Асси — служение трем разным богиням, три роли, добровольно, из прихоти или по внутреннему побуждению, принятые ею на себя. Сперва Асси, высокородная аристократка, развлекаясь, ввязывается в борьбу за освобождение народа своего крохотного государства, вступает в распрю с королевским двором, рискует своим состоянием, влекомая чувственным интересом к тем суровым, молчаливым и загадочным существам, которые пасут скот, возделывают землю, тралят сетями море («Диана»).

Она не понимает народа, ей безразличны его заботы и нет дела до социального смысла затеянной ею революции. Только бы

волнение, только бы ощущение опасности, преклонение окружающих, блестящая карнавальная игра.

Вместе с тем Асси не лицемерит, как большинство ее помощников, ведь она так убеждена в своем праве на любую забаву, любой каприз.

Во второй части трилогии («Минерва») Асси посвящает себя искусству в качестве его модели, меценатки и вдохновительницы. В темпераментном самосожжении ищет Асси искры божественной красоты; ей, этой красоте, поклоняется она в вечных, непреходящих, феерических взлетах искусства. Генрих Манн хочет любоваться цельностью героини, ее неиссякаемой способностью чувствовать прекрасное и служить источником его появления, но корректирующая действительность оказывается сильнее и в мир вечной гармонии врываются вполне земные страсти, побуждения, надежды, отзвуки борьбы людей, их часто недостойных интересов и стремлений.

Во дворце Асси живопись на стенах и скульптуры в залах опаляют сердца людей, заставляют их жадно искать наслаждений. Никто среди них не живет искусством самозабвенно: ни творцы его, ни те, кто услаждает-им свои чувства. И только Асси до времени жаждет наслаждения искусством в фантастическом стремлении к гармонии и полноте существования.

Искусство совершенно отвращает ее от людей, оно не одухотворяет жизни, а создает особый, недоступный для других мир. Чувственное слияние с искусством, утонченная грациозность восприятий еще усиливают самообожание, самовлюбленность Асси, ее презрительное равнодушие к людям.

Служение искусству завершается у Виоланты Асси периодом созерцательного транса, отрешенной мечтательности, смысл грез которой остается неведомым читателю. Но следствием их явилось разочарование и новое обращение героини, отдавшейся вакханалии чувств, служению любви («Венера»), что и приволит ее в конце концов к гибели.

Чувства, которым отдается Асси, всепожирающи, дики своей страстностью, неудовлетворимы. Но в мире, который устраивает Асси для себя и своей чудовищной свиты, любовь не дает счастья, пбо там нет любви чистой, растворяющей горе и укрепляющей дух, льющей бесконечную радость в сердца влюбленных. Это мучительное чувство, сладострастно связанное с самоуничижением, или непобедимое влечение к тем, кого презираешь и опасаещься. Черсда любовников герцогини способна лишь ненадолго увлечь ее, зато разнузданная страстность Асси крушит все вокруг нее, топчет идеалы и насмехается над расчетом; и никогда эта страстность не одухотворена ничем, кроме безудержной жажды наслажлений.

Бессильна и бесплодна любовь Асси, ибо не было в сущности богини на пьедестале, а была лишь капризная красавица, избалованная успехом и поклонением, самовлюбленная и сладострастная.

Геприх Манн хотел бы подать страсть своей героини как протест против жалких, мелочных, расчетливых страстишек мещапина, но вместо гимна свободному чувству герцогиня провозглашает откровенную необузданность желаний, самоубийственный угар ничем не сдерживаемых вожделений.

Собственно этим и завершается эволюция характера Ассил бунт личности, ее стремление к красоте в сочетании с предельным индивидуализмом приводят к эгоистической жестокости, неудержимой жажде наслаждений и, наконец, «языческой гибели», венчающей смерть и падение многих. И автор уже с меньшей уверенностью утверждает как идеал это самосожжение, несущее катастрофу.

Герцогиню окружает очень пестрый народ: люди искусства, «народный трибун» Павиц, финансист Рушук, авантюрист, игрок и сутенер дон Саверно, журналистка Бла, аристократы, дельцы, священники. Она сталкивается с государственными деятелями, людьми света, дипломатами, но почти никто не вызывает у нее чувства человеческой приязни. Впрочем, Генрих Манн описывает большинство действующих лиц трилогли пронически-насмешливо: это реальные люди и писателю незачем их приукрашивать.

Особенную неприязнь писателя вызывают светские люди: лицемерные развратники, содержатели притопов, мошенники и спекулянты от искусства, торговцы убеждениями — бессильные, растленные люди, накипь человечества.

Вообще надо заметить, что суровое осуждение Генрихом Манном деградирующего искусства, сатприческое изображение общественных деятелей на службе у собственного кармана, церковников, финансовых воротил составляет самую сильную сторону романа. В подобных сценах Генрих Манн как бы забывает о своем «апофеозе индивидуализма» и предстает перед нами едким и бескомпромиссным обличителем.

Народ в трилогии воспринимается как отдаленный фон: герои редко сталкиваются с ним и не часто о нем вспоминают. Сочувственное отношение Генриха Манна к народу несомиенно, но писатель акцентирует такие качества масс, как наивность, легковерие, неумение бороться за свои интересы. Народ легко возбуждается несправедливостью, но быстро остывает. Его понятия о жизни, нравственности просты и примитивны, он и всепрощающ и непримирим в одно и то же время. Переходы в его настроениях случайны и малообоснованны, легко, не задумываясь,

народ оставляет возмущение для радости, без видимых причии

переходит от восстания к празднику.

Язык трилогни выдержан в ярких, многокрасочных тонах. Описания старинных богатых дворцов, монументальных и изящных произведений искусства перемежаются авторской увлеченностью чарующей природой юга — блеском итальянского солица, теплотой адриатических воля. Часто язык, как и чувства героев, усложнен, отличается утонченным изяществом и необычайной образностью. Но там, где Генрих Манн иронизирует или издевается, его словарь приземлен, злые и насмешливые сравнения рождены сопоставлением понятий бытовых и даже вульгарных, внешне, казалось бы, никак не идущих к окружению Асси.

Несмотря на списходительное в целом отношение романиста к ницшеанским устремлениям геропни, опыт «Богинь» показывает, что независимо от темы, к которой обращался писатель, он всегда оставался обличителем буржуваного строя, критиком, за иронической улыбкой которого легко угадывается мечта о лучшем, рациональном устройстве человеческого общества, составившемся из прекрасных, свободных и счастливых людей.

«Учитель Упрат» Откровенно наглая самоуверенность вильтельмовской монархии, открытое провозглашение принципов человеконенавистииче-

ства, узаконенное преклонение перед «прусскими традициями» все это позволило Генриху Манну видеть в жизни и обозначить в литературе тип парождающегося фашиста. Осужденный писателем с позиций демократического гуманизма, он был изображен в романе «Учитель Унрат» (1905).

К важнейшим особенностям произведения относятся критическое изображение немецкой системы воспитания молодежи, сатирическое осмеяние немощного буржуазного искусства, изобличение классового суда в кайзеровской Германии и беспощадная сатира на протестантство — государственную религию

страны.

На примере учительской практики гимназического профессора Рата, по прозвищу Унрат , Генрих Манн поназывает нескончаемую школьную войку: преподаватели духовно истязают своих полопечных, а те платят им ненавистью и ответными гадостями. Годы учения не могут пройти безболезненно, в результате общих условий жизни и в значительной степени вследствие школьного воспитания из стен гимназии выхолят умственно и правственно искалеченные люди: трусливые Ангсты, тупоголо-

<sup>1</sup> Unrat — навоз, нечистоты,

вые Эрцумы, хитрые и бесхребетные Кизеляки. В романе «Учитель Унрат» продолжается история деградации буржуазного молодого человека, вступающего в жизнь в годы империализма,

в период предельного духовного обнищания буржуазии.

Наибольшей сложностью и своеобразием отличается среди гимназистов Ломан. Как и его приятели Эрцум и Кизеляк, он тоже враг Унрата, но это враг умный, обладающий известной индивидуальностью, исказить и стереть которую до конца не сумела даже практика немецкой школы. Сходство взглядов Ломана с авторским отношением и некоторым явлениям действительности свидетельствует, разумеется, не о каких-любо особсиных симпатиях к нему Генриха Манна, но о наблюдательности

неглупого героя.

Ломан происходит из патрицианского купеческого рода, традиционная обеспеченность исключает для него необходимость бороться за жизненные блага. Изнеженность, безделье, отсутствие забот пробуждают у Ломана жажду духовных наслаждений, интерес к необычайному, романтическому в жизни. Харантерна раздвоенность Лемана, его способность одновременно существовать и в мире своих интимных переживаний, и в обывательском течении жизни города. Все же сентиментальный мечтатель и расчетливый бюргер не могут навсегда ужиться в одной оболочке, последний побеждает; в связи с этим авторское отношенне к Ломану эволюционирует от пронической насмешки до сатирического обличения.

В этом характере был мастерски воплощен тип буржуа-коммерсанта, безболезненно расставшегося с иллюзиями юпости и естественно перешедшего к деловой хватке и морали обыкновен-

ного предприкимателя.

Особое место отведено фрондирующему отношению Домана к Унрату. Борьбе этой нельзя придавать серьезного значения, ибо, как оказывается, врагам в сущности нечего делить. В неприязни Ломана к Упрату и его игрушечной войне с ним отрасилось дишь высокомерное пренебрежение хорошо обеспеченного

«эстота» к «деревянному шуту на кафедре».

Центральные проблемы книги связаны безусловно с образом Унрата. Дело не просто в истории школьного учителя, пусть и несколько необычной. А она вкратце такова: одинокий гимназический профессор, гроза школяров и недалекий педант, влюбляется в кафешантанную певичку, ведущую весьма рассеянный образ жизни; вынужденный оставить службу, он совместио с повоявленной супругой устраивает у себя нечто вроде фешенебельного притона и в конце концов оказывается под арестом.

Дело в том, что герой событий оказывается человеком отнюдь не ординарного душевного склада и внутренних убеждений.

Перед нами вполне сложившийся характер; одиночество п деспотизм определяют его. Развращенный бесконтрольной властью в единственно доступной ему сфере, одержимый борьбой с непокорными учениками, он переносит свою ненависть с течением времени на целый гороп, на весь «мятежный класс в пятьдесят тысяч учеников». Нормальная пля мира Унрата потребность замедлить движение человека вперед, остановить его умственное развитие перерастает у него в гложущее желание «словить» ученика, «погубить» окончательно его карьеру. То, что начиналось с неленых тем для сочинений и до опури зазубриваемых цитат. от сухости формализма и безпушного отношения к ученику привело в итоге к человеконенавистиичеству. Унрат уже не в состоянии признать, да и понять также, независимые отношения межлу людьми. Начальник и полчиненный неограниченный песпот и покорный, трепещущий раб — эта схема стала жизненным ваконом для Унрата.

Несмотря на то, что он «был косвенным виновником постоянных недоразумений в школе», начальство поощряло его, выдавая за образец подлинного воспитателя. Пороки учителя Рата были у всех на виду, но никто не пытался положить конец его разрушительной работе: ведь он в поте лица трудился во имя изгнания из человеческих отношений товарищества, уважения, взаи-

мопонимания,

Унрат «многогранен»: узость и дикость его суждений об искусстве, постоянный филистерский страх перед «как бы чего не вышло», бюргерское лицемерие — все становится объектом сатиры Генриха Манна. Так, вскрывается бесноватая озлобленность Унрата в его попытках насильственно уверить людей в красоте и правде фальшивого, проститупрованного «пскусства»: когда публика освистала в кабаке его возлюбленную актрису Фрелих, он «заметался в страстном желании раскронть... череп и искривленными пальцами вложить в него понятие о нодлинной красоте».

Искусство и насилие, красота и убийство — без малейшего усилия сближает эти понятия «гуманист» вильгельмовской формании.

Унрат причисляет себя к высшей касте человеческого общества. Еипертрофированная убежденность в собственной значимости, необыкновенно его самомисние — следствие многолетней обработки обывателей идеями о превосходстве немцев над прозим человечеством. Укрепленные временем и практикой школьного деспотивма мысли эти вылились у героя в «упрямое и в своем догматизме почти величественное убеждение в том, что и одно человеческое существо не имеет ни малейшего значения рядом с имм».

Честолюбие Унрата ненасытно и безгранично, он уже готов пойти на все, «чтобы заставить людей слушать себя и, презирая их, властвовать над ними». Когда же он тиранствовал в подвластной ему стихии, то «в нем кипело желание заглушить всякое еще возможное сопротивление, в корне пресечь все будушие злодения, нагнать на всех безгласный трепет и кладбищенскую

тишину».

Сознавая шаткость доверенного ему права карать, Унрат в конце концов начинает видеть в наказании самоцель. С величайшей правдивостью изображает Генрих Манн, как неограниченная власть, доверенная одному человеку и используемая во зло, в сочетании с паническим страхом приводит к человеконенавистничеству. Страх Унрата коренится не в попрании им законов общества, а в сознании ненадежности этих законов. Особенности правственного кодекса Унрата с его идеей единоличной власти «фюрера», ненавистью к человеку и страхом перед расплатой, изуверским наслаждением муками людей в сущности предваряют аналогичные качества лицемерной «морали» фанизма.

Попутно заметим, что, как это ни парадоксально, в образе Унрата мы имеет своеобразное развитие героя-эгоцентриста «Богинь». Это бесспорно родственные во многом натуры. Но как знаменательно, что спустя два года Генрих Мани, видоизменив общественное положение и темперамент воинствующего индивидуалиста, безоговорочно клеймит его.

Разумеется, сближение этих характеров не означает их адэкватности, но важно установить, что с появлением Унрата Генрих Манн никогда более не ищет позитивной стороны в индивидуалистически настроенных героях; бесплодность подобных поисков

становится убеждением писателя.

Добропорядочность Унрата оказывается на поверку лицемерной. «Так называемая нравственность, — вещает он, — в большинстве случаев теснейшим образом связана с глупостью... Нравственность выгодна лишь тому, кто, не обладая ею сам, с легкостью подчиняет себе тех, что не могут без нее обойтись. Я даже утверждаю,... что от рабских душ следует строго требовать этой так называемой нравственности». В немногих словах Унрат формулирует делую программу использования моральных факторов для порабощения людей. Завершение карьеры самого Унрата проходит, как известно, под знаком проповеди и практики открытого аморалнзма.

Политические «убеждения» Унрата также определяются его агоистической беспринципностью. До времени Унрат верен монархическому строю прусского образца, но следует видеть исихологические побуждения и реальные поступки его, отразившие

мечтания наиболее реакционной части немецкой буржувани об окончательной милитаризации страны и господстве над миром. Поскольку Унрат проводил свою ндею о «несовершенстве» монархической Германии снизу, постольку он и сделался на время «врагом» существующего стооя.

Эпизод этот, когда учитель «по внезапному наптию» является на выборы в штаб-квартиру социал-демократов, подается Генрихом Манном с нескрываемым сарказмом: слишком уж очевидна ненадежность новоявленного союзника пролетариата. «Это был

порыв: на следующий день он уже раскаивался в нем».

И деспотическая власть и всеразрушающая анархия призваны служить ненависти Унрата к человечеству, но из этого вовсе не следует абстрактность, надклассовость его человеконенавистничества: она рождена классовыми отношениями, в основе ее заложено презрение Унрата к низшим; да и сама идея верховной власти, кровью и духовным насилием подавляющей протест свободомыслия и самостоятельности, не родилась в исихопатическом мозгу обезумевшего учителя, но была выпестована основными принципами милитаризованной Германии.

Выгнанный из гимназии, он избирает орудием мести миру свою супругу актрису Фрелих. Торгуя ее благосклонностью, Унрат стремится довести до разорения и позора, физически уничтожить ее поклонников и вообще всех, кто попал в орбиту повального разврата и грязных страстей. Он сознательно создает атмосферу порока, поощряет скотские инстинкты буржуа, разжигает ненависть, вражду, все старается обесчестить и загряз-

нить.

Однако общество терпит и поощряет Унрата, потому что он дает возможность издыхающим от скуки бюргерам отбросить сковывающую их личину благопристойности. К тому же игорный «клуб» бывшего педагога становится центром переплетения различных имущественных интересов обывателей.

И все-таки Унрат терпит крушение.

Его гибель — не карающее вето, наложенное на деятельность, разлагающую общество. Он терпит крах по существу лишь как один из не очень удачливых предпринимателей, недостаточно искушенных в плавании по волнам капиталистической коммерции, — «деловитость», оборотистость и расчетливость отступали в практике Упрата перед его оголтелой ненавистью на второй план, а дела не терпят никакого предпочтения. Таким образом, поражение героя, полагает Генрих Манн, есть случайность и никак не ставит под сомнение принципиальную жизнеспособность Унрата.

Изображая триуфмальное шествие героя, Генрих Манн вскрывает амеральность всего буржуазного общества, Под пером писателя возникает <u>содружество ханжей, развратников, жеманных</u> <u>кометок, виртуозов-приобретателей, скудоумных блюстителей чистоты плоти — всех задающих тон обществу.</u>

О людях этих автор говорит скупо, но точно и живописно, всегда изображая их в самые острые, определяющие моменты, связывая непосредственно с персонажами критику различных сто-

рон буржуазной действительности.

В романе «Учитель Унрат» писатель продолжает традиции лучшей немецкой сатирической публицистики Генриха Гейне и Людвига Берне. Сатире Генриха Манна свойствен в этом произведении ярко политический характер. Авторская речь, все языковые средства подчинены одной задаче: создать резко отрицательное, саркастическое отношение читателя к описываемым событиям и фактам. Широта охвата действительности, злободневность тематики, мастерство психологического анализа, соответственно окрашенного, характеризуют эту работу Генриха Манна как психологический роман-памфлет.

Социально-критический ромай «Учитель Унрат» стоит у истоков реалистической литературы Германии XX в., им по существу открывается первая страница в истории прогрессивной немецкой литературы, выступающей против вильгельмовского ре-

жима, а затем и «нового порядка» фашистского рейха.

«Маленький город» (1910) политические проблемы кий город» (1910) политические проблемы современности если и не вытесняют, то отсдвигают на второй план вопросы искусства, любви, жизненных устремлений отдельной личности. В предисловии к первому изданию книги автор писал: «Оглядываясь назад на созданные мною романы, я вижу ясно, какой дорогой шел. Она вела от апофесза индивидуализма к преклонению перед демократией. В «Герцогине Асси» я создал храм в честь трех богинь: в честь триединой свободной, прекрасной и наслаждающейся личности. «Маленький город» и воздвиг, напротив, во имя народа, во имя человечества».

В заштатный провинциальный городишко заглядывает бродячая оперная труппа; «прогрессисты» во главе с адвокатом Белотти встречают ее с восторгом, «клерикалы», предводительствующие священником доном Таддео, — с ненавистью. Вокруг предстоящей постановки «Бедной Тоньетты» разыгрывается борьба, где кульминация — всеобщее физическое противоборство, впрочем не кровопролитное.

Венчается борьба, в которую так или иначе вовлечено большинство обитателей городка, пышным и торжественным примирением, вчерашние враги протягивают друг другу руки и братаются. «Маленький город» — роман без героя, основной и не персонифицированной его проблемой остается неустроенность общественной жизни, ее противоречия. Решается проблема в плане издевательского восхищения и развенчания лавров. Здесь нет убийственного сочувствия «Земли обетованной» или разящего сарказма «Учителя Унрата», но тем ощутимее проинческое сожаление автора об умершем и безвозвратно погребенном буржуазном демократизме, долгое время служившем Генриху Манну путеводной звездой.

Редидивы этой мысли будут еще не раз появляться у писателя, особенно в первые годы Веймарской республики, но преж-

него доверия к ней не будет уже никогда.

Отрешение писателя от иллюзий оформляется в романе низведением титанов и полубогов до уровня примитивных и покладистых обывателей, когда в грошовой битве сцепились «дух... мятежа, братающийся с реакцией» и «порядок, неразлучный со своболой», как высокопарно выразился Белотти.

Демагогическая болтовня «прогрессистог» и воили «клерикалоз» в защиту скромпости и чистоты нравов прикрывают совсем иные надежды и номыслы. Адвокат желает укрепить свою славу «великого человека», купец Манкафеде рассчитывает сплавить актерам залежавшиеся ткани, парикмахер Ноджови надеется поставлять артистам роскошные парики, хозяни гостиницы Малландрини готов, — разумеется за плату, — принять под свой гостеприимный кров новых постояльцев, содержатель кафе «За прогресс» Акилле полагает, что в дни всеобщего подъема грешно не пропустить лишний стаканчик, а капельмейстер Дорленги мечтает о постановке силами труппы собственной оперы.

С другой стороны — соратпики дона Таддео, который на первых порах оберегает свою паству от греховного искушения по долгу службы и личному убеждению, а впоследствии сражается тем ретивее, что сам становится жертвой тайного влечения к одной изактрис. Бок о бок с ним выступают под знаменем религии владелец кафе «Святой Агапит» (клиентура обязывает), слесарь, получивший заказ на поделки в храме, мясник Чимабуе, силач, не очень-то вникающий в поводы для драки, и главное — большинство жен «прогрессистов», все особы, вступившие в пору увядания и не желающие видеть своих мужей совращенными чужи-

ми прелестями.

А все же и в самые напряженные моменты борьбы консолидация партии не весьма определенна, ибо «противоречия» между ними случайны, поверхностны и ничтожны. Вот, кстати, позиция клерикала слесаря Скарпетты: «...и дон Таддео и адвокат Белотти могли быть одинаково правы, потому что и церковь и ратуша нуждалась в слесарных работах». В момент открытого столкновения крестьяне, приехавшие в город на рынок, «не зная никого, кидались на всех».

В пылу борьбы адвокат заигрывает с рабочими, обещая им повышение зарплаты и поддержку на выборах («А в магистрат он даже близко не подпускает социалистов»). Но союза такого боятся больше всего сами «прогрессисты» — буржуа; купец Манкафеде откровенно формулирует причины опасений: «Бог знает, что такое! Можно ли давать столько воли толпе! Сначала она будто бы против попов, а там — извольте радоваться! — каждый потребует себе места в наших ложах и потянется к нашим кошелькам».

Активное вовлечение рабочих в домашнюю свару могло бы нарушить семейный характер войны, а это — понятное дело — недопустимо.

Битва «наверху» не затрагивает решающих интересов народа, и потому он в основном держится в стороне, а безразличие парода в свою очередь придает разыгравшейся борьбе шутовской характер.

Отношение писателя к народу, проявившееся в романе, довольно полно отражает ошибки и иллюзий автора в оценке исторической роли трудящихся масс. Народ в изображении Генриха Манна великодушен, прост, восприимчив, искренен в выражении своих чувств, способен проникнуться волнующим величием искусства. Романист оттеняет доброту простых людей, их постоянную готовность защищать идеи демократии, честность, высокие моральные качества.

Вместе с тем народ доверчив и наивно простоват, пассивен, убог своим долготерпением, не просвещен. Нередко кажется, что Генрих Манн усматривает первопричину этих отрицательных особенностей масс не в их угнетенном положении, а в самой природе человека-труженика. Не имея, на взгляд автора, ясных идеалов, не зная определенной позиции в общественной борьбе, народ нередко уподобляется толпе, колыхаемой случайными эмоциями, толпе, способной и на явную несправедливость в своих стихийных симпатиях и необоснованной вражде.

И все же народ — это сила, пусть даже невежественная и неорганизованная, без учета которой невозможно прочное и нормальное функционирование общества. Сопоставим два факта: герцогиня Асси, забавляясь судьбой «низколобых атлетов», «бросает кость» народу и слегка задумывается, не слына благодарности; адвокат Белотти, делая политику, вынужден льстить народу, ибо не может обойтись без его поддержки.

В этот период социализм был для писателя всего лишь уто-

пией, в поисках истинного демократизма, разочарованный окончательным переходом буржувани на сторону реакции, Генрих Манн не видел, кого прочить в руководители обездоленных и несчастных. Этим определяется благожелательно-иронический тон нисателя в характеристике персонажей, в основном положительных.

Таков бывший гарибальдиец аптекарь Аквистаначе, со всею силой искренней убежденности отстанвающий «идеалы» адвоката. Милый, наивный, смешной аптекарь, несомненно благородный человек, одураченный демагогическими воплями своего прилтеля. Он один до конца остается верен своей партии, но кому иужна такая преданность, если она не служит делу истинного

nporpecca?!

Симпатичен и намеченный штрихами образ Ортензи, старого писателя-либерала, участника демократических движений прошлого. Но этот дряхлый слепец, при всей безукоризненной чистоте своей жизни, бессилен в настоящей действительности; он не обладает ничем, кроме сентиментальных воспоминаний о боевой молодости да стихийной уверенности в победс народа, который «добр». Характер Ортензи получит впоследствии завершение в личности старого Бука из «Верноподданного». Оценка останется прежней — доброжелательно-насмешливое сочувствие.

В обстановке общественной сумятицы естественно появление самых беспринципных спекулянтов надеждами людей, одержимых, готовых растоптать все на свете для достижения власти. В «Маленьком городе» роль авантюриста и проходимца без идей, но с честолюбием, трусливого, но ядовитого и жестокого, с успехом выполняет некий Савеццо, «полуадвокат» без практики, молодой бездельник и фат, демагог и хвастун. Это дальнейшее развитие типа Павица из «Богинь», но от Павица его отличает завершенный индивидуализм и абсолютная неразборчивость в средствах продвижения.

Во многом Савещо являет собой тип будущего фашиста, оп льстит власть имущим и ваигрывает с массами, подлаживаясь к «прогрессистам»; но в наиболее острый момент покидает их и возглавляет оперативный штаб противника. Во время пожара Савещо провоцирует толпу на жестокую расправу с актерами, а заодно и своим конкурентом в борьбе за влияние адвокатом, чтобы укрепить положение «идейного» руководителя масс.

Изгнанный из города Савеццо обещает вернуться и всех обречь на кровавую расправу. Надо думать, что, характеризуя годы спустя картины «Маленького города» как «Италию накануне фашизма», Генрих Манн в значительной степени разумел образ Савеццо.

Но вот большинство действующих лиц обретают, наконец, покой и радость примирения. Вожди некогда враждовавших партий произносят прочувствованные речи о всепрощении, взаимононимании, красоте добра... И, однако, это лишь откровенная ирония автора; шутовской характер пынных деклараций адвоката и трогательной проповеди священника Геприх Манн взрывает песоответствием между сладкими, миротворческими словами, сулящими покой и благоденствие, и действительностью, не претерпевшей никаких изменений и далеко не склонной улыбаться всем и каждому.

На фоне балаганной войны возникают отсветы более реальных противоречий социального бытия: простой люд возмущается булочником и городскими властями, отдавшими ему на откуп всю хлебную торговлю; рабочие выступают с требованием увеличить зарплату; представители левых партий борются за место в выборных органах управления; мелкие ремесленники требуют

справедливого распределения городских заказов.

Таким образом, фиктивность всеобщего умиротворения стаповится очевидной не только в свете «значительности» пробле-

мы, которая возбудила страсти.

Итак, должен сделать вывод читатель, классовый мир увы— непрочен. Отставив от участия в «конкурсе освободителей» буржуваию, писатель продолжает поиск.

Уже с конда 90-х гг. появляются многочисленные новеллы писателя, составившие затем сборники «Флейты и кинжалы» (1905), «Ненастные утра» (1906), «Злые» (1908), «Сердце» (1910), «Пест-

рое общество» (1917) и другие.

Социальным фундаментом новеллистики Генриха Манна остаются на долгие годы те же идеалы французской буржуазной революции, тот же абстрактный гуманизм. Тематика новелл чрезсычайно многообразна: от проблем, ограниченных вопросами человеческой этики, до обличительно-сатирических, издевательски и карикатурно рисующих безмозглое мещанство, гнилую бюрократию, хищническую финансовую буржуазию.

Некоторые новеллы вошли в число предварительных заготовок Генриха Манна к последующим романам («Бедная Тониетта» — к «Маленькому городу», «Гретхен» — к «Верноподданно-

му»).

Любопытна одна из первых повелл писателя «Похищенный документ». Два видных государственных чиновника Глюмков и Эвальд соперничают, борясь за право защищать в рейхстаге реакционнейший «законопроект о крамоле», реставрирующий бисмарковский «исключительный закон против социалистов».

Оба высокопоставленных службиста усердны и преданы мо-

пархии, но ненависть ко всем, «кто хоть в какой-то мере настроен социально», отступает перед чиновничьим честолюбием, стремлением выдвинуться. В сложившейся ситуации защищать законопроект — «самое неблагодарное дело», полагает тайный советник Глюмков. «Но зато у начальства ты на виду. Чем безнадежнее дело, которое ты отстаиваешь, тем очевиднее твоя предавность»

Однако обойденный доверием министра Глюмков, чтобы подложить свинью более удачливому Эвальду, оказывается способным передать редакции социал-демократического «Форвертса» «опаснейший из документов», содержащий списки агентов-провокаторов и оперативные планы наступления на силы радикализма.

Трагикомический конец Глюмкова, изнуренного страхом разоблачения и мыслями о попранной «чести» и замаранных «традициях», не смягчает ехидной насмешки автора над узколобым чиновничьим мирком, где угождение и готовность, вопреки эдравому смыслу, защищать самые бредовые начальственные идеи идут рука об руку со взапиной ненавистью, трусостью и предательством.

В «Деле чести» ньяная потасовка бюргеров из-за того, что наименее хмельной «непочтительно отозвялся об одной даме, о которой никто иначе и не отзывался», приводит к американской дуэли, т. е. обязательству одного из дуэлянтов покончить с собой в случае несчастливого жребия. Темный шар достается Зиберту, Михельсону повезло.

Утро, однако, развеяло и рыцарственность и бесстрашную готовность Зиберта ностоять за честь дамы («этой коровы Мелани», как он полагает ближе к полудню). Адская боль с похмелья и тягостные сомнения одолевают Зиберта: какое идиотство лишать жизни себя, такого милого и симпатичного; «а попробуй и увильнуть, пойдут звонить по всему городу».

Попытки столноваться с противником и свидетелями ни к чему не приводят: очевидцы бегут от Зиберта, потому что безбожно трусят своего соучастия в деле и уповают на то, что не окончательный же болван Зиберт, чтобы превратиться в покойника; Михельсона, кроме того, удерживает от проявления слабости грозная репутация бывшего младшего фельдфебеля.

Несчастный Зиберт дает себе три дня сроку, время проходит чудесно: интересная бледность приговоренного, задумчивая отрешенность, грустные намеки, умиленное любование собой скороналительно доставляют ему благосклонность холеной дамочки Клэр Фихте. А когда приходит горестный час разлуки с миром, герой находит, что он «не создан для этого». «Он почувствовал, что неплохо было бы не один еще раз иметь возможность основательно поужинать».

И вот, вместо того, чтобы расстаться с жизнью, Зиберт решает тайно и ненадолго оставить город. Ночной поезд уносит возрожденного к жизни героя.

На нескольких страничках новеллы уместилась характеристика бюргерских нравов, общественной морали и личных взаимоотношений буржуа. С едкой всепроникающей насмешкой демонстрирует Генрих Манн идиотическую поплость «принципиальных» разногласий в среде бюргерства, претенциозную банальность, бесконечную самовлюбленность мешанства.

Хлипкость, трусоватость, себялюбивая изворотливость зибертов, михельсонов и им подобных вызывает насмешливое презрение Геприха Манна.

Есть в новеллах писателя, в частности в новеллах «птальянского цикла», и другие герои: волевые, жизнелюбивые, жертвующие своими привязанностями, счастьем во имя своей родины. Отзвуком не слишком отдаленной борьбы итальянского народа против австрийского владычества и тирании папской церкви была новелла Генриха Манна «Фульвия».

Уважительно, благоговейно рисует писатель характер пылкой, темпераментной девушки-аристократки, проникшейся идеалами свободы отчизны, ради которых она с радостной готовпостью отлает состояние, молопость и любовь.

В бедности и забвении доживает жизнь старая вдова Фульвия. Негнущиеся, скрюченные от холода пальды, изрезанное моршинами лицо, седая голова... И при этом гордая пламенная душа, которая заставляет распрямиться сгорбленную спину и засверкать угасшие глаза при воспоминании о годах высшего человеческого счастья — борьбы за независимость Италии.

Генрих Манн славит возвышенный идеализм этой судьбы, не искавшей личной выгоды, черпавшей в жертвенности радость, не испугавшейся забвения.

Показательно, что героические характеры новеллистики Генрика Манна — всегда представители привилегированных сословий, вдохновляемые прекрасными и возвышенными, но отвлеченными идеалами добра, свободы, справедливости. Реальная суть борьбы — жизнь народа в свете этих высокогуманных и великодушных возэрений, никак не обозначена в новеллах.

В творческом наследии Генриха Манна литературная критика и политическая публицистика занимают особое место. Дело в том, что бесстрастный объективизм был совершенно чужд бесстрашному сатирику и бойцу. Потому и в цикле очерков о французских писателях-классиках, созданных Генрихом Манном до начала первой мировой войны, решающим становится демократический пафос борьбы против всех институтов вильгельмовской монархии,

Его статьи «Дух и действие» (1910), «Вольтер и Гете» (1910), «Гюстав Флобер и Жорж Санд» (1905) и другие не только отражают литературные симпатии писателя-реалиста, но также и активно защишают иуховную культуру человечества против растлевающего влияния империалистической идеологии, идейно мобилизуют демократические силы Германии на борьбу с юнкерскооружуазной монархией, перебрасывают мост от прогрессивной интеллигенции к пробуждающимся массам.

Все литературно-критические статьи Генриха Манна пронизаны одной из основополагающих мыслей его эстетики: о взапмопроникновении искусства и политики, о боевой и гуманной

сути искусства.

Теоретические исследования в области литературы смыкаются с выступлениями Генриха Манна по социальным вопросам. Предвоенные и военные статьи писателя «Рейхстаг» (1911), «Жизнь, не разрушение» (1917), «Молодое поколение» (1917) и другие раскрывают перед нами позиции буржуваного демократа революционной складки, который восстает против войны, обличает шовинизм, борется за личные свободы и республиканский образ правления под реальным контролем народа.

Примыкая в это время к прогрессивным писателям, группировавшимся вокруг лево-экспрессионистских журналов «Акцион» и «Канн», Генрих Манн вместе с инми выступает против милитаризма, издевается над бессловесной покорностью немецкого

бюргерства.

В этот период уходит корнями живая, непримиримая борьба Генриха Манна — публициста 30—40 гг., когда он со страстью и свойственным ему сарказмом бичевал фацизм и войну.

## норвежская литература

## **ВВЕДЕНИЕ**

Норвегия — страна гор и моря, сильных и мужественных людей. В Норвегии не было крепостного права, и это наложило на ее духовную жизнь значительный отпечаток. Ф. Энгельс писал: «Норвежский крестьянин никогда не был крепостным, и это дает всему развитию, так же как и в Кастилии, совсем другую подоплеку. Норвежский мелкий буржуа — сып свободного крестьянина, и вследствие этого он настоящий человек по сравнению с опустившимся немедким мещанином» 1.

Особый путь развития страны привел к тому, что в 1814 г. Норвегия добилась самой демократической в Европе конституции. Но страна не была свободна. С 1450 г. она подчинена Данна, с которой состояла в унии; в 1813 г. освободилась от Дании, но на следующий год попала в зависимость от Швеции, сохранив при этом свою конституцию и стортинг<sup>2</sup>. Борьба за независимость увенчалась успехом только в 1905 г.

Успеху борьбы способствовало появление норвежского пролетариата, который в 1887 г. объединился в Рабочую партию.

Плодородной земли в стране мало и возделывать ее трудно. Рыболовство и судоходство издавна были чуть ли не основными средствами существования. В XIX в. маленькая Норвегия по размерам флота занимала в Европе пятое место. Но промышленность ее, энергично развивавшаяся в XIX в., была еще слаба. Только четверть населения в 1890 г. жила в городах. Страна оставалась крестьянской, мелкобуржуазной.

Сообщение между поселками, расположенными в горных долинах, было порой очень сложно. Это привело к тому, что небольшое население страны говорило на множестве диалектов. Официальным языком был датский, довольно близкий к норвежскому. Датчане, долгне годы владевшие Норвегией как своей колонией, считали ее язык языком невежественных людей. Перед деятелями культуры Норвегии XIX в. стояла задача создать единый национальный язык.

Оживление экономической и политической жизни Норвегии в XIX в. привело к подъему культурной жизни. Энгельс писал по этому поводу в 1890 г.: «За последние двадцать лет Норветия пережила такой подъем в области литературы, каким не может похвалиться за этот период ни одна страна, кроме России» 3.

Норвежская литература XIX в. дала писателей, творчество которых имеет значение не только для одной Норвегии, это —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> К. Маркс и Ф. Энгельс. Избранные письма, стр. 420.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Стортинг — парламент.

<sup>8</sup> К. Маркс и Ф. Энгеньс. Избранные письма, стр. 418.

Генрик Ибсен (1828—1906), Бьёрнстьерне Бьёрнсон (1832—1910), Юнас Ли (1833—1903), Александр Хьёланн (1849—1906), Арне Гарборг (1851—1924).

Б. Бьёрисон Крестьянская, мелкобуржуваная стихия норвежской жизни особенно близка была Б. Бьёрисону — сыну пастора, вышедшего из крестьян. Бьёрисон соединия в себе писателя и народного трибуна. Человек больших страстей и твердых убеждений, он посвятия себя борьбе за освобождение родины. Его стихи становились народными гимнами, его оратории знала вся страна.

Еще в юности Бьёрисон становится убежденным республиканцем, сближается с рабочим движением и радикальной интеллигенцей.

Литературную известность ему приносят романтические повести из жизни крестьян — «Сюннёве Сульбакен» и «Арне» (1856). Неторопливо, в духе саг, развертываются перед нами картины суровой норвежской природы и жизни сильных духом, мятущихся людей. Несколько идеализируя скудную духовно и матернально жизнь крестьян, Бъёрнсон показывает, как облагораживаются и смягчаются души его героев под влиянием религии и чуткой любви жепщины.

В рассказах Бъёрнсона социальные конфликты подменены моральными, как это было свойственно норвежской литературе того времени, но заслуга писателя в том, что он изображает духовный мир своих героев с глубоким уважением и сочувствием, без скидок на необразованность крестьянина.

Морализаторская тенденция Бьёрнсона в 50—60-е гг. близка к идеям «радостного христианства» датчанина Грундтвига, который звал всех в радостном труде совершенствовать свою нравственную природу. От грундтвигиантства в 70—80-е гг. он переходит к атеизму, к борьбе против религии и королевской власти. Это годы наиболее резкой социальной критики; но критика Бьёрнсона не подрывает основ буржуваного государства и его морали.

В 1875 г. были созданы пьесы «Банкротство» и «Редактор», которые впервые в Норвегии представили современность не в комедии, а сделали пьесу ареной драматической борьбы.

Следует все же сказать, что Бьёрнсон и здесь сглаживает остроту конфликтов: банкротство Тьельде в «Банкротстве» представляется как средство морального перевоспитания нечестного дельца. Тьельде у Бьёрнсона — отвратительное исключение в мире деловых людей.

В «Редакторе» драматург бичует пороки политической жизни страны — полные лжи газетные кампании и др.

Драма 1877 г. «Король» — развенчание королевской власти.

Борьба за новую мораль — одна из главных сторон и литературной, и общественной деятельности Бьёрнсона. Вудучи уверенным в необходимости равных политических прав для мужчин и женщин, он борется за равные нормы для них и в области морали. Этой проблеме посвящена пьеса 1883 г. «Перчатка», где девушка отказывает своему жениху, узнав о его безнравственной жизни. Мужчина, вступающий в брак, должен быть так же чист нравственно, как и женщина. Эта идея становится основной в докладе «Единобрачие и многобрачие», с которым Бьёрнсон объехал всю Норвегию. По некоторым сведениям, лекции Бьёрнсона способствовали повышению морального уровня норвежцев.

Одним из высших достижений Бьёрнсона стала его драматическая дилогия «Свыше наших сил» (І часть — 1883, ІІ часть — 1895). В первой части пастор Санг, всей душой верящий в бога, надеется своей верой сделать чудо: исцелить свою парализованную жену. Чудо совершается: жена настора действительно встает, но почти сразу же умирает. Умирает и сам Санг: он не в силах вынести нечеловеческого напряжения, с которым готовил чудо. Вывод: нет бога, творящего чудо, есть экзальтация человека, который гибнет, если перенапрягает свою волю.

Вторая часть драмы рисует время забастовки. Картины народного страдания даны особенно ярко и реалистично. В драме предложено два выхода из предельно обострившейся социальной борьбы: сын Санга выбирает анархический бунт, а дочь — филантропию. Юноша, жертвуя жизнью, взрывает замок, где заседают фабриканты, но бунт одиночки только ухудшает положение народа — это «свыше сил». Сам Бъёрнсон на стороне дочери Санга.

В 90-е и 900-е гг. Бъёрнсон не изображает острых социальных конфликтов, тематика его пьес мельчает. Морализаторская тенденция окончательно побеждает.

Но Бьёрнсону — общественному деятелю смелость мысли и энергия не изменяют до последних дней. Всегда связанный с жизнью и интересами крестьян, в 90-е гг. он сближается особенно тесно с социалистами и рабочими. Писатель по-прежнему отстаивает полную независимость Норвегии, в преддверии первой мировой войны призывает к защите мира. Страстную устремленность всей своей жизни в будущее превосходно выразил он сам в ответе на анкету, которая предлагала назвать любимый месяц года: «Я выбираю апрель! В этом месяце старое рушится, повое пускает корни».

С реалистическими социальными романами, которые вскрывали корыстные интересы буржуазии и бесчестные дела чиновников, выступил в 80-е гг. А. Хьёланн. Писатель, создав трилогию об Абрахаме Лёвдале («Яд», «Фортупа», «Праздник Иванова дня»), показал разложение личности интеллигента в бур-

жуваном обществе, если он встает на путь предательства интересов народа. Реалистическая беспощадность критики и психологическая глубина образов делают прозу Хьёланна одним из самых значительных явлений в норвежской литературе.

Произведения Арне Гарборга «Крестьяне-студенты» (1883) и Ю. Ли «Пожизненно осужденный» (1893) дают воз-

можность увидеть трагизм жизни крестьян.

В последнее десятилетие века в норвежской литературе начинают все явственнее ощущаться элементы натурализма и импрес-

сионизма. Идеи Ницше проникают в литературу.

Наиболее ярко особенности конца века отразились в творчестве Кнута Гамсуна, Он дебютировал в 1890 г. романом «Голод», который сразу обратил на себя внимание талантливо переданными ощущениями безработного, находящегося на краю гибели от истощения. Но социальная проблема безработицы тонет у писателя в разнообразии психических состояний и физических страданий голодающего. Социальная критика дает себя внать в романе «Репактор Люнге» (1893), но затем уступает менатуралистически-импрессионистским описанием переживаний одиночки, порвавшего с миром («Пан» и др.). Большой талант хуложника отравлен ницшеанскими идеями, крайним индивидуализмом и ненавистью к рабочим. Это приводит Гамсуна к созпанию праматической трилогии об ученом Иваре Карено («У врат царства»). Герой терпит лишения, но он считает своим долгом закончить «научное» исследование, проникнутое духом ницинеанства. Ивар Карено пишет: «Господа, говорящие о гуманности, вы не должны ласкать рабочих, вы должны скорее охранять нас от их существования, помещать им усилиться, вы должны истребить их».

Подъем рабочего движения вселяет страх в Гамсуна, выражающего в образе Карено свои настроения. Судьба Гамсуна, вставшего на путь борьбы с демократией, приводит его во время второй мировой войны в лагерь сторонников фашизма.

\* \*

Норвежская литература второй половины века дала значительные реалистические произведения. В отличие от европейских инсателей этого времени, норвежцы создавали образы смелых и цельных людей, воодушевленных идеями борьбы за свободу и независимость родины. Идеи и формы декаданса, в связи с особенностями развития страны, проникают в норвежскую литературу позднее, чем в литературы других европейских стран.

Следует все же сказать, что положительные идеалы, выдвинутые норвежской литературой, не выходили в основном за рамки проповеди благородства души человека, или вовсе были туман-

ны, Ф. Меринг писал, что в XIX в, норвежцы смогли «выбраться из глубин романтического болота на вершины современного общества», но их «трона с этих вершин затерялась в облаках» 1.

## ГЕНРИК ИБСЕН (1828—1906)

Величайшего драматаруга Норвегии Генрика Ибсена нельзя считать только норвежским - он писал о том, что волновало лучшие умы Европы в конце XIX в., он создал реалистическую социально-психологическую драму, ставшую це-

лой эпохой в европейской праматургии.

Г. В. Плеханов в статье «Генрик Ибсен» писал: «...если влияние Ибсена распространилось далеко за пределы его родины, то это значит, что в его произведениях были такие черты, которые соответствовали настроению читающей публики современного цивилизованного мира». Это основное настроение Плеханов определял как «вкус к идеям, т. е. нравственное беспокойство, интерес к вопросам совести, погребность взглянуть на все явления повседневной жизни с одной общей точки зрения». Именно это и составляет «отличительную черту Ибсена как хуложника» 2.

Г. Ибсен ролился в небольшом гороне Шиене. В своей автобиографии он вспоминал: «Родился я в доме на площади, известном под именем дома Стокмана. Дом стоял как раз напротив фасада церкви с высокой папертыю и внушительной колокольней. Направо от перкви возвышался позорный столб, а налево пом, в котором помещались: зала городского совета, арестантские камеры и палаты умалишенных. Четвертую же сторону плошали занимали гимназия и городская школа. Самая церковь стояла посре-

дине открытой площади.

Таков был первый вид на мир, открывшийся моим глазам» 3. Мир открывался будущему драматургу в своих противоречиях. В детстве и юности Ибсену пришлось самому испытать гнет тупомыслия мещан и унижения бедности: отец Ибсена разорился, когла мальчику было 8 лет, и потому юноше в 15 лет пришлось перебраться в Гримстад, еще более захолустный, чем Шпен. Там он работает аптекарским учеником и мечтает о славе поэта. Примечательно, что первые его стихи носят название «Мадьярам». Они написаны в 1848 г. под впечатлением революции в Венгрии.

Жизнь самой Норвегии, на протяжении всего XIX в. боровшейся за полную независимость, способствовала развитию революционных настроений молодого поэта.

<sup>1</sup> Ф. Меринг. Литературно-критические работы. T. 2. M., 1934,

стр. 250—251. <sup>2</sup> Г. В. Плеханов. Искусство и литература. М., 1948, стр. 770. <sup>3</sup> Цит. по кн.: В. Г. Адмони. Г. Ибсен. М., 1956, стр. 20.

В 1850 г. Г. Ибсен переезжает в столицу Норвегии и активно участвует в политической и культурной жизни.

В Кристиании Ибсен сближается с рабочим движением, возглавляемым Маркусом Тране. Тране выдвигал общедемократические требования, основным из которых было всеобщее избирательное право. Движению были свойственны и социалистические устремления. Колебания зрелого Ибсена между социализмом и буржуазным демократизмом намечаются уже здесь, Будущий

драматург сотрудничает в газете, близкой Транс.

В 1851 г. участники общества были арестованы. Ибсен пабегает ареста лишь потому, что в типографии удалось спрятать написанные им статьи. Провал Маркуса Тране не охлаждает демократических симпатий писателя, политическая острога его фельетонов усиливается. Он создает в 1851 г. сатирическую пьесу «Норма, или любовь политика», где, используя либретто известной оперы, бичует пустую болтовню политиканов. Но автор «Нормы» не видит той силы, на которую можно опереться в борьбе за прекрас-

ное будущее.

Путь Ибсена-драматурга начинается еще в Гримстаде в 1848—1849 г., когда он пишет драму «Катилина». Из речей римского оратора I в. до н. з. мы знаем о Катилине, как об эгоистичном, развращенном и честолюбивом человеке, который готов был уничтожить Рим, лишь бы добиться над ним победы. Ибсен читает речи Циперона в революционный 1848 год. Потрясения, переживаемые Европой, заставляют юношу искать героя-борца, гражданина; он решает, что древний мятежник, против которого с такой страстью выступал Циперон, был незаурядной личностью. Катилина кажется Ибсену благородным и пылким свободолюбцем.

Он изображает Катилину человеком, душу которого раздирают противоречия — стремление к благу римлян порой вступает в борьбу с бурными эгоистическими страстями. Светлое и темное в душе героя символически олицетворяется двумя противоположными женскими натурами, к которым влечет героя: страстной, жестокой и себялюбивой Фурией и мягкой, кроткой, всегда го-

товой на жертву Аврелией,

Ибсен писал в 1875 г. в предисловии к драме, что он и теперь еще многое «может признать своим»: «Многое, что стало предметом моего творчества в позднейшее время: противоречие между способностями и стремлениями, между волей и возможностью, противоречие, составляющее трагедию и вместе с тем комедию человечества и индивида, — все это проступало уже в этой драме туманными намеками».

В этой первой драме проявился постоянный для Ибсена интерес к общественным проблемам, стремление вскрыть противоречия действительности.

Выбор героя говорит о высоких гражданских идеалах автора. Основное значение имеет не интрига, а борьба в душе героя. Способы изображения свидетельствуют о тяге автора к символике.

В 1851 г. Ибсен переезжает в Берген, где становится театральным режиссером. Он ставит Шекспира, Скриба, Дюма, скандина-

вов — Хольберга, Эленшлегера, позинее Бьёрнсона.

В репертуар его театра входят и трагедии, и комедии. Чтобы лучше познакомиться с театром, он едет в Данию и Германию, где его восхищает исихологическое мастерство и высокий пафослучших актеров того времени.

Много раз и в разном исполнении он смотрит «Гамлета». Ибсен читает и изучает Шекспира. Английский драматург, знаток человеческой души, драматург-философ, тонко чувствующий со-

временность, становится спутником всей жизни Ибсена.

Но не один Шекспир влечет в это время Ибсена. Ибсен считает, что драма должна быть корошо сделана; содержание обязательно должно быть серьезным, но интрига необходима для драмы. «Королем» интриги был Скриб. Правда, пьесы Скриба Ибсен причислял к «драматургическим лакомствам», вредным для вкуса публики, но кто лучше этого француза мог завязать и развязать сюжетные узлы? Без напряжения, создаваемого сложным переплетением чувств и событий, без выяснения тайн даже зрелый Ибсен не мыслил драмы.

Ибсен вступает в литературу Норвегии в то время, когда там господствует так называемая «национальная романтика». Ее сторонники были либералами в области политики, а в литературе насаждали интерес к национальной старине, к сагам и песням,

к наролным поверьям и обрадам.

Мбсен в 50-е гг. тоже романтик, но его романтизм не страдает налетом новерхностности в усвоении национальных традиций. Его романтизму чуждо благодушие «национальной романтики», он считает, «что национальное искусство не продвинешь внеред мелочным копированием сцен из будничной жизни и что национальным писателем является лишь тот, кто способен придать своему произведению тот основной тон, который несется нам навстречу с родных гор и из долин, с горных склонов и берегов, а прежде всего — из глубины нашей собственной души».

Он изучает саги — величайшее наследие скандинавов. У него есть талантливый предшественник в области использования сюжетов и героев саг в драме — Эленшлегер. Но Ибсен не приемлет его риторики. Он писал в предисловии к «Воителям в Хельгеланде»: «...моим намерением ... было изобразить нашу жизнь в древнее время, а не наш мир саг». Ибсена, величайшего драма-

турга-исихолога, уже тогля интересует духовная жизнь недовека.

скрывающаяся за его ледами и проявляющаяся в них.

Ибсена волнует проблема исторической прамы. Он считает. что историческое произведение не должно обязательно копировать исторические факты, достаточно «исторических возможностей», т. е. передачи духа времени, История, по мнению Ибсена, должна быть поставлена на службу современности. Свобололюбивые, смелые герои древности должны воспитывать зрителя. Иосеннадеялся исправить нравы современников, рисуя героические и благородные поступки людей прошлого или изображая трагизм отступничества от высокого призвания.

Спелать праму серьезной, заставить врителя мыслить вместе с автором и героями, превратив его в соавтора, - вот задача Ибсена. Присутствие автора не должно ощущаться в драме это нехудожественно. Авторская идея должна проходить в драме

«скрыто, как серебряная жила в горных недрах».

В праме доджны бороться не илеи. «чего не бывает в действительности», надо изображать «столкновения людей, житейские конфликты, в которых, как в коконах, глубоко внутри скрыты иден, борюшиеся, погибающие или побеждающие», Пьеса не должна кончаться с палением занавеса, «настоящий финал должен находиться вне ее рамок», поэт намечает направление. --«дело каждого читателя или врителя в отдельности дойти до ... финала путем личного творчества». В этом стремлении разбудить человеческую мысль чувствуется человек, высоко пенивший ироиию Г. Гейне и бунтарский пафос Байрона. Романтизм Ибсена близок революционному крылу. Вместе с тем в романтизме Ибсена, особенно и концу 50-х гг, все более ощущаются реалистические тенленции.

О скандинавской старине Ибсеном написаны: «Богатырский курган» (1850), «Фру Ингер из Эстрота» (1854), «Пир в Сульхауге» (1855), «Улаф Лильекранс» (1856), «Воители в Хельгелапде» (1857) и «Борьба за престод» (1863). Остановимся на

наиболее совершенных.

Действие во «Фру Ингер из Эстрота» происходит в замке фру Ингер в 1528 г. Норвегией правит датский король, вся страна, и владельцы замков и простой народ, живет падеждой на независимость. Во фру Ингер, которая юной девушкой дала обет бороться за свободу родины, они видят свою надежду. Но фру Ингер лавирует между датчанами и норвежцами. К прежней цели — освободить страну, прибавилась новая — королем Норвегии сделать своего сына Нильса.

Она попадается в расставленные ею же самой сети и, думая, что уничтожает соперника, приказывает убить своего сына.

Фру Ингер побеждена, ибо изменила своему призванию -

борьбе за освобождение родины, Эгоистическое стремление стать матерью короля сломило эту гордую, умную и волевую женщину.

Характер фру Ингер порой напоминает леди Макбет Шекспира; высокая современная идея освобождения родины положена в основу драмы; тонко прослеживает автор изменение чувств главной героини и ее дочери. Но при всем этом ощущается весьма заметное влияние драматургической техники Скриба: сюжетная линия нарочито осложнена, смена событий подчинена случайностям. В целом пьеса, построенная на борьбе страстей, создана в традициях романтизма.

Указывая точное время действия в этой драме и называя подлинное историческое имя — фру Ингер из Эстрота, — Ибсен не считает себя обязанным в мелочах придерживаться фактов. Он заостряет черту, намеченную в исторической личности — свободолюбие, — и развивает это свойство, характерное для XVI в.

и необходимое для XIX в.

В «Воителях в Хельгеланде» Ибсен тоже не считает обязательным точно излагать события, известные из саг: ему пужно воскресить для современииков цельные и гордые натуры прошлого.

Основной конфликт драмы — великодушие сильного и жестокость сильного. Основная идея — трудный путь гуманности. Но цля Ибсена это единственный путь.

Конунг <sup>1</sup> Сигурд Могучий вместе со своей дружиной и кроткой женой Дагни только что высадился на Хельгеланд.

Там он встречает своего друга и побратима Гуннара и его жену Йордис. И только тогда открывается тайна прошлого: Йордис и Сигурд полюбили друг друга с того самого момента, как еще девушкой она увидела его в доме своего приемного отца. Сигурд ради друга отказался от любимой. Она мечтала стать теварищем в битвах могучего Сигурда, а ей пришлось собирать оброк с арендаторов. Сигурд и сам страдал в браке, ибо Дагни не смогла стать настоящей подругой воина. Йордис предлагает Сигурду оставить Гуннара и Дагни и уехать вдвоем: даже не как жена пойдет она с ним, а как товарищ в его славных походах. Но не может Сигурд быть счастлив ценой несчастья друга и жены. Тогда Йордис находит иной способ соединиться с Сигурдом: она убивает его, чтобы умереть самой ц быть с ним вечно в царстве мертвых.

Перед нами могучие, не склонные к компромиссу герои, их чувства сильны и неизменны, но судьба трагична, пбо отказ человека от самого себя неизбежно ведет его к раздвоенности, к гибели. Выше всего — даже развития личности, верности са-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Конунг — вождь в Скандинавии, позднее король.

мому себе — стоит гуманность. Автор сочувствует Йордис, восхишен силой и самобытностью ее натуры, но осуждает ее за эгоизм и жестокость.

Ибсену удаются характеры, вместе с тем драма полна напряженных ситуаций. Сложность поведения героев усиливается тем. что характеры и ситуации получают предысторию, ту тайну, которая раскрывается постепенно в драме. Зпесь — это история похищения невест и любовь Йордис и Сигурда, Тайна прошлого, раскрывающаяся во время действия, станет одной из характерных черт драмы Ибсена, начиная с 70-х гг. В «Воителях в Хельгеланде» происходищее перед нашими глазами насыщено действием. Это свойство ранней романтической праматургии Ибсена.

Проблеме взаимоотношений человека и об-«Борьба шества посвящено творчество Ибсена за престол» второй половины 60-х гг. В «Борьбе за престол» эта идея раскрывается на историческом материале.

Действие происходит в Норвегии в XIII в. Борьба за престол развертывается в основном межну двумя претендентами — Хоко-

ном Хоконссеном и ярлом 1 Скуде.

Государство разпроблено на враждующие между собой племена. В то время как каждый из претендентов движим лишь честолюбием, Хокон заявляет: «Если бы дело касалось лишь моего права, то, может статься, я и не купил бы его такой дорогой пеной: но мы полжны смотреть выше. Тут пело в призвании и полге. Я глубоко и горячо чувствую это и не постыжусь сказать: н один могу вести страну вперед, к лучшему будущему. Королевское происхождение порождает королевский долг ..».

У Хокона пействительно есть «королевская мысль»: «Норвегия была государством, — говорит он, — станет народом. Трендер шел против викваринга, агдеваринг — против хордалендинга, хологалендинг — против сонгделя<sup>2</sup>, отныне все должны объединиться и сознавать, что все они составляют одно целое. Вот дело, возложенное на меня господом, вот дело, предстоящее королю Норве-

гии».

Мысль эта настолько нова и необычна, что даже самый умный из соцерников Хокона ярл Скуле не способен сразу осознать ее, ибо «ни о чем таком не вещает сага Норвегии до сего дня». Сиду и назначение короля ярл видит в другом: «Племя должно идти против племени, притязание против притязания, город против города, род против рода, - тогда лишь король будет сплою. Каждое селение, каждый род должен или нуждаться в короле, или бояться его. Если вы искорените всякую рознь, вы сами лишите себя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Я р л — первое после короля лицо в государстве.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Трёндер, виквэринг, агдевэринг, хордалендинг, хологалендинг... --представители различных племен древней Норвегии.

сплы». Но Хокон видит задачи, поставленные новым временем, — задачи объединения страны вокруг дела, общего для всех. Цель короля — не личная власть над слабыми и разрозненными, а руководство сильными едиными во имя всеобщего процветания. Хокен добивается этого: сам народ признает, что надо положить конец братоубийственной вражде. Ярл Скуле, поверив этой мысли, готов служить ей, но только сам став королем. Он забывает, что для служения великой цели нужна внутренняя убежленность, а он полон сомнений.

Против Хокона и его иден выступает епископ Николас: он был слишком труслив, чтобы стать воином, и безроден, чтобы быть королем, и потому пусть пропадает Норвегия, если не может достаться ему. Он говорит, что «обретается в состоянии невинности: не различает добра и зла...». Это лицемерное заявление, ставшее несколько позднее излюбленным щитом сторонников Ницше, Ибсен разоблачает в своей пьесе. Епископ хочет изобрести некое регретиште торона в виде монаха-призрака и провозглашает свое проклятье единству и человечности:

Вудут норвежды брести еле-еле
По полю жизни, без воли, без цели;
Будут их души уэки, а сердца
Злобой друг к другу пылать без конца;
Будут в одном меж собою согласны:
Все, что велико, и все, что прекрасно,
Камнями, грязью скорей забросать.
Будут позор свой за честь почитать;
Будут ввать тряцки ничтожные стягом, —
Знайте тогда: по порвежской земле
Путь свой победным торжественным шагом
Старый епископ свершает во мгле!

(Пер. A. и П. Ганзен)

Но бессилен старый епископ — драма кончается победой Хокона, торжеством единства над раздробленностью.

Создавая эту историческую драму, по глубине мысли, по мощи характеров, по построению и пародным сцепам, напоминающую шекспировские трагедии, Ибсен более, чем когда-либо прежде, имеет в виду современность: Норвегия борется со Швецпей за свою национальную независимость, но в борьбе нет едипства; в жертву честолюбию приносятся национальные интересы, личность деградирует, словно заветы епископа-призрака действительно сбылись. Помимо интересов Норвегии Ибсена волнует судьба всей Скандинавии. Страны полуострова в отдельности слабы, им необходимо единство в борьбе против более развитых противников и в первую очередь Германии, но нет единства между Данией, Норвегией и Швецией. На середину 60-х гг., приходится

кризис в мировозэрении Г. Ибсена и вызванное им более детальное осмысление как мира, так и роли в нем художника.

В 1864 г. Г. Ибсен покидает родину, ибо его произведения не получают признания, режиссерская работа не дает ему ни удовлетворения, ни денег, а у него уже семья; политическая жизнь страны внушает ему живейшее отвращение. Он на грани самоубийства. Поездка за границу (после унизительных просьб ему дают для этого государственную стипендию) поможет Ибсену посмотреть на прежние тревоги со стороны.

В Европе он более определенно чувствует подготавливаю-

Но все изменения, о которых Ибсен говорит, воспринимаются им в первую очередь как изменения в понятиях, в мировоззреими человека, а не в социально-экономических отношениях.

Весьма характерна реакция драматурга на Парижскую коммуну. В 1871 г. он писал: «Старая приэрачная Франция разбита... Вот-вот затрещат и начнут проваливаться в тартарары пдеи!.. Понятия нуждаются в новом содержании и новом объяснении. Свобода, равенство и братство уже не то самое, чем были в дии блаженной памити гильотины. Но этого-то и не хотят понять политики, и вот почему я их ненавижу. Эти люди хотят лишь специальных революций — внешних, политических и т. п. А это все мелочи. Нужна революция человеческого духа...».

Он надеется, что такая «революция человеческого духа» сможет уничтожить государство, которое он называл «проклятием для индивида» и конец которого предвидел.

В 70-е гг. политическая активность драматурга настолько возрастает, что он удивляется тому, как это до сих пор его считают стоящим вне партий: он явно принадлежит к левому флангу политических борцов.

Политические взгляды Ибсена этого времени близки к анархизму Штирнера и Бакунина. У Ибсена складывается своеобразное идеалистическое представление о будущем.

В драме «Кесарь и галилеянии», которую он называет «мировой драмой» в том смысле, что в ней решаются проблемы устройства мира, возникает идея «третьего царства». Времена язычества были царством илоти, с появлением христианства воцарился дух; будущее должно стать единством и торжеством духа и плоти. Оно должно стать обществом духовно-благородных, гармонически развитых и свободных людей. В этом сбществе развитие одного из его членов не должно происходить за счет угнетения личности другого. Путь к этому «негосударственному» обществу — «революция духа», т. е. перевоспитание умов и душ. Ибсен всегда стремился дать символическое название своим идеям — «третье царство» превращается в символ будущего,

Драматург видит свою задачу в том, чтобы писать только о сегодняшнем человеке, раскрыть безобразную изнанку буржуазного мира, те причины, которые уродуют человеческую личность. Безобразие современного мира, порочность его основ воплощается в символе — «труп в трюме».

В знаменитом «Письме в стихах» (1875) Ибсен вспоминает старое поверие моряков: если корабль останавливается в море и всеми овладевает смятение, то в трюме этого корабля — труп.

И вот перед нами «Европы пакетбот путь держит в море, к миру молодому», но путь не прям: «на полпути меж родиной и целью» «бродят экппаж и пассажиры с унылым взором, заплывая жиром, полны сомнений, дум, душевной смуты и в кубрике и в порогих каютах».

Причина? — «Боюсь, мы труп везем с собою в трюме», — т. е. беда, убежден драматург, лежит в основании всей системы, которая лишает людей воли и смелости. Ибсен считает, что этот «труп в трюме» одинаково отравляет жизнь «и в кубрике и в дорогих каютах». В объединении богатых и бедных — корни той ошибки, которая заставляет Ибсена бороться не за социальную революцию, а за революцию духа, в этом источник его противоречивости.

Но все же до второй половины 80-х гг. Ибсен стремится находить те социальные причины, которые вызывают моральную деградацию личности. При этом беднейшие слои населения почти не попадают в поле зрения драматурга. Он пишет о том круге людей, который ему особенно близок и известен, — об интеллигенции, о буржуазии среднего достатка. Именно в эти два десятилетии (со второй половины 60-х до второй половины 80-х гг.) Ибсен создает свои пучине реалистические социально-психологические драмы, ставшие новым словом в драматургии Европы.

«Бранд» Разговор о современности на современном материале начинается у Ибсена драматической поэмой «Бранд» 1 (1864), которую считают социально философским произведением.

Бранд — пастор, задумавший в Норвегии XIX в. воспитать цельных людей, чуждых лицемерпя и корыстолюбия; его девиз — «быть самим собой», т. е. каждый человек должен развить в себе те неповторимые индивидуальные ценности, которые заложены в нем от рождения. Ибсен верит, что начало в каждом человеке — доброе. Путь, который избирает Бранд, — суров. Это абсолютное подчинение всех чувств, всей жизни идее неумолимого долга перед своей личностью. «Все — или ничего», — провозглашает Бранд. От того, кто решил стать личностью, требуется «все». Сам он,

¹ Современная Норвегия до «Бравда» была изображена в «Комедии любви» (1862), но это произведение не вскрывает проблем времени и далеко от совершенства в художественном отношении,

тяжко страдая от утрат, отдает «все». И люди верят ему, их души пробуждаются от сна, они перестают быть овцами господними. Каждый близок к тому, чтобы стать личностью, «самим собой», по терминологии Бранда.

Причину духовной гибели своих современников Бранд видит в том, что им подменили бога. Тот, в которого они верят, «стар и

сед», сму «было бы с руки надеть ермолку и очки».

Бог Бранда — это бог первых христиан, могучий властелин, сурово взыскивающий за отступление от своих требований. Его требования — к настоящим людям. Его суровость — это его любовь.

Казалось бы, Ибсен учит своих читателей верить в бога, только ваменяет слабого бога слабых людей сильным, способным воспитать бескомпромиссных. Но Ибсен никогда не был религиозным писателем. Он писал, что идея бога, как и идея государства, имела свое начало и будет иметь свой конец. По новоду Бранда мы внаем его слова: «Бранда» не поняли... Коренной причиной ошибочных толкований, видимо, является то, что Бранд — священник и что проблема поставлена религиозная. Но оба эти обстоительства совершенно несущественны... Я мог излить свое душевное настроение... и в сюжете, героем которого явился бы вместо Бранда, например Галилей (с той лишь разницей, что он, конечно, не сдался бы, не признал, что земля неподвижна)...». Ибсену необходимо было изобразить служение идее долга, долга перед людьми и перед самим собой.

Бранд добился того, что люди пошли за ним, он повел их ввысь, в горы, к торжеству духа, но в чем цель пути и где она конкретно, их вождь не сумел ответить. Они озлобились и забросали его камнями. Фогт <sup>1</sup>, более всего боявшийся, что проповеди Бранда внушат народу мысль не платить налоги, научат их мыслить и понимать, кто их обманывает и живет за их счет, воспользовался тем, что народ устал и, обманув, верпул его обратно.

Бранд остался один на вершине, перед ним проходит вся его жизнь, подчиненная долгу. Трагический финал заставил его задуматься о верности такого пути. Он шел не тем путем, перед ним в последний час открылась истина, что его прямолинейность граничила с жестокостью. Ясный, сияющий и словно помолодевший Бранд восклицает:

Долго я во тьме морозной Шел путем закона грозным, — Ныне все объято светом! До сих пор искал я доли — Быть скрижалью божьей волц, Но отныме солицем лета

Фогт — полицейский и податной чиновник,

Будет жизнь моя согрета. Треснул лед: могу молиться, Мир любить, в слезах излиться!

Ибсен лучше своего героя видит, что отнюдь не все люди могут быть подвижниками. Бранд громил сторонников гуманности, но сам пришел к ней, к радостному, светлому пути, хотя не отказался от борьбы. В последний момент, когда на него летит с гор снежная лавина, он вопрошает бога, ища подтверждения новой мысли:

Боже! В смертный час открой — Легче ль праха пред тобой — Воля нашей quantum satis? 1
Голос (скессь раскаты грома);
Он есть — deus caritatis! 2

(Пер. А. Ковалевского)

В детстве еще увидел Ибсен, как церковь освищает «арестный дом», школу, палаты для умалишенных и городской совет. Теперь в «Бранде» он впервые в полную силу восстал против этого страшного союза. Бунтарский пафос «Бранда» был верно оценен современниками. Он выражал революционный порыв масс. В России «Бранда» ставили на сценах театров с особенным услехом в революционные 1906—1907 гг. В главном герое видели борца, который не сломлен неудачей и мечтает о новой схватке.

С «Брандом» к Ибсену пришло признание. Но драматург видел, что «Бранд» это еще не полная картина современности, а сам Бранд — далеко не многогранная личность. Бранд — это беззаветное служение идеалу, а потому для буржуазной Норвегии середины XIX в. — исключительная личность, романтический герой, данный в полуромантической ситуации. Люди, окружающие его, — это статисты, носители одной идеи. Ибсен в эти годы стремится проникнуть в душу современника, того самого современника, который воплощает в себе самые типичные свойства.

«Пер Гюнт» Так рождается основная идея другой драматической поэмы — «Пер Гюнт» (1867). «Главным действующим лицом, — сообщал драматург, — явится один из народных норвежских полумифических, полусказочных героев новейшего времени. Поэма эта нисколько не похожа на «Бранда»; прямой полемики в ней не будет и т. д.». Но хотя «прямой полемики» в поэме не оказалось и «сатирические места» были «достаточно изолированы», «книга наделала много пгуму», ибо современные Ибсену норвежцы узнавали в Пере Гюнте себя. В середине XX в. один из норвежских критиков писал, что Пер Гюнт — наиболее полное воплощение национального характера и что, уезжая

<sup>1</sup> Quantum satis — полная мера.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Deus caritatis — бог милосердный,

из Норвегии, можно не брать ничего, но «Пера Гюнта» захватить необхолимо

Что же это за личность? В начале поэмы это «рослый крестьянский нарень лет двалиати». Его отец давно разорился и умер. сам Пер живет с матерью, старой Осе. Пера — болтуна, безпельника, фантазера и забияну — пикто не любит, кроме матери. За свою дервость Пер объявлен вне закона: вынужденный бежать из родного селения, в горах он попадает к троллям 1.

До появления у троллей Перу не прихопилось еще выбирать

путь в жизни. Он мог рассказывать небылицы, объявлять себя героем всех народных сказаний, обманывать и мать, и девушек, не чувствуя угрызений совести, привыкнув к тому, что мать ему все простиг и за него заступится. Бурная фантазия Пера говорит о его стремлении к необычному. Жизнь в родной деревне его не удовлетворяет; те, которые его презирают, сами постойны презрения. Норвежский юноша середины XIX в., полный нерастрачекных сил, но не знающий, чем себя занять, ищет выхода. Сказать, что в его душе не осталось ничего святого, невозможно: он посвоему любит мать и, несмотря на угрозу смерти, возвращается с гор к ней — умирающей, чтобы облегчить ей последние часы; из всех девушек он полюбил «светлую» Сольвейг, и бежит от нее. стращась запачкать ее той грязью, которой много в его луше. Но вместе с тем Ибсен приводит своего Пера к троллям и видит его внутрение готовым принять на всю жизнь формулу троллей — «буль поволен самим собой», которая противоположна жизненному девизу человека: «самим собой буль».

«Будь самим собой» — этого требовал Бранд, стремясь возродить самое прекрасное и благородное в человеке, сделать человека — Человеком. Эти слова дают стимул для совершенствования, они вызывают критическое отношение к себе, предъявляют высокие требования к человеческой личности. «Будь доволен самим собой» — это оправдание застоя, мещанского самодовольства, ту-

пого подчинения обстоятельствам, это смерть личности.

Пер Гюнт не заметил особенной разницы между этими формулами. Он. как ему кажется, лишь на словах принимает девиз троллей, а следует девизу людей, но действия героя ноказывают, что он не понял основного требования, предъявляемого к человеку, или понял его как тролии. Ибсен в этой драматической поэме ставит вопрос о самом главном — о духовном мире современника. Он стремится к особенной выразительности и пркости образов и ипей.

Мысль должна стать «материальной», — Ибсен достигает этого, используя символические персонажи. Тролли у Ибсена олицетво-

Тродин — фантастические. уродливые существа. враждебиме людям.

ряют половинчатость, самодовольство. Они особенно удобны писателю, ибо каждый норвежен с детства знает этих враждебных человеку существ. Идея у Ибсена усиливается эмоциями. Образ наделяется одним основным свойством и превращается в символ.

Бежав от троллей, Пер Гюнт встречается еще с одним символическим образом — с Великой кривой. Она советует все обходить сторонкой. Пер, полный сил и надежд, готов сразиться с ней, но «без борьбы всех побеждает Кривая». В начале жизни героя Ибсен только сталкивает его с Кривой, не давая разрешения конфликта, но вся жизнь Пера Гюнта — обходные пути. Бранд, его антагонист, в предыдущем произведении шед только по прямой.

В Америке, куда эмигрировал герой, ему повезло: через десять лет он разбогател, ввозя в Каролину негров, а в Китай божков. Но так как его торговля, по его словам, «вертелась на самом кончике того, что называется законом», он, для успокоения и закона и души, «второе предприятие затеял»: «ввозил в Китай весною... божков, а осенью туда ж — миссионеров». Обходил «сторонкой», как советовала Кривая, и был «самим собою поволен».

Став коммерсантом, Пер утратил все прежние достоинства, которые мы видели в нем — юноше. Искренность и отзывчивость, буйная фантазия выродились и извратились. Когда-то Пер мечтал вместе со своей матерью, что его пригласит на пир король, потом думал сделаться королем троллей, но стал королем золота. И забавы его изменились: не на быстром олене из сказок скачет Пер по родным горам, а на собственном корабле плывет по Средиземному морю, думая вмешаться в войну греков с турками и заработать еще больше денег, помогая побеждающим туркам. За свободу и право, по его мнению, бьются лишь те, у кого нет денег, богатые беспокоятся об умножении капитала с наименьшим риском.

Как личность Пер перестал существовать, служа собственному благу, и потому ему ничего не стоит выдавать себя в пустыне за пророка. Идея духовной гибели такого человека достигает своего апогея в доме для умалишенных: безумные люди, утратившие свое истинное «я» и тешащие себя заимствованным, ждут Пера, они провозглашают его своим царем.

Безумцы из дома умалишенных сродни троллям: они тоже все видят извращенным, тоже носятся со своим выдуманным «я», незаметно подменяя «быть самим собой» на «быть довольным самим собой». Избрание Пера их царем символично: он в большей степени, чем они, утратил свое истинное «я».

После долгих скитаний Пер Гюнт возвращается на родину старым и больным человеком. Он встречается со своей смертью. Это Пуговичник, он ходит с оловянной ложкой и собирает в нее людей на переплавку: цельные личности теперь перевелись и

лишь из многих вместе сплавленных можно сделать одного настоящего,

Пер Гюнт не согласен на переплавку, он убежден, что всю жизнь был «самим собой». Он считает, что его гюнтское «я — сам» — нечто цельное. Но вот он видит клубки, катящиеся по земле: — «Мы — твои мысли; но нас до конца ты не трудился продумать...». Сухие листья — это лозунги, которые он не провозгласил. В воздухе шелестят не спетые и убитые в его сердце песни. Капли росы — это те слезы, которые не выплаканы Пером, и потому они не смогли растопить его ледяное сердце. Символические образы возникают вокруг главного героя, чтобы раскрыть его духовное убожество. Он подобен луковице: у нее только одни оболочки, но нет сердцевины, стержия.

Пуговичник ставит герою условие: он избежит переплавки, если найдется хоть один свидетель, способный подтвердить, что Пер Гюнт был личностью. Король троллей не может сказать, что Пер совсем усвоил их науку: он убежал от них, не дав поскоблить себе глаза, чтобы видеть все наоборот. Не могут Пера взять

в ад, ибо он не был настоящим преступником.

Переставший верить в спасение Пер приходит к избушке в лесу, в которой он давным-давно оставил Сольвейт. Она ждала своего любимого долгие годы, состарилась и ослепла, но не винит его ни в чем. На вопрос Пера: «Где был «самим собою» я — таким, каким был создан, единым, цельным, с печатью божьей на челе своем?» — она отвечает: «В надежде, вере и любви моей». Пер Гюнт был самим собой лишь в сердце любящей женщины.

У Ибсена нет случайностей, и то, что Сольвейг — слепая — принимает и спасает возлюбленного, не случайно. Абсолютного избавления и оправдания нет герою: Пуговичник за хижиной Сольвейг говорит: «До встречи на последнем перекрестке, а там увиним...».

Драматическая поэма не дает однозначного решения проблемы: герой не осужден, но и не оправдан, пьеса не кончилась с последними словами героев. Автор словно заставляет зрителя самостоятельно решить поставленную проблему. Ибсен говорил о себе, что он только ставит вопросы, давать же на них ответы не его задача. Но вопросы Ибсен теперь ставил такие и так, что

они волновали его современников, пробуждали их мысль.

В «Пере Гюнте», полном символических персонажей и образов, порожденных и народной и авторской фантазией, драматург говорит о реальном мире, о современности и современниках. Он прослеживает путь самого обыкновенного человека от мности до старости, заставляет его мечтать о прекрасном—и совершать бесчестные поступки, любить—и торговать своей душей, жертвовать чужими жизнями во имя обогащения—и страстно и искренне искать смысл жизни, свою утраченную неповторимую личность.

Про Ибсена — автора «Пера Гюнта» — мы можем сказать, что он наконец смог проникнуть в душу своего современника, он нашел иные краски, кроме черной и белой как в «Бранде», для се изображения, но он еще не смог поставить героя только в реальные обстоятельства. Условия, в которые попадает герой (тролли, арабское племя в пустыне), порой романтичны или отвлеченны, как почти все последнее действие, столкновение с Великой Кривой, дом для умалишенных. Реалистические сцены жизни, как в первом действии, не стали в произведении преобладающими.

«Бранд» и «Пер Гюнт» еще не собственно драмы, а философские, драматические поэмы. Ибсену необходимо овладеть формой современной драмы и не только овладеть, но создать новую, ибо герои на сцене должны сохранить сложную духовную жизнь человека XIX столетия, их должны волновать те же общественные проблемы что и тех, кто сидит в зрительном зале.

Предвыборная борьба, духовный облик радикалов и консерваторов становится темой комедии 1869 г. «Союз молодежи». Беспринципности и продажности политиканов, промышленников и газетчиков противопоставляется «честная и плодотворная деятельность» благородного консерватора, камергера Братсберга. Но камергер сам, показывает Ибсен, в руках ловкого дельца Люннестада. Острые проблемы современности намечены, но глубины в разработке характеров еще нет, форма пьесы традиционная. За комедией последовала «мировая драма» «Кесарь и галилеянин» (1873), в которой автор и разрешает проблемы будущего. Для Ибсена это было последнее обращение к истории.

В 1877 г. появляется «пьеса в четырех действиях» «Столпы общества». Перед нами небольшой норвежский приморский городок, дом консула Берника—самого уважаемого человека в городе, одного из столпов местного общества. Положение Берника в обществе основано на его прошлом преступлении: он отказался от любимой женщины и женился на богатой; друга, который спас его доброе имя и уехал в Америку, он обвинил в краже денег, когда фирма испытывала затруднения.

События, изображенные в пьесе, становятся следствием того, что произошло до начала ее действия. Пьеса превращается в ныяснение тайн прошлого героев. Такая пьеса называется аналитической. До Ибсена такую форму применял еще Софокл. Сам Ибсен в исторических драмах наделял героев тайной, в той или иной мере влияющей на развитие действия в драме. «Столны общества» эту традицию переносят в современную драму. В этой драме лишь намечены те черты, которые будут развиты в дальнейшем,

В 1879 г. был написан «Кукольный дом». «Кукольный дом» Этот год можно считать годом рождения новой европейской драмы — драмы психологи-

чесной и социальной; драмы сильных характеров и больших идей; драмы, самую основу которой составляет спор об основных проблемах времени; драмы аналитической, где основной интерес представляет не столько совершающееся на наших глазах, сколько отношение героев к произошедшему в прошлом и в настоящем, вытекающем из этого прошлого. Аналитическая драма Ибсена по отношению к обычной драме — это эпилог. События произошли много раньше. Перед нашими глазами предстают их последствия и анализ этих последствий. Стремясь сделать драму отражением реальной жизни, Ибсен исключает из нее реплики в сторону, как иечто не существующее в действительности, и вволит подтекст, ибо наша мысль и чувства порой прячутся за совершенно незначительными словами.

«Кукольный дом» говорит о вопиющей несправедливости, допущенной обществом по отношению к женщине. Вопрос об ущемлении прав женщины перерастает в проблему социального неравенства.

Действие происходит в семье преуспевающего адвоката <u>Хельмера.</u> Хельмер честен и не глуп. Он любит свою жену. Жена его изящна, добра. Она все время что-то напевает, а тарантеллу на рождественском балу умеет так станцевать, что ее единодушно признают самой очаровательной женщиной. Дети для нее (их трое) — огромная радость. Когда Нора играет с ними — она сама как дитя. Муж ее зовет «белочкой», «жаворонком». Ее все считают ребенком, которого надо опекать. Она сама думает, что так и должно быть до тех пор, пока она молода и привлекательна. Но потом... — и вот здесь автор умеет проникнуть сам и ввести нас в потаенную жизнь души своей героини. Оказывается, его Нора, которая забавляет и забавляется, хочет, чтобы в ней ценили не только женское очарование, но и человеческую душу. У нее есть, как она говорит, «заручка».

Через год после свадьбы Хельмер заболел, врачи советовали ему ехать на юг, за границу. Но денег не было. Занимать деньги Хельмер считал унизительным и безрассудным. Необходимо было спасать жизнь мужа, вопреки его упрямству. По законам Норвегии женщина не имела права сама подписать вексель. За нее должен был поручиться либо муж, либо отец. Нора знала отпошение мужа к займам. Оставался отец. Он помог бы дочери. Но не могла Нора умирающему отцу сказать, что ее муж при смерти. Она подделывает подпись отца и ставит по забывчивости число того дня, когда отца уже не было в живых. Они уехали за границу, муж совершенно выздоровел, а Нора, никому не го-

воря, экономит на мелочах, ее считают мотовкой, а она подаренпые мужем деньги тратит на покрытие долга и процентов, в которых ничего не понимает. Однажды ей повезло, она достала переписку, тогда, сама зарабатывая деньги, «белочка» Нора чувствовала себя человеком, «почти мужчиной», как говорит она. Это все — предыстория. В «Кукольном доме» это та тайна, которая, раскрываясь постепенно, создает драматическую напряженность, расширяет рамки действия и дает возможность полнее осветить характеры героев на основании их отношения к этой тайне.

Пействие «Кукольного дома» начинается с того момента, когда заимодавец Норы Крогстал требует от нее, чтобы она побилась от мужа восстановления ero — Крогстада — на работе в банке, иначе он расскажет Хельмеру про вексель. В первый момент Нора пспугалась того, что о ее самом прекрасном деле расскажет мужу чужой человек, грубыми словами, Но, оказывается, то, что она считает подвигом самопожертвования, закон называет преступлением. Нора ждет теперь полицейских, которые явятся арестовать се. Но не это самое страшное: ее муж испытывает «прямо физическое отвращение» к.лживым людям и убежден, что «отравленная ложью атмосфера заражает, разлагает домашнюю жизнь», и «почти все ран<del>о</del> сбившиеся с пути люди имели лживых матерей». Нора привыкла верить своему мужу, он лучше, чем она, внает жизнь, эти его слова цотрясают ее, но она не может им верить до конца: «Нора (бледная от ужаса). Испортить моих малюток! Отравить семью! (После короткой паузы, закидывая голову.) Это неправда. Не может быть правдой, никогда во веки веков!». И все же несчастная женщина просит, чтобы к ней не пускали петей.

Увольняя Крогстада и утешая испуганную Нору, Хельмер говорит со свойственной ему убежденностью в своем превосходстве: «Увидишь, я такой человек, который все может взять на ссбя». Теперь Нора знает, что он возьмет на себя ее вину и пойдет в тюрьму из-за нее. Она видит для себя один выход — само-убийство.

Доведенный до отчаяния Крогстад в письме сообщает Хельмеру об истории с векселем. Нора, пока муж читает письмо, кочет незаметно покинуть дом, но ей это не удается, и она становится свидетельницей реакции мужа на полученное известие. «Не помай комедию»,— говорит Хельмер. Он, как и все общество, видит лишь вину Норы, а она ждала чуда — такого же беззаветного желания жертвовать собой, как это делала она.

Когда приходит второе письмо Крогстада, где тот отказывается от всех претензий, Хельмер восклицает: «Я спасен!» — «А я?» — спрашивает Нора. — «И ты, разумеется». Он готов забыть все и «прощает» жену. Хельмер не догадывается о том, в

каком безобразном виде он предстал перед Норой. А Нора утра-

тила иллюзии и увинела истину.

Мы говорили выше, что Йбсен показывает изнанку жизни, тот «труп в трюме», который мешает движению вперед. Мысли и чувства добропорядочного Хельмера — это и есть узаконенная мораль, препятствующая движению к лучшему будущему. Это продукт того общества, которое породило законы, делающие женщину бесправной, называющие преступлением великодушный поступок. Законы этого общества когда-то заставили Крогстада совершить подлог, чтобы пробиться и не погибнуть. Кристина, бывшая подруга Норы, была вынуждена выйти замуж за нелюбимого человека, чтобы воспитать двух братьев.

Современники Ибсена говорили, что новая драма началась со слов Норы, сказанных Хельмеру: «Нам с тобой есть о чем поговорить».

В драме Ибсена герои, на внутрением конфликте которых построена драма, должны выяснить до конца свое отношение к событиям и идеям.

Под изящной оболочкой <u>«белочки» и «жаворонка» таил</u>ся прекрасный человек, которого не считали нужны<u>м замечать.</u>

Она в доме отна была куколкой-дочкой, в доме мужа стала

куколкой-женой, сама она забавлялась куклами-детьми.

Живя с отцом, она подчинялась его взглядам, став замужней женщиной, усвоила вкусы мужа. И никогла никто не подозревал

даже, что у нее есть собственное мнение и интересы.

«Меня поили, кормили, одевали, а мое дело было развлекать, забавлять... — говорит Нора. — Ты и папа виноваты передо мной. Ваша вина, что из меня ничего не вышло». Общество видит священные обязанности женщины в том, чтобы быть женой и матерью. Нора в это больше не верит: «Я думаю, что прежде всего я человек... или, по крайней мере, должна постараться стать человеком». Она уходит из дома, чтобы выяснить, что такое она сама, каков мир вокруг нее.

Маленькая женщина поднимает бунт против общества, отказавшего ей в человеческом достоинстве. Она не хочет быть куклой в кукольном доме. Название пьесы символично — оно раскрывает сущность несерьезных отношений, оно говорит о забвении самого главного — личности человека, его внутреннего достоинства. Ибсен для доказательства своей идеи берет очень благополучную семью, любящих супругов. И даже здесь он видит пропасть, созданную общественной системой.

Уход женинны из семьи в те годы был скандалом. Пьеса вызвала такие бурные споры, что порой в гостиных вешали табличку: «Просим не говорить о «Кукольном доме». Театры не решались ставить пьесу с тем концом, который дал Ибсен, и вво-

дили сцену, где Нора, увидев детей, лишалась твердости и оставалась дома. Ибсен, возмущенный таким искажением его замысла, утверждал: «...вся пьеса и написана именно ради заключительной сцены». Пьеса Ибсена начинала дискуссию, которая со сцены переходила в зрительный зал. Ибсен наконец добился того, что вритель стал соавтором его произведения, что его «современные» герои в обыденной обстановке решали то же, что волновало зрителей и читателей.

«Привидения» В 1881 г. появляются «Привидения», развившие принципы «Кукольного дома» как в плейном, так и в художественном отношении.

Героиня пьесы фру Альвинг, в отличие от Норы, вышла замуж по расчету за падшего мужчину, которого все, впрочем, считали вполне порядочным человеком.

Фру Альвинг, поняв за год совместной жизни, что она продалась за определенную сумму, решила бежать из дому; пастор Мандерс, у которого она искала поддержки, вернул ее обратно в дом, убедив, что жена не должна судить своего мужа и обязана быть ему поддержкой. Не задумываясь о судьбе молодой женщины, исходя только из заповедей церкви и законов государства, пастор обрек несчастную женщину на 19 лет страданий.

Сама фру Альвинг говорит, как необходимость подчиниться тому, что пастор называл ее долгом, обязанностью, тому, против чего «возмущалась вся ее душа», заставила ее внимательней рассмотреть законы. «Я хотела распутать лишь один узелок, — говорит она, — но едва я развязала его, — все расползлось по швам. И я увидела, что это машинная строчка». Идеалы устарели, законы отжили свое время, а подчинение им все выдается за обязанность. «Старые отжившие понятия, верования и тому подобное» похожи на выходцев с того света. Фру Альвинг убеждена: «Все это уже не живет в нас, но все-таки сидит еще так крепко, что от него не отделаться. Стоит мне в руки взять газету, и я уже вижу, как шмыгают между строками эти могильные выходцы. Да, верно вся страна кишит такими привидениями...».

«Привидения» в этой драме становятся названием всех старых отживших верований и законов, которые хватают за ноги идущих вперед. Этот символ, призванный заклеймить враждебные человеческой личности установления, дан в заглавии пьесы, каки символ «кукольный дом», и не раз обыгран в самом произведении, причем более отчетливо, чем в предыдущей пьесе. Здесь размышления об идеалах не перенесены в конец драмы, как в «Кукольном доме», а возникают по мере развития действия. Само действие начинается с того момента, как фру Альвинг, теперь уже немолодая женщина, готовится открыть приют для детей бедняков. Она истратила на него сумму, равную той, за которую, как она говорит, ее в свое время купил камергер Альвинг. Таким образом, как ей кажется, она покончит счеты с прошлым.

Но это ей только кажется. Ее сын художник Освальд вернулся наконец к матери. В нем возмездие матери за слабость: Освальду грозит безумие, ибо разгульная жизнь отца наградила сына неизлечнмой болезнью. У него был уже один приступ, и оп приехал к матери, чтобы она дала ему яд, когда наступит второй — необратимый.

Подчинение долгу, освященному церковью, погубило счастье и жизнь фру Альвинг, то же самое социальное установление погубило талант и здоровье художника Освальда. Честные и благородные люди, способные размышлять, но испугавшиеся борьбы, гибнут под властью «привидений». Но фру Альвинг глубоко убеждена, что смелые мысли захватывают все больше и больше умов,

туной власти старых догматов придет конец.

А пока торжествует тот, кто низок душою, кто ни во что не верит, кроме волота и счастья, купленного на деньги. Столяр Энгстранн устраивает пожар в только что освященном приюте и получает предназначавшиеся для него деньги. Он собирается открыть, как он говорит, приют для моряков. На самом деле это обыкновенный кабак. Регина, дочь Альвинга и горничной его жены, бросает своего сводного брата Освальда в тот момент, когда ему нужна ее помощь, и идет служить в кабак к Энгстранну. Вот оно подлинное лицо современности, которое стыдливо прячут под покровом узаконенной морали.

Ибсен, отвечая на множество часто враждебных откликов на «Привидения», писал, что пьеса «указывает на то, что и у нас, как в других местах, под наружной оболочкой спокойствия бродит нигилистическая закваска». Путей в будущее автор по-прежнему не дает, хотя совершенно определенно ощущается его идеал духовно благородной личности, способной смело судить о современности, но только судить. Действий против враждебного настоящему человеку общества мы не видим.

Психологическое мастерство, глубина даже второстепенных характеров и смелость критики делают «Привидения» одной из лучших реалистических драм Ибсена.

«Враг народа» Пьеса 1882 г. «Враг народа» отличается и от предыдущих и от последующих прежде всего тем, что в ней герой показан в борьбе с обществом. Здесь нет ни сложной предыстории, ни тайны, связанной с ней. Внимание обращено только на те действия, которые происходят перед нашими глазами.

Стокман, курортный врач небольшого приморского городка, обнаружил, что воды курорта и города заражены. Больные не только не излечиваются, но получают новые недуги. Доктор Сток-

ман считает, что он сделал открытие, полезное и курорту, и городу, и больным. Жители города, налогоплательщики, объявляют его «другом народа» и готовят в честь его факельное шествие, ибо надеются, что правление курорта за свой счет переделает старый зараженный бактериями водопровод.

Но правление заинтересовато только в прибылях. Горожане узнают, что переделка водопровода будет за их счет, и тоже ополчаются против доктора, а за то, что он не хранит в тайне свое открытие о зараженных источниках, они объявляют его «врагом народа» и бьют стекла в его доме. Все общество заражено враждой к правде и ее носителю Стокману, как заражены источники на курорте. Ибсен, верный своему принципу создавать символы, в такой символ превращает зараженые воды. Он видит, что «заражены источники» жизни общественной, если ради выгоды истину можно называть ложью.

Доктор Стокман идет на борьбу с заблуждающимся, зараженным неверными идеями обществом. По натуре своей Стокман не герой; он радуется тому, что наконец у него есть деньги, чтобы гостю предлэжить бифштекс, купить новый абажур, он счастлив наконец достигнутым материальным благополучием; он очень доверчив и добр, готов все принимать за чистую монету, безмерно доволен своим открытием зараженности источников и считает, что, назвав его «другом народа», ему только отдали должное. Несколько чудаковатый доктор Стокман отнюдь не пытается доканываться до основ общественной несправедливости, но если истину искажают, он не может в угоду барышам отказаться от убеждений, он идет на бой.

В самом большом зале города собираются люди на лекцию Стокмана. Стокман излагает свои мысли о делении всего общества на «пуделей» и «простых» исов.

К «нуделям» он относит духовную аристократию, «застрельщиков на форностах», тех, кто может подняться над обыденностью, эгоистическими интересами и вести за собой людей к лучшему будущему.

«Простые исы» — это толиа, чернь, неспособная мыслить, не доросшая до духовного благородства. Они думают головой начальства, они чужды свободомыслия; это духовные плебен, так называемое «сплоченное большинство», которое строит жизнь общества «на трясине лжи и обмана».

Следует цомнить, что такое деление у Ибсена отнюдь не социальное, а моральное, духовное; его Стокман говорит: «Те плебеи, о которых я веду речь, ютятся не только в низших слоях общества; они кишат вокруг нас... достигая вершин общества». В пылу полемики Стокман согласен даже на то, чтобы уничтожить всех духовных плебеев, но в его делении нет ницшеанского презрения к низшим, нет проповеди культа силы. Стокман считает, что нет и пропасти между плебеями и духовной аристократкей. Он, отвергнутый обществом, изгнанный из дома, хочет, чтобы его дети привели к нему «уличных мальчишек, настоящих оборванцев». Доктор Стокман будет воспитывать из этих «простых псов» аристократов духа. Он будет воспитывать с шими вместе своих сыновей. В детях бедноты он видит тех, кто очистит от заразы источники общественной жизни.

Стокман в конце пьесы делает новое открытие: «самый сильный человек на свете — это тот, кто наиболее одинок». Но это не проповедь одиночества вообще, это утверждение необходимости размежеваться с мнимыми сторонниками, какими были для Стокмана ранее издатели, его брат бургомистр, «силоченное большинство» города. Теперь вокруг Стокмана меньше людей — только его семья и капитан Хорстер, но это подлинные единомышленники. С ними Стокман может бороться с зараженным обществом. Стокман и его создатель близки к индивидуализму, но их индивидуализм — это ступенька к коллективизму.

Бунтарский пафос «Врага народа» был превосходно понят русским зрителем перед революцией 1905 г. Особенный энтувназм вызывала народная сцена, где Стокман излагает свою теорию о пуделях и простых псах. Реплика Стокмана после его речи, что «никогда не следует надевать свои лучшие брюки, когда идешь отстаивать свободу и справедливость!» — вызывала бурю оваций, ибо все внали о том, как русская полиция разгоняет демонстрантов.

Такая реакция на пьесу в России почти через двадцать лет после ее создания лучше всего подтверждает, что драматург брал не частный случай, а через события в маленьком городке сумел показать основные проблемы, волнующие передовое чело-

вечество в переходные эпохи.

80-е гг. приносит Ибсену одно разочарование в области политики за другим. В 1884 г. драматург более не стремится действовать заодно с какой-либо политической партией. Он убеждается, что все так называемые либералы не особенно отличаются от консерваторов, а «нынешняя левая», пишет он в этом же году Г. Брандесу из Рима, если ее сопоставить с партией, действительно добивающейся совершенно необходимых для народа прав: «весьма значительного расширения избирательного права, урегулирования положения женщин, освобождения народного просвещения от всякого средневекового хлама и т. п.» — эта «левая» «скоро показала бы, что она такое в действительности и чем по своему составу должна быть — партией центра».

Переход Ибсена на новые позиции нашел отражение во «Враге

народа». Он был вызван к жизни не только личным стремлением разделаться со всеми клеветавшими на него из-за «Кукольного дома» и «Привидений». Эта пьеса явилась камнем, который драматург бросил в стоячее болото власть имущего и самодовольного мещанского большинства. Протест драматурга против застоя общества ни в одной драме, ни до, ни после «Врага народа», не достигал такой силы. Экономические причины, управляющие событиями, обнажены здесь до предела. Современность мелочна, корыстна и враждебна истинной человечности.

«Дикая утка» В каждой из четырех последних драм Ибсен давал нам героев, ближе других стоящих к будущему, тех, на кого сам автор мог опереться в своем стремлении вперед. В пьесе 1884 г. «Дикая утка» Ибсен хочет бороться другим оружием: ему надо изобразить ничтожных людей, ничтожные интересы, скрываемые за высокопарными речами. Драматург разоблачает брандовское «все — или ничего», которое способно разрушить старое, но ничего не может дать взамен бедному духовно, опустившемуся человеку.

Герои пьесы, старик Экдаль и его сын Яльмар, потеряли ориентировку в жизни: им внушает отвращение труд, а опостылевшую повседневную жизнь они стремятся заменить игрой: на чердаке у них стоят осыпавшиеся елки — это лес. Там живут куры и — главное — дикая утка, которая была ранена и больше не может летать. В этот лес ходят на охоту бывший военный, в прошлом убивший немало настоящих медведей, старик Экдаль и его сын — фотограф, который всем говорит, что работает над гениальным изобретением, но на самом деле бездельничает. Все дела в фотографии выполняет за него жена.

Когда дочь Яльмара, Хедвиг, читает о «пучине морской», ей кажется, что это чердак. У читателя же возникает ассоциация между чердаком — пучиной морской — и жизнью старого Экдаля и Яльмара, поглощенных бездеятельностью, пустословием и фантазированием, так же, как пучина морская поглощает подстреленную дикую утку.

Когда Грегерс Верле, эта карикатура на Бранда, предъявляет Яльмару высокие моральные требования, хочет, чтобы он очистил свою семейную жизнь от лжи, это приводит только к страданиям и самого Яльмара и его жены и более всего их дочери. Истина, войдя в жизнь этих слабых людей, не способна дать им счастья, ибо их жизнь, так же как и жизнь всего общества, держится на лжи.

В пьесе есть один человек, которого не коснулась пучина мещанского существования — это девочка, подросток Хедвиг. Она убивает себя, чтобы доказать отцу свою любовь к нему. Это единственное в пьесе проявление духовного величия.

Пьеса глубоко пессимистична. Люди в ней жалки. У автора нет надежд на их пробуждение.

«Дикая утка» вся соткана из символов. Это и сама дикая утка, символизирующая распад личности Экдали и Яльмара, и пучина морская, затянувшая когда-то утку, а теперь отца и сыпа. Даже то, что Яльмар ест приготовленные женой бутерброды, после того как отказался от них, становится многозначительной деталью, характеризующей слабость героя, его неспособность

предъявлять к себе высокие моральные требования.

Ибсен, сознавая, что «Дикая утка» отличается от созданного раньше, писал: «Это новая пьеса стоит в известном смысле особняком в моем драматическом творчестве; способ разработки идем во многих отношениях отличается от прежнего... Кроме того, я думаю, что «Дикая утка», может быть, увлечет кого-нибудь из наших молодых драматургов на новые пути...». «Новые пути», новые «способы разработки идеи» прежде всего в обилии символов и многозначительных деталей, а также в том, что основное внимание уделено духовной нищете, а не духовному богатству.

«Росмерскольм» Идея перевоспитания людей не покидает Ибсена. Он убежден в необходимости прекрасного начала в жизни. В драме «Росмерскольм» (1886) Ибсен показывает брожение, охватившее общество.

Главарь консерваторов ректор Кролл испуган тем, что идеи демократов проникли в школу, где он преподает, и даже в его собственную семью. Он вынужден признать, что все самые умные и смелые охвачены новыми влияниями, раскрепощающими души и умы.

Бывший пастор Росмер отрекается от своего сана, ибо видит в церкви, как и в аристократических традициях прошлого, способ оглупления людей. Росмер хочет нести свет идей свободы и духовного благородства всем людям. Он должен сделать их счастливыми здесь, на земле, а не обманывать угнетенных и страдающих обещаниями загробного блаженства.

Ульрик Брендель, который первым заронил в душу Йуханнеса Росмера, главного героя драмы, мысль о свободе духа, решил принести «на алтарь освобождения» свои идеи, воздействовать на жизнь «сильной и деятельной рукой». Он видит, что «настало время бурь, солнцеворота». Редактор радикальной газеты «Маяк», приводящей в ужас консерваторов своими смелыми выступлениями против традиций прошлого, готов сотрудничать с Росмером.

Видя волнение, охватившее страну (перед созданием «Росмерсхольма» Ибсен побывал в Норвегии), драматург сумел заметить оттенки в требованиях борцов против старого.

Ульрик Брендель презирает тех, с кем и за кого хочет бороться. Он беспринципен. Он мечтает о «сильной руке, способной изменить мир». Его идеи близки к ницшеанским. Мортенсгор идет на компромиссы, он более думает о своей карьере, чем о торжестве идеи освобождения.

Один лишь Росмер отказывается и от высокого положения в обществе и от личного спокойствия рани служения народу. Его ипен луховного благородства, освобождения и счастья для всех настолько сильны, что смогли победить мятежный ихх и человеконенавистнические, ницшевнские взгляды Ребекки Вест. Она готова вместе с Росмером нести народу освобождение от старых предрассудков. Эти призраки старого, сковывающие мысли и пуши людей, мешающие их счастью. Росмер и Ребекка называют «белыми конями». По фамильному преданию Росмеров белые кони — поизраки — появляются каждый раз, когда должен умереть кто-дибо из Росмеров. Плод фантазии старых дюлей становится в драме символом предрассудков и убеждений прошлого. Как всегда, Ибсен создает символ, который служит раскрытию основной идеи. «Привидения» в одноименной драме. «кукольный дом». «зараженные источники» из «Врага народа», «пучина морская» и «дикая утка» из «Дикой утки», теперь «белые кони» — это все реалистические символы, нужные Ибсену, чтобы назвать и заклеймить пороки буржуазного общества.

«Росмерсхольм» по построению тоже аналитическая драма, как «Кукольный дом», «Привидения» и «Дикая утка». В драме раскрывается тайна Ребекки Вест. Но в этой драме с острой политической борьбой и с глубокими философскими проблемами сочетается тончайшее психологическое мастерство автора. Образ Ребекки Вест — человека умного, сильного, образованного, страстного и скрытного — величайшее достижение Ибсена-психолога. Изменения, произошедшие во взглядах Ребекки, в ее отношении к миру, в ее поведении, настолько велики и вместе с тем настолько психологически аргументированны, что нельзя усомниться ни в одной ее интонации, ни в одном слове. Возросшее психологическое мастерство является отличительной особенностью Ибсена второй половины 80—90-х гг.

Уже в 1884 г. драматург говорил, что он видит нечто деморализующее в борьбе партий. Росмер из «Росмерскольма» решил бороться за духовное перевоспитание людей, «не входя ни в какую партию». Он выступал в роли «одинокого застрельщика на аванпостах». Росмер был у Ибсена последним героем, способным противопоставить обществу свои идеи.

В «Женщине с моря» (1888), в отличие от «Кукольного дома», женской эмансипации не мешают несправедливые законы, достаточно лишь доброй воли супругов, заключающих брак-соглашение о взаимном уважении и свободе.

Идейная ущербность драмы сочетается с элементом мистики;

главная героиня Эллида находится в какой-то таинственной связи со своим бывшим женихом Неизвестным. Даже вдали от него она подчиняется его воле. Глаза ребенка Эллиды и Вангеля напоминают глаза Неизвестного.

Свойственная декадансу мистика дает себя знать и в «Строителе Сольнесе» (1892) и в «Маленьком Эйольфе» (1894). Но и в этих драмах Ибсен не порывает с проблемами времени. Действие их происходит во вполне реальных условиях—в Норвегии конца века. Строитель Сольнес, верящий в то, что он попал во власть тролля и бесов, — на самом деле глубоко трагическая фигура архитектора, который должен был подчиняться миру конкуренции и золота. Тролль и бесы — это символы враждебных простому человеку сил буржуваного общества. Ибсен ощущает их действие, но не видит достаточно определенно. Поэтому они наделяются в его пьесах сверхъестественной силой.

Необходимо заметить, что даже в этих трех пьесах не все пер-

сонажи связаны со сверхъестественными силами.

Не нарушается и внутренняя логика большинства образов. Можно говорить поэтому не о декадентских пьесах Ибсена, а только о влиянии декаданса на Ибсена.

В то время, когда драматург связывает своих героев с мистикой, он пишет пьесу «Гедда Габлер» (1890), где возвращается к критике буржуазного общества, не вводя мистики. В той же пьесе Ибсен снова дает образ человека, устремленного в будущее, — Эйлерта Левборга. Но герой уже не может отстаивать свои взгляды. Он развращен обществом и не в состоянии защитить свои идеалы. Общество в лице Гедды Габлер стремится уничтожить все, в чем человечность, мысль, труд. Но Гедда гибнет, а двое незаметных скромных людей Тесман и Теа хотят восстановить по отрывкам рукописи труд Левборга о будущем. Драма написана в лучших традициях реализма времен «Привидений» и «Кукольного дома». По психологической глубине она может соперничать с «Росмерсхольмом».

«Йун Габриэль Боркман» (1896)— исихологическая

аналитическая драма.

Перед нами две сестры, страстные, с спльным характером, любившие одного человека — Иуна Габриэля Боркмана. Боркман любил Эллу, но женился на Гунхильд. Он пожертвовал Эллой ради карьеры. Но жертва не дала результатов. Это произошло почти за 20 лет до начала действия.

В пьесе решается проблема: в чем самое страшное преступление, которое может совершить один человек против другого. Ибсен подводит нас к выводу, что это убийство души, способной любить.

Пьеса построена на постоянном противопоставлении двух сестер. Элла несет в себе благородное человечное начало, силу и

пскренность чувств. Гунхильд заражена всеми пороками честолюбивого, мелочного и жестокого аристократического общества.

Пействие пьесы подчинено выяснению психологии, раскрытию характера героев в их личной жизни, в их семье. Женщины у Ибсена более не стремятся к самостоятельному участию в жизни общества: их высщее счастье и назначение, как для Эллы Рентхейм, быть товарищем мужчины в воплошении его великих замыслов. Когла Ибсен касается мечты банкира Йуна Габриэля Боркмана, он возвращается к своей собственной мечте о «третьем нарстве», о развитии всех творческих возможностей благородной личности. Боркман в молодости вместе с Эллой мечтал разбудить родной край, заставить богатства, заключенные в недрах родных гор, служить народу. Он видел людей, победивших под его руководством суровую природу Севера, но Ибсен, отдавая должное творческой инициативе капиталистов, понимает, что их парство это «царство холода», как называет его Элла. Она имеет в вилу то. что о благородстве и человечности не может идти речи в этом парстве, она поняда это, прожив жизнь среди «волков» і буржуазного мира. Лаже в этой психологической драме Ибсен не может обойти вопрос об антигуманистической природе капитализма.

«Когда мы, мертвые, пробуждаемся» К 1899 г. Ибсен закончил свою последнюю драму «Когда мы, мертвые, пробуждаемся». У нее подзаголовок — «драматический эпилог». В пьесе рассказывается о драматиче-

ском эпилоге жизни талантливого скульптора Рубека. О людях искусства Ибсен писал и раньше («Привидения»). Тема художника свойственна декадентам, но у них художник — творец мира, у Ибсена — критик и певец прекрасного. Различие идет от разницы творческих методов.

В юности Рубек, полный надежд, высоких стремлений, чувствовавший в себе огромные творческие силы, котел изобразить в скульптуре «Восстание из мертвых» человечество, умудренное прошлой жизнью и готовое к прекрасному будущему. Эту идею должна была воплотить прекрасная дева, радостно устремленная вперед. Рубек думал свою подругу и натурщицу Ирэну ввести в свой прекрасный мир. Он обещал подняться с ней на высокую тору и показать ей «все царства мира и всю славу их» (так герой Ибсена символически обозначает свой идеал).

Но иллюзии одна за другой покидали Ирэну и Рубека.

Она потеряла рассудок, и перед нами в пьесе человек с больной психикой, поступки и мысли которого напоминают героев из пьес символистов, но то, что у декадентов представлено как нормальное в характере героя, для Ибсена становится проявлением

<sup>1 «</sup>Волк» — симвод буржуазного мпропонимания в этой драме.

болезни, т. е. исключительным. Рубек изменил замысел «Восстания из мертвых», ибо понял жизнь глубже. Гими человечеству превратился в беспощадную критику его пороков. Рубек говорит: «Я расширил пьедестал... сделал его большим, просторным и бросил на него глыбу рассевшейся земли. Из ее расщелин выползают люди — с звериными лицами под наружной человеческой оболочкой... Женщины и мужчины, какими я их знал в жизни». Статую девушки он отодвинул «несколько назад», «ради цельности впечатления», «иначе она слишком бы выдавалась, подавляя все остальное»; радость просветления в лице уже не столь ярка.

В этой новой скульптуре нашлось место и для ее творца: «Перед источником... сидит отягченный грехами человек, который пе может вполне стряхнуть с себя земной прах. Я называю эту фигуру раскаянием в загубленной жизни. Он сидит, погрузив пальцы в струи источника... чтобы омыть их... и его грызет и точит мысль, что ему никогда, никогда не удастся этого. Во веки веков не освободиться ему, не восстать для новой жизни. Он навеки останется в своем аду».

Ибсен, как и Рубек, вернулся на родину после долгого отсутствия в надежде обрести утраченное душевное равновесие. Новые силы он не смог понять. Молодежь у Ибсена в драмах 90-х гг. полна порыва к радости — как Хильда в «Строителе Сольнесе», Эрхарт в «Йуне Габриэле Боркмане», или Майя в «Ногда мы, мертвые, пробуждаемся», но она лишена глубины, свойственной лучшим героям старшего поколения. Родина внушает и Рубеку и

Ибсену горькую мысль о застое, упадке.

Рубек, вернувшийся из Европы, «услышал» тишину уже на первой пограничной станции. Воспоминания о стоянке становятся символической картиной жизни всей Норвегии.

Рубек: На всех полустанках поезд стоял... хотя не было ни пассажиров, ни груза.

Майя: Зачем же он стоял, если ничего не было?

Рубек: Не знаю. Никто не выходил, никто не садился. А поезд стоял себе да стоял, долго-долго, до бесконечности. И на каждом полустанке я слышал, как по платформе ходили двое служащих — один с фонарем в руках — и разговаривали среди этой ночной тишины, тяхо. беззвучно... так. ни о чем.

а й я: Ты прав, Там всегда расхаживают двое таких вот и разговаривают...

Рубек: ...Ни о чем.

Главные герои пьесы — Рубек и Ирэна хотят вернуться к прежним идеалам: с высокой горы увидеть «все царства мира и всю славу их», — но гибнут в вихрях надвигающейся снежной бури. Идеал духовного благородства в последних драмах Ибсена вступает в неразрешимый конфликт с действительностью. Лучшие герои Ибсена стремятся к нему, могут даже в своей частной

•

жизни следовать ему, но они обязательно гибнут в тот момент, когда хотят заявить о нем всему обществу. Гибель героя, наделенного прекрасными стремлениями, является следствием того, что у Ибсена никогда не было конкретного идеала будущего, «третье царство» он связывал только с бунтом человеческого духа, но никогда с социальной революцией. Ибсен скорбит о гибели прежних идеалов; новых он не понимает.

Франц Меринг писал об Ибсене: «Этому наиболее революционному поэту норвежской литературы недостает ключа к глубочайшим проблемам современности, и именно поэтому говорит Генрик Ибсен: «Мое дело ставить венросы. Ответа на ких я не имею...». Но умение Ибсена ставить эти вопросы сделало его евро-

пейским писателем первого ранга» 1.

— Чуткость к проблемам времени Ибсен сохраняет и в последней драме. Правда, основной акцент в ней — на тонкой аргументации особенностей сложнейшей психической жизни Ирэны и Рубека. Счень своеобразно, без опошления очерчен духовный облик вепритязательной жены Рубека Майи. Иносказания, символические картины, возникающие в памяти героев, символические детали, символические названия идеалов составляют своеобразную и очень изящную ткань этой драмы. Изысканность символики, тончайший психологизм и статичность сближают ее с символизмом, но современная проблематика, связь характеров с действительностью все же позволяют считать эту драму реалистическим произведением.

Ибсен вернулся на родину в 1891 г. драматургом с европейской славой. Он поселился в Кристиании, вел очень размеренный образ жизни. В 1898 г. торжественно отмечалось его семидесятилетие. После «Когда мы, мертвые, пробуждаемся» Ибсен ничего не писал. Тяжслая болезнь привела его к смерти в 1906 г.

Драмы Ибсена, этого честного до жестокости художника, не потеряли значения и в наше время. Влияние их на современников было огромно. А. Блок, один из страстных поклонников драматурта, писал: «Читая творения Ибсена, мы ни на минуту не можем чувствовать себя наедине с книгой. Творения Ибсена для нас не книга, или, если и книга, то — великая книга жизни. И раз мы с Ибсеном — тем самым мы со всем современным человечеством. Раз мы с Ибсеном — мы на борту корабля, который борется с волнами в открытом море, мы слушаем немолчный голос великого прибоя» 2.

Ф. Меринг. Литературно-критические работы. Т. 2. стр. 251.
 А. Блок. Собр. соч., т. 9, стр. 133.

## итальянская литература

## **ВВЕДЕНИЕ**

В 70-х гг. XIX в. Италия, завершившая свое объединение, вступила на путь интенсивного капиталистического развития. Непросто складывался в стране новый строй жизни, сказывались отсталость и недавняя феодальная раздробленность. Развитие промышленности и торговли шло неравномерно в различных областях — на Севере оно достигало известных успехов, Юг оставался аграрным, полудиким. Разоренное крестьянство ринулось в города, но они не могли поглотить всех желающих: замедленно развивающаяся промышленность не давала возможности использовать освободившиеся рабочие руки. Как сказано в Программном заявлении итальянских коммунистов: «Народ страдал одновременно от роста капитализма и от недостатка его развития». И далее: «Это придало всему итальянскому капитализму отсталый и паразитический характер... сохранило низкий жизненный уровень трудящегося населения, создало глубокое неравновесие между различными областями, помещало социальному rpeccy».

Обострение общественных противоречий привело к бунтам в деревне, забастовкам в городе. Напуганная народным движением буржуазия в союзе с земельными собственниками приняла контрмеры, усилился террор, создавший почву для раннего развития фашизма. С целью получения новых рынков сбыта итальянская буржуазия предприняла нападение на Абиссинию, за ней последовали и другие агрессивные акты. Итальянский империализм вырастал на базе отсталого, паразитического капитализма. Империалисты создали миф о «великой» Италии, границы которой включат Сардинию, Корсику, часть земель Балканского полуострова и Африки. В Италии фашизм сформировался раньше, чем в Германии: в 1922 г. в результате переворога пришел к власти глава фашистской партии Муссолини. Демократические силы в Италии оказались побежденными в борьбе с восторжествовавшей реакцией, но сопротивление их не было сломлено.

Рост рабочего движения привел к образованию социалистической партии, ее первый съезд был в Милане в 1891 г. Правда, состав партии был неоднороден, но социалистическая партия стала средоточием антифашистского, антибуржуазного движения, она подготовила кадры для партии коммунистов. Образование Итальянской коммунистической партии произошло в 1921 г. Силы сопротивления росли и крепли как ответ на наступление реакционных сил, борьба не прекращалась.

Итальянская культура, искусство и литература этого периода

также отражают противоборство двух тенденций: демократической, связанной с реалистическими устремлениями, и декадентской с ее отказом от правдивого изображения действительности. Идеологическая борьба принимала не менее острые формы, чем социальная — тернистым был путь итальянского искусства в эти годы.

Конец XIX в. отмечен расцветом нового на-Веризм правления в литературе и театре, получивmero название веризм (ит. vero — правдивый, истинный). Оно вошло в искусство и литературу как новый художественный метод видения жизни. Веризм унаследовал от романтизма эпохи Рисорджименто его народность, воинствующий гуманизм, но во всем остальном был решительно противоположен романтизму, к этому времени изжившему себя. Веристы требовали обращения к правде жизни, понимая под этим прежде всего изображение повседневности и человека среднего, заурядного в противоположпость героям романтиков. Веризму суждено было занять то место в литературе и искусстве Италии, которое принадлежало реализму; веризм, возникший в конце XIX в., не мог не испытать воздействия европейского натурализма, не обрести его черты. Но веризм -- направление особое, которое нельзя отождествить ни с реализмом критическим, ни с натурализмом конца XIX в., ибо веризм был правдивее и демократичнее последнего.

В оперной музыке выразителями веристских принципов явились Леонкавалло, Масканьи, Пуччини, сильно демократизировавшие оперный жанр. В операх этих композиторов предстала современность в ее самых непоэтических моментах, ее героями выступили горолские бедняки, деревенские крестьяне («Сельская честь» Масканьи), бродячие комедианты («Паяцы» Леонкавалло). В своей музыке Масканьи и Пуччини отказывались от героического пафоса и изящных красивых мелодий, прославивших оперу романтика Верди: веристы требовали от музыки повышенной эмоциональности, даже надрывности чувств, усиления шумовых эффектов в оркестре.

литературе основателями веризма были Верга и Луиджи Капуана, их последователями — де Роберто, Грация Деледда, Луиджи Пиранделло, Матильда Серао (последние двое потом отошли от веризма, но корни их творчества уходят именно в литературу веризма). Эстетика веризма с наибольшей полнотой раскрыта в теоретических работах Луиджи Капуана (1839-1915), признанных манифестом этого направления: «О современном театре» и особенно «Очерки современной литературы» (1879—1882). Капуана призывал своих соотечественников идти по стопам Гонкуров и Золя, давать в своих произведениях «человеческий документ», а

не измышление фантазии. При этом Капуана напоминал о необходимости творческого восприятия традиции французских писателей, о специфике итальянского романа. Капуана разработал новые нормы прекрасного в литературе — прекрасно то, что есть факт (в противоположность романтикам, противопоставлявшим эти два понятия). «Жизнь, жизнь, только жизнь и ничего больше! — писал Капуана, — если художник сможет показать живого человека, он дал то, что нужно. Только достоверность делает его прекрасным».

Обращение к факту, к «человеческому документу», не означало его утверждение как воплощенного идеала. То, что прекрасно в искусстве, не всегда прекрасно в жизни — по утверждениям веристов; безобразное в действительности — есть первый объект для правдивого искусства. Веристы требовали обращения к социальным проблемам, к проблеме нищеты в первую очередь. В рассказах Капуана (сб. «Крестьянки», 1894), его друга и единомышленника Верга («Жизнь полей», 1880, «Сельские новеллы», 1883) предстала итальянская деревня отсталого Юга во всем своем

убожестве, без прикрас.

Веристы придавали большое значение влиянию окружающей среды на характер человека, хотя само понятие об окружающей среде было у них ущербно, так как они понимали под этим только мэтериальную обеспеченность, не учитывая факторов исторического развития и общественной борьбы. Внимание веристов к проблеме наследственности было ничтожно мало по сравнению с тем постоянным интересом, который эта проблема вызывала у натуралистов Франции. У Капуана и Верга редки обращения к патологическим случаям, герои веристов чаще всего очень обыкновенные люди, примитивные, как хлеб и вода. Веристы представляли человеческие пороки как последствия социальной болезни. Основные пороки, по их мнению, происходили от двух зол: роста капиталистического наконления, разжигавшего жажду обогащения, и обнищания, доводящего человека до озверения.

Произведения веристов были документально точными в описании бытовых условий жизни героев. Внимание к внешней стороне жизни у веристов принципиально, ибо именно она, по их мнению, определяет характер персонажей. Веристы не поднялись до глубокого понимания связи характера и социальной среды, они пе могли еще изображать социальные типы, но характер в их произведениях неотделим от своего окружения. Подчас невозможно провести резкую грань между реалистическими и веристскими установками, лучшие произведения веристов (романы Верга, новеллы молодого Пиранделло) поднимаются до критического реализма.

Любимым жанром веристов была новелла, тяготеющая к очерку. С новеллы начал свой путь в веризме Джованни Верга, новеллы — лучшее в наследии Капуана-художника, очерки Матильды Серао «Чрево Неаполя» и ранние новеллы писательницы определяют ее место в прогрессивной литературе своей страны. Новелла и очерк удобны для документального воспроизведения жизни, конкретной зарисовки, не несущей большого обобщения. Произведения веристов — в чем их главная беда — претендовали лишь на фиксирование настоящего без перспектив на ближайшее будущее, «сиюминутность» новелл и очерков веристов как бы отвергала возможность широких выводов. Веристы уделяли большое место описанию вещей, всему тому, что сопутствует быту человека; вещи завладевали людьми, решали их судьбы, становились двигателем действия. Самого действия в новеллах веристов было мало.

Одним из художественных принципов веристов был особый стиль повествования — сугубо объективный и беспристрастный. «Писатель должен стать невидимым» — утверждал Верга. Для этого и он сам и другие веристы прибегали к специфической манере рассказа: все происходящее рисовалось как бы увиденным глазами персонажей новеллы или повести. Подвергался изменению и самый язык — веристы смело вводили диалектизмы, копируя язык улицы. А часто литературное произведение вообще писалось на диалекте, причем наиболее распространенным был сицилийский диалект. Драматурги создавали пьесы, используя диалекты; так называемый «диалектальный» театр стал типичным явлением в Италии той поры.

Региональность, характерная для натуралистических литератур, в итальянской проявилась особенно наглядно. Веристы нередко замыкались в локальных проблемах — развитие различных областей страны шло очень неравномерно. Наиболее напряженной была обстановка на Юге страны, где бурно переживалось разрушение вековых традиций: значительность этого процесса отразилась в литературе; почти все известные мастера веризма были связаны с Югом. Сицилийцами были и Капуана, и Верга, и Пиранделло, неаполитанцами — Грация Деледда и Матильда Серао; литература Юга приобретала общенациональное значение, так как отражала в заостренной форме то, что было свойственно для жизни любого уголка Италии.

Известная приниженность литературы веризма, мелкотемье, отсутствие больших обобщений, больших характеров, ярких драматических ситуаций составили ее недостаток. Огромной заслугой литературы этого направления была ее демократичность, обращенность к суровой правде жизни. И литература и опера веризма

утверждала героем, носителем высоких страстей, человека социальных низов, опровергая традиционное мнение о том, что высокие чувства недоступны простым людям. Итальянский веризм нашел своих продолжателей в основателях литературы современного неореализма, воспринявших демократизм и документальность у своих предшественников. Лучшие произведения веристов вошли в фонд национальной классики, в мировую литературу внес свой вклад замечательный писатель Джовании Верга, художник слишком большого масштаба, чтобы отдать его целиком одному веризму. Но и для Верга и для другого большого мастера Луджи Пиранделло веризм навсегда остался школой, давшей хорошие традиции.

В период расцвета веризма в итальянской «Растрепанные литературе пролоджал существовать и не-DOMÁHTUKU» сколько запоздалый романтизм. Последним отголоском героической эпохи Рисорджименто явился роман Рафаэлло Джованьоли «Спартак» (1874), романтические традиции жили в поэзии Джозуэ Карпуччи («Новые стихи», 1887). Послепним очагом романтического искусства в Италии стал кружок милапских поэтов, прозванных «растрепанными романтиками». В поэзии «растрепанных» сочетался анархический бунт с мрачным пессимнамом: демонические мотивы уживались у них с изображением грубых сторон действительности, последнее стало неосознанной данью веризму. Смешение романтических красок с натуралистическими составляло особенность романтизма «растрепанных». Мрачная, причудливая поэзия «растрепанных» не противостояда веризму, скорее доподняда его: она была эхом романтизма Рисорджименто, но не предтечей декаданса. Среди «растрепанных» романтиков выделяется фигура Арриго Бойто (1842— 1918), соединявшего незаурядный талант поэта и композитора. В молодости Бойто воевал в отрядах Гарибальди и до конца жизни сохранил веру в высокие идеалы свободы и добра, хотя в последний период сильно поддался скептицизму. Философская лирика Бойто поражала неожиданной простотой формы, мелодичностью стиха. Арриго Бойто был выдающимся переводчиком и оперным либреттистом - в Италии, стране оперного искусства вещь редкая и ценная. Бойто горячо пропагандировал творчество Шекспира в Италии, он перевел на итальянский язык «Антония и Клеопатру» (этот спектакль с участием великой актрисы Лузе прошел с триумфом). Высокое качество написанных Арриго Бойто оперных либретто к опере Фаччо «Гамлет», операм Верди «Отелло» и «Фальстаф» признано всеми. Бойто — композитор известен талантливой оперой «Мефистофель», созданной по произведению Гете. Бойто принадлежит и музыка и текст оперы. В отличие от прославленной оперы Гуно творение Бойто подчеркивало философскую линию гетевского «Фауста», хотя итальянен и подверг последнюю известному переосмыслению. Опера Бойто «Мефистофель» — явление уникальное в итальянском оперном искусстве: философская, интеллектуальная, она отличается великолепным стихотворным текстом, ничуть не уступающим музыке по качеству. Шокировавшая зрителей на первом представлении, опера «Мефистофель» сейчас одна из популярнейших в театрах Италии.

Итальянская критика этого времени — одно из значительнейших достижений национальной тритика ной культуры. В названный период выступают два крупнейших исследователя литературы — Франческо де Санктис и немного позднее — Бенедетто Кроче.

Фрапческо де Санктис (1817—1883) — выдающийся представитель прогрессивной критики в Италии, замечательный мыслитель и патриот, обративший свое внимание на исследование национальной литературы. Наследник традиций романтической критики Уго Фосколо, де Сапктис был зачинателем нового реалистического направления в итальянском литературоведении. Одинаково сильный в теории и истории литературы, де Санктис занял в итальянской критике такое же место, как В. Г. Белинский в русской или Георг Брандес — в датской.

Революционер-демократ по политическим убеждениям, Франческо де Санктис сражался на баррикадах в 1848 г. зместе со своими учениками (он был тогда учителем колледжа), он знал и тюрьму и годы изгнания. После освобождения Италии стал министром народного образования, потом возглавил кафедру сравнительного литературоведения в университете в Неаполе. Здесь он создает свои важнейшие труды, в частности многотомную «Историю итальянской литературы».

Франческо де Санктис первым в итальянской критике придал решающее значение связи искусства с исторической действительностью. Он считал соотношение между эпохой и искусством сложным, ибо уделял большое внимание личности самого художника, его неповторимой индивидуальности. По мнению критика, историческая и социальная действительность формируют личность художника-творца, а создания последнего становятся выражением его глубокой и многогранной личности. Определяя место и значение писателя в литературе, де Санктис исходил из того, насколько полно отразились прогрессивные тенденции времени в его творчестве. Критик требовал, чтобы писатель был сам по себе яркой и активной личностью, только тогда его произведения принесут пользу человечеству. Требуя от произведения искусства прежде всего значительности содержания и глубины постижения жизни, де Санктис придавал неменьшее значение и форме.

Франческо де Санктис первым в Италии дал глубокую характеристику Данте Алигьери, оценив создание величайщего гения национальной поэзии как выражение идеологии народа, находившегося на пороге Возрождения. Освещая историю литературы прошлого, критик умел быть современным. «Критика де Санктиса по сущности своей воинствующая: каждая статья его есть момент битвы», — пишет о нем критик-марксист Карло Салинари, духовный вождь современной прогрессивной итальянской литературы. Горячая проповедь реалистического искусства у де Санктиса делает этого боевого критика актуальным и в наши пни.

Бенедетто Кроче (1866—1952) был философом и литературоведом, ему принадлежат многочисленные трулы по эстетике н филодогии: «Новые статьи по эстетике». «Поэзия». «Поэзия и не поэзия», «Народная поэзия и искусство», «Поэзия античная и современная», «Поэзия Данте, Ариосто, Шекспира, Корнеля» и ряд других. Кроче выступил против господствовавшего в итальянской философии позитивизма, несомненной его заслугой было возвращение к лиалектике. Но Кроче возродил идеализм в философии и в эстетике. Кроче подобно де Санктису видел в произведении искусства выражение личности явтора, но в отличие от своего старшего современника считал личность художника независимой от времени и напии. Он педил писателей на психологические тины: Ланте, по его мнению, - дух веры и води, Ариосто - поэт гармонии, Фосколо - поэт четырех идей - смерти, героизма, красоты, искусства. Кроче не был согнательным последователем реакционной идеологии, в период фацизма он находился в оппозинии. Опчако идеалистическая позиния Кроче в свое время нанесла немалый ущерб итальянскому литературоведению; заслуги исследователя были оценены много позднее. Творчество Кроче в настоящее время нуждается во внимательной переоценке.

Воскрешение идеалистической Пекадентская на рубеже XIX и XX в. оказало свое воздейлитература ствие литературу Италии на риода, оно заметно сказалось на творчестве Луиджи Пиранделло. а также на поэзии декадентов. Итальянский декаданс, развивнийся в эпоху бурно нарастающих империалистических устремлений буржуазии, приобред особенно ярко обозначенные антигуманистические черты. Главой его был выступивший в 90-х гг. поэт и публицист Габриэле д'Аннунцио (1863—1938). Свои эстетические позиции д'Аннунцио высказал в 1893 г. в статье об Эмиле Золя, где он заявляет о конце натурализма в европейской литературе: «Эксперимент завершен. Наука неспособна наполнить опустошенные небеса, вернуть счастье душе, в которой нарушен мир... Не хотим более истины. Дайте нам сон. Не найдем успокоения, пока не увидим тени неведомого».

С 1895 г. д'Аннунцио с необычайной откровенностью стал пропагандировать в своих стихах и романах ницшеанские идеи. В публицистических статьях он писал о том, что спасение Италии в организации узкого круга избранных «сверхчеловеков», призванных усмирить разъярившуюся толпу. «Избранные» должны быть аристократами духа (и по крови, кстати, тоже), должны обладать железной волей и уметь убивать без угрызений совести. Это должны быть люди, одержимые жаждой захвата чужих земель. Священным именем родины поэт-декадент призывал к грабежу и насилию, его произведения становились некими отпущениями грехов империалистам и пришлись последним очень по вкусу. Буржуазная пресса неимоверно раздувала успех произведений д'Аннунцио.

С 1895 по 1915 г. выходит ряд романов, поэм, драм д'Аннунцио, проповедующих ницшеанство. Романы — «Девы скал», «Триумф смерти», «Огонь», драмы — «Мертвый город», «Франческа да Римини», «Корабль», «Джоконда», «Слава» и др. Мрачный пессимизм, утверждение бренности земного бытия, культ жестокости — вот характерные черты произведений этого автора. Сверхчеловек — вместо гуманиста, жажда убийства — вместо стремления к подвигу, извращенные сексуальные страсти — вместо любви: вот то «новое слово», которое сказал в итальянской литературе Габриэле д'Аннунцио.

Романы его очень растянуты и скучны. Например, герой романа «Левы скал» Клаудио Кантельмо, разочарованный скиталеп. посещает аристократический замок, укрытый в скалах. На протяжении всего произведения Клаудио размышляет, на какой из трех сестер, владелиц замка, ему жениться; все девицы откровенно согласны. Клаудио понимает ответственность этого шага он должен выбрать ту, что станет матерью сверхчеловека, ибо именно таким он видит своего сына. В романе «Триумф смерти» юноша из аристократической семьи Джорджо любит знатную по рожлению Ипполиту — ничто не мещает их любви. Но Лжорижо неизлечимо болен, умирать одному кажется ему скучным: он уговаривает Ипполиту испытать ведичайшее наслаждение совместного самоубийства. Развязка романа оправдывает его название: Джорджо убивает Ипполиту и умирает возле нее. Претендующие на психологизм, романы д'Аннунцио риторичны и холодны. обилие описаний, нарочито длинных, придает им особенную бесстрастность.

Те же качества присущи и его драмам «крови и сладострастия». Вот одна из наиболее известных его драм «Мертвый город». Действие развертывается в Греции на раскопках античного города. Археолог Леонардо одержим мечтой разыскать старинный город — ибо только давно умершее кажется ему истинно живым. Его друг, поэт Александро, разлюбил свою жену, слепую Анну,

мучительное чувство влечет его к прекрасной Бьянке-Марии, сестре Леонардо. Но Леонардо сам любит сестру противоестсственной, небратской любовью. Терзаемый ревностью, он убивает девушку, охраняя ее от нечистых притязаний. Влекомая мудрым предчувствием слепая Анна приводит мужа к месту кровавого

преступления.

Поступки героев в драме алогичны, неестественно жестоки. То же и в других драмах автора «Мертвого города». В драме «Джо-конда» возлюбленная художника отрубает руки его жене, разрушившей руки статуи: так утверждает д'Аннунцио идею примата искусства над действительностью. Скульптура ценнее живого человека. В драме «Франческа да Римини», произвольно интерпретируя сюжет Данте, д'Аннунцио представляет Франческу властной женщиной с воинственными наклонностями. Драмы «крови сладострастия» не пользовались успехом. Напрасно сооружались блистательные рекламы, бесполезными оказались усилия гениальной актрисы Дузе, выступавшей в главных ролях. Ходульные декадентские драмы д'Аннунцио не удержались на сцене.

Массовый эритель отверг д'Аннунцио, но в целом творчество поэта кользовалось популярностью и оказало дурное влияние на литературу. Предтеча фашистской идеологии, д'Аннунцио распространил свое влияние и на реакционных писателей европейской литературы. В настоящее время имя декадента стало одиозным в прогрессивной итальянской критике. Однако уцелевшие итальянские модернисты видят в д'Аннунцио своего авторитетного вождя и учителя.

\* \*

Итальянская литература в период политической реакции в стране испытывала кризис — это был период упадка, период достижений реализма. Об этом свидепрежних отказа тельствуют произведения символиста Пасколи и апологета империализма Папини, антигуманизм футуриста Маринетти и его последователей. Теснимый окружением, отошел от прежних дозиний и талантливый писатель Луиджи Пиранделло, но он не отказался от гуманизма. Луиджи Пиранделло — писатель трагической сульбы, оказавшийся в плену модернизма, с которым внутренне не прекращал бороться. Творчество Пиранделло - несмотря на ущербность — свидетельство живучести демократической литературы и в предфашистской Италии. В годы «черного пвадцатилетия» родилось Сопротивление, положившее начало возрождению реалистических и демократических традиций в итальянском искусстве,

## **ДЖОВАННИ ВЕРГА** (1840—1922)

Джованни Верга занимает в итальянской литературе почетное место. Крупнейший представитель веризма, он стал итальянским Золя и Бальзаком одновременно, он первый обратился к изображению неприкрашенной повседневности, раскрыл жестокие законы национального капитализма, явившись его решительным обвинителем в произведениях, написанных рукою подлинного мастера.

Верга родился в Сицилии, в семье землевладельца, получил хорошее образование. Бурные годы завершения национально-освободительной борьбы и побед гарибальдийцев сформировали Вергапатриота. Он начал свою литературную деятельность как последователь романтических традиций Рисорджименто. В 1861 г. выхо-

дит его первый роман «Карбонарии в горах».

В конце 60-х гг. и начале 70-х Верга отходит от романтизма. Его романы «Грешница» (1866), «История одной малиновки» (1871), «Истинная тигрица» (1873), «Ева» (1873) написаны в новой манере — экзальтированной и в то же время приземленной — они отражают воздействие на молодого писателя литературной группы «Миланская богема». Это были годы исканий.

Начало 80-х гг. — важнейший период в творчестве Джованни Верга, определивший его путь в литературе. Вместе с Луиджи Капуана они разрабатывают эстетические нормы веризма, становится теоретиками и идеологическими вождями центрального направления отечественной литературы. В эти годы появляются в печати художественные произведения Верга, воплотившие принципы нового искусства: сборник новелл «Жизнь полей» (1880), одна из новелл которого — «Недда» — была напечатана еще в 1874 г. и стала первым веристским опытом автора, сборник «Сельские новеллы» (1883) и роман «Семья Малаволья» (1881). К писателю пришла счастливая пора открытия нового пути в искусстве, совпавшая со зрелостью его художественного таланта. Книги его обрели признание.

«Жизнь полей» изображена отсталая южная провинция Италии, более других страдавшая от «развития капитализма и одновременно от недостатка его развития». Верга сталкивает две контрастные силы — полудикую, с вековым патриархальным укладом деревню и наступающую буржуазную цивилизацию — потому так острононфликтны, до трагического пафоса, новеллы этого сборника: «Недда», «Волчица», «Возлюбленная Граминыи», «Рыжий», «Иели-пастух», «Сельская честь».

По художественной структуре новеллы сборника различны, одни имеют яркую сюжетную ситуацию, другие— напоминают

очерк. Новизна и необычность веристского метода изображения жизни заметнее всего проступила в новеллах второго типа. Такова «Недда», в которой рассказывается о жизни деревенской девушкиподенщицы. Самое страшное в жизни Недды — не злополучное стечение обстоятельств, но самое нормальное се течение. Нищета — тот рок, который постоянно настигает Недду. От природы красавица, одаренная чудесным голосом, трудолюбивая, как муравой, и нежная сердцем, она кажется созданной, чтобы дарить счастье, но убогая бедность забирает у нее все. От черной работы огрубела красота девушки, потускиел голос. В нищете преждевременно состарилась и умерла ее мать, погиб возлюбленный, умер от голода ее незаконный ребенок. Недда принимает удары судьбы безропотно: она пуглива и набожна, так воспитала ее деревня, у Недды нет и малейшего сомнения в том, что она одна виновата в своей бедности.

Иным выступает герой новедлы «Рыжий», стоящей в сборнике несколько особняком: вель здесь Верга вцервые обращается не к перевенскому дюлу, а к шахтерам, Мальчишка, по прозванию Рыжий, очерчен писателем как существо доброе, душевно щедрое и глубоко человечное. Но Рыжий привык прятать свою душу от посторонних, сопротивление жизненным невзгодам вызвало в нем озлобленность. Отец Рыжего прожил свой век «покорным вьючным животным» и погиб во время обвала в шахте. Рыжий помнит об этом постоянно, и хотя мстительное желание полростка осталось неосуществленным, ясно, что сам он никогда покорным не станет. «А волосы у него были рыжие потому, что был он мальчишка отпетый, испорченный и можно было ожилать. что когда он вырастет, то станет отъявленным неголяем» таково было общее мнение о Рыжем на шахтах. Верга повествует о своем герое, все время глядя на него со стороны, глазами окружающих, в конце новеллы он сообщает о том, что однажды Рыжий ушел с шахты и след его пропал. Этот интересный характер ожесточившегося человека Верга не только не хотел, но и не мог обрисовать изнутри, так же, как не мог предсказать, каково будет его развитие.

В ряде новелл: «Волчица», «Возлюбленная Грамины», «Иелипастух» конфликт раскрыт в динамично развивающемся сюжете.
Здесь Верга допускает романтические элементы, часто причудливо
смешивающиеся с крайним натурализмом. Пылкие страсти героев
восходят к биологическим импульсам, дежурный романтический
сюжет искусственно переносится в демократическую среду. Показательна новелла «Возлюбленная Грамины». Деревенская красавица Пеппа, у которой в приданом числилось «белье, все из чистого полотна, тканного в четыре нити» и «золотые кольца на
все десять пальцев», вдруг отказалась от своего жениха и убе-

жала к разбойнику Граминье, о котором и знала только по слухам, Несколько дней она пряталась с разбойником в зарослях кактусов и была ему покорной служанкой, а он ругал и колотил ее. Его, наконец, схватили и отправили в тюрьму, потом на каторгу. Пепца поселилась неподалеку от тюрьмы, где разбойник сидел перед каторгой. Теперь она стала покорной служанкой карабинеров, арестовавших бандита: они прикасались к нему и были для нее священны. Но и в подобных новеллах с преувеличенным биологизмом, Верга показывал столкновение в человеке древних инстинктов и собственнического начала. Какой бы животной ни была страсть Пеппы к безобразному Граминье, она шла вразрез с жаждой накопительства и спасла героиню от порабощения золотым тельцом.

Лучшая новелла сборника — «Сельская честь», позднее переделанная автором в драму. Положенная на музыку композитором Масканьи, «Сельская честь» вошла в золотой фонд итальянской оперной классики. Произведение было благодарным материалом для веристской оперы: напряженный драматизм, колоритные характеры обнаруживают в нем талантливо найденный сплав романтического и реалистического начал.

Герои новеллы — смелый солдат Турриду, спесивый возчик Альфио, самолюбивая красавица Лола и дочка богатого винограпаря страстная, ревнивая Санта — оказываются втянутыми в сложный конфликт страстей, приводящий события к трагической развязке. Но корни конфликта не только в любовных переживаниях, а и в социальных противоречиях. Ненависть Турриду к Альфио глубже неприязни обманутого любовника к счастливому сопернику. У Альфио в конюшне «четыре сортинских мула», а мать Турриду продала последнюю лошачиху, когда сын отбывал солдатчину, вот почему Лола, любимая Турриду, вышла замуж за Альфио, отговорившись, что «на то воля божия». Альфио и Туррилу бьются по старому обычаю на ножах, и этот поединок закономерно кончается поражением солдата: возчик прибегает к нечестному приему. Альфио китер, у него крепкая кватка деревенского кулака: в жизненной борьбе он всегда одержит верх наи открытым, простудушным Турриду. Но вато Альфио терпит моральное поражение, в мире человеческих чувств он — банкрот. Ни за какие подарки не полюбила его Лола, напротив, забыв о грехе, она уступила любви Турриду. Турриду же окружен атмосферой всеобщей симпатии: у него любящая мать, хорошие друвья, в него влюблены Лола и Санта, на богатое приданое которой Турриду не польстился.

В новелле «Сельская честь» Верга с большим исихологическим мастерством показывает силу человеческой страсти, ее трагическое величие. На фоне ярких, цельных чувств ничтожно мелкими

предстают меркантильные расчеты. Произведение приобретает ярко антибуржуазную тенденцию. В новелле искусно сплетены социальные и психологические мотивы.

Своеобразен стиль новеллы. Романтический накал страстей и стремительность действия выражены в сдержанной манере. Изложение фактов и диалоги почти лишены авторского комментария. Верга не раз утверждал, что автор «должен остаться невидимым», в «Сельской чести» он достиг этого в полной мере.

Несмотря на то что новеллы сборника «Жизнь полей» имели печальные развязки, общее звучание их было оптимистично. Верга находил неиссякаемые источники благородства и человечности в душах своих героев — деревенских бедняков, людей огрубевших в труде, но сохранивших нежность души. Характеры героев предстают величавыми в своей цельности. Герои Верга лишь внешне преклоняются перед силой неумолимо наступающего капитализма, внутренне они не подвластны силе денег, подлинными ценностями в их глазах являются сердечные чувства, труд, чистая совесть. Верга считал, что этот моральный капитал человека из народа станет основой его сопротивления власти денег.

«Сельские новеллы», «Бродячая жизнь», «Канделоро и его прузья»

Свой следующий сборник «Сельские новеллы» Верга издает через три года после «Жизни полей». Перед читателем предстает та же южная провинция Италии, но значительно преображенная влиянием буржуазной циви-

лизации, разрушающей и патриархальные предрассудки и гуманистические традиции итальянской деревни.

В «Сельских новеллах» у Верга появляется горький, иронический тон, былые жизнерадостные интонации сменяются скорбными. Скорбь и горькая ирония возрастают от новеллы и новелле в сборниках «Бродячая жизнь» (1887) и «Канделоро и его друзья» (1894). В новеллах «Дон Личчу Папа», «Его преподобие», «История осла святого Иосифа» перед читателем проходит галерея деревенских хищников — служителей культа, представленных автором часто в смешном свете. В новелле «Добро» центральной является фигура деревенского буржуа, сделавшего накопительство смыслом своего существования и под старость ощутившего внутреннюю пустоту.

Одна из лучших новелл сборника «Сельские новеллы» — «Свобода», рисующая деревенский бунт, стихийный и трагический. В новелле нет отдельных героев — образ бунтующего народа в центре изображения; контуром вычерчены лишь некоторые фигуры — батрак, дровосек... «Словно море в непогоду, колыхалась и бурлила толпа перед клубом «благородных», перед муниципалитетом, на ступеньках церкви; море белых беретов, сверкающие в воздухе топоры и серпы». Разъяренная толпа расправляется с

«благородными»: страшная картина кровопролития нарисована Верга с отчетливым пониманием причин, ее породивших. Не высказывая прямо своего мнения, одним отбором деталей он открывает истину. Вот описание грозных мстителей: «Женщины были еще свиренее. Они потрясали своими тощими руками, визжали от бешеной злобы, сквозь лохмотья их одежд просвечивало голое тело». И рядом жертвы: «Повсюду в домах, на лестницах, в альковах — обрывки шелка и тонкого полотна. А сколько серег в ушах окровавленных лиц и золотых колец на руках, тщетно пытавшихся отвести удары топоров!».

В новелле «Свобода» классовый антагонизм в деревне обнажен до предела; сицилийский крестьянин, столь смирный и набожный в ранних новеллах писателя, здесь обрел чувство протеста. К сожалению, автор не видит перспективы этого протеста. Окончание новеллы полно горечи: равнодушные чиновники в очках, зевая от скуки, присуждают к пожизненной каторге участников бунта, и они отправляются, тихие, как овцы, — их гнев вылился однажды и до конца.

Изменения, произошедшие в деревне, фиксирует новелла «Черный хлеб», рассказывающая историю одной крестьянской семьи. Писатель замечает, как новая, собственническая мораль, разъедает крестьянина изнутри: святае святых — любовь заменяется расчетом. Нет больше цельных чувств, есть только один помысел — как бы упелеть, как бы заработать кусок хлеба. У молодых героев новеллы Санто и его сестры Лючии по-разному складывается семейная жизнь, но у обоих грустно. Лючия брошена своим женихом Томо, женившемся на хромой вдове, имеющей достаток. Не желая быть приживалкой в семье брата. Лючия поступает в помешичий дом служанкой, становится любовницей хозяина и получает неплохое приданое: теперь у нее нет недостатка в женихах. Любовь Санто и Рыжей Нены, дочери батрака, кажется, на первый взгляд, поэтичной - но и здесь расчет вкрадывается в чувства. Рыжая Нена, зная, как трудно ей получить мужа, голодает, покупая на отложенные деньги сыр. хлеб, вино, которым угощает Санто при встрече. Голодный юноша не в силах отказаться от ее угощения — так начинается любовь. Автор скорее скорбит о своих героях, нежели осуждает их. Скорбные и сатирические мотивы неразрывны в ряде новелл этого периода.

В более поздних новеллах Верга появляются сатирические ноты — достаточно привести знаменитую новеллу «Влюбленные» (сборник «Канделоро и его друзья»). В сюжете новеллы присутствуют аксессуары романтического действия, что еще более подчеркивает прозаизм реальности. Молодые влюбленные — дочка богатого лавочника Нунциата и бедный парень Бруно клянутся

друг другу в любви и верности: поздней ночью Бруно похищает девушку из дома отца. Но на другой день, договариваясь с лавочником насчет приданого, Бруно так откровенно торгуется с отцом любимой, что девушка отказывается от своего избранника. Через некоторое время Нунциата находит другого жениха, с которым шепчется у окошка точно так же, как шепталась с Бруно, повторяя привычные слова: «Любовь моя! Сердце мое!». Бруно, охваченный ревностью, нападает на своего соперника, обнажает нож, но, подумав, предпочитает пуститься наутек.

Своеобразие новеллы Верга, ее отличительную особенность составляет бытовизм; писатели-веристы уделяли большое внимание внешней стороне жизки героев.

Вещи — в основном предметы крестьянского обихода — занимают в новеллах огромное место. При этом Верга не терпит плинных, подробных описаний: атрибуты деревенского бытадомашние животные, плоды, ручные изделия - все предстает в динамике, в процессе взаимодействия человека с ними. Герои Верга никогда не сидят сложа руки. Их радости, горе, решающие моменты жизни — неотделимы от пепрерывного труда. Во всех новеллах, начиная с самых ранних, автор показывает, какую огромную роль играют вещи в жизни его героев, как неразрывно герой связан с ними. Турриду, ухаживая за Сантой, подносит ей вязанки хвороста («Сельская честь»); Пина приводит свою дочь Мариккью к жениху объявить ему свое согласие, и юноща, весь вымазанный в оливковом масле, договаривается о свальбе, полталкивая сливы к прессу и подгоняя осла («Волчина»): Иели. пастух, перерезал горло дону Альфонсо теми же самыми ножницами, которыми резал ягият («Иели-пастух»). Крестьянин мыслит конкретно, речь его образна — в ней те же предметы обихода, что и в жизни. «Курицу ощинывают, когда зарежут» — любимая поговорка жадного Нунцио, дрожащего за свои деньги («Влюбленные»): «Съем тебя, как хлеб» - любезничает Турриду с Сантой («Сельская честь»).

Для персонажей новелл Верга вещи подчас подменяют человека, подчас определяют его ценность и нередко решают его судьбу. Рыжий после смерти отца часами любуется его башмаками и одеждой — последней памятью («Рыжий»); Альфио отбивает у Турриду невесту, потому что у него в конюшне стоят четыре сортинских мула («Сельская честь»); Лючия уступает помещику, пообещавшему ей двадцать унций золота и серьги. Ее золовка, Рыжая Нена, поначалу возмущенная аморальностью девушки, потом мечтательно рассказывает о ее благополучии: «Такой большой комод, полный белья! А кольца, серьги, ожсрелья — все из чистого золота!» («Черный хлеб»). В этом внимании к вещам итальянского писателя и верность эпохе пасту-

пающего капитализма с его фетишем собственности и одновременно верность колориту сицилийской деревни с ее бедностью и отсталостью.

Верга в итальянской литературе — признанный новеллист, достойный стоять в одном ряду с Боккаччо, Саккетти, Банделло, Новелла вериста отличается от произведений его предшественников большей приземленностью, большим вниманием к быту. Однако по лаконичности повествования, драматичности сюжета новелла Джовании Верга не уступает ренессансной.

В 1885 г. Верга написал драму «В швейцарской», действие которой перенесено в город. Городская тема была менее удачной в творчестве Верга, городской быт был ему неведом. Поэтому драма «В швейцарской» получилась несколько слезливой и мало конкретной, городской бедняк — слишком сентиментальным и жалким. И все же драма Верга сыграла свою роль: в театре узаконилась бытовая тема, после пьесы «В швейцарской» стали возможны драмы Джакозы и Пиранделло.

Цикл романов под названием «Побежлен-«Побежленные» ные» был задуман писателем в 1880 г. В предисловии к циклу Верга писал, что его цель - поведать о тех препятствиях, которые встречает на своем пути прогресс. Самое понимание прогресса у писателя-вериста было нечетко: он подчас смешивал прогресс исторический и прогресс буржуазный. Но в изображении пействительности Верга был верен факту, он рисовал развитие капитализма в Италии, как процесс, обостряющий классовый антагонизм. В том же предисловии мы читаем: «Наблюдателю этого зрелища не предоставлено быть судьей - и это уже много, если ему самому удастся на мгновение остаться вне битвы. чтобы бесстрастно изучить ее, точно, с присущими ей красками. нарисовать всю картину и этим самым дать представление о действительности, какова бы она ни была». Классовую борьбу верист называет «битвой за жизнь». «Я задумал один труд. — это прекрасная и величественная панорама, нечто вроде фантасмагории битвы за жизнь... Хочу отобрать либо драматическую, либо смешную сторону в социальных типах и каждому — свой характер» 1. Подобно Золя, итальянский писатель хотел проследить биологическую и социальную историю представителей различных слоев общества. Побежденными в глазах Верга, были в равной мере и трагические жертвы капитализма и комические фигуры старого феодального мира.

Замысел «Побежденных» включал пять романов: «Семья Малаволья» — из жизни сицилийской деревни с ее отсталостью и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. Russo, Verga, Bari, 1947, p. 299.

косностью, «Мастро дон Джезуальдо» — роман о крупной буржуазии, охваченной духом стяжательства, «Герцог ди Лейра» — разоблачение ханжества и снобизма дворянского класса, «Достопочтенный Сциплион» — сатира на высшие армейские чины, «Пышцый человек» — о «делателях» буржуазной культуры.

Верга создал лишь два романа из задуманных пяти: «Семья Малаволья» (1881) и «Мастро дон Джезуальдо» (1887). Жизнь высокородной знати, заправил армии была для него чуждой сферой. Зато в завершенных романах автор обнажил узел социальных противоречий нового времени, показал два самых активных класса — трудящихся и нарождающуюся буржуазию. Замечательный мастер-реалист не ограничился изображением издержек буржуазного прогресса, но разоблачил сущность его, представив документально точно итальянский капитализм во всем его национальном своеобразии.

В романе «Семья Малаволья» писатель ри-«Семья сует сицилийскую деревушку Ачитрецца, Малаволья» расположенную у моря. Атмосфера романа та же, что и в новеллах, но проблематика гораздо шире, жизнь показана в ее протяженности, во времени. Писатель повествует о нескольких поколениях крестьянской семьи, развертывая шпрокую картину изменений в деревне, как в капле воды отраженную в истории распада крепко спаянного, трудолюбивого клана Малаволья, потомственных рыбаков Ачитрецца. Малаволья гордятся своей семьей, хранительницей старого уклада: они честны и строги к себе - никто из них не пропивал денег, не пускал их по ветру. Исполнять свой долг — стало их негласным девизом. Дед Антони внушает своему внуку: «Когда мой покойный дед оставил мне «Благодать» (рыбацкую лодку. — H. H.) и пять ртов, которые я должен был прокормить, я был моложе тебя и не боялся, и я исполнял свой долг и не ворчал, и сейчас я это делаю и прошу бога помочь мне делать это всегда, пока глаза мои не закроются, как это делал и твой отец и твой милый брат Лука, который не боялся идти и исполнять свой долг. Твоя мать тоже исполняла свой долг, бедная женщина, взаперти, в этих четырех стенах, и ты не знаешь, сколько она выплакала слез...».

Автор «Семьи Малаволья» не идеализирует патриархальное крестьянство, жестокое в своих предрассудках, порожденных невежеством и темнотой и нелепое в смиренной безропотности труженика, привыкшего иметь дело с неумолимой стихией. Но буржуазная эра приносит конец не только невежеству и безропотности, она губит и высокую гуманистическую мораль, сложившуюся веками.

Так случилось и с Малаволья. Однажды в море погиб хозяин Малаволья (второе поколение), вместе с ним утонули и мешки

бобов, взятых в долг у ростовщика. Вдова Малаволья, по прозвищу Длинная, и ее пятеро детей — Антони, Лука, Мена, Лия и совсем мальчик Алесси — несут тяжкое бремя долга. Старый девиз — выполнять долг — неожиданно для них наполняется новым содержанием, знаменующим приметы новой эры. Дружная, трудолюбивая семья работает, не покладая рук, и все-таки нужная сумма не собрана в срок; ростовщик отбирает у них за долги их старый дом у кизилового дерева — родовое гнездо Малаволья. Автор намекает, что бобы, утонувшие в море, были гнилыми, и отнюдь не стоили таких денег, какие выплачивали Малаволья с отчаннием и болью. Но Длинная и старый Антони ничего не смыслили в делах крючкотворства и продолжали всю жизнь работать на разорившего их человека, лелея в душе мечту о возврате дома у кизилового дерева. Беспросветное существование ломает их жизни, калечит души.

Третье поколение семьи изменяет старым традициям. После смерти Длинной каждый из ее детей пошсл своим путем. Лука пошел в солдаты и погиб. Антони ушел в город на заработки, да поппался соблазнам и попал в тюрьму. Лия стала распутницей и угодила в притон — каждый испил свою чашу горя. Наибольшее внимание уделено автором судьбам Антони и его сестры Мены. прозванной Святой Агатой. Мена — совестлива и безответна. Покорная воле родителей, она готова выйти замуж за постыного ей сына хозяина Брази, и только разорение семьи спасает девушку от ненавистного брака. Мена любит бедного поденщика Альфио Моска, но жертвует своей любовью ради сомнительной семейной чести -- девушка из рода Малаволья не может выйти замуж за неимущего. Альфио сколачивает кое-какие деньги и, верный своей привязанности, сватается к Мене, уже постаревшей, свыкшейся с одиночеством. Мена сознательно отказывается от запоздалого счастья - она не считает себя вправе создать семью: ее брат в тюрьме, сестра в позорном притоне. Автору нравится в его героине моральная стойкость и мужество, с каким она несет свой крест, в ее самоотверженности он видит огромную духовную красоту, свойственную человеку труда.

Иным выглядит Антони Малаволья, это характер страстный, протестующий. «Хотел бы я знать, почему это на свете должны быть люди, которые живут себе, ничего не делая, и родятся со счастьем под шляпой, а у других нет ничего и они всю жизнь тянут лямку? »— говорит Антони и, не умея разобраться в этом вопросе, любит повторять: «Хорошего пинка надо дать миру, каким он устроен, переделать его заново».

Автор не целиком разделяет его радикальные суждения. Антони-младший, как и его дед, — не идеальный герой, он не более как деклассированный элемент, крестьянин, оторвавшийся от

земли и не нашедший места в городе. Ограниченность Верга сказалась в том, что он вложил бунтарские слова в уста героя, в будущее которого не верил. И все же этому герою он уделил самое пристальное внимание. Этот характер писатель раскрыл не только во внешнем, но и во внутреннем его проявлении: в диалектике мышления героя. Антони — единственный персонаж романа, который задумывается над жизнью.

Единственным благополучным героем романа оказывается самый младший из сыновей Длинной — Алесси Малаволья. Именно он осуществляет заветную мечту разоренной семьи — выкупает дом у кизилового дерева. Здесь он поселяется с любимой женой. К их счастью прилепилась и Мена, отдавшая свою нерастраченную материнскую нежность детям брата. Образ Алесси тем не менее не принадлежит к центральным, он очерчен контуром, он лишь свидетельствует о вере писателя в сохранение лучших традиций патриархального крестьянства, в силу человека-труженика. В романе проблема положительного героя не решена.

В художественном плане роман «Семья Малаволья» близок к поведлам: нарочитая замедленность действия, акцентирование бытовых деталей. Одно из примечательных качеств Верга-художника — умение видеть окружающее глазами своих героев. Он излагает события и описывает предметы так, как если бы сам жил в поселке Ачитрецца и обладал теми же жизненными критериями, что и бесхитростные его обитатели. Он употребляет сравнения с предметами и понятиями из обихода крестьян. «Мена выросла и стала девушкой высокой и тоненькой, как ручка у метлы» -- рисует он свою героиню. О влюбленных сообщает: «Эти двое каждый день ходили гулять по скалам, точно у них была лишняя обувь». Лишь по отдельным намекам можно установить, что ростовщик обобрал Малаволья незаконно, настолько автор прививает читателю наивную веру героев в законность происходящего. Беспристрастность изложения, вполне уместная в новеллах, в романе иногда создает впечатление нечеткости авторских позиций и симпатий, вносит натуралистическое начало, ослабляет критическую направленность произведения.

И все же в этом первом веристском романе итальянский писатель успешно справляется с новой формой— семейной хроникой, — приобретшей популярность в европейской литературе.

«Мастро дон Джезуальдо» В иной манере написан лучший роман Верга — «Мастро дон Джезуальдо». Во втором романе Верга исторические и социальные акценты поставлены более конкретно. Перед нами Сицилия XIX в., автор напоминает о политических событиях эпохи: 1820 г.— волна

карбонарских заговоров, 1848 г. — народные выступления, революция... Однако не национально-освободительная борьба с ее героикой определяет содержание романа, а внутренние социальные сдвиги в обществе — возмужание нового класса, буржуазии.

Главный герой романа, Джезуальдо Мотта, вчерашний «мастро» и сегодняшний «дон», подобный мольеровскому Журдену. -«буржуа-жантийом». Но между этими героями есть и различие: французский парвеню XVII в. — и дворянин и буржуа, т. е. собственно житель города; итальянский богач, дворянин и мастро деревенский хозявы. Верга не упускает ни одной социально значимой черты в образе героя, ни одной детали, подчеркивающей национальную специфику капитализма в Италии. Джезуальдо Мотта именно итальянский буржуа, буржуа-землевладелец, вчерашний крестьянин, человек физически закаленный, обладающий воловьей силой и неистовым темпераментом. Джезуальдо умеет работать сам и умеет выжать соки из тех, кто работает на него. Он одержим страстью накопления, его энергия неистощима: «Всегда в движении, всегда запыхавшись, всегда бегом, здесь и там одновременно; в бурю, в дождь, солиценек — с головой, гудящей от мыслей, с неспокойным сердцем, тело ломится от усталости... ни праздника, ни воскресенья, ни минуты беззаботного смеха. Все от него хотели чего-то... его времени, его труда, его денег. Вынужденный защищать свое добро, он был против всех только за свой интерес. В деревне не было никого, кто бы не казался ему опасным врагом. Скрывать от всех — жажду доходов, испуг при дурной вести, радость при удаче - всегда непроницаемое лицо, зоркий глаз, сжатые губы!».

Расчет руководит всеми поступками героя. Ему нужны связи и поддержка аристократов — он женится на Бъянке Трао, дочери разорившегося маркиза. Джезуальдо настолько мало интересуется самой Бъянкой, что даже не замечает, что она питает к нему отвращение и ждет ребенка от другого мужчины. Породнившись с маркизами Трао, Джезуальдо отмежевывается от плебеев — в день свадьбы он отсылает из дома крестьянку Диодату, мать его троих сыновей. Он откупается от любящей женщины деньгами, дает ей приданое и находит мужа из последних забулдыг. Среди бедняков и обездоленных растут дети Джезуальдо Мотта, носящие другую фамилию и не знающие даже имени родного отца.

Отмежевание от народа, его интересов характеризует и другую линию поведения героя — его отношение к национальной борьбс. В 1820 г. он принимает участие в заговоре карбонариев — надеется, что это повысит его авторитет в национальных кругах. Одно время Джезуальдо даже приходится скрываться от полиции. Приобретая капиталы и авторитет среди местных заправил, богач уже

не интересуется народным движением, — в 1848 г. ему вовсе не до того, чтобы заигрывать с народом. Когда в городе поднимается массовое недовольство, Джезуальдо прячется в стенах дома, возле которого вместе с возмущенной толпой стоят и его сыновья. Отказавшись от национального дела, отрекшись от своих сыновей, Джезуальдо измения нации и народу, морали и человечности. И все ради неутолимой жажды денег.

Наконец, возмездие приходит к нему. Джезуальдо воспитывает чужую дочь, к ногам которой бросает свои миллионы. Отеческая опека с его стороны не приносит счастья юной Изабелле. Девушка полюбила талантливого интеллигентного юношу Конрадино, но отец грубо разбивает это чувство и выдает Изабеллу замуж за герцога ди Лейра. Тем самым он губит и счастье девушки, и свои сокровища, отдавая их в руки аристократа-кутилы. Слишком поздно — перед смертью — осознает Джезуальдо, что энергия его была растрачена впустую. Умирая в одиночестве, всеми забытый, богач впервые ощущает бессилие денег и мучительную душевную пустоту.

Фигура Джезуальдо Мотта и отвратительна и трагична, ибо это одновременно и хищник, и труженик, и стяжатель-буржуа, и бережливый крестьянин. Джезуальдо привлекает своей здоровой смекалкой, энергией, известной долей доброты, сказывающейся в его благоговейном отношении к Бьянке, сочувствии Диодате, своеобразной привязанности к дочери. Страсть к накоплению приводит Джезуальдо в лагерь аристократии. Ради этого он обкрадывает сам себя, лишаясь привязанности любящей его женщины (Диодаты) и собственных сыновей. Социальная трагедия итальянского буржуа, оторвавшегося от народных корней и отправившегося на поклонение дворянству, трагедия, обусловленная упорным стремлением буржуазии усвоить опыт эксплуататорских классов и примкнуть к антинародному лагерю.

Если в отношении к главному герою автор романа наряду с осуждением допускает и долю симпатии, жалости, то беспощадно резким стацовится Верга, изображая представителей высшего света. Неудержимая ненависть водит пером писателя, рисующего гротескные, уродливые фигуры аристократов — тут и баронесса Рубьера, вчерашняя плебейка, а ныне промышляющая темными торговыми махинациями, и ее сынок, тупоголовый барон Рубьера, мот и прожигатель жизни, и маркиз Трао, кичащийся голубой кровью и обнищавший до того, что живет впроголодь и ходит в похмотьях. Черты духовного и физического вырождения у членов семьи Трао, грубый практицизм и циничность новоиспеченных баронов Рубьера составляют две стороны социального явления, донолняющие одна другую.

Автор романа «Мастро дон Джезуальдо» не видел социальной

силы, которой принадлежит будущее в историческом прогрессе. Буржуазия предстала в романе классом побежденным, обреченным с того момента, когда оборвались нити, связующие ее с народом. Сам народ обрисован в произведении неясно — писатель изображает народные бунты, демонстрации, но не приближает к читателю фигуры бунтовщиков. Выделяется образ крестьянки Диодаты, воплощающий лучшие моральные качества человека. В романе Диодата — единственное существо, абсолютно чуждое расчету, ее бескорыстная и всепрощающая любовь к Джезуальдо — свидетельство удивительной щедрости души. От «Сельской чести» до «Мастро дона Джезуальдо» пронес писатель свою веру в то, что подлинно сильные страсти живут только в народе. Но Верга с тех пор утратил свой оптимизм, а его сильные герои — свою активность. Гуманизм и любовь перестали быть побудителями к действию, они притаились в душах несчастных и отверженных.

Велика разоблачительная сила романа «Мастро дон Джезуальдо». Это произведение, почти свободное от влияния натурализма, целиком принадлежит критическому реализму. Характеры персонажей полностью обусловлены их общественной средой. Острая социальность, конфликтность и динамизм сближают это произведение с творениями Бальгака, Флобера, Теккерея. Бытописание отходит на второй план, жанровые зарисовки лаконичны до предела.

В романе «Мастро дон Джезуальдо» Верга не стесняется обнаружить авторское отношение к своим героям и к происходящему, интонации его рассказа откровенно злые, ирония и сарказм звучат в его характеристиках. Глубокая нежность ощущается лишь в описании облика Диодаты: «У Диодаты были великолепные волосы, тонкие, нежные, несмотря на все, что они вынесли и выносили от бурь и горных непогод, — волосы богатых людей, — и темно-карие глаза, робкие, кроткие, ласковые, терпеливые, упорно любящие, как и все ее лицо, полное мольбы. По этому лицу прошли печали, труд, голод, побои, грубые ласки; они его измяли, избороздили, изгрызли, его сожгло солнце; заботы наложили морщины, бессонные ночи навели смертную бледность. Живыми остались одни вечно юные глубоко впалые глаза».

Глубокий демократизм Верга обусловил высокое звучание его гуманизма.

Значение творчества Джованни Верга в итальянской литературе трудно переоценить. Наследник традиций ренессансной литературы и Рисорджименто Верга был целой эпохой в истории национальной литературы,

## ЛУИДЖИ ПИРАНДЕЛЛО (1867-1936)

Луиджи Пиранделло — один из крупнейших писателей Италии. Романы и новеллы Пиранделло хорошо известны на родине писателя. Как драматург, Пиранделло завоевал признание во всем мире: психологический театр Луиджи Пиранделло оказал немалое влияние на развитие европейской праматургии.

Пиранделло родился в одном из маленьких городов Сицилии; отец его был крупным владельцем серных копей. Дед писателя по материнской линии был гарибальдийцем, и республиканские традиции поддерживались в семье. Юноша рано обнаружил филологические склонности и поступил на гуманитарный факультет университета в Риме, позднее он перешел на филологическое отделение Боннского университета, где закончил свое образование и защитил диссертацию по итальянской диалектологии. Увлекаясь лингвистикой, будущий писатель одновременно сочиняет стихи, а потом переходит к прозе, пробует свои силы в жанре новеллы. Первые публикации стихов Пиранделло относятся к 1889 г., первый сборник его новелл появляется в печати в 1894 г., а в 1901 г. выходит в свет его первый роман «Отверженная».

Пиранделло сразу же заявил о себе как о последователе веризма: обыденная жизнь без прикрас выступила в новеллах его первого сборника с показательным названием «Любовь без любви». Но и в этих новеллах и в романе «Отверженная» определилась своеобразная позиция молодого автора по отношению к веризму — изображая маленького человека, Пиранделло уделял большее внимание внутренней стороне его жизни, хотя последняя тесно связывалась у него и с внешней окружающей средой. Само понятие о маленьком человеке было пересмотрено писателем — маленьким и обиженным казался ему не только бедняк, неимущий, но всякий угнетенный, ставший жертвой в капиталистическом мире.

«Отверженная» — Марта Айола, жена преуспевающего чиновника. Образованная, талантливая женщина стремится стать учительницей. Это вызывает целую бурю возмущения злобных мещан, на Марту обрушивается поток отвратительной клеветы — опозоренная, брошенная мужем, она изгнана из родного города.

В годы одиночества Марта поддается минутному соблазну, уступив человеку, ею нелюбимому. Со страхом ждет она незаконного ребенка и закономерного теперь общественного пори-

цания. Но именно теперь все устраивается как нельзя лучше — муж возвращается к Марте и готов ей простить измену: ведь об этом никто не знает, следовательно, греха как будто и не было вовсе. Оказалось, что блюстители буржуваной нравственности охотнее прощают грехопадение, чем открытое стремление женщины к самостоятельности, к творчеству, к знаниям.

В этом романе появляется тема, которая позднее станет центральной в творчестве Пиранделло — противоречие между видимостью и сущностью явления. Решение этой темы у него перазрывно связано с обличительной тенденцией. В буржуваном мире вполне достаточно «казаться», а не быть человеком на самом деле.

Эта мысль становится ведущей в следующем «Покойный романе Пиранделло «Покойный Маттиа Па-Маттиа Паскаль» скаль» (1904). Герой романа — мелкий чиновник, человек добрый и потому беспомощный в борьбе за «теплое местечко». Маттиа Паскаль и в семейной жизни оказывается неудачником. Он теряет любимую девушку и сам становится жертвой притязаний расчетливой эгонстки, набившейся в жены. Однажды Маттиа выигрывает в карты крупную сумму, и, воспользовавшись тем, что найденного утопленника приняли за него, псчезает из города. Он как бы выскользнул из своей оболочки, избавился от пенавистного брака и служебных обязанностей. Но от власти окружающего Маттиа Паскаль не может уйти и после неудачных странствий с повинной возвращается в родной город. Все узнают его, но никому не нужен не вовремя воскресший покойник: и жена, и родственники не признают его. Трагикомичен последний эпизод романа. На кладбище красуется изящно оформленная могила того, кого похоронили Маттиа, — живой Маттиа Паскаль, одинский и всеми брошенный приходит плакать на своей фиктивной могиле. На вопросы, кем ему приходился умерший, он отвечает: «Я и есть покойный Маттиа Паскаль». Могила украшена — человек растоптан. Фикция торжествует над реальностью.

«Вертится» В романе «Вертится» (1916) проблема противоречия между видимым и реальным, между маской и человеком приобретает тратическое звучание. Нарастание пессимизма Пиранделло особенно заметно в этом романе. Действие романа развертывается в Голливуде. Выбор места действия знаменателен. Кинематограф — детище XX в. становится для Пиранделло символом нового времени с его хитрыми машинами и лихорадочным темпом жизни, повышенным интересом к видимой стороне вещей и обесцениванием подлинного человека. В Голливуде счастливая видимость — это метры киноленты, золотые слитки, мировая известность. Люди всех наций стеклись сюда в поисках славы и денет. Судьба человека, судьба

пскусства в центре романа Пиранделло. Героиня романа — тадантливая актриса, «звезда» Годливуда Варя Нестерова, русская по национальности. Варя — натура волевая, богатая и сложная. педаром так неотразимо ее обаяние. Но иля Голливуда Варя только ослепительно прекрасное тело, которое до предела обнажается на съемках. И чем охотнее представляет Варя объективу свое нагое тело, тем упорнее прячет от всех душу. Притворяясь холодной кокеткой, играющей серпцами, она скрывает свою дюбовь к итальянцу Нути, актеру тонкому и талантливому. Да и сам Нути замыкает свое сердце от посторонних ваглядов, надевая маску пустого, равнодушного ко всему бонвивана. Любовь этих ярких, одаренных людей здая, недоверчивая, скорее похожая на вражду. Она завершается неизбежным взрывом слерживаемых страстей: Нути стреляет в Варю во время съемок — на олин миг перед лицом смерти влюбленные предстают друг перед другом без масок. Никем не разгаданная трагедия влюбленных становится сенсацией в Голливуде, оператор Губбио, зафиксировавший эту несыгранную спену, превращается в миллионера.

Горбатый оператор Губбио — существо несчастное и обезполенное, и в искусстве и в жизни он лишь сторонний наблюдатель. Губбио механически крутит ручку аппарата, снимая то, что уголно продюсерам. Однако повествование в романе ведется от лица Губбио, и это достойно отдельного замечания: события освещаются человеком, привыкшим отмечать лишь внешнюю сторону вещей, не касаясь их сущности. Автор намеренно прибегает к этому приему: люди ему кажутся лишь масками, настоящее лицо которых можно увидеть только в решающие, трагические минуты жизни. Маску надевают не только люди мерзостные, желая прикинуться добродетельными. Люди гуманные надевают маску поплых и безобразных, чтобы укрыть свою человечность, спрятать ее от соприкосновения с тлетворной атмосферой бесчеловечного мира. «...Каная мерзость люди, синьор Губбио, каная мераость, — говорит один из героев романа. — Какая гнусность! Все мне кажутся... ну да что там! Но почему все это так? Вель маскированные! Маскированные! Маскированные! Объясните мне это! Почему едва мы оказываемся вместе, лицом друг к другу, мы все становимся такими паяцами?.. а в душе совсем другие! Сердце у нас совсем как... как ребенок, прячущийся в угол. обиженный ребенок, который плачет, которому стыдно! синьор, поверьте, сердцу стыдно...»

В глазах писателя подчас стирается грань между искусством и жизнью и весь буржуазный мир кажется ему лживой комедией, а люди печальными паяцами, вынужденными играть комедию, скрывая горькую правду жизпи. В последнем романе Пи-

ранделло ощутимо воздействие русской литературы — образ Вари Нестеровой создан под несомненным влиянием романов Достоевского. Однако итальянский писатель не поднимается до высот реализма Достоевского, развивая лишь один мотив русского писателя— болезненной изломанности человеческой души, подавленной миром своенорыстия и враждебности. И все же влияние русской литературы было благотворным для Пиранделло, оно помогло ему сохранить гуманистическую веру в человека, не отойти от реализма.

Новеллы Пиранделло, созданные им с 1900 по 1919 г., написаны в традициях веризма, по подчас они поднимаются до подлинного реализма благодаря глубине социального обличения и мастерству лепки характера. Новеллы разнообразны по тематике, но их объединяет постоянное обращение автора к судьбе маленького человека. У Пиранделло это почти всегда человек города — бедный фонарщик («Некоторые обязательства»), горбатая швея («Три мысли горбуньи»), мелкие чиновники, служители контор, департаментов («Свисток поезда», «В молчании», «Дурак» и другие) и лишь иногда появляются крестьяне («Благословение», «Живая и мертвая»).

Нередко герой новеллы не только маленький человек в социальном смысле, но и обиженный природой, попавший в исключительно трудные обстоятельства. Это — урод («Три мысли горбуньи»), или больной старик («Легкое прикосновение»), или подросток, на которого свалились обязанности и заботы взрослого («В молчании»), или брошенная, опозоренная женщина («Веер», «В самое сердце»). Новеллист намеренно создает заостренные, гротескные ситуации, подчеркивая уродливые стороны буржуазной цивилизации, закабалившей человека, зажавшей его в тиски. Капиталистический город в новеллах итальянского писателя подобен заведенной машине, в которой человек становится послушным винтиком, выполняющим заданные движения, он не волен в своей судьбе — самый умный и добрый может оказаться в нелепом и смешном положении.

В новелле «Свисток поезда» герой — бедный счетовод Белпука, существо, порабощенное до полной безответности. «Он
номнил только счета, открытые, простые, двойные и переводные, вычеты, изъятия, почтовые отправления, гроссбухи, расходные статьи, квитанции и тому подобное. Он был ходячим реестром или, скорее, старым ослом в наглазниках, тихо тащившим
свою тележку все одним и тем же размеренным шагом, по одной
и той же дороге». Беллука фантастически неудачлив — у иего
на руках три сленые женщины: жена, теща и сестра тещи, вдобавок две овдовевшие дочери, у одной трое, у другой — четверо

детей. И все эти голодные рты на одно жалкое жалование несчастного счетовода! Поневоле превратишься во выочного осла, нокорного и безропотного. Но природе человеческой противно такое порабощение и однажды Беллука бунтует — он услышал свисток поезда и вспомнил, что есть огромный мир, море, горные вершины и не пожелал более быть выочным ослом. Его признали помещанным, но только сейчас он обрел нормальное мышление, разорвав невидимые кандалы, отягощавшие его душу и разум.

В какие бы тяжелые материальные условия ни попадал герой новелл, его угнетает не столько нищета, сколько связанная с ней духовная порабощенность. Особенность гуманизма Пиранделло в его постоянной аппеляции к искалеченной, страдающей человеческой душе. Новеллист не устает подчеркивать, что бедность и бесправие угнетенного в буржуваном мире приносят ему прежде всего душевные муки, ущемляют человеческое достоинство. Бунт героя против духовного рабства, защита поправного достоинства составляют одну из центральных тем в новеллистике Пиранделло: эпизод, который ложится в основу новеллы, всегда связан с решающим моментом духовного раскрепощения героя, Часто бунт героя имсет трагический исход, самоубийство становится едва ди не единственной формой разрыва с миром буржуазного рабства. Уходит из жизни Элеонора («Черная шаль»), попросток Чезарино («В молчании»), убивает себя Канделора («Канцелора»).

Пиранделло первым в итальянской литературе изобразил человека интеллигентного труда. Учитель, художник, ученый выступают в его новеллах как люди, к которым автор питает уважение. Они не гонятся за богатством, ибо понимают, что самое большое счастье для человека — творчество. И все-таки даже эти герои не свободны от власти общества. Моральное достоинство и благосостояние в буржуваном мире — две вещи несовместимые, по мнению Пиранделло. Вот почему печально складываются сульбы лучших людей, непонятых и никем неоцененных. В новелде «Так дальше жить невозможно» умная, деликатная синьора Леука всю жизнь хранит верность мужу, оставившему ее ради глупой мещанки. Когда последняя, наконец, умирает, синьора Лечка берет в дом троих дочерей своего мужа, вызволяя их из пищеты и грязи. Она дает приют и их отцу, не смея намекнуть ему, что любит его по-прежнему. Однако Марко Леука не умеет оценить самоотверженность чувства и редкую душевную тактичность своей жены, он находит себе еще одну глуноватую толстушку и убегает с нею в Америку, оставив дочерей.

Пессимизм звучит в новеллах Пиранделло, но его принципиальное отличие от современных ему декадентов заключается в последовательном гуманизме. Писатель верит в человеческое благородство, сочувствует оскорбленным и униженным.

Художественное своеобразие новелл Пиранделло в их тонком психологизме. Автор не торопится вынести на новерхность тайные чувства и номыслы своих героев, чаще всего он передает лишь основные события их жизни. Читатель должен сам угадать внутренние пружины, двигающие действие, и в этом огромную роль приобретает деталь портрета, интерьера, события. Новеллы имеют сложный, подчас двойной подтекст.

Наличие подтекста в новелле Пиранделло обусловило смещение двух планов, повествования — печального и комического. Часто комическая ситуация контрастирует с трагическим содержанием. В новелле «Черная шаль» читатель отлично понимает страдания Элеоноры, но описание пышной свадьбы сорокалетней синьоры с девятнадцатилетним деревенским увальнем заставляет сго улыбнуться и одновременно ощутить весь ужас положения песчастной женщины. В новелле «Брачная ночь» богатый вдовец и юная девушка, поженившиеся по голому расчету, в первую почь отводят душу, рыдая каждый на дорогой ему могиле. В новелле «Подумай, Джакомино!» старый муж уговаривает вернуться ветреного дружка своей молодой жены: старик относится к жене с отеческой нежностью и ему жаль, что она расстраивается от того, что ее разлюбия Джакомино.

Тонкий исихологизм, лаконичность описания, тесное переплетение смешного и грустного сближают Пиранделло с А. П. Чеховым, которого итальянский новеллист считал своим любимым писателем. Не без основания итальянские критики называют Пиранделло итальянским Чеховым — и это прежде всего относится к Пиранделло-новеллисту.

К драматургии Пиранделло обратился во второй половине своего жизненного и творческого пути. В 1908 г. он пишет статью «Юмор», где касается проблемы театра. Уже здесь он пытается пересмотреть принципы веризма и утверждает, что театр должен не конировать действительность, но обнажать ее сущность. Однако именно в эти годы Пиранделло создает пьесы на сицилийском диалекте, отвечающие всем требованиям веристской эстетики. Диалектальные драмы Пиранделло малозначительны, неоригинальны. Интересна лишь комедия «Лиола», рисующая простоту нравов деревенской Сицилии. Главный герой — деревенский удален, искусный в песиях и в любви. Лиола — женолюбив и непостоянен, но добр и совсем не пошл. Вся пьеса звучит гимном естественной человеческой личности. Пиранделло говорил, что комедля «Лпола» — «такая жизнерадостная, точно это не я ее написал». Драмы Пиранделло на литературном итальянском языке созданы им после 1915 г.

Наиболее известные из них: «Право для других» (1915), «Наслаждение в добродетели» (1917), «Как прежде, но лучше, чем прежде» (1920), «Генрих IV» (1922), «Дурак» (1922), «Обнаженные одеваются» (1922), «Жизнь, которую я тебе даю» (1923), «Каждый по-своему» (1924), «Сегодня мы импровизируем» (1930). Лучшей драмой Пиранделло, его шедевром признана драма «Шесть персонажей в поисках автора» (1921).

В своем творчестве послевоенного периода Пиранделло выступил как создатель философско-исихологического театра

в Италии.

## американская литература

## ВВЕДЕНИЕ

Развитие американского общества в конце XIX в. в основном аналогично развитию европейского, хотя буржуазная пропаганда США этих лет твердила об «исключительности» судьбы американского капитализма, идущего будто бы по особому пути — без кризисов, безработицы и забастовок, свойственных Европе. Победа Севера над рабовладельческим Югом в ходе Гражданской войны (1861—1865) обеспечила бурное развитие производительных сил США. В 70-х гг. в США возникают монополистические объединения: начинается перерастание капитализма в его высшую, последнюю стадию развития — империализм.

В плане экономическом процесс этот сопровождался исчезновением отдельных мелких предприятий, поглощаемых крупными объединениями — трестами и корпорациями. Появляются всевозможные железнодорожные «короли», короли угля, железа и стали, мясные и хлебные короли и т. п. — все эти Гульдены, Карнеги, Рокфеллеры, Морганы, Вандербильды.

Вне сферы влияния монополий американцы не могли получить ни жилья, ни хлеба, ни одежды, ни света, ни спичек — все должно было сначала дать прибыль монополиям, а потом уже

удовлетворить насущные потребности народа.

Одним из резервов получения монополиями сверхприбылей явилось снижение заработной платы, что привело к дальнейшему обнищанию американского пролетариата. Не менее ужасная участь постигла фермеров, изнемогавших в борьбе с железнодорожными и хлебными королями, которые, сговорившись между собой и установив для монополистов более низкие тарифы на перевозку, разоряли тысячи фермеров, превращавшихся в бродяг и пополнявших армию безработных в больших городах.

В результате американское общество раскалывается на две неравные части, о чем писал В. И. Ленин в 1918 г.: «Америка стала... одной из первых стран по глубине пропасти между горсткой обнаглевших, захлебывающихся в грязи и роскоши миллиардеров, с одной стороны, и миллионами трудящихся, вечно живущих на границе нищеты, с другой» 1.

Монополии проникают и в сферу культуры. Разоряя независимые газеты и журналы, они создают свои гигантские газетные тресты, в руках которых находится издание газет, журналов и

книг.

<sup>1</sup> В. И. Ленин. Полн. собр. соч., т. 37, стр. 49.

Все это создает невероятно трудные условия для развития критического реализма в США. Отвергая книги честных писателей-гуманистов, организуя их травлю через газеты, монополим платят бешеные гонорары продажным писателям, апологетам «большого бизнеса».

Процесс перерастания капитализма в свою последнюю стадию в США потребовал тридцать лет, и к 1900 г. на мировую арену вышел наглый, разбойничий американский империализм, ознаменовавший свое рождение кровавой испано-американской войной 1898 г., в ходе которой Филиппины, Куба, Пуэрто-Рико и др., отнятые у Испании, стали фактически колониями США.

В плане политическом процесс перерастания американского капитализма в империалистическую стадию сопровождался гибелью демократических свобод, усилением реакции в стране. Классики марксизма неоднократно подчеркивали особо ципичный и наглый характер власти капитала в США, несмотря на крикливое рекламирование «американской демократии», осуществляемое монополиями.

Сохраняя формальные демократические свободы, всеобщее избирательное право, монополии находят способы безраздельно править Америкой. Ловко была использована, прежде всего, двух-партийная система. Каждая из правящих партий США — республиканская и демократическая — во время очередной избирательной кампании разоблачала свою противницу, выставляя себя подлинной защитницей интересов народа, клялась ему в верности. Но завоевав голоса избирателей, придя к власти, партии забывали о своих обещаниях, верой и правдой служа монополиям.

Эта демагогическая борьба сбивала с толку рядовых американцев, укрепляла их иллюзии, их веру в американскую демократию.

Во-вторых, монополии вабрали в свои руки машину голосования. Через своих слуг — боссов (главарей партии) — они добиваются избрания в конгресс и правительство нужных им людей.

В результате американский Конгресс превращается в «клуб богатых людей», в орудие осуществления интересов монополий. Уже в 70-х гг. коррупция государственных деятелей США приобретает небывалые размеры. Тогда же об этом писал Марк Твен в романе «Позолоченный век» (1873).

В ответ на произвол монополий, ухудшение условий жизни, рост дороговизны трудящиеся массы Америки поднимаются на борьбу. Обострение классовой борьбы в США последней трети XIX в. сказалось в особом размахе забастовочного и стачечного пвижения.

Первая великая битва американского пролетариата против монополий вспыхнула в конце 70-х гг., в пору тяжелого экономического кризиса 1873—1878 гг. Борьба разгорелась во многих городах страны, но особо острые формы она приняла в Сент-Луисе, Кливленде и Толедо — крупнейших индустриальных центрах США. В Сент-Луисе восставшие рабочие захватили власть в городе и держали ее в своих руках в течение двух недель. В Кливленде полиция браталась с бастующими рабочими. Только крупные воинские части смогли справиться с разгневанным народом.

Мощное движение за восьмичасовой рабочий день возникло в Чикаго в 1886 г., распространившись по всей Америке. Напуганная размахом пролетарской солидарности, американская буржуазия, спровоцировав взрыв борьбы во время рабочего митинга, казнила четырех рабочих вождей Чикаго («Хеймаркетская тра-

гедия»).

Третья великая битва американского пролетариата против все более наглеющих монополий происходит в 90-е гг. Спачала забастовали рабочие-металлурги Пепсильвании, в Гомстеде — самом сердце «империи» Карнеги, в 1892 г. Стачечный комитет стал полным хозяином Гомстеда. После четырехмесячной геронческой борьбы пролетариат был сломлен силами регулярных войск. Затем, в 1894 г., произошла грандиозная пульмановская стачка, которая переросла во всеобщую забастовку железнодорожников.

Героическая борьба американского пролетариата была поддержана фермерами. В 90-х гг. возникает рабочс-фермерское (популистское) движение, которое привело под свои знамена миллионы рабочих и фермеров, требовавших передачи железных дорог в собственность государства, введения восьмичасового ра-

бочего дня и других реформ.

Однако трудящаяся Америка не имела опытного вождя. Возникшая в 1876 г. Социалистическая рабочая партия заняла сектантские, догматические позиции, что вызвало суровую критику со стороны Маркса и Энгельса. Энгельс советовал вождям социалистического движения в США — Зорге, де Леону — соединить рабочее движение с социализмом, поднять его «на уровень теории».

Ошибки Социалистической рабочей партии отчасти удалось исправить Юджину Дебсу, создавшему в 1900 г. Социалистическую партию, которая имела более широкие связи с рабочим

движением.

Революция 1905 г. в России вызвала волну горячей симпатии к борющемуся русскому пролетариату и в связи с этим большой размах социалистического движения в США. Социалистическая

партия США собирает под свои знамена тысячи трудящихся; многие интеллигенты — писатели, журналисты, художники — вступают в ее рялы.

Новый этап социалистического движения в США наступает после Великой Октябрьской социалистической революции в России, когда в США в 1919 г. была создана Коммунистическая партия.

\* \*

Несмотря на то что американская действительность второй половины XIX в. была трагичной, несмотря на взрывы народного гнева, потрясавшие Америку, буржуазная литература США оставалась фальшивой, надуманной, бесконечно далекой от реальной жизни.

Оплотом такой литературы явилась <u>бостонская шкода</u>, возглавленная О. У. Холмсом. Опираясь на эстетику реакционного романтизма, бостонская школа презрительно третпровала реальную жизнь как нечто вульгарное, грязное, недостойное изображения художника. Литература, по мнению бостондев, должна уводить читателя в мир «менты и воображения».

Известно, что великие американские романтики (Купер, Мелвилл, Готори) тоже противопоставляли вульгарной действительности мечту, но это противопоставление было продиктовано их отвращением к идеалам и практике американского мещанинадельца. Бостонцы же, напротив, были певцами мещанского благополучия. Их целью было прикрыть вульгарность и пошлость американского буржуа романтическими одеждами, идеализировать его частную, семейную жизнь. В книгах бостонцев в слезливо-сентиментальных тонах создавался лживый, условный мир респектабельных леди и джентльменов, на каждом шагу совершающих благородные поступки; либо это было чтиво, уводившео от «вульгарной действительности» в мир средневековых замков, экзотического Востока и т. п.

В 70-х гг. преемником бостонской школы стало литературпое течение, получившее название «традиция благопристойности». Ее представители (Томас Олдрич, Кларенс Стоддард, Эдмунд Стедман и др.) еще громче
провозгласили лозунг «чистого искусства», еще настойчивее ополчились против правдивого изображения американской жизни. Это
был воинственный отряд идеологов монополистической буржувзии,
объявивший смертельную борьбу реализму. К услугам этих писателей были многочисленные журналы и издательства, однако
их влияние на американскую литературу было пагубным. Этим
объясняется особая живучесть романтической эстетики в амери-

канской литературе XIX в., что составляет ее специфику. Если в Европе критический реализм возникает в 30-е гг., то в США это литературное направление складывается лишь в 70-е гг.

Одним из первых, кто выступил против пошлости и убожества американской буржуазной действительности, был Генри Джеймс (1843—1916). Отвращение к деляческой Америке толкает Джеймса на разрыв с родиной. В 1875 г. писатель навсегда покидает США и обрекает себя на добровольное изгнание, уехав во Францию, а затем поселившись в Англии. Живя в Париже, Джеймс добивается встречи с И. С. Тургеневым и становится пылким поклонником «славянского гения».

В многочисленных критических статьях Джеймс высоко оценивает творчество Тургенева и Толстого, считая их искусство подлинно великим. Он отдает дань уважения и другим крупным

реалистам Европы — Флоберу, Мопассану, Золя.

Однако в своей собственной художественной практике Генри Джеймс не смог утвердить реалистические принцицы Тургенева, Толстого и Молассана. Порвав с родиной, писатель лишился непосредственных внечатлений, большого жизненного материала, необходимого для создания крупных реалистических произведений. Джеймсу пришлось ограничиться узким кругом американских экспатриантов. Он стал описывать жизнь богатых американсев, порвавших с родиной и живущих в Европе. Это — основная тема его многочисленных романов и повестей, в частности, «Послы» (1901), «Крылья голубки» (1902), «Золотая ваза» (1904). Отсутствие жизненно важного материала, оторванность от прогрессивных движений привели Джеймса к формалистическим ухищрениям, к решению абстрактных психологических проблем.

Более успешную попытку приблизить американскую литературу к жизни, избавить ее от романтических штампов делает

Уильям <u>Пин Хоуэллс (</u>1837—1920).

Плодовитый литературный критик и романист. Хоуэллс энергично выступил (в начале 70-х гг.) против условностей и ходульности, против культа исключительности, пронизывающих книги столнов «традиции благопристойности».

Он ратует за изображение обыденной жизни и обыденных людей, за изображение «банальностей» повседневной жизни. Эта сторона деятельности Хоуэллса способствовала укреплению реализма в американской литературе второй половины XIX в.

К сожалению, в своих романах 70-х гг. Хоуэллс касается главным образом моральных этических проблем. Так, в романе «Леди с корабля Арустук» (1871) героиня— американская девушка, отправившаяся в Европу,— сделав открытие, что она— единственная женщина на корабле, оказывается перед трудной

для нее проблемой: как держать себя в мужском обществе. В романе «Случайное знакомство» (1873) центральной героиней снова является американская девушка. Китти Эллисон, уроженка западного штата, во время путешествия в Канаду в сопровождении дяди и тети, знакомится с чопорным бостонцем мистером Арбатоном. Пропитанный условностями и предрассудками буржуазного Бостона, Арбатон мучается, сделав открытие, что он влюбился в провинциальную девушку. В конце концов Китти отвергает Арбатона, убедившись в его моральной трусости.

Названные романы показывают, что Хоуэллс не может осмыслить «банальности» в социальном плане (как это умел делать, например, А. П. Чехов), не может поднять факты обыденной американской жизни по уровня социальной прамы.

Фатальную роль сыграл в этом пресловутый оптимизм Хоуэллса, убежденность в том, что американская действительность «полна блестящих перспектив и радужных обещаний». Сравнивая американскую действительность с русской в статье, посвященной Достоевскому (1886), Хоуэллс провозгласил свой знаменитый тезис об американском оптимизме, который навсегда был закреплен за ним как девиз его творчества. Хоуэллс уверен, что если бы американский писатель «затронул столь глубоко трагическую тему», как Достоевский в «Преступлении и наказании», он «сделал бы глубоко ошибочную вещь... Вот почему наши романисты касаются наиболее приятных сторон жизни, которые являются в то же время наиболее американскими».

Правда, после казни вождей чикагского пролетариата в 1887 г. («Хеймаркетская трагедия») Хоуэллс теряет свое благодушие и свой оптимизм. В романах «Анна Килберн» (1888), «Превратности погони за богатством» (1890) и «Путешественник из Альтрурии» (1894) он признает, что американская действительность трагична и ужасна, что капитализм болен неизлечимой болезнью. Но эти романы были написаны уже тогда, когда другие писатели отстояли критический реализм в США, утвердили его в американской литературе. Это были Марк Твен, Р. Х. Давис, Х. Миллер и др.

Ребекка Хардинг-Дэвис (1831—1910) в реалистическом плане показала жизнь американского пролетариата, трупобы капиталистического города, расовую дискриминацию в США.

Повесть Дэвис «Жизнь на литейных заводах» (1861) явилась не только первой, но и почти единственной в американской литературе XIX в. попыткой изображения жизни промышленного пролетариата крупным планом. Дэвис ведет читателя в трущобы Филадельфии, где живут рабочие; в цехи заводов, где они, как

гномы, снуют у доменных печей; в кабаки, где они ваглушают вином свое отчаяние. Писательница делает попытку заглянуть в душу рабочего. Она увидела в этом мире не только грубость, невежество и пьянство, но и душевную красоту, жажду иной жизни. Пролетариат в ее повести еще придавлен к земле, еще пе готов к борьбе, но уже задает вопрос: «Где наше спасение?». И Дэвис намекает на то, что спасение пролетариата придет не от буржуазных филантропов, но что сам рабочий класс породит своего Мессию, что средство спасения — в его собственных пуках.

В романе «Маргарет Хоус» (1862) Дэвис продолжает свою борьбу за реализм, за изображение будней американской жизни, сознательно борясь против «традиции благопристойности».

В романе дается история Маргарет Хоус, дочери бедного фермера. Покинув родной дом, она отправляется на заработки и поступает клерком в контору завода. Здесь у нее завязывается роман с одним из служащих завода. Изображая любовь, эту святая святых бостонской школы, Дэвис вдребезги разбивает традиционные представления о святости чувств и показывает, что денежные расчеты давно проникли в мир интимных отношений. Ее герой жертвует любовью ради денег: покинув Маргарет, он начинает ухаживать за дочерью заводчика, надеясь стать младшим компаньоном фирмы. И хотя в финале Дэвис награждает свою геронию, но ее счастье покупается ценой нового унижения: молодой честолюбец расторгает помолвку с богатой наследницей и возвращается к Маргарет не потому, что победило более сильное чувство, а потому что... сгорел завод!

Еще большей художественной и идейной зрелостью отмечен роман «В ожидании приговора» (1868). Это — роман многоплановый, но важнейшая проблема, поставленная в нем и подчеркнутая в его заглавии, — это решение судьбы негритянского народа после Гражданской войны.

После разгрома плантаторского Юга американская буржуазия бросила негров на произвол судьбы. Правда, формально осуществлялась так называемая Реконструкция Юга, фактически же, пользуясь попустительством крупной буржуазии Севера, плантаторы объявили террор неграм, на Юге свирепствовали банды ку-клукс-клана.

В этот критический момент и выступила Ребекка Хардинг-Дэвис со своим романом. Она вторгается в политическую жизнь страны, чтобы сказать свое слово, мобилизовать общественное мнение на борьбу за справедливое решение судьбы освобожденных рабов.

Показав трагическую судьбу негров довоенного Юга, осудив рабовладельческую систему, писательница вместе с тем страстно

протестует против расовой дискриминации, заклеймив расизм как страшную болезнь каниталистической Америки. При этом Дэвис считает нужным подчеркнуть, что трудовому народу Америки чужда расовая ненависть, он полон симпатии к неграм. Дэвис обвиняет капиталистический Север в нежелании решить негритянскую проблему и дает читателю понять, что приговор, которого ожидают вчерашние рабы, будет для них роковым.

В чисто литературном плане роман «В ожидании приговора» интересен решением труднейшей проблемы положительного героя. Это — негр, доктор Бродерип, легендарный командир полка, овеянный славой и убитый расистом из-за угла после разгрома

плантаторского Юга.

В следующем романе «Джон Эндрос» (1874) Дэвис затрагивает важнейшую тему американского реализма: возникновение монополий в США и его эловещие последствия — ужасающую коррупцию, бешеную погоню за долларами, разложение нравов.

В центре романа — история Хаустона Лейрда, главаря шайки дельцов Филадельфии. Эта шайка контролирует выборы в законодательные органы, широко используя подкуп, шантаж и уголовный мир. Адвокат Джон Эндрос, жертва шантажа, становится послушным орудием в руках Лейрда. История его падения составляет вторую сюжетную линию романа.

В 80-х и 90-х гг. Дэвис пишет мало, разделив судьбу де Фореста: она также замалчивалась буржуазной критикой и была отвергнута буржуазными читателями. Однако Дэвис остается верной гуманистическим идеалам, о чем свидетельствует сборник ее рассказов «Силуэты американской жизни» (1892). Основная тема этих рассказов — решительное осуждение буржуазного образа жизни, буржуазной морали, осуждение самого бизнеса.

Третья крупная фигура реалистического лагеря 70-х — 80-х гг. — Хоакин Миллер (1841—1913). Выходец из семьи потомственных пионеров, Миллер унаследовал все качества Натта Бумпо в век, когда эпоха пионерства уходила в прошлое. Миллер родился в переселенческом фургоне, пересекавшем границу штата Индиана и Огайо. Ему было одиннадцать лет, когда родители, преодолев огромные пространства в тысячи миль, переехали на Дальний Запад, в штат Орегон. Через два года тринадцатилетний подросток сбежал с фермы отца в Калифорнию. Он жил среди золотоискателей, затем ушел к индейцам и несколько лет прожил среди племени модоков.

Возвратившись в 1860 г. в цивилизованный мир, Хоакин Миллер посещает колледж, некоторое время работает учителем, затем становится адвокатом в Сан-Франциско. Подобно Брет Гарту, он остро почувствовал враждебность бизнеса искусству.

Не оцененный мещанской публикой, подвергшийся насмешкам в адвокатском мире за свои стихи, Миллер уезжает в 1870 г. в Англию, став одним из первых американских писателей-изгнанников поневоле. Через пятнаддать лет он возвращается на родину. Он не может подолгу жить в городах, стремится быть ближе к природе. В 1898 г. поэт поселяется в Калифорнии, неподалеку от Сан-Франциско, в горах, где и доживает свои дии.

Уже в ранних произведениях Миллера — поэтических сборшиках «Песни Сьерры» (1871) и «Корабль в пустыне» (1875) выражено глубокое сочувствие бедствующему трудовому люду Америки и трагической судьбе американских индейцев, обреченных капиталистической цивилизацией на гибель. Эти две темы, являющиеся центральными в творчестве Миллера, более глубоко раскрываются в его многочисленных романах.

В романе «Жизнь среди модоков» (1873) Миллер, продолжая традиции Купера, поднимает голос в защиту истребляемого коренного населения Америки. Весь роман пронизан страстным обличением законов и идеалов буржуазного общества, пониманием первопричины всех зол в капиталистическом мире — духа наживы, власти денег.

В центре романа — история двух благородных молодых людей, бросивших вызов буржуазному миру и порвавших с ним, чтобы жить среди индейцев. Положительный идеал писателя высок и прекрасен. Его мечта о справедливой жизни, достойной человека, предполагает замену капиталистического строя пным, справедливым строем. Но не будучи в состоянии подняться в 70-х гг. до социалистического идеала, Миллер может противопоставить капиталистическому строю лишь патрнархальную жизнь индейцев.

В дальнейшем растущая мощь рабочего движения в США поможет Миллеру искать выход из тупика противоречий капитализма в ином направлении, как об этом свидетельствует роман «Разрушение Вавилона» (1886). Если предыдущие его романы были посвящены трагической судьбе индейцев, то в «Разрушении Вавилона» Миллер обнажает страшную трагедию американского пролетариата. Автор сумел показать две стороны единого процесса: читатель видит, что под пятой каппталистической цивилизеции оказались не только краспокожие индейцы, но и белые труженики городов.

Миллер ведет читателя в трущобы Нью-Йорка, и картины страданий бедноты леденят его душу. Но автор не ограничивается описанием страданий. Замечательная особенность романа— это горячая вера в счастливое будущее народа, которое

будет завоевано в борьбе. Правда, Миллер неясно представляет себе пролетарскую революцию. Он рисует анархистский мятеж: восставшая беднота Нью-Йорка предает город огню и разрушению, сметая его с лица земли, чтобы на новом месте построить город нового общества. Здесь сказалась теоретическая слабость американского рабочего движения. Но все-таки идея народного восставия и неизбежность торжества коммунистических идеалов составляет силу романа. В прологе писатель доказывает, что обреченность капитализма — это не беспочвенная фантазия, а неотвратимый исход его развития. Подтверждение своей правоты он видит в Парижской коммуне. Устами своего героя, Уолстона, Миллер рисует очертания справедливого общества, которое будет построено на американской земле.

В последнем романе «Строительство прекрасного города» (1897) Миллер, верный своей мечте, рисует картину строитель-

ства общества будущего в Америке — коммунизма.

Особое место Хоакина Миллера в американской литературе второй половины XIX в. легко уяснить, сравнив его с ролью Н. Г. Чернышевского в развитии русской литературы этого же периода. Подобно Чернышевскому, Миллер не ограничивается обличением капитализма, но стремится дать перспективу народной борьбы, выдвинуть социалистический идеал. Так Миллер открывал новые пути в литературе, подготавливал почву-для возникновения литературы социалистического реализма в США.

Хотя формирование критического реализма в США завершается в 80-е гг., это не означало, что он получил права гражданства, и что американские писатели могли свободно ему следовать. Литературная жизнь Америки 90-х гг. являет собой картину ожесточенной борьбы двух лагерей, отражающую социальную борьбу этого времени. Демократическим писателям 90-х гг. приходилось отстанвать реализм в упорной борьбе с враждебными ему течениями.

Таким течением был неоромантизм. Монополистическая Америка мобилизовала целый сонм буржуазных литераторов, которые должны были воспеть монополистов как «финансовых гениев», национальных героев и одновременно клеветать на борющийся пролетариат. Создается специальный жанр «делового романа», воспевающего «подвиги» биржевых воротил и других «баронов грабежа». Создается и жанр «антирабочего романа», показывающего «вред» организационного рабочего движения. В этих романах мы не найдем правдивого отражения процесса перерастания капитализма в стадию империализма, сопровождавшегося песлыханным грабежом национальных ресурсов страны монополистическими хищниками, обнищанием народных масс, жесточайшими классовыми боями.

Для неоромантизма характерно также стремление увести читателя от современной жизни в мир прошлого. Так возникает буржуазный исторический роман конца XIX в., полностью порвавший с традициями Купера. Изображая «славное прошлое» Америки, оправдывая истребление индейцев и рабство негров, идеализируя всевозможных авантюристов и завоевателей, авторы этих исторических романов (Джейн Остин, Мэри Джонстон, Сомоэл Мервин и др.) тем самым оправдывали колониальные захваты СПІА в конпе XIX в.

Реалисты 90-х гг., храня и продолжая традиции своих предшественников, противопоставили лживой литературе неоромантизма правдивый показ монополистической Америки. В этой жестокой борьбе (ибо силы были неравны: в распоряжении неоромантиков находились все крупные издательства и журналы) передовые писатели 90-х гг. отстояли реализм.

Решительную борьбу против неоромантиков ведут ветераны американского реализма Марк Твен и У. Д. Хоуэллс. Их поддерживает новый отряд молодых сил, влившийся в американскую литературу в 90-х гг. и следовавший реалистическим принципам. Это были Гарленд, Фуллер, Мэри Унлкинс, Крейн,

Норриси др.

Хэмлин Гарленд (1860—1940), сын бедного фермера, выступил в защиту реализма в своих трактатах «Литературная эмансипация Запада» (1892) и «Разрушающиеся идолы» (1895), разбивая в них «старых идолов» — бостонскую школу и «традицию благопристойности», создающих «стерильную культуру».

В двух сборниках рассказов — «Столбовые дороги» (1891) и «Народ прерий» (1893) — Гарленд выступает подлинным ходатаем за труженика земли. Он показывает трагедию американского фермера, обреченного на каторжный труд и лишения в век монополий.

Молодой Гарленд не только боролся пером за права народа, — он принял непосредственное участие в популистском движении. Он выступает на фермерских митингах с резкой крптикой монополий. Этот опыт помог писателю создать роман «Добыча» (1892).

В центре романа — история сельскохозяйственного батрака Брэдли Толкатта и выдающейся пропагандистки, участинцы фермерекого движения Иды Вильбур. Брэдли, поддержанный фермерами, проходит в Конгресс, живет в Вашингтоне, превратившись в самодовольного мещанина. Но не такова его жена Ида: над ней не властем мещанский уют. Чувствуя себя дезертиром, покинувшим лагерь бордов, она порывает с мужем, чтобы присоединиться к движению популистов. Напрасно филистер-муж уговаривает ее остаться: «Ведь мы сделали, что могли, что же еще?» На это сле-

дует великолепный ответ: «Битва выиграна только паполовину, а я дала присягу бороться до конца».

Впоследствии Драйзер создаст аналогичный образ американской женщины-борца и поведет свою героиню дальше, в ряды коммунистической партии («Эрнита»). Ида Вильбур — это пред-

шественница Эрниты.

Сам же Гарленд повторил судьбу Брэдли Толкатта: его бурная деятельность, направленная на защиту интересов американского народа, закончилась скандальным отступничеством. Начиная с 1895 г. Гарленд, прельстившись высокими гонорарами, создает развлекательное чтиво, приключенческие боевики. В конце 90-х гг. Гарленд связал себя с денежной верхушкой страны, с реакционными силами.

Значительный вклаи в реалистическую литературу 90-х гг. внесла Мэри Уилкинс-Фримен (1852—1930). Она начала свой творческий путь как запоздалая представительница областнической литературы, описывая глухие уголки Новой Англии. эксцентричных старых дев и вдов, скрывающих свою бедность («Скромный роман и другие рассказы», 1887). Но с годами ее творчество приобретает все большую социальную значимость и глубину. Наиболее значительное произведение Уилкинс - это ее двухтомный роман «Джером-бедняк» (1896). Писательница отразила в нем глубокие изменения, происшедшие в американской провинции в век монополий; страшное обнищание деревни и города, безжалостная власть дельцов и земельных спекулянтов. **Пенно** также стремление Мэри Уилкинс противопоставить миру пельцов людей бескорыстных и благородных, готовых постоять за народ. Центральный герой романа Джером, подмастерье сапожника, убеждается, что «мир устроен неправильно. Богатые имеют все — все вемли, все продукты, все деньги, а бедники -имчего». Но Джером не идет дальше филантропического служения бедному люду, автор не может привести своего героя к организованной борьбе трудящихся.

И только второстепенный образ романа — сапожник Озиас Лэмб — является более удачной поныткой показать здоровые силы американского народа, способные дать отпор угнетателям. Этот деревенский пролетарий, смелый обличитель монополистической Америки, является стихийным социалистом, своим умом додумавшимся до необходимости построения нового общества, «в котором потребности людей должны регулировать распределение продуктов».

Наиболее значительной фигурой реалистического лагеря 90-х гг. явился Генри Блейк Фуллер (1857—1929). В отличие от Уилкинс, изображавшей провинцию, Фуллер ведет читателя в крупный капиталистический город, средоточие банков

и деловых контор, где засели новые хозяева Америки — мошен-

В романе «Обитатели скал» (1893) Чикаго с его небоскребами, где разместились деловые конторы, сравниваемые со скалами, на вершинах которых гнездятся стервятники, выступает как символ новой, империалистической Америки.

Фуллер сатирически рисует мир этих стервятников. В романе дается история транспортного магната Эрастуса Брэйнарда, превратившегося из священника в безжалостного дельца. Из конторы Брэйнарда Фуллер ведет читателя в особняк финансиста и обнажает его частную жизнь, полную грязи и позора.

В романе показаны и благородные люди, принадлежащие к буржуазному миру, но стыдящиеся «постыдных и грязных миллионов». Только избавившись от богатства, этого проклятия человека, они находят счастье в бедной, но честной трудовой жизни.

Буржуазная критика обрушилась на писателя-гуманиста потоком брани и угроз. Фуллера обвинили в клевете на жизнь и деятельность американских миллионеров. В ответ на это Фуллер иншет роман «За процессией» (1895), в котором с новой силой осудил не только монополистическую Америку, но и буржуазное предпринимательство вообще. Отвергая типичный для неоромантизма развлекательный роман со сложным сюжетом, Фуллер утверждает жанр социально-психологического романа, семейной хроники с очень простой фабулой.

Главное в этом романе — драма старого дельца Дэвида Маршалла, убедившегося в бесполезности прожитой жизни. В романе поставлена бальзаковская тема распада семейных связей под влиянием денежных расчетов. Маршалл делает открытие, что он чужой в своей семье, что жене и детям он нужен лишь как машина, делающая деньги. Больной старик подводит безрадостный итог. Всю жизнь он торговал, копил деньги, считая себя полезным членом общества. Но оказалось, что жизнь прожита опибочно, ибо человек призван к чему-то большему, чем бизнес. С этим горьким сожалением он умирает. Высокую оценку этому роману дал Теодор Драйзер, который считал Фуллера своим предшественником и учителем.

Расплата за второй роман была еще более тяжелой. Фуллера простно транила пресса, издательские круги, знакомые пзбегали его, как зачумленного. Несмотря на это, писатель-гуманист продолжает служить честному искусству. Он создает сборник рассказов «С той стороны» (1898), в котором дает убийственную сатиру на суетливого американского бизнесмена. Фуллер показал здесь, сколь пагубно отражается на американском национальном жарактере погоня за долларами, вечная озабоченность по поводу

прибылей и убытков (рассказ «Сыновья пилигримов»). В рассказе «Русские люди» Фуллер указывает на образец, которому должны следовать американцы, отмечая у русских «широту и размах натуры, веру в себя и ясность ума». В руках у русских, заявляет автор, находятся ключи к будущему.

Показав в своих произведениях, как формируется «американский образ жизни», выразив протест против попрания человеческой личности монополиями, писатель чутко уловил и другие явления американской жизни, порожденные эпохой монополий. В сборнике повестей «Под застекленными крышами» (1901) Фуллер глубоко вскрыл пагубное влияние большого бизнеса на искусство, выразил страстный протест против зависимости искусства от денежного мешка. В XX в. Фуллер пишет мало. Как отмечает Драйзер, «его заставила замолчать орава взбесившихся недоносков, критиков-пуритан».

В 90-х гг. выступает и талантливый (хотя и неровный) новеллист Амброз Бирс (1842—1916). Мировозэрение этого писателя отличалось резкими противоречиями, как это видно из его «Словаря Сатаны» (1886—1906), где собраны его высказывания на философские, социальные и литературные темы. В этих высказываниях социальный гнев Бирса, острые обличения многообразных сторон жизни капиталистической Америки сопровождаются цинизмом, неверием ни во что. Противоречива и эстетика Бирса: отстанвая право писателя обличать человеческие пороки и глупость, высменвая самодовольную буржуазную литературу, пдеализирующую американскую жизнь, Бирс в то же время выступает против реализма, отстаивая «чистое» искусство.

Все это, естественно, определило противоречивость творчества Бирса, мастера короткого рассказа. В его наследии можно выделить цикл сатирических, реалистических рассказов, осуждающих мораль и правы монополистической Америки, дух предпринимательства («Проситель», «Наследство Диклсона», «Настоящее чудовище», «Собачье мыло» и др.). В большом цикле рассказов о Гражданской войне Бирс показал подвиг американского народа в его борьбе против рабства. Во всех этих рассказах Бирс выступает как блестящий мастер новеллы, виртуоз языка — его язык свеж, красочен, афористичен.

Но Амброз Бирс не смог удержаться в границах реализма. В его творчестве возоблядал культ жестокости и садизма, описание всего страшного и мучительного. Во многих рассказах Бирса господствуют потусторонние силы, человек поставлен на колени перед этими силами, становится их жертвой («Проклятая тварь», «Лунная дорога», «Галлюцинация Генри Флеминга» и др.).

В борьбе за правдивое искусство демократические писатели США воспользовались опытом европейских писателей, давших

образцы смелого изображения жизни капиталистического общества в эпоху монополий. Большим творческим стимулом для американских реалистов были романы Золя и Толстого.

С именем Золя связана сложная проблема американского натурализма, который был встречен в штыки буржуазной критикой США. Золя был обвинен в безнравственности, его романы были названы «грязными книгами». Но за этими криками о безнравственности скрывался страх перед смелостью Золя, сказавшего страшную правду о буржуазном обществе конца XIX в.

В начале 90-х гг. под знамя Эмиля Золя становятся молодые американские писатели Стивн Крейн и Фрэнк Норрис. Этим писателям импонировала смелость Золя, его бесстрашие в обнажении пороков капитализма, его стремление показать трагедию простого человека в буржуазном обществе. Но вместе с этими ценными приобретениями пришли и издержки натурализма раннего Золя: огрубение героев, бедность их духовного мира, биологизм, философский детерминизм.

Однако влияние этих отрицательных сторои натурализма на американских писателей 90-х гг. было ослаблено другим фактором — популярностью русского романа, особенно романов Льва Толстого. Уже в конце 80-х гг. Толстой приковал к себе внимание передовой американской общественности, разбуженной событиями 1886 г. И маститые писатели и молодые силы американской литературы зачитывались не только романами Толстого, но и его трактатами: «Что такое искусство», «Что делать?», в которых Толстой выступал против искусства, обслуживающего привилегированную социальную касту, и доказывал, что искусство должно служить народу. Толстой звал американских реалистов на бой против лжи и фальши в литературе. Благотворное влияние Толстого испытали на себе многие американские писатели, в частности Драйзер, Крейн и Норрис.

В результате натурализм не получил большого размаха в американской литературе ни в теоретическом, ни в художественном плане. В США не было создано ни четкой теории натурализма, ни ярко выраженных литературных произведений. Поэтому можно говорить лишь о натуралистических тенденциях в американской литературе конца века. В частности, в творчестве Крейна и Норриса эти натуралистические тенденции тесно переплетаются с реалистическими.

Стиви Крейн (1871—1900) с первых шагов своего творчества отверт неоромантизм и присоединился к реалистическому лагерю. Но молодой Крейн уплатил также дань натурализму в своем первом произведении—повести «Мэги— девушка с улиды» (1893),

Крейн выступил как новатор, написав повесть о трущобах большого капиталистического города. В центре повести — трагическая история рабочей девушки Мэгги, которую совращает буфетчик, а мать выгопяет из дому. Мэгги становится проституткой, но душа ее слишком нежна для этой профессии. Не найдя ни в ком поддержки, она топится в реке. В конечном счете трагедия Мэгги порождена социальными условиями — нищетой, невежеством, жестокой действительностью.

В то же время в повести заметны натуралистические тенденции. Хотя эти тенденции не распространяются на главную героиню (видя с детства вокруг себя только грязь, Мэгги вырастает чистой и прекрасной девушкой), образы ее родителей даны в натуралистическом плане: подчеркивается их душевная грубость, их темное сознание, жестокость. Родители Мэгги не задумываются над существующим порядком вещей. Они лишь сознают, что жизнь их ужасна, и топят свое горе в вине.

Стиль повести несет в себе нечто новое. Крейн подчеркнуто бесстрастен, лаконичен, отрывист. Никаких авторских отступлений и комментариев. В этом плане Крейн — полная противоположность Р. Х. Дэвис, которая постоянно обращается к читателю, спорит с ним, убеждает, комментирует ход событий. К «Мэгги» присоединяются повесть «Мать Джорджа» и рассказ «Эксперимент с нищетой», образующие своеобразный цикл произведений о трущобах Нью-Йорка.

Новую тему затрагивает Крейн в рассказе «Чудовище» (1898), где он сатирически изображает жизнь провинциального города Америки, обличая лицемерие, тупость и жестокость аме-

риканского мещанства.

Особую группу произведений Крейна составляют военные повести и рассказы. В повести «Алый знак доблести» (1895), посвященной Гражданской войне 1861—1865 гг., Крейн показывает, как в ходе военных действий происходит боевое крещение новичка, как на смену страху и ужасу приходит мужество и стойкость. Во всем этом видно влияние «Севастопольских рассказов» Толстого, который дал Крейну основу для его военных рассказов— он учил его презирать фальшивую романтику войны, ходульность, улавливать подлинные мотивы поступков героев. Тонкий психологизм повести также идет от Толстого.

Но хотя в «Алом знаке доблести» чувствуется школа Толстого, в стиле и художественных приемах ее читатель видит нечто особое, типично крейновское. Это, прежде всего, импрессионистическая манера письма. Все события показаны сквозь призму восприятия героя повести — новобранца. Нам не дано знать даже его имени — только в конце повести оно мельком упоминается. Описанное в романе не выходит за рамки того, что знает новобранец Генри Флеминг, а знает он очень мало. Он сбит с толку и ничего не понимает. Он не может разобраться в хаосе наступлений и отступлений, он не знает даже, где находится противник. Многих важных вещей он не замечает, другие воспринимаются в болезненно-гипертрофированном випе.

В конце 90-х гг. Крейн становится военным корреспондентом и очевидцем греко-турецкой войны 1897 г. и испано-американской войны 1898 г. Рассказы, посвященные этим войнам («Смерть и дитя», «Цена снаряжения», «Военный эпизод» и др.), отмечены большей политической зрелостью. Писатель высказывает в них свое отвращение к захватническим войнам, хотя манера письма—лаконичность, бесстрастность, использование импрессионистической петали — остается та же.

Фрэнк Норрис (1870—1902) выступил на рубеже XX в. с целой серией статей по вопросам литературы. Они были собраны после его смерти в книгу «Ответственность романиста» (1903), названную так по заголовку одной из его статей. В этих статьях Норрис обрушивается на неоромантиков, которые преподносят читателю литературную дешевку, пороча «доброе имя американской литературы». Борясь за реализм, защищая высокую идейность в эпоху всеобщей продажности и пропаганды безыдейного искусства, Норрис высоко держит знамя Уитмена. Чтение Толстого, на которого Норрис неоднократно ссылается, помогает ему решительно поставить вопрос об ответственности писателя перед народом.

В своих лучших художественных произведениях Норрис-художник подтвердил свою верность реализму. Его первые романы (котя они имеют натуралистическую окраску) дают почувствовать жестокость, трагизм американской действительности и понять те влые силы капиталистического мира, которые губят человека. В романе «Мак Тиг» (1897) Норрис показывает драму человеческой жизни, порождаемую властью денег. Добродушный и скромный дантист Мак Тиг из-за денег, появившихся в его семье, теряет друга, ставшего его врагом, теряет жену, превратившуюся в алчное существо. Потеряв работу по доносу друга, став бродягой, голодая и бедствуя, Мак Тиг убивает свою жену, дойдя до невменяемого состояния.

Роман «Вандовер и зверь» (1898) помазывает, как буржуазная среда губит в Вандовере, сыне богатого дельца, не только художника, но и человека. Роман Норриса — свидетельство духовной немощи буржуазии, ее неспособности породить талант.

Последние четыре года жизни Норриса (1898—1902) были для него годами большого духовного роста, напряженных идейных, философских и эстетических исканий. Глубоко возмущен-

ный испано-американской войной 1898 г., массовым разорением американских фермеров, остро чувствуя свою писательскую ответственность, Норрис приступает к созданию трилогии «Эпосоппенице» (первая часть «Спрут», 1902; вторая— «Омут», 1903; третья часть, «Волк», осталась ненаписанной).

Наиболее удачной оказалась первая часть трилогии — роман «Спрут». Роман этот повествует о безраздельной власти трестов в Америке, о наглых методах ограбления народа и о борьбе народа против монополий. Изображая вооруженную борьбу фермеров. против железнодорожного треста, Норрис постоянно подчеркивает, что в каждом штате страны есть свой враг — трест.

Замечателен образ поэта Пресли, написавшего под влиянием народной борьбы поэму «Труженики», в которой он обличает капиталистический мир и требует переустройства общества. Норрис подчеркивает неподкупность Пресли, его преданность народу.

Однако роману свойственны и некоторые слабости, связанные с натуралистическими увлечениями Норриса. Не уловив связи между внутренней и внешней политикой американского империализма, писатель с самого начала наметил ложную схему: показать путь калифорнийской пшеницы к голодающим народам Индии и Европы, как некоей космической силы, ломающей все преграды, которые создал ей человек. На самом деле речь идет не о движении пшеницы, а об экспансии американских монополий, о борьбе за рынки сбыта.

Эта конценция определила неудачу второго романа «Омут», в котором Норрис описывает чикагскую хлебную биржу и мир биржевых спекулянтов. Увлекшись идеей неодолимого движения ишеницы как космической силы, которую не может остановить человек, писатель ослабил этим самым социально-критическое

звучание романа.

Однако написанный вскоре рассказ «Сделка с пшеницей» явился существенной поправкой к «Омуту». Здесь четко решена тема, поставленная, но ошибочно решенная в «Омуте»: проклятие капитализма в том, что продукт не может поступить к нотребителю, не превратившись в товар. И этот процесс несет неслыханное обогащение дельцам и голод производителям благ.

На рубеже XIX и XX в. перерастание американского капитализма в свою последнюю стадию завершается. В эпоху империализма происходит дальнейшее обнищание трудящихся, загнанных в трущобы больших городов. Колоссальные размеры приобретает коррупция правительственного аппарата, обогащение мононолий. Но усиливается также и сопротивление трудящихся масс, ширится социалистическое движение в США.

Все это находит свое отражение в литературе начала ХХ в.

Возникают новые течения, появляются новые крупные имена. Большой размах в начале XX в. в США принимает движение «разгребателей грязи», зародившееся еще в 90-х гг. В этом движении приняли участие журналисты и писатели, обнажавшие язвы больших горолов. Они проникали на «дно» жизни, описывали трущобы и «районы порока»; они проникали в деловые конторы и правительственные учреждения и разоблачали преступления финансовых «баронов» и их политических ставленников. Нельзя отказать этим писателям в искренности, но это была наивная и безналежная попытка вычистить авгиевы конюшни империалистической Америки. «Разгребатели грязи» были типичными реформистами, которые стремились пробудить совесть в алчих дельцах.

Начало этому движению положил Джейкоб Риис (1849—1914), газетный корреспондент. Первая его книга «Как живет другая половина» (1890) посвящена жизни Ист-Сайда, района нищеты Нью-Йорка, где живет «другая половина» города, составляющая 90% его населения. Мы погружаемся с автором в этот огромный мир, совершаем страшный путь через воровские притоны и ночлежки, через кабаки и логова проституток, через кварталы бедноты. Книга Рииса говорит о неизлечимых пороках капиталистической системы, но сам автор наивно верит, что их можно излечить. В книге «Битва с трущобами» (1902) он предлагает, в качестве панацеи, решение жилищной проблемы, ликвидацию трущоб.

Если Риис погрузился на дно жизни, то И да Тарбел проникает в «верхние этажи» общества, показывая мир «респектабельных грабителей». В своей книге «Стандарт Ойл» (1905) смелая журналистка разоблачила преступные махинации круппей-

шего нефтяного треста США.

Наиболее известным представителем движения «разгребателей грязи» был Линкольн Стеффенс (1866—1930). В нашумевшей книге «Позор городов» (1904) Стеффенс показал бесконтрольную власть магнатов промышленности, которые использовали городские муниципалитеты и другие правительственные учреждения «в качестве орудия личного обогащения». В книге была дана картина распада и разложения американской демократии. Но Стеффенс, вместе с другими «разгребателями грязи», наивно верил, что капитализм можно «очистить от пакипи», пробудив совесть и чувство патриотизма в магнатах капитала.

Дальнейшее идейное развитие Стеффенса, обусловленное Октябрьской революцией в России, приводит его к осознанию того, что только социализм сможет устранить отвратительные

явления, порожденные капиталистическим строем.

В XX в. критический реализм в США получает наконец пол-

ное признание. В произведениях Джека Лондона и Теодора Драйзера его позиции были окончательно закреплены.

О'Тенри

В реалистическом лагере выступает в начале XX в. талантливый новеллист О'Генри (псевдоним Вильяма Сиднея Портера, 1862—1910). О' Генри создал около 280 новелл, собранных в сборники, наиболее известными из которых являются «Шестерки и семерки» (1903), «Катящиеся камни» (1906), «Четыре миллиона» (1906), «Сердде Запада» (1907), «Горящий светильник» (1907), «Благородный жулик» (1908), «Голос большого города» (1908), «Коловращение» (1910) и др.

Творчество О'Генри развивалось в русле демократических и гуманистических традиций американской литературы, оно согрето сочувствием к «маленькому человеку». В своих лучших образцах оно укрепляло позиции критического реализма в лите-

ратуре США.

В рассказах О' Генри создана большая галерея образов бедняков — обитателей большого капиталистического города: продавщиц универмагов, прачек, машинисток, кассиры, художников, клерков, безработных. Они либо задавлены тяжким трудом, либо умирают с голоду, либо несчастны душевно — одиноки, покинуты любимыми людьми.

Героиня рассказа «Туман в Сан-Антонио» проститутка Роза, женщина с нежной душой, укоряет девятнадцатилетнего юношу, больного туберкулезом, за малодушное намерение покончить с собой: «Как можно говорить о смерти, когда мир так чудесен!» (здесь мы чувствуем горькую иронию писателя). Но внушив больному волю к жизни, девушка сама принимает яд, ибо этот чистый юноша, который «еще никогда не целовал женщин, только сестер», пробудил в Розе все лучшке мечты и заставил увилеть весь ужас ее положения.

В рассказе «Настоящий виновник» показана одна из «гарлемских трагедий»: дочь рабочего Лиззи, некогда нежная и отзывнивая девочка, живущая в трущобах Нью-Йорка, становится грубой и испорченной. Развращенная улицей, она становится проституткой и пьяницей. Лиззи убивает своего любовника, совратившего ее и издевающегоси над ней. Убегая от разъяренной толны, она бросается в Ист-ривер. Но ее достают со два реки, приводят в чувство, чтобы судить и приговорить к смертной казни. Правда, сказывается и ограниченность писателя, не умеющего видеть подлинные социальные причины этой трагедии (по мнению О'Генри, виноваты родители, которые не уберегли Лиззи от вредного влияния улицы), но в целом рассказ отмечен суровым реализмом, написан в духе крейновской «Мэгги».

В рассказе «Фараон и хорал», напоминающем «Кренкебиля»

А. Франса, О' Генри с грустной иронией повествует о старом бродяге Сопи, который ищет способы попасть в тюрьму на зимний сезон и таким образом сменить «летнюю квартиру» — скамейку в Мэдисон-сквере — на «зимнюю» — тюремную койку.

К сожалению, творчество О' Генри не удержалось на уровне отмеченных рассказов. Знакомое нам давление на искусство крупного капитала в США, требовавшего сенсационности и развлекательности, сказалось и на этом писателе. О' Генри уступал «духу времени», но уступал не без борьбы, о чем свидетельствует рассказ «Элси в Нью-Йорке» (1907), замечательный своей сознательной реалистической тенденцией. Здесь О' Генри идет по пути, пролагаемому Драйзером, — говорить правду до конца, отбрасывать прочь лживые, сентиментальные штампы.

Элен, оказавшаяся после смерти отца — портного одной-одинешенькой в мире, без денег и жилья, твердо решает жить честным трудом, «найти работу, не прибегая к чужой помощи». И вот эта мужественная и энергичная девушка, которая «унаследовала от старого закройщика пезависимый характер», приступает к своим поискам и, рассказывая о ее злоключениях, писатель демонстрирует нелепость «американского образа жизни». Он разоблачает лицемерие и бездушие буржуазных филантропических обществ, церкви, полиции.

После многих попыток самостоятельно найти работу Элси вынуждена прибегнуть к покровительству: у нее есть рекомендательное письмо к владельцу магазина, у которого работал ее отец. Элси становится манекенщицей. Она примеряет роскошные манто из русских соболей.

«Ах, если бы я мог на этом кончить! — восклицает автор. — Нет, нужно довести рассказ до конца. Не я его выдумал». Хотелось бы, говорит автор, закончить рассказ тем, что «Элси добралась до благодетеля своего отца, до своего доброго друга и спасителя. И получился бы отличный рассказ про Элси, совсем в прежнем духе». Но писатель доводит рассказ «до конца»: пока Элси примеряет манто, ее «благодетель» звонит в ресторан и велит приготовить кабинет на двоих и накрыть стол. «Нет, не с ней... Новенькая. Пальчики оближешь».

В заключение О'Генри обращается к буржуазным читателям с речью, перефразируя слова Диккенса из «Холодного дома»: «Погибла, ассоциации и общества! Погибла, преподобные и неподобные всех мастей! Погибла, реформаторы и законодатели, рожденные с божественным состраданием в сердце, но с еще большим благоговением перед деньгами! И гибнут подобные ей вокруг нас каждый день».

Этот авторский комментарий раскрывает, в сущности, драму О'Генри: далеко не все свои рассказы он «доводил до конца», чаще всего он придумывал счастливую развязку, опуская занавес над грязными и темными сторонами американской жизни («Родственные души», «Третий ингредиент», «Церковь и мельница»

и др.).

И все-таки в большинстве рассказов О'Генри маленький человек находит счастье в самом себе — в собственной доброте, привизанности, бескорыстии. При всей слабости этих рассказов, за которые О'Генри был назван «великим утешителем», писатель все же выявляет большие нравственные силы, душевную красоту простых людей. Он доказывает в них, что мораль социальных низов всегда выше морали господствующих классов.

В рассказе «Согласно своим убеждениям» племянник миллионера Мюррей, временно оказавшийся на дне (за отказ от женитьбы на безобразной обладательнице двух миллионов он был выставлен за дверь), встречает бродягу — бывшего капитана полиции, скатившегося на дно. Но и в этом положении экс-капитан сохраняет благородство, в то время как Мюррей дважды идст на подлость. Бродяга отвергает предложение выступить лжесвидетелем против полицейского инспектора Пикерна, за что ему обещают 800 долларов. «Я погибший человек, — говорит экс-капитан, — но я не предам того, кто был мне другом».

И когда Мюррей, подслушав этот разговор, обзывает бродягу дураком, следует великолепный ответ: «Сынок, мы разные люди. Нью-Йорк разделен на две части: выше 42-й улицы (район богачей. — Н. С.) и ниже 14-й (район бедноты. — Н. С.). Мы — из разных миров. И мы действуем согласно нашим убеждениям».

Моральное превосходство простого человека над миллионером демонстрируется и в рассказе «Калиф и хам». Кучер вагона конки дает урок вежливости человеку «высшего круга», который похамски ведет себя с женщиной.

В большинстве своих рассказов О'Генри ведет читателя в мир простых людей и с легким юмором повествует о горестях и радостях скромных бедняков, наделенных свежестью и силой чувства, глубокой честностью и самопожертвованием.

Классический рассказ этого цикла «Дары волхвов», в котором бедные супруги жертвуют самым дорогим для того, чтобы приобрести друг другу подарки к рождеству. Жена продает свои чудесные волосы, чтобы купить мужу брелок для часов; муж продает часы, чтобы купить гребень для ее волос.

В «Маятнике», описывая однообразное существование своих маленьких героев, их жизнь, лишенную ярких впечатлений, больших интересов и целей, О'Генри вместе с тем показывает удивительную душевную чистоту молодоженов Паркинсов, их нежную привязанность, их человечность и взаимную терпимость.

Высокой патетикой отмечен рассказ «Последний лист». Бедный старый художник Берман, мечтавший всю жизнь создать шедевр и покинуть Нью-Йорк, жертвует своей жизнью ради такой же, как он, бедной художницы, заболевшей воспалением легких. Умирающая Джонси, глядя через окно на дерево, считает листья, оставшиеся на нем: она уверила себя, что когда унадет носледний лист, умрет и она. И вот Берман создает, наконец, свой шедевр: он рисует лист дерева и в ненастную ночь прикрепляет его к дереву. Он спасает жизнь Джонси, но сам простуживается и умирает.

Но подобных рассказов у О'Генри сравнительно немного. Чаще всего он с легким юмором описывает эксцентричные или анекдотичные случаи из жизни маленьких людей. Таковы «Блинчики», «Справочник Гименея», «Друг Телемак», «Бабье лето Джонсона Сухого Лога» и др. Эти рассказы забавны, они осно-

ваны на верных психологических наблюдениях.

Приходится сожалеть, что писатель не использовал полностью своих возможностей. О'Генри не решался на острую критику американской действительности, не решался, говоря его словами, доводить свои рассказы «до конца», т. е. до конца говорить правду.

Эта робость чувствуется и в его книге «Короли и капуста» (1904), тематика которого таила в себе возможности создания значительного произведения: проникновение монополий США в страны Латинской Америки, порабощение этих стран северо-американским капиталом.

Правдиво рисуя некоторые стороны этого процесса, показывая дельцов-янки, являющихся в «банановые республики» устраивать революции и перевороты, автор стремится все свести к водевилю. Справедливо замечает О'Генри, что для его героя — Гудвина «политическая интрига была коммерческим делом», но он не раскрывает эту мысль, а стремится сгладить резкости критики и представить события в комическом плане.

О'Генри — признанный мастер короткого рассказа. В своих новеллах, всегда занимательных и остроумных, автор умеет держать читателя в напряжении до самого конца, причем развязка рассказа у него всегда неожиданна. Читателю как бы бросается вызов, и вот он в каждом новом рассказе старается угадать развязку заранее, но всегда ошибается, ибо изобретательность О'Генри в создании концовок поистине поразительна.

О'Генри так строит свою новеллу, так излагает события, чтобы читателю невозможно было угадать их исход. Он направляет читателя по «ложному следу» и хотя готовит развязку, но главные факты утаивает, и о них мы узнаем только в финале.

Многочисленные подражатели О'Генри усвоили его технику, но они не могли воспринять его гуманизм и демократизм, а также дух социального критицизма, свойственный лучшим рассказам этого писателя.

Революция 1905 г. в России вызывает большой размах социалистического движения в США и вместе с ним — новый подъем американской литературы. В 1910 г. в США создается журная «Мәссиз» («Массы»), вокруг которого объединяется радикальная интеллигенция. На страницах этого журнала публикует свои первые рассказы и репортер Джон Рид, ставший его редактором. Но творчество Джона Рида приходится уже на послеоктябрьский период американской литературы.

С периодом общественного и литературного полъема в США связано начало творческого пути Эптона Синклера (1878—1968). Молодой Синклер принял активное участие в социалистическом движении США, вступил в члены Сопиалистической партии. Свой первый роман «Джунгли» (1906) Синклер посвящает жизни и борьбе американского продетариата причем тема ата разработана писателем в аспекте интернациональной солидарности. В центре романа — путь темноги: забитого рабочего-эмигранта Юргиса, пробивающегося сквозь пжунгли империалистической Америки к организованному рабочему движению, к социализму. В «Джунглях», рисующих страшную судьбу американских рабочих, попанцих в набалу к «мясным королям» Чикаго, есть немало странии, вызывающих у читателя чувство безнадежности. Но финал придает всему роману оптимистическую окраску. Попав на рабочее собрание и слушая оратора. Юргис обретает веру в объединенные силы пролетариата. в торжество его леда.

Однако Синклеру были свойственны идейные шатания, реформистские иллюзии. Незрелость и неустойчивость социалиста Синклера сказалась уже накануне первой мировой войны в его романах «Сэмюэль-искатель» (1910), «Сильвия» (1913) и др., проповедующих социализм как какую-то новую религию.

Эту незрелость тонко подметил В. И. Ленин, назвавший Синклера (в 1915 г.) «социалистом чувства», без теоретического образования. Не имея теоретической закалки, не понимая всей важности борьбы с оппортунизмом в социалистическом движении, Синклер не смог стать подлинным социалистом.

Эти слабости сказались в его втором значительном романе «Король Уголь» (1915). В центре романа — забастовка шахтеров, Автор оправдывает эту забастовку, которая явилась результатом тяжелых условий жизни и труда шахтёров, произвола предпринимателей. В основу романа положено подлинное событие — забастовка горняков Колорадо в 1914 г.— и это придает ему большую убедительность и обличительный пафос.

Однако непоследовательность Синклера уводит его в сторону

реформизма: решение судьбы американского пролетариата находится не в его собственных руках, а в руках «добрых капиталистов». В романе дана история сына «угольного короля», который переодевается рабочим и помогает шахтерам в их борьбе за лучшие условия жизни. Роман имеет и художественные слабости, ибо писатель приписывает рабочим и главному герою свои реформистские иллюзии, и его характеры лишаются живости, превращаются в рупоры авторских идей.

Идейные шатания будут сопровождать Синклера всю его дальнейшую жизнь и приведут к серьезным срывам, к сближению с

империалистическим лагерем.

Крупнейшими писателями всего рассмотренного нами периода (1871—1917) остаются Марк Твен, Джек Лондон и Теодор Драйзер.

## MAPK TBEH (1835—1910)

Сэмюэль Клеменс (настоящее имя писателя) родился в деревушке Ганнибал штата Миссури в бедной семье. Рано оставшись без отда, подросток Сэмюэль должен был трудом твоих собственных рук добывать средства к жизни. Оп становится типографским учеником, осваивает профессию наборщика и странствует по городам восточного побережья в поисках работы.

Двадцатидвухлетний Клеменс овладевает затем трудной профессией лоцмана и водит суда по великой реке Миссисипи. Четыре года, проведенные на реке, были самыми счастливыми годами его жизни. Клеменс оказался в самой гуще народной жизни, народной речевой стихии. Здесь, на Миссисипи, родился его псевдоним — Марк Твен (т. е. «Мерка двойная» — лоцманское выражение, означающее хороший путь).

Гражданская война кладет конец судоходству по Миссисини, и Марк Твен отправляется на Дальний Запад, в штаты Невада и Калифорнию, где некоторое время он был старателем — работал на серебряном рудникс. Затем оп становится журналистом, в середине 60-х гг. появляются его первые юмористические рассказы.

В 1868 г. Марк Твен отправляется на туристском пароходе в Европу в качестве корреспондента газеты. Результатом этой поездки явилась книга «Простаки за границей» (1869), благодаря которой имя писателя приобретает широкую известность.

Американскому читателю эта книга импонировала своим задорным, веселым тоном, каким автор рассказывал о путеннествии в Европу — рассказывал без всякого подобострастия или низкопоклонства. С чувством превосходства американца описывает Cur

Твен Европу и Средний Восток с их феодальными институтами, сословиями, предрассудками, нищетой населения, господством церкви. В книге множество комических намеков на библейские сюжеты, показывающие их несуразность; немало нападок на духовенство.

Но «Простаки за границей» имеди услех и у европейского читателя. Книга Твена лишена национального чванства и высокомерия. Марк Твен отпает должное европейской культуре, памятникам искусства Европы и Востока. Он восхищается Миланским собором, сказочным Дамаском, египетскими сфинксами, картинами мастеров Ренессанса. Со страниц книги встает облик гуманиста, демократического писателя. Марк Твен отмежевывается от своих невежественных соотечественников-бизнесменов, вхопяших в храмы, нахлобучив шляны, бесперемонно велущих себя. Невежество, кичливость, грубость буржуа-американцев мущает Твена, и в книге есть немало иронических выпалов против подобных «простаков». Автор высмедвает пеловитость и суетливую озабоченность американских бизнесменов, в то же время падких на сенсацию, преклоняющихся перед европейскими титулами, пытающихся подражать «аристократическим» манерам.

Но обо всем этом говорится мимоходом, походя, ибо «Простаки за границей» имеют не сатирическую, а юмористическую окраску. Книга Твена покорила читателя своей свежестью, эксцентричностью, идущими от американского народного юмора, который составляет основу всего творчества Марка Твена. Здесь

следует остановиться на особенностях этого юмора.

Еще в начале XIX в. появился популярный герой народного театра восточных штатов США Янки, нечто вроде русского Петрушки. Он появлялся на сцене в эксцентричных штанах с белыми и красными полосами, в голубом фраке и белой шляпе в форме колокольчика и потешал эрителей рассказами о своих проделках. Эффект усиливался за счет диалекта. Янки становится вскоре и героем комических историй, долгое время существовавших

в устной традиции.

Еще более энергично устный рассказ развивался на Юге и Западе страны, на фронтире (т. е. в необжитых, осваиваемых районах). Героем западного юмора, вместо Янки, становится фронтирсмен (охотник, фермер-скваттер или лодочник). Специфика западного юмора целиком определяется условиями жизни фронтира. Необъятные пространства Запада, дикие пустыни, пепроходимые леса, гигантские реки, бездорожье — все это требовало выносливости и мужества от людей, осваивавших эти земли. В суровой борьбе с природой фронтирсмену помогал смех. Отсюда характерные черты западного юмора — склонность к комическим преувеличениям, гротескная гиперболичность образов в сочета-

нии с бравалой, открытым вызовом опасностям и лишениям повседневной жизни. Преувеличивая как свои собственные достижения, так и препятствия, которые он преодолевал, фронтирсмен проникался уважением к себе, черпал в этом силу, уверенность. Вот почему устный рассказ на Запале получает название небыпипы

Со временем у трудового населения фронтира появляются и новые опасности и трудности, на этот раз сопиального характера. Вслед за скваттерами и охотниками на обжитые теперь места являются хишники-дельцы; владельцы баров, земельные спекулянты, политиканы. Купив землю у правительства за беспенок. они сгоняли с этих земель скваттеров (занявших их явочным порядком) или превращали их в арендаторов. И перед этим злом американский фронтирсмен, умевший покорять стихийные силы природы, оказался бессильным. Но классовая ненависть находила выхол в устном рассказе, в котором остро высмеивается земельный спекулянт, политикан, адвокат-выжига. Эти сатирические тенленции американского народного юмора органически воспринимает Марк Твен.

Популярными героями устного рассказа на фронтире были фермер Дэви Крокет, долочник Майк Финк и десоруб Поль Баньян. Дэви Крокет отдичается исключительной находчивостью и безмерным хвастовстом. Он называл себя «полулошадью и полуадлигатором». Он мог выпить Миссисипи посуха и настрелять за день шесть вязанок медведей. Он мог вырашивать ишеницу на горах, стреляя из ружья зерном в расселины скал. Пройдя в конгресс, Дэви Крокет защищал интересы трудового народа, высмеивал политиканов-карьеристов.

Если Дэви Крокет был лицом историческим, ставшим излюбленным героем устного рассказа и обросшим легендами, то Поль Бэньян — полностью создание народной фантазии. Чемпион лесорубов. Поль Бэньян, наделенный исполинской силой (когла ему нужно было расчесать бороду, он вырывал гигантскую сосну и действовал ею как расческой), виртуоз своего дела. по-отечески заботящийся о своей бригаде лесорубов.

Самое главное в легендах о Поле Бэньяне — это его трудовые полвиги. Этот великий лесоруб выступает как олицетворение моши и отваги, дерзания и творческих сил американского народа.

Но суровая жизнь, полная опасностей, привычка смотреть смерти в лицо породили вторую особенность юмора фронтира жестокость, гротесиное сочетание трагического и смешного, В устном рассказе фронтира комически обыгрываются убийства, увечья, физические уродства и т. п. Эти черты западного юмора проявляются в устных рассказах, героем которых является Майн Фини.

Устный рассказ получает исключительно широкое распространение среди американского народа в начале XIX в. Где бы ни встречалась группа американцев — на борту парохода, у паромной переправы, на привале или в деревенском трактире, — среди них обязательно объявлялся рассказчик, потешавший слушателей своими «небылицами».

Уже в 20-х гг. XIX в. эти небылицы попадают на страницы газет. Среди журналистов, записывавших эти истории, попадались и люди талантливые, которые подвергали их литературной обработке: к основному анекдоту, бережно сохраняемому, добавлялось обрамление, описывалась исходная ситуация — трактир, охотничий бивуак или палуба парохода. Выделялся рассказчик, давался его портрет и т. п. Широко применялись в комических целях диалект и искаженная орфография (какография). Так возник знаменитый американский юмор как явление литературы. Первыми мастерами этого юмора были Себа Смит, Лонгстрит, Томас Торп, Джонсон Хупер и др. Поэже, в 60-х гг., выступает второе поколение американских юмористов — Артемус Уорд, Петролеум Нэсби, Орфеус Керр и др.

На американском народном юморе воспитался и Марк Твен. Но органически восприняв все его характерные черты — безудержный гиперболизм, эксцентричность характеров, гротескно-комическое обыгрывание жизненных ситуаций, дух социального критицизма, — Марк Твен возвысился над своими современниками-юмористами, наполнив свои произведения глубокой социальной проблематикой, отразив многообразные стороны жизни Америки. Правда, ранний Твен, тесно связанный с традициями народного юмора, беспечно смеется, артистически используя приемы народного юмора, шутя играя своими богатырсками силами. Но с годами творчество Марка Твена становится все более серьезным и глубоким, юмор сменяется сатирой, и лишь смелость и прямота, народный взгляд на жизнь да манера письма напоминают нам о народном американском юморе, как основе творчества этого писателя.

«Знаменитая прыгающая лягушка из Калавераса» Первый сборник рассказов Марка Твена «Знаменитая прыгающая лягушка из Калавераса и другие рассказы» (1867) был выдержан в духе небылиц фронтира.

Великолепный знаток устного рассказа, Марк Твен выявляет его технику в очерке «Об искусстве рассказа»: «Нанизывание несуразиц и нелепостей в беспорядке и зачастую без всякого смысла и цели, простодушное неведение того, что это бессмыслица, — на этом, сколько я могу судить, основано американское искусство рассказа».

Эти приемы устного рассказа с блеском использованы Твеном

в «Прыгающей лягушке». Здесь рассказчик — Саймон Уилер — загоняет слушателя в угол и доводит его до отчаяния своими бесконечными рассказами о неленых проделках некоего Джима Смайли — азартного игрока, спорщика, любителя держать пари по всякому поводу и без повода. Сначала идет рассказ о чахоточной кобыле Смайли, страдавшей к тому же астмой, которая на скачках всегда ухитрялась приходить первой к финишу: «Дадут ей, бывало, двести-триста шагов форы, а потом обгоняют, но к самому концу скачек она, бывало, до того разойдется, что удержу нет, и брыкается, и становится на дыбы, и бьет копытами, и закидывает ноги кверху, и направо, и налево, и такую, бывало, поднимет пыль, и такой шум — и кашляет, и чихает, и фыркает, — зато всегда ухитряется прийти к столбу почти на голову вперед, хоть меряй, хоть не меряй».

Затем следует рассказ о дрессированной лягушке Джима Смайли, которая делала сальтомортале, ловила мух и была чемпионом по прыжкам в длину. Джим Смайли не раз держал на нее пари и неизменно выигрывал, но однажды был одурачен незнакомцем, незаметно насыпавшим в рот лягушке дроби.

Замечательны бытовые юморески Марка Твена. В юмореске «Мои часы» (1870) рассказчик, считавший свои часы «величайшим авторитетом по части указания времени» и притом «несокрушимыми по части их анатомического строения», как-то разабыл их завести и на свою беду зашел в «лучший часовой магазин», чтобы ему поставили часы по точному времени. Часовой мастер не ограничился перестановкой стрелок, но, поскольку часы отставали, передвинул регулятор. «Мои часы начали специть. С каждым днем они все больше и больше уходили вперед... Через два месяца они оставили далеко позади все другие часы в городе и дней на тринадцать с лишним опередили календарь».

Последующий ремонт вызвал такое отставание часов, что рассказчик «незаметно отстал от времени и очутился на прошлой неделе. Вскоре и понял, что один-одинешенек болтаюсь где-то посредине позапрошлой недели, а весь мир скрылся из виду далеко впереди». Бесконечные повторения ремонта, ставшие в десять раз дороже самих часов, совершенно выводят их из строя.

В «Разговоре с интервьюером» (1875) Твен остро высменвает нравы американских репортеров, назойливо любонытных, падких на сенсацию и наивно-невежественных. Твен дурачит репортера своими эксцентричными ответами, каждый раз ставя втупик интервьюера. И когда последний нытается оспорить ответы, противоречащие адравому смыслу, Твен обескураживает его контрвопросом: «Ну, если вы знаете обо мне больше, чем я сам, зачем же вы мени спращиваете?».

«Укрощение велосипеда» еще один юмористический рассказ,

основанный на гиперболизме «небылиц». Рассказчик, купив бутыль свинцовой примочки и велосипед и прихватив инструктора, начинает учиться езде на велосипеде. Инструктор сказал, что «труднее всего, пожалуй выучиться соскакивать, так что мы это оставим напоследок. Однако он ошибся. Я соскочил с невиданной быстротой, несмотря на полное отсутствие опыта».

После бесконечных падений, приведших ученика и инструктора в больницу, истратив бутылку свинцовой примочки, герой овладевает сложным искусством. «Купите себе велосипед, — заканчивает автор, — не пожалеете, если останетесь живы».

Своими бытовыми юморесками Твен заставил смеяться всю Америку, и буржуазная критика США стремилась закрепить за ним славу безобидного юмориста, шутника. Однако уже в ранних рассказах Твена проглядывало критическое начало. Так в целой серии ранних рассказов даются сатирические зарисовки «государственных деятелей» — тупиц, взяточников, авантюристов, облеченных званиями сенаторов и конгрессменов («Когда я подал в отставку», «Как я служил секретарем», 1868). Рассказы «Жур-налистика в Теннесси» (1869) и «Разнузданность печати» (1870) разоблачают правы капиталистической прессы, сеющей ради сенсации ложь и клевету, дезинформирующие публику. В некоторых рассказах Твен выразил возмущение расовой дискриминацией и показал Америку, как страну зверского угнетения цветных народов («Возмутительное преследование мальчика», 1870 и др.).

Даже такой, изумительный по своему комизму рассказ «Как я редактировал сельскохозяйственную газету» (1870) о невеждередакторе, советующем фермерам стрижку коров производить в мае, а репу срывать с деревьев — в апреле, Марк Твен сумел превратить в элую пародию на безответственную прессу, распространяющую невежество и нездоровую сенсационность. Рассказ о злоключениях горе-редактора тонко переводится в более широкий план. Защищая себя, «простак-редактор» говорит, что именно невежды лучше всего отвечают целям буржуазной прессы — делать деньги: «Чем меньше человек знает, тем лучше для него, потому

что тем громче он шумит и тем больше получает денег».

В рассказе «Как меня выбирали в губернаторы» (1870), используя традиции небылиц, Твен остро разоблачает политические правы Америки, испытанные буржуазные методы проведения предвыборных кампаний, когда в ход пускается ложь, ждевета и другие средства компрометации политических противников.

Возвратившись из Европы, Марк Твен женится на Оливии Лэнгдон, дочери углепромышленника. К этому времени «Простаки за границей» и юмористические рассказы приносят ему не только славу, но и деньги. Твен строит себе в Хартфорде (штат

Коннектикут) большой дом и надолго здесь обосновывается (до 1888 г.). Хартфордский дом становится своеобразным литературным центром Америки. Частыми гостями Твена были Бичер Стоу,

Хоуаллс, Брет Гарт и др.

Однако женитьба Марка Твена имела неблагоприятные последствия для развития его таланта. Этот бывший наборщик, этот простой матрос с Миссисипи оказался в кругу респектабельных ханжей, которые как огня боялись реальной жизни и литературным образцом для которых служила бостонская школа и «традиция благопристойности». Непосредственность Твена, курение табака, употребление энергичных диалектных слов приводило в ужас Оливию Лэнгдон и ее друзей. Решено было «обтесать» этого непокорного сына Запада, отшлифовать его манеры, сделать их более «утонченными» и «элегантными». Подобной же «шлифовке» подвергался и Твен-писатель. Жена и ее респектабельные друзья заглядывали в рукописи Твена, давали советы, предостерегали от смелого вторжения в жизнь и т. п. Хотя Марк Твен не вполне подчинялся этим требованиям, тем не менее он постоянно чувствовал гнет буржуазной Америки и в конце жизни в своей «Автобиографии» признался, что не мог говорить во весь голос, что многие стороны американской жизни не мог затронуть либо трактовать глубоко.

Первая значительная книга хартфордского периода — это роман «Позолоченный век» (1873), он был написан в соавторстве с Ч. Д. Уорнером, но наиболее сильные главы принадлежат Марку Твену. Начавшийся век монополий с его спекулятивной лихорадкой, оголтелым хищничеством, продажностью политических деятелей получил ироническое название «позолоченного века».

Дух наживы и спекуляции, охвативший Америку, Марк Твен увсковечил в образе полковника Сэллерса. Сэллерс не является бизнесменом, реально наживающим состояние. Он наивен и непрактичен. Но он заражен ядом спекуляции и наживы, постоянно носится с проектами обогащения, оставаясь бедным и обрекая семью на жалкое прозябание.

Спекулятивная горячка и мираж обогащения преследуют и фермера Хокинса, хотя он отнюдь не является прожектером типа Сэллерса. В надежде на сказочное обогащение, старый Хокинс не желает продать свой участок за приличную цену (надеясь, что на его земле будет найдена нефть либо проложена железная дорога) и умирает в нищете, надеясь, что его дети станут миллионерами. В конце концов сын Хокинса разрывает на клочки купчую креность, избавив семью от лживых надежд и мучительных волнений.

Второе явление американской жизни 70-х гг., тревожившее всех реалистов США и получившее отражение в книге Твена,— это всеобщая продажность, царящая в американских учреждениях. Сенаторы и конгрессмены, губернаторы и судьи, подкупленные монополиями, помогали им грабить национальные богатства страны и сами нагревали на этом руки.

Писатель создал собирательный образ политиканов тех лет — сенатора Дильворти. История сенатора Дильворти — это целая энциклопедия политического мошенничества и коррупции. Дильворти показан во многих качествах и проявлениях: он и пронырливый делец; и политикан, умеющий собирать голоса избирателей; и ловкий интриган, и опытный взяточник, и ханжа, который своей речью в воскресной школе может заткнуть за пояс любого пемагога.

Вслед за «Позолоченным веком» Марк Твен создает серию очерков и рассказов, в которых продолжает зло и остроумно высмеивать буржуазную демократию, дух буржуазного предпринимательства, маниакальную погоню за долларами, присущую капи-

талистической Америке.

В «Послеобеденном сниче» (1875), произнесенном 4 июля (день рождения США), Твен под видом мнимого прославления добродетелей капиталистической Америки высмеивает ее пороки; он славит армию США, одержавшую победу над горсткой индейцев; он гордится законодателями Америки, «которые продаются по более высоким ценам, чем где бы то ни было на свете»; он восхищается ловкостью американских монополий, грабящих народ, и т. п.

В рассказе-утопии «Удивительная республика Гондурас» (1875) Марк Твен, показав банкротство американской демократии, ищет пути оздоровления республики, предлагая дать прем-

мущество образованным и неимущим.

В сатирическом «Рассказе коллекционера» (1876) зло высменвается маниакальная страсть американских миллионеров к накоплению собственности, доходящая до нелепости, абсурда — один делец скупает эхо по всей стране и создает «эховый рынок»!

«Приключения Тома Сойера» Проникшись отвращением к современной Америке, Марк Твен в книге «Приключения Тома Сойера» (1876) уходит в прошлое, к временам детства. Он рисует Америку 40-х г., не знавшую деспотизма монополий, кризисов и безработицы, не знавшую разнузданности печати и сенаторов Дильворти.

Ценность книги надо искать поэтому не в обличительных тенденциях: детство Тома Сойера окутано золотой дымкой, а безрадостная действительность довоенной Америки показана в приглушенных тонах. Ценность этой книги — в ее великой нравственной чистоте, в поэзии детства, в глубоком проникновении во вну-

тренний мир ребенка.

До появления «Тома Сойера» американская литература изобиловала книгами о детях. Но их авторы, проводники «традиции благопристойности» преподносили читателям приторно-слащавые, сентиментальные истории о «хороших», благовоспитанных мальчиках, которых бог награждает счастьем и богатством, и «дурных» мальчишек, которые наказаны небом.

Отвергая подобную литературу, Твен создает книгу о нормальных американских детях, души которых не изуродованы буржуазной моралью, не искалечены американским образом жизни. Со всей страстностью и непосредственностью детской души герои Твена отвергают ханжество, черствость и эгоизм взрослых людей. Том Сойер не терпит церковных проповедей, не любит учить молитвы и заявляет: «Церковь — это дрянь». Он выпускает жука-щипача во время нудной проповеди в воскресной школе, на которого нечаянно садится собака, начавшая с визгом носиться по церкви, как только жук в нее вцепился, на потеху задремавшим прихожанам. Отвергая монотонное мещанское существование, Том Сойер и его друзья жаждут приключений, играют в благородных разбойников, индейцев и пр. Лучшим другом Тома является уличный мальчишка Гек Финн.

Автором «Тома Сойера» сделано немало психологических открытий. В качестве примера тонкого понимания психологии детской души можно указать на знаменитый эпизод с покраской забора.

Глубоко поэтична и в то же время овеяна мягким юмором детская любовь Тома к дочери судьи Бекки. Книга Твена учит читателя любви к ребенку, уважению к его внутреннему миру, пониманию его. Она дает богатый материал учителю для педагогических выводов. Заканчивается книга, казалось бы, счастливым концом: дети находят в пещере клад, и судья Тэтчер помещает деньги в банк на имя Тома и Гека. Но этот финал используется автором для развенчания идеалов буржуазной Америки.

После «Тома Сойера» Марк Твен создает рассказ «Великая революция в Питкерне» (1879), содержащий большие обобщения и явившийся важной вехой на его творческом пути.

Писатель снова обращается к современности. Он хочет показать зловещие черты «американского образа жизни», несущие в

себе угрозу другим народам.

В рассказе описывается жизнь английских поселенцев острова Питкерн. Спокойно текла патриархальная жизнь обитателей острова, пока здесь не появился американец Стэйвли, которого автор дважды называет «сомнительным приобретением» для Питкерна.

Прожженный политикан и демагог, Стэйвли, едва ступив на остров, развивает здесь лихорадочную деятельность. Всего за несколько дней он втирается в доверие к островитянам («всеми способами, какие он только знал») и становится «необычайно популярным». Американец расколол население на три партии, втянув в партийную борьбу всех мужчин, женщин и детей. «И вот, как глава этих партий, он стал самым могущественным человеком».

Следующий шаг американца — смещение с должности главного судьи острова. Разогрев страсти вокруг перехода курицей межи, он добивается смещения судьи. «Стэйвли немедленно был избран на освободившийся пост и деятельно принялся за работу, выжимая реформы из каждой своей поры». Увеличивается время богослужения, развертывается деятельность воскресных школ,

запрещается есть по воскресеньям.

Наконец американец подбивает жителей острова на восстание против метрополии. Когда его спросили, как можно освободиться от тирании английского короля, американец ответил: «Совершить государственный переворот... Это делается так: все будет подготовлено, и в назначенный час я, как официальный глава государства, публично и торжественно провозглащу его независимость». Переворот происходит, и Стэйвли объявляет себя императором острова Питкерн.

Новый император создает армию и флот, генеральный штаб, облагает население непосильными налогами, а также начинает «переговоры с иностранными державами о наступательных, обо-

ронительных и торговых договорах».

Американец вызывает всеобщую ненависть грабительскими налогами и поборами, увеличением армии — он отбирает у матерей юношей, которым «суждена смерть на полях сражений». В результате народного восстания Стэйвли низложен, арестован и брошен в тюрьму. «Такова история питкернского «сомнительного приобретения», — заканчивает автор свой рассказ.

Это была блестящая политическая сатира, вскрывающая подлинное лицо американского капитализма XIX в. Этот рассказ—предсказание многочисленных «государственных переворотов», которые начнут устраивать монополии США в «банановых республиках» Южной Америки в 80-х гг. XIX в. и особенно часто—в XX в. Сатира Твена живет и сегодня, продолжая разоблачать

уловки современного империализма.

Как тонко постигает Твен сущность агрессивной политики США, замечая, что Стэйвли, став императором Питкерна, начал переговоры с иностранными державами «о наступательных и оборонительных договорах»! Именно такова сущность «оборонительного» Северо-Атлантического блока, сколоченного Соединенными Штатами после второй мировой войны,

Знаменательно также и предостережение американским монополистам, которых может постигнуть со временем судьба авантюриста Стэйвли.

«Великая революция в Питкерне» — первый удачный опыт создания сатирического рассказа с широким замыслом и большими обобщениями, и в этом плане этот рассказ — первый шаг на пути к создагию «Человека, который совратил Гидлиберг» — вершины политической сатиры Твена.

Большое значение для распознания сущпости современной Твену капиталистической Америки сыграл его памфлет «Пли-•

мутский камень и отцы-пилигримы» (1881).

Известно, что колония Новый Плимут была первой колонией, созданной в 1620 г. на американском континенте английскими пуританами, бежавшими от религиозного и социального гнета феодальной Англии. Главари этой колонии, «отцы пилигримы», сосредоточили в своих руках церковную и светскую власть, а их потомки накопили огромные состояния, гордясь своим происхождением и считая себя «первыми гражданами» Америки. Буржуазные историки США, безудержно идеализируя колониальный период, называют плимутскую колонию «колыбелью свободы», «колыбелью американской республики», и т. п.

В своем памфлете Твен выступил против фальсификации и идеализации исторического прошлого Америки. В «Плимутском камне» Твен показывает, что «земля свободы» начала с изуверства и преследования инакомыслящих. Он говорит о «тяжелом нраве» «отцов-пилигримов» и их последователей, насаждавших в Америке дух нетерпимости, религиозного фанатизма, посылавших невинных людей на казнь по обвинению в «колдовстве» (пресловутые «охоты за ведьмами» в Салеме и других городах в XVII в.). В то же время «отцы-пилигримы, — замечает Твен, — блюли свои интересы неусыпно», т. е. накапливали богатства за счет жестокой эксплуатации трудового населения колоний и грабежа индейцев.

Естественно было ожидать от Твена исторического романа об «отцах-пилигримах», о салемских «ведьмах», об истреблении индейцев, о возникновении рабства негров в США и т. п. Но вместо этого Марк Твен все свои исторические романы посвятил европейской жизни.

Было бы неверно, однако, делать из этого вывод, что Твена волновало только прошлое Европы. Дело в том, что все названные темы были под запретом для американского писателя. Марк Твен вынужден был прибегать к иносказаниям, уходить под сень исторического прошлого других стран, чтобы поставить проблемы, волновавшие прогрессивную Америку. Особенно это заметно в поздних исторических романах Марка Твена.

В первом историческом романе-сказке «Принц и нищий» (1882) Марк Твен изображает Англию XVI в. История оборвыма Тома Кенти, случайно поменявшегося ролями с принцем Эдуардом, позволила автору показать как придворную жизнь с ее интригами, лицемерием и подлостью, так и картины народной жизни. Писатель-гуманист противопоставляет хижины дворцам, он ставит в центре повествования судьбу народа, народные бедствия. Но все-таки важнейшей задачей формирующегося критического реализма в США оставалось правдивое и глубокое отражение современной американской действительности.

«Приндючения Гекльберри Финна» Книгой, отвечающей этим задачам времени, стал роман Твена «Приключения Гекльберри Финна» (1884). Правда, и в этом своем лучшем романе Твен по-прежнему уходит в

прошлое, к 50-м гг., отделенным от современности грозным шквалом Гражданской войны. Но здесь довоенная Америка показана уже по-иному, чем в «Томе Сойере». В романе нет идиллических картин, тень грозных событий послевоенной Америки легла на него. Изменилась тематика, изменились герои. На смену детскым забавам и игре в приключения пришла настоящая жизнь с ее жестокостью и реальными опасностями. В качестве главного героя на смену мальчику из буржуазной среды — Тому Сойеру — пришел сирота, дитя улицы Гек Финн.

Замечательна антибуржуваная направленность книги. Гек не узнал бы столько опасностей и лишений, если бы остался у вдовы Дуглас. Если бы он был «хорошим мальчиком», он прожил бы всю жизнь в довольстве и комфорте, но он не стал бы настоящим человеком!

Гек рожден для вольной жизни. Он не видерживает мещански-размеренного существования. Уже в «Томе Сойере» Гек бежит от богомольной вдовы Дуглас, и Том находит его, довольного и счастливого, поселившегося в пустой бочке за городской бойней. В ответ на уговоры Тома вернуться к вдове, этот маленький американский Диоген с презрением отвергает те ценности, которыми так дорожит буржуазная Америка. «Нет, Том, не хочу я быть богатым, не желаю жить в гнусных и душных комнатах... быть богатым вовсе не такое веселое дело. Богатство — это тоска и забота...». С легким сердцем отдает Гек свою половину клада судье Тэтчеру.

В романе «Приключения Гекльберри Финна» герой, став жертвой притеснений со стороны своего отца-пьяницы, люм-пен-пролетария, покидает город и бежит в широкий грозный мир.

Гек оказывается на плоту с беглым рабом Джимом. Глубоко и правдиво раскрывает автор душевную борьбу, которая происхо-

дит в южанине Геке. Религия и предрассудки, привитые ему средой, велят Геку выдать Джима властям, ибо побег раба считается на Юге самым тяжким преступлением. Но побеждает внутреннее благородство, природная доброта сердца: Гек становится защитником и укрывателем беглого раба. Он спасает Джима от своры злобных работорговцев, рискуя потерять собственную свободу, ибо в случае поимки Лжима его самого бы жиала тюрьма.

Прослеживая историю Гека на протяжении двух книг, можно заметить динамику образа, духовный рост героя. Если в «Томе Сойере» Гек Финн борется за свободу для себя, то во второй книге он рискует собственной свободой ради спасения Джима, он борется за свободу негра-раба. Образ Гека овеян глубокой человечностью: он добр, простодушен, бескорыстен, великодушен.

Такими же качествами наделяет Твен и негра Джима. И в этом сказался воинственный гуманизм писателя, бросивнего вызов расистам. Доминирующая черта характера Джима — это неукротимая любовь к свободе. Именно эта черта и делает его другом и единомышленником Гека. Тоскуя по семье, страдая от разлуки с ней, Джим упорно пробирается в свободные штаты.

Но Джим привлекает читателя и как человек великой доброты, великодушного сердца. Рабство не убило в нем лучших человеческих качеств. Даже в приниженном положении раба он сохранил чувство человеческого достоинства. Вот почему он способен быть преданным Геку не как раб — господину, а как товарищ — товарищу. Порой Джим поднимается над Геком, учит его подлинной человечности. Таков он в сцене элой шутки, которую Гек сыграл с ним, спрятавшись на плоту и убедив своего черного друга, что он утонул. Джим упрекает Гека в бессердечии, и мальчику становится стыдно, он готов целовать ноги Джима, чтобы доказать ему свое раскаяние.

Образы Гека Финна и негра Джима, взаимно дополняющие друг друга, подчеркивают общность борьбы двух обездоленных американцев, у которых одни и те же симпатии и антипатии, надежды и чаяния. Дружба Гека и Джима в то же время символична: она олицетворяет союз белых и черных тружеников, который явится залогом успеха в их борьбе с несправедливым общественным строем. Гек и Джим показаны как люди, созревшие для такого союза, ибо они, забывая о собственных интересах, го-

товы идти на любые жертвы ради общего дела.

В результате Твен внес свой вклад в решение важнейшей проблемы создания образа подожительного героя. Правда, формирование такого героя у Твена не завершается. Гек и Джим — пока лишь тот человеческий материал, из которого куются настоящие борды, вожаки общественной борьбы. Гек Финн только вступает в жизнь. Но мы верим, что в определенных условиях он мог бы

стать борцом за народные права, участником и вожаком фермер-

ских и рабочих движений.

Правда, для решения такой задачи, как показывает набросок романа о взрослом Геке, сам нисатель был не готов. Твен был оторван от рабочего движения, разделял многие иллюзим относительно буржуазной демократии. Поэтому честный писатель может представить себе лишь трагическое будущее своего героя. Бродяга-Гек возвращается домой шестидесятилетним стариком, встречает Тома. Друзья вспоминают старое время: «Жизнь оказалась неудачной. Все, что они любили, все, что считали прекрасным,— ничего этого уже нет. Умирают».

По жанровым особенностям «Приключение Гекльберри Финна» — роман о путешествии. Герои плывут на плоту по великой реке Миссисипи, и это позволяет автору показать всю Америку с ее убогой провинциальной жизнью, жестокими нравами. Легендарный Запад, край неограниченных возможностей и энергичных людей, предстает во всем своем убожестве, застое и безысход-

ности.

Твен создает образ провинциального города, увиденный глазами Гека. Убог и отвратителен внутренний мир обывателей. Они жестоки и трусливы. Скуку и застой этого города время от времени нарушают гнусные сцены — травля собаками, вымазывание дегтем и вываливание в перьях заезжего, убийство и линчевание. Полковник Шерборн, застреливший безвредного пьяницу Богса, не вызывает у нас никакой симпатии, его речь, обращенная к обывателям, пришедшим линчевать Богса, верно раскрывает психологию американского мещанина — его жадность и

трусость.

Мир, окружающий Гека и Джима, беден, невежествен, груб и жесток. Мы видим, что друзья нигде не могут найти справедливости и свободы — всюду только насилие, расовая ненависть, убийство и дикие нравы. И только на плоту они чувствуют себя свободными и счастливыми. Но и эта свобода оказывается кратковременной, ибо на плот бесцеремонно вторгаются два авантюриста «король» и «герцог» — худшие носители нравов буржуазной Америки. И здесь, на плоту, в этом последнем убежище от страшной действительности, Гек и Джим вынуждены вести борьбу с ненавистным им миром насилия и гнета. Символичны поиски Каира, олицетворяющего собой свободную жизнь: Гек и Джим так и не нашли его, он остался в тумане.

Велики художественные достоинства романа. Кроме глубокого психологизма, мастерства в раскрытии характера, следует отметить великолепное композиционное построение романа. Внутренней пружиной, двигающей сюжет, является бегство Гека и Джи-

ма на плоту из южных штатов в поисках свободы,

Блестяще использует Твен возможности романа, написанного от первого лица, от лица Гека. Этот прием позволяет глубоко заглянуть в душу подростка, тонко передать наивность, искренность детской души. Благодаря бескитростному рассказу Гека, картины жизни Америки потрясают своей правдой.

Твен учился на образцах народного юмора сочному и меткому изыку, но вместе с тем он отшлифовал язык устного рассказа, поднял его на уровень подлинной художественности. В то время как Джордж Гаррис, Артемус Уорд и др. элоунотребляли диалектом, Твен сумел найти другое решение, сохраняя меткость и выразительность народной речи. Гек говорит не полностью на диалекте — Твен использует лишь ключевые слова, придающие особый колорит его речи. По-другому построена речь Джима — она насыщена диалектом, она тонко передает то сочетание лукавства, юмора и грусти, которые характерны для языка американских негров Юга.

Суровый колорит романа с его трагическими сценами, с его безрадостной действительностью свидетельствует о том, что Твен чутко уловил настроение трудового народа накануне грозных событий 1886 г., когда рабочие и фермеры снова заявили о своей

непримиримости с эксплуатацией и гнетом.

Такая же чуткость сказалась и в речи Твена «Рыцари труда— новая династия», произнесенной в Хартфорде в марте 1886 г. Когда готовилась эта речь, «Орден рыцарей труда» был массовой боевой организацией рабочего класса Америки, он провел ряд успешных классовых битв против капиталистов. Буржуазная пресса открыла элобную кампанию против «Рыцарей труда».

В разгар этой травли в защиту «Рыцарей труда» выступил Марк Твен. Он приветствует мощную пролетарскую организацию Америки как «великую силу, превосходящую власть королей». Твен верит в конечную победу пролетариата, который станет «законным хозяином страны, а голодные насытятся, и нагие оденутся...». Таким образом, надежды на переустройство общества писатель связывает с пролетариатом, его сплоченностью.

Однако у Твена еще остаются реформистские иллюзии, свизанные с теоретической отсталостью американского пролетариата, его традиционной нелюбовью к теории. Касаясь путей заноевания власти, Твен возлагает надежду на избирательную урну: достаточно избирателям-рабочим, составляющим большинство населения, сказать «нет» капитализму, и он «тотчас же перестанет существовать».

Кроме того, следует отметить временный характер увлечения Твена пролетарской борьбой. Хотя симпатии его к рабочему классу были искренними и постоянными, интерес к рабочему движению был эпизодическим. Не случайно Твен не создал ни одного художественного произведения, посвященного жизни и борьбе американского пролетариата. Но эти противоречия и слабости Марка Твена нельзя рассматривать как нечто, присущее только ему. В. И. Ленин в статьях о Толстом указывает, что каждый великий писатель является зеркалом жизни своей страны и своего народа. Марк Твен отразил в своем творчестве как сильные, так и слабые стороны сознания своего народа: его революционную энергию и его теоретическую беспомощность, его жажду иной справедливой жизни и его иллюзии относительно американской демократии, его слепую веру в превосходство Америки над Европой.

«Янки при дворе короля Артура» Эти противоречия мировоззрения Твена сказались в его историко-фантастическом романе «Янки при дворе короля Артура» (1889), в котором нашло отражение новое направление художественной мысли писателя, наметившееся в хартфордской речи.

На первый взгляд, роман этот не имеет ничего общего с американской действительностью. Герой романа мастер-оружейник, американец XIX в., в драке получает удар по голове и теряэт сознание, а очнувшись, находит себя... в Англии VI в. и попадает ко двору короля Артура. В отличие от неоромантиков, идеализировавших средневековье, Твен выносит грозное обвинение феодальному строю. VI в. предстает в его романе как век господства невежества, жестоких феодалов, как царство мракобесия церковников, как эпоха чудовищной эксплуатации народных масс.

Янки честен и бескорыстен. Вооруженный знаниями человека XIX столетия, он вызывает феодализм и церковь на странный бой. Все силы и знания он отдает техничэскому и культурному прогрессу страны. Он издает газеты, строит фабрики, проводит телефон, он заставляет странствующих рыцарей, без дела слоняющихся по белому свету, рекламировать мыло и велосипеды. По сравнению с грубыми и невежественными рыцарями янки выглядит подлинным рыцарем без страха и упрека.

Накопив силы, собрав вокруг себя молодежь, янки уничтожает власть феодалов, но в борьбе с церковью он оказывается побежденным: волшебник Мерлин погружает его в сон на тринадцать веков. Итак, в романе «Янки при дворе короля Артура» Марк Твен вновь выдвигает проблему положительного героя, и на этот раз, хотя и в фантастической форме, решает ее более успешно. Твен создал произведение с героем, ставящим перед собой цель: освободить народные массы от феодального гнета. Правда, писатель делает ставку не на революционную борьбу народа, а на отдельную личность, на просвещение и технический прогресс. Но подобные иллюзии были исторически неизбежными. Важно, что

герой Твена стремится освободить народ от гнета эксплуатации и отдает этому делу свою жизнь.

Интересно также то, что в романе протянута нить от Англин VI в. к Америке XIX в., хотя американская действительность, естественно, получает лишь косвенное отражение. Твен намекает в своем романе на то, что американская буржуазная республика устарела, американскую конституцию он уподобляет лохмотьям на теле бедняка, которые уже не защищают его от холода. Писатель говорит, что «народ — единственный законный источник

власти».

К сожалению, курс, взятый романом о янки, на решение больших социальных проблем не получил в дальнейшем у Твена энергичного развития. Отчасти это объясняется тем, что Марк Твен с головой ущел в издательскую деятельность и финансировал изобретение типографской машины, отчасти тем, что на целых пятнадцать лет (с 1891 по 1904 г.) он покидает родину и бесконечно путешествует. Банкротство издательства в 1894 г. заставляет его начать лекционное турне вокруг света. (Твен был изумительным рассказчиком, мастером слова. Его выступления с чтением своих рассказов собирали огромную аудиторию и в Америке и в Европе.) Все это отвлекало писателя от активной творческой деятельности.

Два романа, написанные в начале 90-х гг. — «А мериканский претендент» (1892) и «Вильсон-простофиля» (1894), хотя и свидетельствуют о неистощимой творческой фантазии Твена, но все же значительно уступают его предыдущим

достижениям.

Роман «Американский претендент» выдержан в духе острой полемики: писатель отправляет англичанина лорда Беркли в США убедиться, что американская республика мало чем отличается от монархической Англии. Вначале лорд в восторге от идеи равенства, царящего в Америке. Но прожив всего несколько дней в этой «благословенной» стране, он разочаровывается в ней. «Значит и здесь есть аристократия, — сказал он самому себе, — но аристократия по положению и по толстому кошельку». Марк Твен высмеивает религию успеха, жестокий неписанный закон Америки «Горе неудачнику!».

Но при всем этом в романе мало широких реалистических картин жизни американского народа. Роман написан для иллюстрации определенного тезиса. Отсюда искусственный подбор си-

туаций и характеров, их нарочитость.

Ниже творческих возможностей Твепа оказался и роман «Вильсон-простофияя». Роман построен на самых невероятных ситуациях, в нем действует две пары двойников.

История с подменой детей в люльке, в результате которой истинный наследник судьи Дрискола вырастает на положении раба, а сын мулатки Рокси становится наследником, позволяет Твену в гротескной форме поставить вопрос о разлагающем влиянии богатства. Рабское положение белого ребенка, Томаса Бекета, легко делает его тупым, невежественным, забитым существом, в то время как Чемберс, сын мулатки, превращается в избалованного, эгоистического и ленивого барчука. Этим самым автор убедительно доказывает, что не существует непроходимого расового барьера между людьми — человека формирует среда.

В качестве героя, противопоставленного обывателям захолустного города, где происходит действие романа, выступает адвокат Вильсон. Снова, как и в «Геке Финне», рисует Твен провинциальный город Америки с его застойной жизнью, с его ленивыми и злобными обывателями, томящимися от скуки. Умный и наблюдательный Вильсон в глазах этих обывателей является дураком, простофилей, так как он не умеет подличать и наживать большие деньги.

«Простофиля» Вильсон ведет календарь, коллекционирует высказывания о жизни и людях. В афоризмах Вильсона отражаются новые настроения Твена, его пессимизм, его мрачные раздумья над новой эпохой — эпохой империализма: «Жалейте живых, завидуйте мертвым», гласит один из афоризмов Вильсона.

Однако образ Вильсона, таящий в себе большие возможности, глубоко не раскрыт, он заслоняется итальянскими близнецами и американскими двойниками. История Вильсона лишь намечена, но

не развернута.

Поиски положительного героя, заметные в «Вильсоне простофиле», успешно продолжаются в книге «Жаннад'Арк» (1895). К сожалению, в отличие от Гарленда, Мэри Уилкинс, Норриса, решавших эту задачу на американском материале, Марк Твен снова уклоняется от изображения американской действительности, обратившись к другой стране и другой эпохе. Но выбор Жанны д'Арк все же был удачным, так как позволял поставить проблему положительного героя, народного вождя, вышедшего из глубин народа. Роман написан в форме воспоминаний о Жанне д'Арк ве оруженосца и писца. Впервые Марк Твен раскрывает героическую тему и пишет в высоком патетическом стиле.

В книге «По экватору» (1897) Твен вновь обращается к современности. По жанру — это путевой дневник. Наряду со случайными зарисовками, эта книга несла в себе суровое осуждение тех явлений, которые окажутся наиболее характерными для эпохи империализма. Марк Твен показывает страшные результаты хозяйничанья колонизаторов в Индии, Австралии, слаборазвитых странах Африки. Особенно сурово осуждает он английских коло-

низаторов.

В конце 90-х гг. на мировую арену вышел американский им-

периализм, всему миру стали известны преступления американских монополий, вероломно захвативших Филиппины, Кубу, Пуэрто-Ряко. Великий писатель бросился в схватку, чтобы разоблачить колонизаторов, спасти честь демократической Америки. Именно в эти годы, на рубеже XIX—XX вв., сатирический дар Твена находит свое высшее выражение, борьба против империализма пробуждает его творческую энергию.

В момент, когда империалисты США начали серию колониальных захватов под лозунгом приобщения отсталых народов к «американскому образу жизни», чрезвычайно важно было показать империалистическую Америку у себя дома, обнажив истинное лицо правящего класса, готового ради обогащения на любую

подлость и любое преступление.

И это было блестяще сделано Марком Твеном в его поздних сатирических рассказах и боевых памфлетах. Уже в рассказе «Письмо ангела-хранителя», написанном в 1887 г. (но увидевшем свет лишь в 1946 г.), писатель сорвал маску порядочности и благочестия с одного из крупных дельцов США, и перед читателем предстал злобный и вместе с тем жалкий мещанин, за-

клятый враг трудового народа.

Сатирический прием «Письма ангела» позволяет Твену показать кричащее противоречие между лицемерной набожностью американских миллионеров, их мнимой заботой о благе ближних и звериной жестокостью в борьбе за личные блага. Ангелхранитель углепромышленника Эндрью Лэнгдона поставлен втупик молитвами своего подопечного. В молитвах, произносимых вслух, на людях — в церкви, на банкетах, дома за столом — Лэнгдок печется о «благе ближнего», бросает 10 центов в кружку для бедных, просит бога о теплой зиме, чтобы бедняки не мерзли и т. д.

В тайных же молениях углепромышленник требует от небес похолодания, чтобы повысить цены на антрацит; безработицы, чтобы снизить рабочим заработную плату; циклона, который разрушил бы шахты конкурента; увеличения прибылей и т. д. Никогда еще ханжество американских «деловых людей» не полу-

чало столь убийственного разоблачения.

Во время испано-американской войны Твен создает свой лучший сатирический рассказ «Человек, который совратил Гедлиберг» (1898). Вынужденный прибегать к аллегории, писатель снова срывает маску с американского империализма. Зазнавшийся Гедлиберг — это, безусловно, собирательный образ империалистической Америки. Бахвальство Гедлиберга, его претензии на роль самого честного города в мире, замечание о том, что Гедлиберг «начал внушать понятие о честности даже младенцам в колыбели» — все это намек на хвастливую буржуазную пропаганду в США, которая на весь мир трубила, что Америка — самая свободная в мире страна, самая демократическая. Именно эта легенда и высмеяна в рассказе. Убедительно доказывается, что «Гедлиберг — мерзкий, черствый, скаредный город».

Твен рисует многие примечательные черты в жизни этого города: деспотизм общественного мнения, дух нетерпимости и ненависти к «инакомыслящим», царящий в нем. Любопытна в этом плане история Берджеса, которого именитые граждане города хотели вывалять в смоле и перьях и протащить через весь город не шесте... за преступление, которого он не совершал (важная деталь, характеризующая капиталистическую Америку — вспомним Хеймаркетскую трагедию, дело Сакко и Вандетти, дело супругов Розенберг). И когда Берджес бежал из города, «патриоты» решают учинить расправу над единственным честным и смелым человеком Гедлиберга — Гудзоном, обвинив его в «предательстве» за то, что он предупредил Берджеса.

История с мешком, наполненным мнимыми золотыми монетами («греховные деньги», выигранные в карты и предназначенные любому горожанину, который докажет на них право) показывает истинную цену честности и порядочности именитых гедлибержцев. Самые именитые граждане Гедлиберга лгут, клевещут, ндут на клятвопреступление, лишь бы заполучить заветный мешок с золотом.

Но кроме разоблачения ханжества и алчности американской буржуазии, в рассказе Марка Твена выдвинута и другая проблема — проблема отпора силам реакции, проблема выполнения гражданского долга. Твен восхищается Гудзоном и Джеком Холидеем, сохраняющими честность и мужество перед лицом общественной истерии. Великолепен Гудзон, принимающий делегата именитых граждан города, готогящих расправу над ним: «Гудзон оглядел его с головы до пят, точно отыскивая место погаже, и сказал: «Так вы, значит, от комиссии по расследованию?», Солсбери отвечает, что примерно так оно и есть. «Гмі А что им нужно — подробности или достаточно общего ответа?» — «Если подробности понадобятся, мистер Гудзон, я приду еще раз, а пока пайте общий ответ».

— «Хорошо, тогда скажите им, пусть убираются к черту. По-

лагаю, что этот общий ответ их удовлетворит».

Спена эта — предсказание того террора и «контроля над мыслями», которые будут осуществляться пресловутой комиссией по расследованию антиамериканской деятельности в 40-х и 50-х гг. нашего века.

В целом расская этот можно рассматривать как призыв к отпору силам империалистической Америки, как апеллирование
к гражданским чувствам Америки демократической.

Тема сопротивления империализму занимает Марка Твена и

в XX в., но, к сожалению, его поиски реальных общественных сил, способных к борьбе против империализма, были безуспешными. Псказателен в этом плане памфлет «Соединенные Линчующие Штаты» (1901). Здесь Твен, заклеймив империалистическую Америку как страну линчевателей, в то же время говорит о том, что недостаточно одного лишь обличения, срывания масок, — необходимо сопротивление народа, общественных сил. Но не находя таких сил, писатель впадает в отчаяние. «Нет у нас материала, из которого выковываются люди с отважной душой, — жалуется Твен, — в этом отношении мы впали в настоящую бедность».

Но ведь как раз в это время среди американского пролетариата гремела слава Билла Хейвуда и Юджина Дебса, организаторов победоносных схваток между трудом и капиталом! Марка Твена можно отнести к числу тех «последних могикан буржуазной демократии», у которых, по словам В. И. Ленина, критика американского империализма, вследствие их боязни «присоединиться к силам, порождаемым крупным капиталом», оставалась «невинным пожеланием» <sup>1</sup>.

Марк Твен сознавал, что его критика остается «невинным пожеланием», но присоединиться к пролетариату он не мог. В этом — драма Твена, источник его пессимизма.

Но протест Твена имел огромное значение. Своими сатирическими рассказами и памфлетами 90—900-х гг. он укреплял гражданские традиции американской литературы, традиции Торо и Уитмена, пролагая дорогу публицистике Джека Лондона и Теодора Драйзера.

Разоблачение американского империализма и колониализма, бесспорно, высшее достижение публицистики Твена. Замечательный памфлет «Человеку, ходящему во тьме» (1901) прозвучал как обвинительный приговор колониализму. В нем раскрываются кровавые методы проникновения колонизаторов в слаборазвитые страны «с помощью стеклянных бус, пулеметов и молитвенников, виски и факелов прогресса»; показаны преступления английских, немецких, голландских и американских колонизаторов в Китае, Южной Америке, Африке; выявляется зловещая роль церкви как орудия колонизаторов.

В этом же памфлете Твен пророчески говорит о неминуемом крахе колониализма в недалеком будущем. «Число людей, ходящих во тьме, все уменьшается, — пронически пишет автор, — ...а тьма все редеет и редеет, она уже теперь недостаточно густа для наших пелей».

В памфлетах 900-х гг. воинствующий сатирик Твен, метко

<sup>1</sup> В. И. Ленин. Поли. собр. соч., т. 27, стр. 409.

названный Бернардом Шоу «американским Вольтером», обрушивается на «священные» устои империалистического мира. Сатирическая плеть Марка Твена сечет и коронованных убийц — русского царя Николая II, и бельгийского короля Леопольда, и английских империалистов, уничтоживших бурскую республику; и американских миллионеров, протянувших жадные щупальца в слаборазвитые страны.

В «Монологе царя» (1905) Марк Твен клеймит русского царя Николая II, душителя и палача русского народа, виновника «Кровавого воскресенья». Твен доказывает, что расстрел народа 9 января 1905 г. — не случайное происшествие, не ошибка царя, а закономерное проявление деспотизма. Используя сатирический прием «саморазоблачения», Твен заставляет царя признаться: «Мы делаем, что хотим. Преступление для нас привычное ремесло, убийство — привычное занятие, кровь народа — привычный напиток». Самохарактеристика Николая II заканчивается убийственным резюме: «Подумать только, что это чучело в зеркале, эту морковку, огромная нация, несметная масса людей, чтит как божество, и никто не смеется!».

Памфлет «Монолог короля Леопольда в защиту его владычества в Конго» (1905) свидетельствует о богатейшей творческой фантазии Твена, неистощимости его художественных приемов. Наедине с самим собой бельгийский король Леопольд в длинном монологе мечет громы и молнии на головы миссионеров и журналистов, не умеющих держать язык за зубами. Эти ябедники, сетует король, пишут, «что я обратил многомиллионное население (Конго. — Н. С.) в своих слуг и рабов, присвоив себе плоды их труда..., забираю себе — с помощью плети и пули, голода и пожаров, увечий и виселицы, — кофе, слоновую кость и прочие богатства, добытые туземцами... Ах, мерзавцы! Так и есть, ничего не утаили!».

Возмущенный сообщением прессы о том, что «король Леопольд облагает украденную им страну налогами, но ничего не дает, кроме голода, горя, кроме тюрем, увечий и массовых истреблений», Леопольд обвиняет «критиканов» в однобоком освещении вопроса: «Типичная манера критиканов. Стало быть, я им пичего не даю? А евангелия, которые я посылал оставшимся в живых?..». Далее Леопольд ссылается на свой наказ, «чтобы во время облав умирающим подносили целовать святой крест, и если это выполнялось, то я, несомненно, был смиренным орудием спасения многих душ». Чудовищные преступления колонизаторов обнажены в этом памфлете с огромной художественной силой.

Гневно осудил Твен преступления американских империалистов на Филиппинах и Кубе. Вот смысл испано-американской войны 1898 г., раскрытый в памфлете «Человеку, ходящему во тьме»: «Мы отняли землю и свободу у доверившегося нам друга. Мы предложили нашим чистым юношам взять в руки опозоренное оружие и пойти на разбой под тем флагом, которого в прежние времена бандиты боялись, а не считали его своим». Здесь же Твен саркастически замечает, что американцам пора завести новый флаг — с черными полосами вместо белых и с черепом и костями вместо звезд. В памфлете «В защиту генерала Фанстока» (1902) дана картина террора американской военщины на Филиппинах, в частности, раскрываются подробности вероломного захвата Агинальдо, вождя восставшего филиппинского народа.

Твен учил всех угнетенных распознавать коварные повадки американских империалистов, знать цену их лживым уверениям

в «дружбе».

Огромное значение для развития прогрессивной американской литературы имеет «Автобиография» Твена, которая была опубликована при его жизни лишь частично. Наиболее смелые страницы «Автобиографии» писатель завещал опубликовать после его смерти, чтобы подать «голос из могилы», но душеприказчики Марка Твена до сих пор утаивают наследие великого художника слова. Например, речь о «Рыцарях труда» была опубликована лишь в 1957 г., семьдесят пять лет спустя после ее про-панесения!

В своей «Автобиографии» великий сатирик поведал то, что долгими годами таилось в его сердце и что он не решился высказать открыто, ибо его ждали преследования и травля. Здесь содержится материал огромной взрывной силы. В неопубликованных очерках, непроизнесенных речах, вошедших в «Автобиографию», с убийственной силой высмеяна и обнажена разбойничья сущность американского империализма. Таков, например, памфлет «Американский джентльмен» — самое мужественное произведение Твена. В нем писатель срывает маску порядочности с президента США Теодора Рузвельта, изобличая его как душегуба и вдохновителя кровавой агрессии американского империализма.

В памфлете «Мы — англосаксы» Твен приводит декларацию империалистов США, высказанную на банкете военным «высокого ранга» и представляющую собой верх цинизма и наглости: «Мы принадлежим к англосаксонской расе, а когда англосаксу чтонибудь нужно, он просто идет и берет». Твен переводит эту декларацию на «простой английский язык» и уточняет ее смысл: «Мы, англичане и американцы — воры, разбойники и пираты, чем мы и гордимся». Марк Твен заявляет, что ему стыдно принадлежать к англосаксонской расе и называет американских империалистов «позором человечества»,

В «Автобиографии» мы находим и памфлет «Грандиоэная международная процессия», рисующий эловещий облик капитализма XX в. Памфлет известен нам пока по отрывку, ибо душеприказчики Твена до сих пор не хотят издать «Автобиографию» полностью.

Рисуя процессию, символизирующую XX в., Твен сообщает, что во главе этой процессии идет Христианство как главный пособник империализма. Вот его облик: «Монументальная особа в развевающемся одеянии, пропитанном кровью. Голову венчает золотая корона, на шипы которой насажены окровавленные головы патриотов, отдавших жизнь за свою родину: буров, «боксеров», филиппинцев. В одной руке Христианство держит пращу, в другой — евангелие, раскрытое на тексте: «Помогай ближнему». Из кармана торчит бутылка с ярлыком: «Мы несем дары цивилизации». На шее — ожерелье из наручников и воровских отмычек». Дается описание остальных участников этой эловещей процессии, отражающей лицо мирового империализма: «Убийство и Лицемерие поддерживают Христианство под руки. Стяг с девизом: «Воздюби имущество ближнего, как самого себя!».

Выше отмечалось, что Марк Твен искал реальные силы, способные к отпору реакции и, не находя их, внадал в отчаяние. Разочарованием в людях отмечена его мрачная книга «Таинственный незнакомец» (1898) и «Что такое человек?» (1906). Но мизантропия Твена гораздо плодотворнее и ценнее для американской литературы, чем оптимизм Гарленда и других писателей, пошедших на компромисс с империалистической Америкой. Лучше было негодовать на пассивность американцев, обвинять их в трусости, чем превратиться в самодовольного буржуа.

Сатана в «Таинственном незнакомце», презирающий людей, однако видит и их силу, которой они не сознают. «При всей своей нищете, — говорит Сатана, — люди владеют одним, бесспорно, могучим оружием. Это — смех. Сила, деньги, доводы... настойчивость — все это может оказаться небесполезным в борьбе с властвующей над ними гигантской ложью. На протяжении столетий вам, может быть, удастся чуть-чуть расшатать, чуть-чуть ослабить ее. Однако подорвать до самых корней, разнести ее в прах вы сможете лишь при помощи смеха. Перед смехом ничего не устоит».

Владея могучим оружием смеха, Марк Твен в свой жестокий «позолоченный век» боролся против лжи и лицемерия, разрушая иллюзии соотечественников, будил их совесть. Подобно Салтыкову-Щедрину, он разрушал своим смехом «гигантскую ложь», под которой мы подразумеваем весь капиталистический строй. В этом — главная заслуга Марка Твена как писателя,

## ДЖЕК ЛОНДОН (1878-1916)

Творчество Джека Лондона, продолжая гуманистические традиции американской литературы, в то же время открывает ее новую страницу. Он принес с собой в литературу дух классовой борьбы и революционного протеста широких продетарских масс.

Джек Лондон родился в Сан-Франциско, штате Калифорния. Его мать, еще до рождения сына оставленная мужем, вышла вторично замуж за бедного фермера и плотника Джона Лондона,

который усыновил будущего писателя.

Семья Лондонов жила в постоянной нужде. «Насколько я помню себя с раннего детства, нищета сопутствовала нам всегда», писал впоследствии Джек Лондон. Еще будучи школьником, ов помогает семье сводить концы с концами: торгует газетами на улицах Сан-Франциско и весь заработок отдает родителям.

Окончив начальную школу, Джек Лондон не мог и думать о колледже — он поступает рабочим на консервную фабрику, где работает по 12-14 часов в день. Не вынеся каторжного труда, выматывавшего все силы, юноша через несколько месяцев поки-/ дает консервную фабрику и становится «устричным пиратом». т. е. занимается запрешенной ловлей устриц в Калифорнийском заливе. Здесь он получает первые навыки профессии моряка. Вскоре молопой смельчак обращает на себя внимание своей ловкостью, хлапнокровием и отватой. Ему предлагают поступить на службу в рыбачий патруль, и Лондон становится грозой «устричных пиратов». Через год он нанимается матросом на промысловую шхуну, отправившуюся на ловлю котиков к берегам Японии. Это было первое дальнее плавание, явившееся серьезным испытанием для Джека Лондона. Проявив мужество, ловкость и выносливость, он с гордостью осознал, что стал равным среди иснытанных моряков.

Возвратившись из плавания, Лондон, нанятый на один рейс, снова должен искать работу. Он поступает чернорабочим на джутовую фабрику, работая по 13 часов в сутки. Оставшиеся для отдыха часы он посвящает чтению, став одним из самых ревностных посетителей городской библиотеки. Среди огромного количества «проглоченных» книг оказались книги Ницше и Спенсера. Эти идеологи нарождающегося империализма были весьма популярны в буржуазной Америке, и молодой Лондон впитал в себя инипшенской философии с его разглагольствованием о «сверхчеловеке», о «белокурой бестии». За научную истину принимает юноша и псевдонаучные рассуждания Спенсера о «вечных законах природы», которым подчиннется и человеческое общество: сильный поживает слабого.

19 п/р. Елизаровой

В 1893 г. одна из газет Сан-Франциско объявила конкурс на лучший описательный рассказ. За три ночи Джек Лондон пишет очерк «Тайфун у берегов Японии» и получает первую премию. Победа окрылила юношу, он бросает работу и пишет второй рассказ, но он был безоговорочно отвергнут. Потребуются долгие годы, чтобы пробиться в литературный мир Америки, добиться признания. А пока что начинающий писатель оказы-

вается без работы.

В 1894 г. в Калифорнии разразился кризис: армия безработных Калифорнии устраивает «голодный поход» в Вашингтон, чтобы добиться помощи у правительства. Лондон присоединяется к безработным, но после того, как полиция разогнала участников похода, он становится бродягой, скитаясь в одиночку. Во время бродяжничества, длившегося около года, Джек Лондон исколесил Америку с запада на восток и с севера на юг, передвигаясь то пешком, то на крышах вагонов или на буферах. Много страшного увидел тогда Джек Лондон. Описывая эти годы в книге «Дорога», он резюмировал: «Я оказался на свалке буржуазной цивилизации, в преисподних глубинах нищеты». В Канаде он был арестован за бродяжничество и брошен в тюрьму.

Потрясенный всем увиденным, Джек Лондон понял, что человеческая личность в буржуваном обществе не имеет никакого значения, капиталистическая цивилизация предстала перед ним «в обнаженной простоте»: «Для того, чтобы добыть кров и пищу, каждый что-нибудь продавал. Купец продавал обувь, политик — свою совесть... Рабочий мог предложить для продажи только один

товар — свои мускулы».

Выйдя из тюрьмы, Джек Лондон возвращается домой, в Сан-Франциско. Не желая более быть рабом капитала — продавать свои мускулы, — он берется за учение. За три месяца самостоятельной учебы он осваивает программу средней школы (требовавшей трехлетного обучения), и в 1896 г. поступает в Калифорнийский университет. Формализм и косность, царившие в стенах университета, не могли удовлетворить пытливый ум много повидавшего на своем веку молодого Лондона, и он расширяет свой кругозор, самостоятельно изучая художественную литературу, философию, историю.

Еще в годы скитаний он познакомился с социалистической литературой. В университете он глубже изучает труды Маркса, находя в них подтверждение тех наблюдений и догадок, к которым пришел в годы бродяжничества. И теперь его ницшеанские и спенсерианские взгляды на жизнь начинают отступать перед научным пониманием законов капиталистического общества. Эту внутреннюю борьбу дегко обнаружить, читая рассказы и романы

Джека Лондона.

Живой и общительный, студент Лондон не ограничивается чтением и посещением лекций. Он идет в рабочие кварталы Сан-Франциско, посещает собрания рабочих-социалистов и вскоре

вступает в американскую социалистическую партию.

Бедственное положение семьи и болезнь отчима заставляют Лондона прервать учебу. В 1897 г. он покидает университет и отправляется на Аляску, где только что было найдено золото и разразилась «золотая лихорадка». На дальнем Севере, в краю «белого безмолвия», Джек Лондон нашел жизнь, полную опасностей, испытаний, суровой борьбы с природой и увлекательных приключений. И хотя золота он на Аляске не нашел, он нашел литературную золотую жилу — богатый жизненный материал для своих знаменитых северных рассказов и романов.

Через год, заболев цингой, Джек Лондон возвращается в Сан-Франциско. Переполненный внечатлениями, он весь отдается литературной работе. С новой энергией садится он за книги, чтобы проникнуть в тайны писательского мастерства и выработать свой стиль.

Но прочитанные книги вызывают неудовлетворение и даже возмущение Лондона. Мы внаем, что в это время книжный рынок США был наводнен пошлыми, ремесленническими произведениями, воспевающими американский образ жизни, и совершенно лишенными поэзии и жизненной правды. Перед начинающим писателем встала дилемма: либо подражать популярным авторам и завоевать успех, либо показать подлинную жизнь с ее величием и низостью, пошлостью и трагизмом.

По этому второму пути и пошел Джек Лондон. Потратив много сил, проявив необыкновенное упорство, преодолев равнодушие и враждебность редакторов и издателей, он заставил привнать себя, добился известности и славы. Правда, соблазны книжного рынка не раз будут сбивать талантливого писателя с избранного пути, но первые десять лет творческой деятельности Джека Лондона были годами стремительного творческого взлета. Создав несколько сборников северных рассказов и романов, писатель отправляется в 1902 г. в Южную Африку для освещения хода англо-бурской войны, но по пути остается в Лондоне, узнав об окончании войны. Он создает здесь книгу, которая отнюдь не входила в планы командировавших его издателей — книгу о лондонских трущобах, о страшной нищете огромной массы трудового населения Ист-Сайда. Эта книга — «Люди бездны» (1903) — сразу же выдвинула Лондона в ряды революционных писателей.

Новой школой политического воспитания Джена Лондона явилась революция 1905 г. в России. Эта революция имела отромный резонанс в Америке. По всеи стране социалисты совывали массовые митинги солидарности с борющимся русским пролета-

невыясненным.

риатом, собирали деньги для ведения революции. С восторгом встретив известие о восстании русского пролетариата, писатель-социалист Джек Лондон совершает турне по Америке, выступая речами в защиту русской революции и призывая американцев оказать ей материальную поддержку.

Период с 1905 по 1910 г. становится периодом высшего творческого подъема Джека Лондона. Он пишет в эти годы свои боевые революционные статьи, а также лучшие социальные романы

«Железная пята» (1907), «Мартин Идон» (1909).

После поражения русской революции начинается отход Лондона от американского рабочего движения, намечается идейный криаис писателя. В новых книгах Джека Лондона начинает звучать мотив отказа пролетариата от борьбы, уход из капиталистического города на лоно природы («Лунная долина», 1913). В 1912 г. Лондон выходит из социалистической партии в знак протеста против ее оппортунистического перерождения. Но разрыв с организованным движением пролетариата, равно как и его временный упадок, породили духовный и творческий кризис писателя. Появляются его романы, написанные для быстрого сбыта, в соответствии с мещанскими вкусами («Маленькая ховяйка большого пома». 1915 и по.).

Джек Лондон стремится разбогатеть, чтобы стать независимым, писать «настоящие вещи», но это было роковой оппибкой писателя. Лондон страдал от невыполненного до конца долга, но было уже поздно. Тяжелая болезнь усилила его душевную депрессию. Приступ болезни заставляет его принять слишком большую дозу лекарства, содержащего яд, и он умирает 22 ноября 1916 г. Было ли это сознательным актом или ошибкой, осталось

Начало творческого пути Джека Лондона связане с романтикой Севера, воплощенной в его сборниках северных рассказов—
«Сын волка» (1900), «Бог его отцов» (1901), «Дети мороза»
(1902) и др. Следует признать, что жизнь за полярным кругом,
в краю «неликого безмолвия», давала основание для ее романтического воспевания. Это была далекан окраина капиталистической цивилизации, где не ощущался гнет ее законов и ее морали с такой силой, как в городах. Здесь люди ценились за их
мужество, бескорыстие, преданность в дружбе, верность в любви.
Торгашеская мораль буржуваного мира отбрасывалась здесь как
ненужный хлам. Не страсть к наживе влечет положительных героев Лондона, а любовь к свободе, жажда принлючений, стремление проверить себя, утвердить свое неловаческое лостоинство.

Таковы любимые герои Лондона — Мэзон, Мэлмут Кид, Ситка Чарли. Пассук и др. В рассказе «Бедое безмодвие» сильные духом, благородные люди показаны на фоне сурового величия Севера, в самый грозный, трагический момент, перед лицом смерти, и действуют как мужчины. Мэзон, безнадежно искалеченный упавшей на него сосной, просит друга прикончить его выстрелом из пистолета. И еще он просит друга позаботиться о его жене, индианке Руфи, которая была ему хорошей женой. Малмут Кид, взвесив все и видя невозможность спасения друга, чувствуя ответственность за Руфь, не имея никаких запасов продовольствия, надеясь лишь на обессилевших от голода собак, принимает единственно верное решение — он убивает умирающего любимого друга, поднимает труп на вершину сосны, чтобы его не обглодали волки, и, нахлестывая собак, мчится прочь по снежной пустыне.

В северных рассказах Джек Лондон выступает как великолепный мастер пейзажа, подлинный поэт Севера. Вот характерный пейзаж из рассказа «Белое безмолвие»: «День клонился
к вечеру, и, подавленные величием Белого Безмолвия, путники
молча делали свое дело. У природы много способов убедить человека в его смертности: непрерывные чередования приливов и
отливов, ярость бури, ужасы землетрясения... Но всего сильнее,
всего сокрушительнее — Белое Безмолвие в его бесстрастности.
Ничто не шелохнется, небо ясное, как отполированная медь, малейший шепот кажется святотатством, и человек, оробев, пугается звука собственного голоса. Единственная частица живого,
передвигающегося по призрачной пустыне мертвого мира, он
страшится своей дерзости, понимая, что жизнь его не более, чем
жизнь червя»

Но у Лондона человек оказывается покорителем «белого безмолвия». Любовью к человеку, гордостью за него пронизаны лучшие северные рассказы Джека Лондона. Сам писатель так говорит об этом: «Не зная никакого бога, я сделал человека предметом своего поклонения. Конечно, я успел узнать, как низко он может пасть. Но это лишь увеличивает мое уважение к нему, ибо позволяет оценить те высоты, которых он достиг».

О высотах человеческого духа повествуют многие рассказы Лондона, особенно «Любовь к жизни» и «Мужество женщины». Безымянный герой первого рассказа проявляет неодолимую волю к жизни, пробиваясь сквозь огромные пространства Севера к Юкону, с вывихнутой ногой, голодный и смертельно усталый. Но он доходит до Юкона, победив волка, одержав победу над усталостью, голодом, свиреным морозом. Этот рассказ высоко оценил В. И. Ленин, как отмечает Н. К. Крупская в своих воспоминаниях.

С особой любовью рисует Лондон образы женщин-индианок. Изумительное сочетание нежности и стойности, бескорыстия и

самопожертвования читатель находит в образе Пассук («Мужество женшины»). В неторопливом рассказе Ситки Чарли, его скупых и строгих словах о подвиге своей жены встает образ прекрасной, мужественной женщины, способной на великую любовь и самопожертвование. Пассук жертвует ради мужа своим братом, она жертвует затем своей жизнью ради того, чтобы любимый человек, которым она всегда гордилась, выполнил свой долг и сдержал слово перед доверившимися ему людьми. В течение многих дней Пассук откладывает половину своего жалкого пайка и, умирая от голода, передает мужу сбереженную провизию, которая помогает ему совершить легендарный бросок через снежную пустыню Севера.

Один обаятельный образ индианки Винапи создан в рассказе

«Великая загадка».

В рассказе «История Джис-Ук» белый мужчина должен выбирать между американкой и индианкой, которая спасла ему жизнь. На этот раз индианка противопоставлена белому мужчине: Джис-Ук честнее, благороднее Нийла Боннера. Пока Боннер жил на Севере, он был правдивым и смелым человеком, и Джис-Ук полюбила его. Но, возвратившись в лоно капиталистической цивилизации, Нийл стал трусливым мещанином. Дрожа перед женой, боясь за свою репутацию, он не признает своего сына испешит выпроводить индианку — женщину великой нравственной силы, способную на верную любовь и самопожертвование.

Но Лондон не ограничивается романтикой подвига, прославлением мужества и благородства. На материале северных рассказов он затрагивает большую тему критического реализма — обличение морали и нравон буржуазного общества, порожденных властью денег. В северных рассказах мы встречаем и буржуа, которых гонит за полярный круг не романтика приключений, но алчность, стремление к обогащению. Эти люди, суетливые, болтливые и эгоистичные, кажутся неуместными на фоне суровой безмолвной природы. Одни из них погибают, изнеженные цивилизацией, наказанные за свою алчность («В далеком краю», «Тысяча дюжин»), другие несут сюда обман, грабеж, гибельместному населению («Гиперборейский напиток», «Северная Одиссея»).

В расскаве «Тысяча дюжин» писатель развенчивает «романтику наживы», осуждает собственническую мораль. Расмуссен, мещанин из Сан-Франциско, преодоловая невероятные трудности, достигает форта Лоусон..., чтобы продать тысячу дюжин яиц по баснословной цене. Но писатель развенчивает подвиг, совершаемый во имя наживы: Расмуссен кончает самоубийством,

приняв назад возвращенные ему протухшие яйца. Жизнь без бо-

гатства кажется ему ненужной, бессмысленной.

В других рассказах Лондон показывает, что несут «рыдари наживы», подобные Расмуссену, коренным жителям Севера. Ловний авантюрист Том Стивенс («Гиперборейский напиток»), явившись в туземную деревушку, устанавливает аппарат для гонки самогона. Он спаивает вождя и шамана и сам становится главой племени. Ограбив деревню до нитки, мошенник вовремя скрывается. Приступая к делу, Стивенс цинично говорит индейцу Муусу: «Я покажу тебе, как действуют мои братья за морями и как они прибирают к рукам все богатства мира. Это называется «бизнес».

В рассказе «Северная Одиссея» действует крупный хищник капиталистического мира — Аксель Гундерсон. Он проникает на далекий север, на Алеутские острова, грабит туземдев, похищает со свадебного пира невесту молодого Нааса, вождя племени. Наас отправляется в погоню за обидчиком. В течение многих лет, обогнув земной шар, идет он по следам этого хищника-колонизатора. Аксель Гундерсон рыскает по свету, грабит фактории, основывает кампании по разработке золотоносных жил, скавочно богатеет. Наас мстит своему обидчику, заставляет его заплатить смертью за похищение Унги.

Но хорошо понимая варварский, грабительский характер буржуазной цивилизации, молодой писатель не мог еще сделать революционных выводов из своих наблюдений, не видел возможности общественного переустройства. Сказалось влияние ницшеанской философии, особенно философии Спенсера, рассматривавшего общественную жизнь с точки зрения биологических зависнов.

Перенося вслед за Спенсером биологические законы в область социальных отношений, Лондон, естественно, должен был прийти к неверным выводам, оправлывающим власть сильнего над слабым, а этот вывод в свою очередь подготавливал почну для принятия реакционных идей Нипше о господстве «высшей расы» над «низшими», о «сверхчеловеке» — «белокурой бестии», — которому все дозволено.

Это влияние реакционной буржуазной философии накладывает свою печать на многие северные рассказы Лондона. Даже его олагородные герои, наделенные чертами романтической исключительности, являются индивидуалистами. Их протест претив буржуазной цивилизации выражается в бегстве из этой цивилизации в мир первобытной природы, где побеждают сильные.

Поэтизация сильной и независимой личности иногда приводит писателя к идеализации авантюристов-дельцов, хищников капиталистического мира. Именно это случилось с великолепным

рассказом «Северная Одиссея», отмеченным ницшеанско-спенсерианскими наслоениями. Аксель Гундерсон, эта «белокурая бестия» и по внешнему облику и по своим повадкам, изображается как человек исключительной отваги и благородства. Явно любуясь своим героем, автор заставляет Унгу полюбить Гундерсона как «высшую» натуру и презреть своего жениха Нааса, относяшегося к «низшей расе».

Подобный же подтекст имеет рассказ «Сын волка», в котором Маккензи, добывая себе невесту по способу Акселя Гундерсона, тоже показан как «белокурая бестия», как существо высшей расы. Апология буржуазного индивидуализма, а также идея превосходства белой расы над цветными народами звучит и в ро-

мане «Дочь снегов» (1902).

Но очень скоро жизненный опыт, а также события мировой истории наносят удар по нипшеанско-спенсерианским идеям и заставляют писателя усомниться в них. Первым таким событием была англо-бурская война. Вслед за «Дочерью снегов» появляется книга «Люди бездны» (1903) — от романтики Севера, от индивипуалистического протеста своих исключительных героев Лондон обращается к будням капиталистического города. Страдание и нищету талантливого трудового населения Англии, роскошь тупых и ограниченных буржуа, охраняемых полицией и армией. все это трудно было объяснить с точки зрения спексеровского тезиса о том, что сильный побеждает слабого или ницшеанским учением о праве «сверхчеловека» на господство в мире. В книге «Люди бездны» Лондон приходит к единственно правильному выводу о том, что не биологические законы ответственны за несчастье основной массы населения Англии, а порочный общественный строй.

И теперь, возвратившись в «Морском волке» (1904) к романтике приключений. Джек Лондон отвергает ницшеанский идеал «белокурой бестим», развенчивает культ «сильной личности». В ницшеанском «сверхчеловеке» писатель увидел звериную жестокость, аморальность и безудержный эгоизм. Действие романа «Морской волк» происходит на борту китобойного судна «Призрак». Капитан Вульф Ларсен устанавливает жестокие порядки на корабле, дисциплину дубинки. Он утверждает «право сильного», он — носитель философии Няппе и Спенсера. Но крайний индивидуализм Ларсена, его философия дедают его объектом ненависти всей команды. При всей своей неукротимой силе и энергии, Дарсен одинок, как волк. и поэтому несчастен.

Современый американский прогрессивный критик Филипп Фонер дает точную оценку Вульфу Ларсену: «Его брутальность, его аморализм — это маска, прикрывающая его слабость и страх. Его конечный крах — логический результат индивидуализма».

Вульфу Ларсену противопоставлен интеллигент-гуманист Ван Вейден, принципиально отвергающий ницшеанскую философию. Закалившись физически и духовно, Ван Вейден выходит победителем в борьбе с Ларсеном. Так впервые появляется у Лондона

активный герой-гуманист.

Как и в северных рассказах, в «Морском волке» Лондон выступает великоленным нейзажистом, на этот рав мастером описания морской стихии. И здесь он воспевает человека — борца со стихийными силами природы. Грозное, разгневанное море, как и Великое Белое Безмолвие, — это стихийная сила природы, с которой вечно ведет борьбу человек, и он должен выйти победителем. Но борьба человека с социальной стихией — с господством капитала, с голодом, эксплуатацией трудящихся масс — все еще остается за пределами лондонского творчества. Перед этой стихией человек у него пока беспомощен: и английские безработные в «Людях бездны», и матросы в «Морском волке» пока еще пассивная, страдающая масса, неспособная к организованной борьбе.

Дальнейший идейный рост писателя, новый взлет его творчества связан с революцией 1905 г. в России и размахом социа-

листического движения в США.

Ближе всего к идеям социализма писатель подошел в публицистике этих лет. Лучшие ее образцы — «Борьба классов» (1905), «Что вначит для меня жизнь» (1906), «Гниль вавелась в штате Айдахо» (1906), сборник статей «Революция» (1908). Эти работы показывают силу ненависти Лондона к капиталистической системе и его глубокую веру в близкое торжество социалистической революции.

В предисловии к сборнику «Борьба классов» Лондон писал: «Отнюдь не отрицаю, что социализм — угроза. Его цель — вырвать с корнем все капиталистические начала современного общества...». Великолепна статья «Что значит для меня жизнь», в которой писатель честно рассказал о своем пути: как он вначале стремился попасть в «верхние этажи общества» и как потом пришел к социализму, к сближению с борющимся пролетариатом. Статья заканчивается пророческим предсказанием грядущей победы рабочего класса: «Придет день, когда у нас будет достаточно рабочих рук и рыгачов для нашего дела, и мы свалим это здание вместе со всей его гнилью..., чудовищным своекорыстием и грязным торгашеством».

Беспощадным осуждением капиталистического строя, буржуавного правосудия, произвола монополий пронизана статья «Гниль завелась в штате Айдахо». В статье «Революция» Лондон делает еще один грозный вывод: «Класс капиталистов осужден... Его власть не привела ни к чему хорошему, надо отнять у него власть!».

Вместе с этими идейными завоеваниями приходит и большая арелость эстетики Лондона. В литературно-критических статьях этих лет (например, статья о «Фоме Гордееве» Горького) Джек Лондон решительно высказывается за искусство, открыто служащее интересам угнетенных и эксплуатируемых.

Гневным протестом против социальной несправедливости проникнуты рассказы и повести периода расцвета. Ужасы капиталистической эксплуатации наглядно предстают в рассказе «Отступник» (1909). Здесь показана трагедия рабочих детей в капиталистической Америке. Сын рабочего, Джонни с семи лет пошел на фабрику учеником. Варослым он становится в одиннадцать лет, когда переводится в ночную смену. В четырнадцать лет он становится стариком. Джонни — единственный работник в семье, который должен содержать больную мать и двух младших братьев. До конца осознав ужас своего существования раба — придатка машины, Джонни покидает фабрику и семью и уходит бродяжничать. Кто-то из младших братьев должен взвалить на свои детские плечи бремя ответственности за семью. Из таких «отступников» — стихийных бунтарей. как Джонни — могут формироваться и настоящие борцы за дело рода.

В эти годы Лондон не оставляет свою излюбленную тему Севера. Она своеобразно преломляется и в тех его рассказах и романах, где героями выступают животные — собаки и волки. Превосходный знаток животных, Джек Лондон вошел в мировую литературу как крупный писатель-анималист, мастерски рисующий психологию и поведение собак. Анималистские произведении Лондона имеют отчетливую социальную окраску: в них писатель раскрывает звериную сущность буржуваного общества, уродую-

щего человека.

Уже в повести «Зов предков» (1903) Лондон, противопоставив романтику Севера буржуазной цивилизации, дает историю добродушного, изнеженного пса Бэка, попадающего из Калифорнии на Север. Перенеся множество испытаний, изведав жестокость человека, Бэк попадает к Торнтону, спасшему ему жизнь. Добрый, великодушный Торитон развивает в животном лучшие качества: любовь, преданность, чувство долга.

В повести «Белый клык» (1906), прославившей Джека Лондона, капиталистические отношения, основанные на жадности и эгоизме, получают еще более резкое осуждение. Но любонытен художественный прием: наблюдения автора пропущены сквозь призму восприятия умного животного, бесстрастно реги-

стрирующего жестокость, тупость и звериный характер отношений между людьми. Мировая литература знает аналогичные примеры: роман Апулея «Золотой осел» (103 г. до н. э.), новелла Сервантеса «Разговор двух собак» (1717), роман Гофмана «Житейские воззрения кота Мурра» (1822), повесть Л. Толстого «Холстомер» (1890) и др. Но если Апулей и Сервантес прибегают к фантастике, очеловечивая своих героев-животных и их устами давая выход своему негодованию на социальную несправедливость и человеческие мерзости, порожденные гнусным социальным строем, а Гофман опирается на сатирические традидии средневековой литературы, то Лондон идет по третьему, может быть, наиболее трудному пути — по пути толстовского «Холстомера». Глубоко проникая в психологию животного, он показывает его реакцию на добро и зло.

Человек может на некоторое время обмануть своего ближнего лицемерным поведением. Но животное обмануть нельзя в первую очередь потому, что человек в отношениях с животным не считает нужным скрывать или сдерживать свои чувства, поскольку нет надобности фальшивить и лицемерить перед бессловесной тварью. На животном человек может сорвать эло, причиняемое ему другим человеком, и при этом чаще всего он не догадывается, что при этом присутствует наблюдатель, свидетель его подлости и жестокости. Этот наблюдатель, правда, бесслове-

сен, но непогрешим.

Белый Клык, попав из мира хищников, из примитивного животного мира к людям, нознает, что мир людей не менее суров и жесток. Звериные отношения, существующие в капиталистическом мире, люди приносят в мир животных и будят в них звериные инстинкты. Таков результат пребывания Белого. Клыка у Красавчика Смита, носителя пороков капиталистической цивилизации. И только попав к Уиндону Скотту, доброму и человечному, Белый Клык преодолевает звериные начала и становится способным на признательность и любовь к человеку. Идейной и художественной вершиной Джека Лондона являются его романы «Железная пята» (1907) и «Мартин Иден» (1909).

«Железная «вта» В «Железной пяте» Лондон наиболее полно и отчетливо высказал свои вагляды на преодоление эла капитализма и создание нового общества.

Эпоха империализма с ее чудовищным гнетом и порабощением трудящихся масс в то же время порождает условия для ее уничтожения. Русская революция 1905 г. и размах социалистического движения в США позволили Лондону поставить в «Желевной пяте» вопрос о пролетарской революции и ее конечной победе над властью капитала.

По жанру этот роман — социальная утопия. Действие романа развертывается в 1912—1933 гг., но события этих лет отнесены к далекому прошлому и комментируются ученым Мередитом, жителем социалистической Америки XXIII в. Этот историк находит в дупле дерева рукопись, написанную в начале XX в. Мередит издает эту рукопись, пишет к ней предисловие, комментирует ее, ибо жителям «эры братства людей» непонятны варварские нравы капиталистической Америки начала XX в. Таково обрамление, придающее роману оптимистическое звучание, несмотря на трагический исход пролетарского восстания, описанного в «Железной пяте».

Роман написан от лица Эвис Эвергард, жены американского революционера Эрнеста Эвергарда. Эвис рассказывает, как она, дочь профессора, познакомилась с Эрнестом Эвергардом, вышла за него замуж, увлеклась его революционной деятельностью. Она стала свидетельницей пролетарской революции в США, ее разгрома, гибели мужа, террора Железной пяты.

Примечательная особенность романа — это его остро полемический, публицистический характер. Устами Эрнеста Эвергарда писатель ведет беспрерывную полемику с идеологами капиталистической Америки. Оперируя фактами, ссылаясь на почазания прессы, Эвергард разбивает все доводы в защиту капитализма и обнажает страшную действительность начала XX в. Американские рабочие живут на грани голода, ибо их заработная плата не обеспечивает прожиточного минимума.

Уже в «Отступнике» Лондон показал, что одна из надежных статей сверхприбылей американских капиталистов — беспощадная эксплуатация детского труда. В «Железной пяте» писатель полтверждает эту истину множеством примеров.

Одна из больших тем романа — разрушение мифа о неограниченных возможностях, будто бы предоставленных каждому жителю Америки. В XX в. этот миф невероятно разросся, и легенда о США как стране «неограниченных возможностей», стала назойливой, Устами Эвергарда писатель неопровержимо доказывает, что на самом деле американским государством безраздельно правят капиталисты, и только для них Америка является страной «неограниченных возможностей».

На множестве примеров иллюстрируется безграничный произвол монополий, для которых американская конституция воистину является клочком бумаги. История рабочего Джексона, потерявшего руку во время работы и уволенного без какого бы то ни было пособия, хорошо показывает произвол предпринимателей и их жестокость. История епископа Морхауза, пытавшегося воскресить первоначальный дух христианской церкви, чтобы она служила бедному люду, и упрятанного за это в сумасшедний дом, красноречиво свидетельствует, что правящая верхушка зорко следит за своими слугами, работающими на идеологическом фронте, и безжалостно пресекает любые проявления «вольнодумства». Об этом же говорит история профессора Кэннинхэма, отца Эвис, увлекающегося социологией и пытавшегося указать на деградацию американского общества. Профессор Кэннинхэм был изгнан из университета, лишен средств к жизни и

превратился в парию.

Показав на многочисленных примерах пагубность и порочность капиталистической системы, писатель делает смелые, революционные выводы. Одна из замечательных особенностей романа — это его революционный дух, решительное осуждение реформизма. Разрушение реформистских иллюзий, убедительное доказательство того, что реформизм есть предательство по отношению к целу пролетариата, составляет великую заслугу Лжека Лондона — уроженца страны, которая особенно была подвержена этой болезни. Даже социалистическое движение было заражено реформизмом. В книге «Заказ мирового капитализма» (1950) У. Фостер писал: «Я помню илдюзии, которые были распространены в американской социалистической партии, когда я вступил в нее почти полвека назад... Видя, как с каждой избирательной кампанией увеличивалось количество голосов, подаваемых за Пебса, многие члены партии стали верить, что пройдет всего несколько дет, и на выборах прямо будет поставлен вопрос — за социализм или против него... Это, думали они, разрешит все проблемы, и социализм будет легко установлен. Это было наивным политическим оппортунизмом. Джек Лондон, при всех своих слабостях, прекрасно понимал это. В «Железной пяте» он в обших чертах предсказал появление фашизма и ту острую борьбу. которая потребуется для его преодоления».

Новаторство Джека Лондона, ставшее возможным на основе опыта русской революции 1905 г., особенно заметно при сравнении его романа с романом Беллами в «Глядя назад» (1888). Если Беллами видел путь к достижению бесклассового общества через дальнейшую концентрацию капитала и объединение всех трестов в единый государственный трест, то Лондон, развенчивая эти иллюзии, показал, что на основе концентрации капитала возникает самая беспощадная и варварская власть Железной пяты. Убедившись, что парламентская система уже не поможет империалистической буржуазии удержаться, последняя неизбежно переходит к террору. Такова сущность власти Железной пяты. Проведя своего героя через увлечение реформизмом, заста-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Эдуард Беллами (1850—1898) — американский писатель, автор социально-утопических романов.

вив его убедиться в наивности попыток завоевания власти через избирательную урку, Лондон делает Эвергарда подлинным революционером, вождем угнетенных масс.

Эрнест Эвергард — один из немногих в американской литературе образов большого положительного героя. Жизнь Эверпотомственного пролетария, вся отдана Песятилетним мальчиком он уже работает на фабрике, став затем кузнецом. Параллельно Эвергард упорно занимается самообразованием, и знания позволяют ему активно служить делу угиетенных. Он становится выдающимся организатором и пропагандистом среди рабочих. Преодолев реформистские иллюзии. Эвергари готовит восстание против власти Железной пяты. Монополистическая одигархия заключает его в тюрьму, но и оттуда он руководит подготовкой к вооруженному восстанию. В ходе восстания агенты Железной пяты убивают Эвергарда. И понадобилось еще три столетия борьбы против власти Железной пяты, чтобы в Америке восторжествовала социальная справедливость, наступила «эра братства людей».

Во многих отношениях Эрнест Эвергард — образ, типичный для эпохи империализма, — кануна пролетарских революций. Лондон чутко уловил, что поднимающийся на борьбу пролетариат всегда порождает своих вождей — людей неукротимого духа и несгибаемой воли. В образе Эрнеста Эвергарда угадываются черты таких великих пролетарских вождей, как Эрнст Тельман, Георгий Димитров и др.

Но сравнение Эвергарда с Тельманом позволяет увидеть и слабости романа Джека Лондона. В нем сказалась ограниченность взгляда автора на роль народных масс в революции. Олигархии противостоит безликая масса, неспособная к организованной борьбе. Революционеры во главе с Эвергардом, стоящие во главе восстания, предстают перед читателем как заговорщики и анархисты, не связанные с массой, — это «герои», возвышающиеся над «толпой».

Сам Эвергард показан больше в высказываниях, чем в действии, что снижает художественное достоинство романа, местами превращающегося в политический трактат.

Эти недостатки романа, отражающие слабость американского рабочего движения, его теоретическую отсталость, не должны заслонять его достоинства. При всем своем возвышении над «толной», при всем сходстве с «сильными личностями» северных рассказов, Эрнест Эвергард не является индивидуалистом, он отдает жизнь революции, он борется за общее благо — свержение эксплуататорского строя. В целом «Железная пята» — это выдающееся художественное произведение, страстный роман-памфлет,

пронизанный ненавистью к капиталистическому строю и преданностью ипеалам социализма.

Не случайно вожди современного пролетариата неоднократно обращались к этому роману, ценили его. Крупнейший деятель международного рабочего движения Гарри Поллит, один из вождей компартии Англии, рекомендуя «Железную пяту» молодежи, писал: «Я уверен, вы почувствуете желание бороться, не взирая ни на какие опасности... Но самое главное: книга поможет вам стать таким социалистом, что никто и никогда не сможет уничтожить вашу веру в самую замечательную идею, которая когдалибо вдохновляла человечество — идею социализма».

«Мартин Джека Лондона периода расцвета — «Мартин Иден» (1909). Проблематика этого романа вводит его в круг больших тем мировой литературы. Это — судьба искусства в капиталистическом обществе, гибель таланта в условиях, созданных буржуваным строем. Проблема эта привлекала внимание многих писателей XIX и XX вв.

Пондон своим романом продолжает традиции не только европейской, но и отечественной литературы, ибо в Америке зависимость искусства от власти доллара была особенно обнаженной.

Однако в романе Лондона эта тема получает более полное раскрытие. «Мартин Иден» это, прежде всего, роман, развенчивающий буржуазную культуру. Духовное убожество американской буржуазии, ее интеллектуальная немощность ярко продемонстрированы через множество образов и эпизодов романа. При этом американские буржуа выступают в этом романе отнюдь не в карикатурном виде, как это было у Купера. Более чем за полстолетие этот класс в США получил некоторую шлифовку, достиг известного внешнего блеска и внешнего декорума культуры.

Любопытно, что Мартин Иден рано понял сущность американского мещанина, среднего дельца. Таковы вятья Идена Хиггинботам и Шмидт. Этих лавочников и скопидомов Мартин видит во всей их гнусности, со всей их жадностью, подлостью, бессердечием и эгоизмом. Но молодой матрос не в состоянии пока увидеть общее между лавочником Хиггинботамом и банкиром Морзом, их ециную породу.

Когда Мартин Иден впервые попадает в особияк Морзов, он восхищен всем увиденным. В кабинете Руфи он видит книги в роскошных переплетах и статуэтки, ему кажется, что здесь царит пух высокой культуры и образованности. Сама Руфь, бакалавр искусств, окончившая университет и цитирующая Суинберна, кажется ему воплощением этой культуры. И эти иллюзии сохраняются довольно долго у Мартина Идена, прежде чем он смог увидеть подлинное лицо правящего класса Америки.

Отец Руфи, самодовольный делец, питающий презрение к людям, которые не умеют «делать деньги», тоже претендует на ум и образованность. В доме Морзов собираются ученые, политики, публицисты. Вначале мистер Морз настроен снисходительно к молодому моряку. Бедность еще не порок в глазах богатого Морза: можно помочь «дельному» молодому человеку, приобщить его к бизнесу, ввести в тайны предпринимательства и иметь послушного восхищенного помощника.

Но когда Мартин Иден разрушает культурную монополию особняка Морзов, когда он вступает в полемику с буржуазными идеологами и учеными, проявляя независимость и дерзость плебея, мистер Морз начинает питать явную неприязнь к Идену. Теперь он видит в Мартине человека, зараженного опасными мыслями, «социалиста». И как только банкир узнает об увлечении дочери «смутьяном», он отказывает Идену от дома, расстраввает его помолвку с Руфью.

Жена Морза — такая же расчетливая и практичная особа. Настойчиво доказывает она дочери, что Мартин Иден ей не пара, что Руфь «должна выйти замуж за человека с будущим, а не за нищего авантюриста, матроса, ковбоя, контрабандиста и бог знает еще кого».

Постепенно выявляется и подлинное лицо посетителей особняка Морзов — судьи Блоунта, ученых, юристов и философов, преуспевающих дельцов. Перед молодым рабочим предстают ограниченные, недалекие люди, пошлые и невежественные. «Большинство этих людей, — изрекает свой приговор Иден, — круглые невежды, и девяносто процентов остальных невыносимо скучны». И эти высокомерные, но ничтожные буржуа, презиравшие Идена, безвестного плебен, начинают заискивать перед ним, когда он становится знаменитостью, когда у него появляются деньги.

Особенно убедительно и эло развенчивается буржуазный мир в лице одной из самых, на первый взгляд, привлекательных представительниц этого мира — Руфи Морз. Вначале Руфь ослепляет Идена своим университетским образованием, своим знанием поэзии и искусства. И, естественно, он полюбил ее горячо и сильно. Сама Руфь первое время не допускает возможности полюбить Мартина — он для нее лишь «интересный дикарь», и ей льстит его поклонение. Но, поиграв с огнем, эта девица обжигается и сама влюбляется в Идена, правда, в пределах, отпущенных ей ее средой.

Постепенно жизнь выявляет подлинную сущность ангелоподобной Руфи. Обнаруживается ее ограниченность, бедность ее духовного мира, бесцветность. «Сама она была чужда всякой оригинальности, — замечает Лондон, — и любила лишь повторять то, что заучила с чужих слов». Несмотря на звание бакалавра искусств, Руфь не в состоянии понять Мартина Идена, оценить его самобытность, поверить в его талант. Да и сама писательская карьера кажется ей сомнительной, недостаточно солидной. Ее цель — переделать Идена по образу и подобию своего отца и его друзей, сделать из талантливого писателя преуспевающего дельца. Она раскрывает перед Иденом свой убогий, мещанский план: Мартин должен пойти в контору отца, пройти выучку под его руководством. Только при этом условии они могут пожениться.

Руфь пугают дерзкие, мятежные мысли Идена — и в самый тяжкий для него момент, когда Мартина травит буржуазная печать как «социалиста», когда он больше всего нуждался в ее поддержке, Руфь бросает Мартина Идена. «Папа и мама оказались правы: мы не подходим друг для друга», — говорит она Идену жестокие слова.

Не оказалось у Руфи и гордости, чувства собственного достоинства, когда она, узнав, что Мартин Иден стал богатым и знаменитым, делает попытку вернуться к нему и выражает согласие стать его женой.

Немощному, эгоистичному, пошлому буржуваному миру противопоставлена система образов людей, представляющих трудовую Америку. Это — люди большой привлекательности, искренности, душевного величия. Такова Мария Сильва, обремененная семьей. Несмотря на собственную нужду, она помогает Мартицу в самые тяжелые для него дни.

Особенно привлекателен образ Лиззи Конноли, рабочей девушки, которая тоже полюбила Мартина Идена. В любви Лиззи Руфи к Идену, как в зеркале, отразился моральный облик двух классов. Если любовь Руфи в своей основе корыстна и расчетлива, то Лиззи полюбила Идена как человека, ради него самого, а не ради его славы. Лиззи протягивает Мартину дружескую руку в период его душевной депрессии. Правда, она не могла спасти любимого человека, но это не зависит от нее.

Мир труда формирует лучшие качества и Мартина Идена, этот мир дает Америке больного писателя-реалиста. Центральный образ романа имеет много общего с автором. Сам Джек Лондон писал после выхода романа в свет: «Мартин Иден — это я сам». Действительно, многие черты характера, а также эпизоды из жизни Идена совпадают с обликом и биографией Джека Лондона. И вместе с тем «Мартин Иден» — это не автобиография писателя, а проблемный, социальный роман. Лондон ставил перед собой определенную цель: показать гибель таланта в буржуазном обществе. Вот почему автор, столь похожий на героя своего романа, иногда возвышается над ним.

Мартин Иден выступает в романе как воплощение лучших качеств трудового народа, его благородства, одаренности, творческой мощи. Показанный в развитии, этот образ становится еще более привлекательным.

В начале романа перед нами простой, необразованный матрос. Он теряется в комфортабельном доме Морзов, язык его изобилует неправильными оборотами и жаргонными словечками. «Я должно быть, ни черта в стихах не смыслю», простодушно говорит он Руфи, не замечая, как шокирует ее его речь. Но постепенно раскрывается богатая, одаренная патура этого рабочего и мо-

ряка.

Любовь к Руфи вдохновляет его на подвижническую жизнь, на великий подвиг: ценой неимоверного труда, колоссального напряжения физических и духовных сил Мартин Иден становится высокообразованным человеком и признанным писателем. Тяжним был путь к этому признанию: Мартину Идену пришлось вступить в поединок с буржуазными издателями и читателями, со всей лживой и худосочной буржуазной культурой. Это была борьба, которую пришлось вести всем честным реалистам Америки — Фуллеру, Драйзеру, самому Джеку Лондону.

Одерживает трудную победу за реалистическое искусство и Мартин Иден. Характеризуя творчество своего героя, Лондон определяет его как «вдохновенный реализм, проникнутый верой в человека и его стремления». Когда Мартин Иден, наконец, получает признание, оглядывая пройденный путь, он видит, что, женись он на Руфи, семья Морзов погубила бы его талант, не дав ему развиться. Потому в ответ на предложение Руфи стать его женой, Мартин Иден отвергает ее: «Вы чуть не погубили меня. Чуть не погубили мое творчество, мое будущее. Отличительную черту моего творчества составляет реализм, а буржуазия не любит реализма, буржуазия труслива».

Но, избежав опасности, таившейся в особняке Морзов, Мартин Иден не смог избежать пагубного влияния капиталистической Америки со всей ее идеологией и духовной жизнью. В конце концов буржуазное общество, над которым Иден одержал такую победу, губит его. Буржуазная философия отнимает у него веру в трудового человека, в будущее. Мартин Иден становится жертвой реакционной философии Спенсера и Ницше. Он не верит в социализм, не верит в силу организованного пролетариата. «Я индивидуалист, — заявляет Иден, повторяя зады спенсеровской философии. — Я верю, что в беге побеждает быстрейший, а в борьбе — сильнейший».

И здесь Лондон поднимается над своим героем. Он развенчивает индивидуализм Мартина, показывает несостоятельность его инципеанства (правда, впоследствии писатель сожалел, что не

смог сделать этого полнее и энергичнее). Своего героя, оторвавшегося от народа, заблудившегося в своих жизненных и философских исканиях, Лондон приводит к трагическому концу. Чувствуя себя чужим в буржуазном мире, основанном на лжи и обмане, и в то же время неспособный вернуться к народу, впутрение опустошенный, Мартин Иден кончает жизнь самоубийством.

Но индивидуализму Мартина Идена писатель, к сожалению, не смог противоноставить идеи массовой борьбы за освобождение трудящихся. В этой бесперспективности сказались противоречия Джека Лондона, которые проявляются у него даже в период подъема рабочего движения в Америке (повесть «До Адама», 1907).

Эти противоречия привели к тому, что в конце своей жизии Лондон в известной мере повторил судьбу Мартина Идена. С 1910 г. Джек Лондон отходит от рабочего движения п, как результат, в его творчестве намечается отход от большого реалистического искусства, появляются мотивы усталости, стремление искать средства спасения от зол буржуазного общества вне борьбы организованного пролетариата.

Правда, этот отход проявляется не сразу, первое время мы видим борьбу противоположных тенденций, но после 1911 г. явственно обнаруживается поворот к приключенческой, развлека-

тельной литературе.

Значительными «прощальными» произведениями Лондона являются рассказы «Мечта Дебса» (1909) и «Мексиканец» (1911), в которых писатель зовет рабочий класс к объединению, к революционной борьбе. Сильными по своим критическим тенденциям были пьеса «Кража» (1910) и цикл южных рассказов, в которых Лондон гневно обличает капитализм и его неизменный спутник — колониализм.

В рассказе «Мечта Дебса» Лондон, разделяя надежды Дебса на всеобщую забастовку, рисует торжество его мечты в будущем. Хотя писателя и можно упрекнуть в реформистских иллюзиях, все же Лондон возлагает надежду на организованную

борьбу пролетариата.

Еще энергичнее эта надежда выражена в «Мексиканце». Сын мексиканского революционера, Фелипе Ривера, следуя примеру отца, целиком отдает себя служению революции. Любовь к своему народу, страстное желание видеть его свободным, помогают ему совершить подвиг — достать оружие для готовящегося восстания.

Зпачительна пьеса «Кража», разоблачающая быт и нравы правящих кругов США. Предваряя драйзеровского Каупервуда, Лондон рисует колоритную фигуру хищинка эпохи империа-

**.** 

лизма, миллионера Старкведдера. Один из некоронованных владык Америки, Старкведдер самодовольно полагает, что он и другие магнаты несут на своих плечах всю тяжесть цивилизации. Да, так говорил в свое время Киплинг, об этом твердили авторы «деловых романов». Но Джек Лондон развенчивает «финансового гения» Старкведдера. Этот денежный воротила покупает членов конгресса и сената, ставит себе на службу прессу. Эти слуги монополий столь же безнравственны и эгоистичны, как их патрон. Все они наживают состояния путем эксплуатации и узаконенного воровства: они грабят и обманывают народ. Они — воры, и их профессия — кража общественного достояния.

Эту истину Лондон вкладывает в уста дочери Старкведдера, Маргарет. «Я — дочь воров, — говорит Маргарет. — Вся моя семья состоит из воров. Меня вспоили и вскормили за счет уворованного».

В свое время Горький писал, что буржуазия, разлагаясь, не терпит в своей среде ничего порядочного, и все честные люди, принадлежащие к этой среде, идут на разрыв с ней. Джек Лондон дважды подтвердил эту истину: вслед за Эвис Эвергард он снова показал образ женщины-бунтарки, порывающей с буржуазной средой. Маргарет можно рассматривать как одну из предшественниц драйзеровской Эрниты.

Замечателен рассказ «Убить человека» (1911). Здесь показано столкновение жены миллионера, миссис Сэтлиф и бродния Люка, некогда разоренного ее мужем. Великолепен портрет светской львицы, продавшей свою красоту за деньги и навеки утратившей элементарную порядочность. «На тонко очерченном овальном лице с алыми губами и нежным румянцем светились голубые глаза, изменчивые, как хамелеон: они то широко раскрывались с выражением девичьей невинности, то становились жестокими, серыми и холодными...».

Безработный Хьюм Люк, желая помочь товарищу в беде, пробирается в особняк миллионера Сэтлифа с целью ограбления. Неожиданно он встречает в зале миссис Сэтлиф. Полагая, что это — дочь старого грабителя-дельца и приняв ее за невинную девушку, Люк рассказывает ей свою историю: «Старик Сэтлиф когда-то надул меня в одном деле и разорил дотла. Это была грязная махинация, и она удалась ему. Для тех, у кого в кармане сотни миллионов, все законно, им все сходит с рук».

Покоренный мнимой добротой миссис Сэтлиф, Люк отказывается от ограбления, он готов взяться за любую работу, которую предложит ему жена миллионера. Но эта особа, зная, что Люку грозит десять лет тюрьмы, настойчиво нажимает на потайную кнопку под столом, вызывая полицию, улыбаясь ему и давая обе-

щания. Усыпив бдительность Люка, миссис Сатлиф хватает его револьвер и наводит на него. И теперь Люк все понимает. «Я доверился вам и открыл душу, а вы все время меня подло обманывали». Мужество помогает ему уйти от полиции, и Люк бросает на прощание слова презрения: «Наш мир — прегнусное место, если в нем разгуливают люди вроде вас».

Здесь нельзя не отметить неизмеримого превосходства Джека Лондона над О'Генри, разработавшим в сентиментальном духе

аналогичную ситуацию в рассказе «Родственные души».

Особый цикл рассказов Джека Лондона составляют его южные рассказы, собранные в сборники «Сказки южных морей» (1911), «Храм гордыни» (1912) и др.

Главная тема этих рассказов — обличение колониализма, в них Лондон выступает как прямой продолжатель традиций Марка Твена. С негодованием осуждает писатель политику жесточайшей эксплуатации и угнетения колониальных народов, проводимую англо-американским и французским империализмом, в рассказах «Дом Мапуи», «Кулау-прокаженный» и др.

В рассказе «Кулау-прокаженный» Лондон рисует один из эпизодов героической борьбы туземцев тихоокеанских островов с войсками колонизаторов. То, что эту борьбу возглавляет туземец, больной проказой, усиливает обличительный пафос рассказа, ибо

проказа — одно из последствий колониализма.

К сожадению, эти тенденции глохнут в поздних романах Джека Лондона, где звучит мотив ухода из душных и лживых

городов на очистительное лоно природы.

Таков роман «День пламенеет» (в новом переводе «Время не ждет», 1910), сильный своим обличением джунглей капиталистического строя и слабый своими выводами. Центральный герой романа Элам Харниш, бывший погонщик, разбогатев за счет игры, вступает в мир американских финансистов. Считая миллионеров «сверхчеловеками», Харниш вскоре убеждается, что Америкой управляет «банда головорезов», которая «фактически держит в своих руках весь политический механизм общества». Проникшись отвращением к этому миру хищников, Харниш в то же время, разделяя спенсеровские взгляды на общество, не находит пути к трудовым массам. Покинув цивилизованный мир, Харниш находит счастье в любви к небогатой девушке, с которой он поселяется в долине Сономы.

Этими же чертами отмечен роман «Лунная долина» (1913). Великоленно описав жизнь сознательного пролетария Билла Робертса, активного участника американского рабочего движения, Лондон заставляет своего героя разочароваться в этой борьбе и найти счастье в идиллической фермерской жизни вместе с любимой женщиной.

В написанном вслед за этим романе «Мятеж на Эльсиноре» (1914) наблюдается усиление влиния на Лондона реакционных философских учений. Герой романа, потерявший интерес к жизни писатель Патчерет, бежит от суеты буржуазной цивилизации на борт судна. Он встречает девушку, и любовь исцеляет его. Как видим, во всех трех романах универсальным средством спасения для героя, вступающего в конфликт с обществом, оказывается любовь.

В следующем романе «Межавездный скиталец» (1915) Лондон снова пытается затронуть значительную социальную проблему, но по-прежнему не может создать цельного социального романа. Показав одно из чудовищных порождений капитализма— тюрьму, писатель уводит повествование в фантастический план, заставляя душу заключенного Степдинга путешествовать в межзвездных пространствах, по разным историческим эпохам.

Но если рассмотренные романы затрагивали какие-то значительные проблемы, то наряду с ними Джек Лондон пишет немало чисто развленательных книг, совершенно лишенных социальных мотивов. Таковы развлекательные романы «Приключение» (1910), «Сердца трех» (1916), «Маленькая хозяйка большого дома» (1915), приспособленные к вкусам буржуазного читателя.

Лондон тяжело переживал духовный кризис. Его мучила мысль о том, что он попусту растрачивает свои силы, нишет вещи не достойные его таланта. Создавая книги, рассчитанные на легкий сбыт, Джек Лондон все еще надеялся написать «настоящую вещь», как сказал он Драйзеру в 1913 г. Но слишком далеко завела его коварная сирена доходного искусства, и возврат к искусству высокоидейному, служащему народу, оказался невозможным. Ощутив, подобно Мартину Идену, пустоту жизни, разочаровавшийся в творчестве, Лондон умирает, не дожив до сорока лет.

Роман «Мартин Иден» оказался, таким образом, пророческим по отношению к его автору. Своей безвременной смертью, своим поздним творчеством Лондону суждено было подтвердить то, о чем он писал в «Мартине Идене» — капиталистическая Америка

враждебна прогрессивному искусству, она губит таланты.

Но жизнь Лондона говорит и с другом: писателя спасает от творческого кризиса только вера в народ, попимание нужд трудящихся. Действительно, все ценное в творчестве Джека Лондона создано в годы его близссти к народу, в годы активного участия в борьбе американского пролетарпата, в борьбе за социализм.

## ТЕОДОР ДРАЙЗЕР (1871-1945)

Творчество Теодора Драйзера составляет вершину американского критического реализма. Жестокость и бесчеловечность каниталистического строя, трагизм бытия американского народа показаны в его романах и новедлах с поразительной художественной силой. Но величие этого писателя-гуманиста не только в этом. В его статьях, публицистике, новедлах, написанных под влиянием Великой Октябрьской социалистической революции, появляется надежда на избавление от власти капитала, создается образ человека-борца. Прогрессивная критика сираведливо называет Драйзера «величайшей литературной фигурой Америки» XX в.

Теодор Драйзер родился в штате Индиана, в городке Терре-Хот, в бедной рабочей семье. Многочисленная семья Драйзеров была обречена на лишения. Бедность заставляет будущего писа-

теля рано начать самостоятельную жизнь.

Шестнадцатилетним юношей Драйзер покидает родной дом и уезжает в Чикаго на заработки. Нерадостно, сурово встретил его большой капиталистический город. Драйзер работает в ресторане, убирая со столов и моя грязную посуду, затем — в скобяной лавке. Через год, в 1888 г., юноша делает попытку получить университетское образование, поступив в Индианский университет в Блумингтоне. Но через год пришлось бросить университет из-за отсутствия средств.

В университете молодой Драйзер успел лишь приобщиться к чтению и занятиям наукой. Здесь он знакомится с творчеством Льва Толстого. Романы Толстого потрясли его и пробудили стремление к литературной деятельности. Жадно тянущийся к знаниям, юноша увлекается и философией. В это время самым популярным философом в США был Герберт Спенсер. Книги Спенсера на долгие годы заставят писателя искать объяснение социальных бедствий в «вечных законах природы», в биологических законах.

Философия Спенсера не раз будет ставить Драйзера в туппк, когда он будет сверять ее с собственными жизненными наблюдениями; философские заблуждения писателя будут постоянно вступать в противоречие с его трезвой и верной оценкой жизненных явлений, и разрешить это противоречие он сможет не скоро.

Возвратившись в Чикаго в 1889 г., Драйзер работает около года возчиком фургона прачечной, затем — сборщиком квартирной платы от домовладельческой компании, сборщиком платежей в рассрочку от мебельной компании. По роду своей работы Драйзер должен был обходить десятки квартир ежедневно. Он беседует с простыми американцами, выслушивает их жалобы на трудную

жизнь. Он убеждается, что бедствует не только его семья — бед-

ствуют миллионы простых людей в Америке.

В 1892 г. Драйзер с большим трудом добивается места репортира чикагской газеты «Глобус». Начинается напряженный пермод репортерской работы, который поможет молодому журнаместу глубже узнать жизнь, увидеть контрасты Америки. Передодя из одной газеты в другую, репортер Драйзер живет и работилет в крупнейших промышленных центрах страны — Чикаго, Сент-Луисе, Толедо, Кливленде, Буффало, Питтсбурге.

Странствования Драйзера заканчиваются его приездом в Ньюрюрк (декабрь 1894), где он поселяется на длительное время.

Кочуя по большим городам страны, Драйзер видит одно и то же: «Я не мог не заметить, — писал он в автобиографической «Книге о себе» (1922), вспоминая эти годы, — что, вопреки наней хвастливой демократии и равенству возможностей, здесь быда такая же нищета и убожество, такие же шансы на равные

"озможности, как и во всем мире».

Зредище нищеты и эксплуатации народа рано заставляет молодого журналиста задуматься над социальными вопросами, искать виновника бедствий своего народа. Совершая ежедневно походы в редакцию газеты через чикатские трущобы (в бытность свою в Чикаго, в 1892 г.), Драйзер думает об одном и том же, глядя на жизнь обитателей трущоб: «Почему общество не улучили их положение? Почему они сами не могут вылезти из ницеты? Сделал ли это бог — или люди сами должны принять меры? Следовало ли обвинять призительство или они сами виноваты?»

Книги Спенсера давали готовые ответы не еги вопросы. Спенсер утверждал, что ни правительство, ни общество не следует общиять, — виноваты биологические законы жизни: «Победа в беге постается быстрейшему, в борьое — сильнейшему». Но честного и серьезного юношу эти ответы не удовлетворяют — и поэтому

"ак мучительно бьется он над разгадкой этих вопросов.

Неспособность преодолеть спенсеровский биологизм накладывает печать пессимизма и безысходности на ранние романы Драйзера. Но именно эта неудовлетворенность спенсеровской филосодией явилась залогом будущего ее преодоления. Этим объясняется и нарастающий гнев писателя, который мы наблюдаем у рего с каждым новым романом— гнев против варварской жесторости капитализма. И когда грянула Октябрьская революция, ее глем были брошены на подготовленную почву. Драйзер пошел кавстречу новому миру, навстречу социализму, что обусловило новый творческий взлет писателя.

Но и дооктябрьский период творчества этого гуманиста оспается важным в идейном и художественном плане. Значение романов его первого периода — в правдивом, бесстрашном и многостороннем изображении американской действительности. Они еще раз поведали миру, что за лживым мифом об Америке как стране свободы и неограниченных возможностей скрывалось жестокое царство доллара.

Поселившись в Нью-Йорке в середине 90-х гг., Драйзер становится редактором ряда журналов и пробует свои силы в литературном творчестве. Он пишет множество статей и очерков, в которых выражен глубокий интерес к жизни низов американского общества, тревога за судьбу простого человека. Накопив к концу 90-х гг. огромный жизненный материал, после длительного изучения жизни Америки, Драйзер был готов сказать свое слово об американской действительности. Таким словом был его роман «Сестра Керри» (1900). Драйзер обращается к широкой демокра-

тической аудитории и говорит ей, как фор-«Сестра человека американское общество. Kennu» как оно определяет его судьбу. Центральный образ романа — дочь фермера Каролина Мибер. Писатель отнюль не напеляет ее исключительными качествами. Она хороша собой и наделена природной сметливостью, но натура ее эгоистична. «Эгоизм был свойствен ее натуре, — пишет автор, — и хотя он не был особенно ярко выражен, все же его можно было считать основной чертой ее характера». Рисуя среднюю американскую девушку. Драйзер замечает, что у Керри были и хорошие задатки — отзывчивость и поброта. но совершенно неразвитые. Керри не интересуется чтением, она «упорно тянулась к материальным благам».

Неудовлетворенная монотонной жизнью в доме отца, Керри устремляется в Чикаго, где живет ее замужняя сестра, в поисках счастья, и Чикаго, этот огромный капиталистический го, од, ломает ее патриархальную мораль, губит ее чистоту, развивает ее эгоистические задатки. Американская буржуазная критика объявила роман Драйзера «безнравственным», а самого автора — «совратителем молодежи». На самом деле писатель вынес приговор тем социальным условиям, которые порождают деградацию дичности — условиями социального неравенства, чуловищным контрастам капиталистического города.

Нельзя понять достоинства романа Драйзера, не сравнив его с ходкими американскими романами тех лет, герои которых используют «американские возможности» — все этл горничные, выходящие замуж за миллионеров, или чистильщики сапог, становящиеся сенаторами. На первый взгляд кажется, что история Керри подтверждает традипионный лозунг о «неограниченных возможностях» для рядового человека в США: бедная работница

потогонной мастерской превращается в артистку нью-йоркского варьете, становится богатой и знаменитой.

Но этот процесс возвышения по социальной лестнице сопровождается моральным падением Керри, растущей бессердечного содержанкой коммивояжера Друэ; затем переходит от него к более «перспективному» Герствуду, управляющему баром. Герствуд, бросив семью, бежит с ней в Нью-Йорк, где постепенно опукается на дно жизни, а Керри, устроившись в театре, бросает егкак ненужную вещь. Шагая через труп Герствуда, она пдет успеху и материальному достатку. Но как человек, как личности Керри терпит поражение. Драйзер подчеркивает это на последних страницах романа, заставляя свою героиню признать, чт завоевав материальный успех, она не нашла счастья.

В романе четко показаны социальные причины падения Керри: героипя оказалась побежденной, потому, что потеряла работу на обувной фабрике, потому что ее из-за нужды выставила за двери сестра, жена рабочего скотобойни. Вот как она стала содержанкой Друз. Большое значение имеет описание условий труда в потогонной мастерской, где работала Керри, описание женщинработниц — изможденных, потерявших здоровье, огрубевших и озлобленных, лишенных радостей жизни. Вот что ждало Керри, если бы она не потеряла работу и случайно не встретила Друз.

Следует обратить внимание и на то, что Драйзер пеоднократно говорит о случайности успеха Керри. Он постоянно сталкивает
преуспевающую артистку с нищими и голодными, заставляет ее
вспоминать о скитаниях в Чикаго в поисках работы. Керри не
может избавиться от мысли о голодных, просматривая мерго в
роскошных ресторанах.

Непрочность, эфемерность успеха, ненадежность человоческого благоденствия в условиях беспощадной конкуренции, звериной борьбы за существование подчеркивается горестной историей Герствуда, «поскользнувшегося» на жизненном пути. Преуспевающий Герствуд, управляющий баром, оказавшись в Нью-Йорке без средств, очень скоро опускается на дно, становится нищим и кончает с собой, отравившись газом в ночлежке.

Трагизм бытия капиталистической Америки оттеняется описанием массовой безработицы, разразившейся в Нью-Йорке и поднимающей трудящихся на отчаянную борьбу за хлеб. Большое место в романе занимает описание забастовки трамвайных рабочих Нью-Йорка, которую наблюдает Герствуд, ставший штрейкбрехером. «Проклятая настала жизнь, — говорит один из безработных, — хоть среди улины околевай, и никто тебе не поможет». Драйзер создает мрачную атмосферу трагической жизни

рода в век монополий, оттеняя этим самым причину паденця

рри и подчеркивая случайность ее успеха.

Не оправдывая свою героиню, автор в то же время обвиняет капиталистическую Америку, развращающую человека религией доллара, заставляющей топтать других людей, чтобы самому подпяться вверх. Комментируя свой роман в 1901 г., Драйзер заявил в интервью корреспонденту: «Я думаю, что настанет время, когда личный успех редко будут добывать за чей-либо счет».

Приведя свою героиню в конце романа к разочарованию в материальном успехе, показав, что счастье заключается не в богатстве, — Драйзер пока не может сказать читателю, в чем же заключается истинное счастье. Правда, он пытается это сделать, противопоставив Каролине инженера Эмса, который равнодушен к богатству и зовет Керри к подлинному искусству. Но Эмс — фигура эпизодическая, к тому же бледная и схематичная. Только позже, много лет спустя Драйзер сумеет привести своих новых героев к подлинному человеческому счастью, которое заключается в борьбе за социальную справелливость, за новую жизнь.

«Сестра Керри» — важная веха в истории американского романа. Он интересен не только своей проблематикой, но и своей формой, художественными достопиствами. Композиция романа отличается логической стройностью и пелостностью. Он построен как роман-биография, в нем одна главная сюжетная линия — это история Керри. С ней тесно переплетается побочная сюжетная линия Герствуда. Остальные образы романа — Друэ, семья Гансон — поданы немногословно, с чувством художественной меры,

но поразительно живо.

тор он пользуется сдержанно, но чрезвычайно умело. Таков кон. раст между плохо одетой провинциальной девушкой Керри и блестящим Друз в начале романа и между роскошно одетой. Керри и нищим Герствудом — в конце романа. Первый контраст заражает Керри жаждой успеха, второй — подчеркивает, какой дорогой ценой оплачен успех героини.

Большим завоеванием творческого метода Драйзера является интерес к психологическому анализу, к внутренним движениям души. Глубана психологического анализа особенно ярко раскрывается в эпизоде похищения денег Герствудом. Писатель прослеживает все душевные движения Герствуда, все его сомнения и колебания, борьбу голоса чести и голоса искушения, победу последнего.

В своей писательской манере Драйзер нетороплив и обстоятелен. Идет ли речь о ресторане «Фицджеральд и Мой», управляющим которого является Герствуд, или о потогонной мастерской, где работает Керри, или о забастовке нью-йоркских трамвайщиков,

Драйзер описывает их обстоятельно, негоропливо и досконально. Здесь сказалось глубокое знание американской жизни, всех се сторон.

И эта неторопливость и обстоятельность, котя и сообщают стилю Драйзера известную тяжеловесность (которая, однако, не утомляет читателя), но в то же время придают ему эпический размах и монументальность. И этот стиль оказывается одинаково эффективным как при изображении судьбы отдельной личности в «Сестре Керри», так и при изображении судьбы целой нации в «Трилогии желания».

Но при всем этом Драйзер отнюдь не однообразен, и не всегда его повествование течет плавно и медленно. Часто оно сменяется бурным течением событий. Такова быстрая смена сцен и собы-

тий накануне гибели Герствуда.

Умело пользуется Драйзер отступлениями. Например, накануне трагической гибели Герствуда, когда он в последний раз ждет подаяния на роскошном Бродвее, автор на время как бы забывает о своем герое и его горе, и неторопливо, обстоятельно рассказывает об отставном капитане, организовавшем на Бродвее своеобразную филантропическую контору по оказанию помощи голодным и обездоленным.

Чтобы оценить значение «Сестры Керри» для дальнейшего развития американской литературы, следует помнить, что в это время не были созданы ни «Спрут» Норриса, ни «Мартин Идек Лондона. Драйзер пролагал путь полнокровному реализму и смело вторгался в запретные зоны, охраняемые буржуазной крити-

кой, в частности, смело трактовал вопросы пола.

Но, как и следовало ожидать, роман «Сестра Керри» подвергся злобным нападкам со стороны реакционной критики США. Он был запрещен, и весь тираж был выброшен в подвалы издательства. В то же время буржуазная критика повела кампанию травли молодого писателя в газетах. Империалистическая Америка стремилась заставить Драйзера замолчать или отступить, отказаться от курса, взятого на правдивое отражение американской жизни, она хотела превратить Драйзера в певца «американских возможностей», как это было сделано с Гарлендом и другими.

Но Драйзер оказался стойким реалистом. Отвергнутый изда тельствами, он зарабатывает на жизнь случайной работой. Он голодает и подумывает о самоубийстве. Это была борьба не на жизнь, а на смерть за право писать правду об Америке, и эта борьба станет частью истории американской литературы.

Драйзер устоял и победил. После того, как роман «Сестра Керри» был издан в 1904 г. в Англии и имел большой успех, он был наконец опубликован в Америке в 1907 г. Эта победа

была закреплена появлением второго романа Драйзера «Дженни Герхардт» в 1911 г.

«Дженни Герхардт» Этот роман показал, что Драйзер не отступил от избранного пути. Правда, буржуазная критика спокойно встретила второй романия от вология и с отгорования — вология потому

ман, даже одобрила его, хотя и с оговорками — вероятно потому, что в «Дженни Герхардт» описан глубоко интимный мир чувств. Деловая жизнь, преступления монополий оттеснены далеко в сторону, на периферию романа. За пределами романа оказывается борьба пролетариата, кризисы и забастовки. Драйзер рисует частную, семейную жизнь двух Америк — монополистической и трудовой, — он раскрывает моральный облик двух классов.

Драйзер берет для своего романа ситуацию казалось бы банальную, излюбленную поставщиками бульварного чтива: любовь сына миллионера к горничной. Эта ситуация в бульварной литературе неизменно заканчивается тем, что миллионер ведет горничную к венцу— в соответствии с лозунгом о неограниченных возможностях для простого человека в Америке. Но Драйвер, беря эту ситуацию, не нарушает жизненный правды, он создает большой социальный роман, исполненный трагизма.

Америка получает свсе отражение в романе через жизнь двух семейств — рабочей семьи Герхардтов и миллионеров Кейнов.

Повествуя о бедствиях и лишениях семьи Герхардтов, Драйзер показывает удел трудовой Америки в эпоху империализма. Герхардтам не удается сводить концы с концами, а это значит, что у них не хватает денег на покупку топлива, и детям приходится воровать уголь, это значит, что у них бывают голодные дни. И в то же время в этой семье царит сердечная теплота, любовь, привязанность друг к другу.

С любовью, огромным состраданием к участи трудового человека рисует Драйзер образ матери — миссис Герхардт. «Работавшая как служанка и не получавшая абсолютно никакого вознаграждения за свои труды ни одеждой, ни развлечениями, ни чем
другим», миссис Герхардт поднимается раньше всех и ложится
нозже всех. Эта простая женщина проявляет истинное душевное
величие в тяжкий час испытания, когда ее дочь должна родить
внебоачного ребенка.

С такой же теплотой и знанием души простого человека обрисован старый Герхардт. Его неподкупная честность, его непоколебимая твердость в вопросах долга и чести заставляют его изгнать из дома «падшую» дочь. Но этот же суровый отец сердечно привязывается к родившемуся незаконному ребенку, внучке Весте. Любовь помогает ему понить, что Дженни не виновата перед судом совести. Старый Герхардт умирает, простив свою дочь и произнеся последние слова: «Ты хорошая женщина, Дженни».

Иная мораль, иные идеалы и правственные принципы царят в доме миллионеров Кейнов. Хотя глава семьи, Арчибальд Кейн, по словам Драйзера, накопил состояние «не прибегая к низким и бесчестным способам», все поведение старого капиталиста подтверждает ту истину, что предпринимательская деятельность заставляет человека быть бесчестным, жестоким, смотрящим на жизнь и людей сквозь призму собственной выгоды.

У старого Кейна корыстолюбие оказывается сильнее любви к сыну. Он гнет в «бараний рог» своего непокорного сына Лестера, заставляет его покинуть любимую женщину, потому что она дочь рабочего. Арчибальд Кейн руководствуется при этом не своим

«большим сердцем», а моралью «большого бизнеса».

Откровенно жесток, циничен и расчетлив брат Лестера — Роберт Кейн — хищник эпохи империализма. Роберт презирает своего младшего брата за то, что у него нет настоящей «деловой хватки», за то, что «он не был ловким, хитрым, не был, следовательно, мрачно жестоким». В семье Кейнов царит расчет и в результате этого взаимное недоверие, подозрительность, холодность. Здесь потеря денег, потеря наследства считается большим несчастьем, чем потеря близкого человека — отда или брата.

Моральное превосходство рабочего пад буржуа наиболее ярко иллюстрирует главная сюжетная линия романа, раскрывающая историю любви Джении Герхардт и Лестера Кейна.

Свой роман о любви Драйзер строит, следуя лучшим традициям мировой литературы, в духе «Воскресенья» Льва Толстого. Хотя проблематика и образы названных романов разные, общее, что их сближает, это идея о том, что любовь, основанная на социальном неравенстве, обречена на гибель, чревата страданиями, и больше страдает, разумеется, бедный, стоящий ниже на социальной лестнице.

Драйзер берет лучших представителей двух семейств, двух классов: Дженни — заслуженная любимица в семье Герхардтов, Лестер не так жаден, жесток и хитер, как другие Кейны. Любовь Дженни и Лестера глубоко мотивирована в романе: Дженни не могла бы полюбить жестокого человека. Справедливо подчеркнуто, что первоначальные намерения Лестера не идут дальше мимолетной связи с хорошенькой горничной. Но неожиданно для себя Лестер обнаружил в Дженни женщину поравительной душевной красоты и благородства. Дженни заставила Лестера уважать себя. Лестер полюбил Дженни и прожил с нею восемь лет, бросив вызов своей среце.

Образ Дженни — самый любимый автором из всех созданных им женских образов — покоряет читателя своей добротой, благородством, бескорыстием. «У нее была врожденная способность к самопожертвованию, — пишет автор о Дженни, — Вовсе не просто было привить ей тот житейский эгоизм, который помогает

уберечься от зла».

Да, Дженни легко бы убереглась от зла, когда на нее обратил внимание сенатор Брандер. Но она жертвует собой ради брата, нопавшего в тюрьму за воровство угля. Вызволив брата из тюрьмы, Дженни доджна родить внебрачного ребенка, оставленная на

произвол судьбы после смерти Брандера.

Нужда и любовь к родным является причиной второго самопожертвования Дженни — ее сближения с Лестером Кейном. Лестер, говорит Драйзер, «воспользовавшись ее горькой нуждой, как ценью приковал ее». Правда, Джении полюбила Лестера, но стать его любовницей ее заставило бедственное положение семыи. Так, нарушив нормы лицемерной буржуазной морали, Джении остается высоконравственным человеком, бесконечно предапным своей многострадальной матери, своему отцу, своей дочери и самому Лестеру.

Вся тяжесть борьбы с препятствиями, ставиими перед любящими, оказавшимися на разных полюсах общества, легла на плечи Джении, ибо Лестер оказался слабее ее. Дочь рабочего не боится ни нужды, ни трудностей, ни общественного мпения, она — надежный друг в любых жизненных испытаниях. Но сын миллионера не способен ответить ей тем же. Он не выдерживает проверки трудностями, и в этом сказалось глубокое знание писателем буржуваной среды. Глубоко верно, реалистически изображает Драйзер возвращение Лестера в лоно своего класса, победу в нем классовых предрассудков. Под угрозой утраты отцовского наследства, Лестер покидает Дженни и женится на вдове миллионера.

Правда, очень скоро Лестер почувствовал, кем была для него Дженни — единственной женщиной, давшей ему счастье. Свою ошибку он призняет перед смертью, когда в последний раз он зовет Дженни, чтобы сказать ей об этом: «Напрасно мы расстались... мне это не дало счастья. Ты прости меня... Кроме тебя одной, я

ни одной женщины не любил по-настоящему».

Так была загублена любовь деньгами, социальным неравенством. В «Дженни Герхардт» Драйзер подходит к осуждению капиталистической Америки не с социальной, а с интимной стороны: ужас капиталистической системы— не только в материальных лишениях, на которые обрекается народ, но и в том, что капитализм обкрадывает людей, лишая их счастья.

Описание последнего прощания Дженни с мертвым Лестером — одна из самых волнующих сцен романа. Гроб с телом Лестера, доставленный на вокзал, родственники собираются увезти из Чикаго в Цинциннати. Эгоистичные и сухие, выполнив

формальности, они усаживаются в мягком купэ поезда, предоставив рабочим погрузять покойника в специальный вагон.

А единственный человек, сраженный горем, Дженни, не смеет приблизиться к гробу Лестера и смотрит на него сквозь чугунную решетку перрона. И образ этой чугунной стены приобретает символический смысл. «В этот час, — пишет Драйзер, — богатство и общественное положение воплотилось для Дженни в образе решетки — неодолимой преграды...».

Создав образ рабочей девушки, паделенной душевным величием и правственной силой, Драйзер выразил свою веру в огромные потенциальные силы народа. Вот почему в финале романа Дженни не оказывается раздавленной несчастьями. Она теряет всех, кого любила, — отна, мать, дочь Весту, наконец, Лестера. Но эти потери не сломили ее душевной стойкости. Ее большое сердце способно жить для других: она усыновляет детей-сирот, она посвящает им остаток своей жизни. Впоследствии эта вера в неисчернаемые силы народа приводит писателя к иным выводам, иным перспективам.

Художественное мастерство Драйзера в «Джении Герхардт» заметно выросло. Роман отличается композиционной стройностью.

В еще более тесный узел стянуты все сюжетные нити романа вокруг центрального образа — Джении Герхарлт. Десятки действующих лиц, картины жизни американского общества — нравы и повадки привилегированного класса, нужда и страдания трудового люда Америки — все это подчинено задаче раскрытия центральной идеи романа — осуждению власти денег в Америке.

Великолепно начало романа, играющего роль прелюдии ко всему повествованию: две робкие, плохо одетые женщины — мать и дочь — пришли просить в отель любую черную работу, ибо глава семьи потерял работу и заболел. И вот, подавленные великолепием отеля, они моют и чистят лестницу, и Дженни с завистью смотрит сквозь медные прутья и решетки лестницы на богатую публику, снующую в огромном вестибюле. В финале романа еще сильнее подчеркивается разделенность этих двух миров: Дженни, прильнув к железной решетке вокзала, с тоской смотрит на гроб с телом Лестера, к которому ей нельзя приблизиться, ибо его провожают богатые родственники. Эта повторяемость сцен образует «кольцевую композицию» романа и четко вычваниет его главную мысль, выраженную в раздумьях героини, подводящей итог своей горестной жизни: «Всю жизнь богатство и сила в нем воплощенная, оттесняли ее, не пускали дальше определенной черты».

В стиле второго романа мы наблюдаем все те же черты неторопливости, обстоятельности и монументальности. Никогда Драйзер не дразнит любопытства читателя, но всегда полностью удо-

влетворяет его — описывает ли он жизнь рабочей семьи или особняк миллионера.

Одна из характерных черт Драйзера-художника — это детализация в описаниях, придающая его стилю известную тяжеловесность. Однако эта детализация не имеет пичего общего с натуралистическим копированием действительности: писатель воспроизводит важные стороны жизни, например, когда он подробно описывает бюджет семьи Герхардтов, их доходы и расходы.

Кроме того, Драйзер умело использует описания либо для того, чтобы дать читателю отдохнуть от душевного напряжения, либо, напротив, для усиления ощущения душевной боли и трагизма описываемых событий. Когда, например, убитая горем Дженни украдкой пробирается в церковь, где должны отпевать Лестера, автор детально описывает внутренний вид католической церкви, похоронную процессию, отпевание. И все это, тонко показанное сквозь призму восприятия Дженни, — и ладан и песнопение — еще более обостряет у Дженни чувство певосполнимой утраты.

«Трилогия желания»

Если первые два романа изображают частную жизнь рядового американца, то в задуманной вслед за ними «Трилогии желания» писатель показал себя блестящим знатоком общественной жизни, мастером социального романа с широким охватом жизненных явлений. В первых двух романах были показаны последствия монополистического перерастания капитализма, отражающиеся на жизни отдельного человека. В «Трилогии желания» Драйзер показывает последствия хозяйничанья монополий для жизни всей нации, всей страны.

Драйзер создает грандиозное эническое полотно, эпос «большого бизнеса»; он проникает в «кухню бизнеса», он рисует разбойничий монополистический капитал за работой и показывает последствия разбоя — порабощение американского народа.

Известно, что в пресловутом «деловом романе» этот процесс получил лживое освещение. Создатели такого романа откровенно любовались «подвигами» монополистов, «финансовых гениев». В книгах «разгребателей грязи» хотя и осуждалась деятельность «баронов грабежа», но при этом проводилась мысль о том, что их можно остановить, обуздать, и Америка будет спасена.

Трилогия Драйзера резко отличается от этих двух разновидностей буржуазной литературы. В ней писатель детально прослеживает гризный путь американского дельца Фрэнка Каупервуда к богатству и власти. Воплотив в образе Каупервуда типичные черты монополистического хищника, Драйзер уловил неизбежность монополистического перерождения Америки. «Трилогия желания» состоит из романов «Финансист» (1912), «Титан» (1914) и «Стоик» (1947). Действие «Финансиста» происходит в 60—70-х гг. XIX в. в Филадельфии. Здесь рассказывается о превращении сына банковского служащего Фрэнка Каупервуда в финансиста, биржевого спекулянта. В «Титане» действие переносится в Чикаго, где Каупервуд становится крупным монополистом, транспортным магнатом. Время действия—80-е гг. В «Стоике» Каупервуд, орудуя на третьей, зрелой стадии империализма (90—900-е гг.), когда вместо вывоза товаров в другие страны, осуществляется вывоз капитала, предстает перед читателем как организатор экспансии американского капитала.

Будучи по своему жанру исторической эпопеей, «Трилогия желания» была самым тесным образом связана с современностью: воссоздавая недавнее прошлое, она помогала осмыслить сегодняшний день, увидеть темное прошлое и истоки богатств династии миллиардеров — Моргана, Рокфеллера, Вандербильда — ставших в начале XX в, некоронованными правителями Америки.

«Финансист» В «Финансисте» первые шаги Каупервуда прослеживаются на фоне начавшейся Гражданской войны. На примере Каупервуда мы видим, как дельцы Севера использовали эту войну для грязных финансовых сделок, как они наживались на крови и лишениях американского народа. В то время как люди труда устремляются на поля сражений, уходят в армию прямо с работы, Каупервуд, наблюдая эти сцены, цинично высмеивает патриотизм народа: «Пусть воюют другие, на свете достаточно бедняков, простаков и недоумков, готовых подставить свою грудь под пули... Что касается его, то свою жизнь он считал священной и целиком принадлежащей семье и деловым интересам».

Творческий метод Драйзера в «Трилогии желания» приобретает полную зрелость. Этот метод требует великоленного знания жизни, всех ее сторон. В «Финансисте» с бальзаковской обстоятельностью писатель раскрывает частную и общественную жизнь дельдов Филадельфии, распутывает сложный клубок взаимоотношений между «демократическими» институтами города, — формальными представителями власти, — и шайкой крупных дельцов. Мы узнаем, что фактическими хозяевами города являются члены

«триумвирата» — Молденхауэр, Батлер и Симпсон.

Драйзер объясняет, каким образом эти дельцы захватили политический и экономический контроль в Филадельфии. Молленкауэр — крупный углепромышленник и одновременно политический заправила; Батлер контролирует коммунальное хозяйство города; Симпсон — крупный финансист и сенатор, заправила республиканской партии в законодательной палате штата. От имени этой партии Симпсон мог диктовать свою волю городскому самоуправлению, изменять правила выборов, — пишет Драйзер. — К услугам Симпсона был целый ряд влиятельных газет, акционерных обществ и банков».

Ниже этого могущественного «триумвирата» стоит другая клика — мэр города, председатель городского муниципалитета и один-два олдермена. Эти официальные представители власти и закона на деле являются агентами и подставными лицами Молленхауэра и его шайки. Еще ниже в этой иерархии идут руководители городских учреждений — суда, тюрьмы, городской казны и др. Все они — ставленники правящей республиканской партии. Драйзер подчеркивает типичность созданной им картины, характерной для любого крупного капиталистического города в США.

В «Финансисте» Каупервуд не является еще крупной фигурой. Он выступает пока еще как маклер, как биржевой игрок, использующий городские средства. Вступив в единоборство с «триумвиратом» Филадельфии, он пытается захватить контроль пад конками. Вероятно, он бы преуспел, но чикагский пожар 1871 г. и последовавшая вслед за ним финансовая паника разоряют его.

Шайка Молленхауэра обнаруживает, что в городе появился новый илут, который пытается урвать свою долю из общего грабежа. Воспользовавшись тем, что Каупервуд не может возвратить тайно взятые деньги в городскую казну, «триумвират» посылает Каупервуда на скамью подсудимых, и судебная машина, пущенная в ход нажатием кнопки Молленхауэром, отправляет Каупервуда в тюрьму. Драйзер тут же бросает замечание о том, что на скамье подсудимых должна была очутиться и шайка Молленхауэра, ибо все они уголовные преступники, но правосудие молчит, ибо оно — в их руках.

По выходе из тюрьмы Каупервуд возвращается к мошенническим махинациям. Новая биржевая паника, связанная с крахом «финансового пирата» Джея Кука, на этот раз обогащает его. Скомпрометировав себя в Филадельфии, он решает переехать в Чикаго. На этом заканчивается первая часть трилогии.

«Титан» В «Титане» Каупервуд уже не маклер. Он становится транспортным магнатом Чикаго, продолжая в то же время биржевые спекуляции. Показывая завоевание Чикаго Каупервудом, Драйзер снова погружается в дебри политического и финансового мира.

Прибыв в Чикаго, Каупервуд обнаруживает, что город находится в крепких руках такой же шайки грабителей, как и Филадельфия. Драйзер создает портреты крупнейших заправил города — Прайхарта, Эдиссона и Мерилла. Этот чикагский «триумвират» еще более могуществен, еще более непробиваем, чем филадельфийский. И все-таки Каупервуду удается одержать победу

над шайкой Шрайхарта, ибо появилась новая сила в американском обществе и, использовав эту силу раньше своих противников, он становится одним из властелинов Чикаго.

Такой силой являются боссы — главари правящих партий. Уже в 80-х гг. боссы, связанные с финансовым и уголовным миром, забрали в свои руки избирательную машину страны. Выполняя волю финансовых магнатов Америки, боссы обеспечивают избрание угодных этим магнатам кандидатур. Каупервуду удается вступить в сотрудничество с могущественным боссом Чикаго — Мак-Кенти, — и парализовать шайку Шрайхарта, транспортным магнатом Чикаго. Изображая Мак-Кенти. Ирайзер показывает, какие условия породили его: «Уже в молодости с чем только не приходилось познакомиться Мак-Кенти: с воровством, мошенничеством, во время голосования - продажей голосов, с грубой властью политиканов,..., жестокой эксплуатацией со всем тем, что составляло и составляет борьбу политиканов в Америке в пользу той или иной финансовой группы». Мак-Кенти начинает борьбу в пользу Каупервуда и поднимает на ноги весь уголовный мир Чикаго, весь аппарат избирательных округов.

Однако в ходе борьбы со Шрайхартом Каупервуд обнаруживает нового, еще более могущественного врага, ставшего на его пути — разгневанный пролетариат, народные массы. Известно, что в 90-х гг. в США зародилось мощное движение, направленное против монополий, против создания трестов. Рабочие и фермеры в ходе этой борьбы выдвинули и другие требования — ликвидации земельной ренты, восьмичасового рабочего дня, передачи транспорта в руки государства и др. Магнаты Уолл-Стрита, почувствовав опасность в движении народных масс, объединили силы для его подавления. Шайка Шрайхарта, которая до сих пор вела разоблачительную кампанию против Каупервуда, теперь объединилась со своим противником перед лицом разгневанного народа.

Конфликт Каупервуда с антимонополистическим народным движением становится основным содержанием второй части «Титана», составляющим кульминацию всего романа. Каупервуд пытается подкупить весь муниципалитет Чикаго и сенат штата Иллинойс, он пытается купить губернатора штата, чтобы продлить концессию на городской транспорт еще на 50 лет. Но Каупервуд терпит поражение: в страже перед народом большинство городского муниципалитета отклоняет законопроект, выдвинутый в пользу Каупервуда.

Однако философия Спенсера все еще держит Драйзера в в своих тисках. Из победы простых людей Амерыки писатель делает ложные выводы, опираясь на спенсеровское учение о равновесии, якобы царящем в капиталистическом мире: природа, за-

ботясь о равновесии, не позволяет ни отдельной личности всзвыситься слишком высоко над массами, ни массам — над индивидуумом. Объективно это обобщение ведет к оправданию действия монополистов, в частности, Каупервуда, что находится в резком

противоречии со всем обличительным пафосом трилогии.

Отсюда проистекает также противоречивость всего облика Каупервуда. Опираясь на Спенсера, Драйзер считает, что хищники типа Каупервуда, «творя здо, несут добро»: т. е. обогащаясь, они в то же время несут благо обществу, осуществляют общественный прогресс. Вот почему Драйзер то негодует, называя Каупервуда жадным волком, ненасытным стяжателем, являющим собой живой пример жестокого и бездушного эксплуататора; сравнивает его с чудовищным спрутом, захватившим в свои шупальца город Чикаго: то любуется им. восхищается его энергией и хваткой, его биологической силой, проявляющейся в любовных похождениях «магнетического» Каупервуда. Но объективно эти похождения свидетельствуют о разнузнанности Каупервуда, его аморализме и цинизме. Следуя девизу— «мои желания— прежде всего». — он несет эло и своей жене Эйлин и всему обществу. Преодоление противоречия этого образа, окончательная оценка смысла деятельности Каупервуда будут даны писателем в заключительной части трилогии — в романе «Стоик», над окончанием которого Драйзер будет работать в последние годы жизни.

Роман «Титан» отмечен большей художественной зрелостью, чем «Финансист». Для него характерно более четкое деление на главы, более сложная композиция, в нем больше драматизма.

Исследун многообразные последствия власти монополий в Америке, Драйзер не обходит и проблему искусства. Вслед за Генри Фуллером и Джеком Лондоном он снова говорит о деградации искусства в буржуазном обществе, о гибели таланта, растлеваемого нравами и потребностями капиталистического общества. Эта тема четко раскрывается в романе «Гений» (1915).

«Гений» Талантливый художник Юджин Витла избирает темой своих картин бедствия американского трудового народа, «суровую нужду и серые будни». Он рисует рабочие предместья, трущобы Чикаго, негров-мусорщиков, детей бедноты и т. п.

Ведя беспрерывную борьбу за реалистическое искусство, служащее народу, Драйзер и в этом романе заявляет, что художник может стать великим только будучи демократом и реалистом. Именно таким выступает Витла в начале своего творческого пути. Таким художником был сам Теодор Драйзер.

Но для этого от художника, творящего в условиях капитализма, требуется огромное мужество, большая стойкость. Империалистическая Америка, поощряя искусство, оправдывающее власть доллара, беспощадно подавляет попытки честного правдивого изображения жизни. И средства этого подавления различны: используется и прямая травля и подкуп, развращение высокими гонорарами, оплачиваемыми за исмену, за дезертирство из демократического лагеря. Немногие выдерживают, как Фуллер и Драйзер; немало деятелей искусства поддаются искущению.

Драйзер берет этот второй случай и иллюстрирует его на примере Юджина Витлы. Первые, реалистические полотна Витлы имеют успех. Демократическая критика предсказывает ему большую будущность, указывает на появление гения американской живописи. Но Витле не суждено было стать гением: капиталистическая Америка губит таланты в зародыше, не дает им развиться.

Юджин Витла скоро обнаруживает, что его реалистические картины не имеют сбыта, ибо те, кому они нравятся, не могут их купить, а тем, кто имеет деньги, они не по вкусу. Не желая бедствовать и голодать, Витла уходит в рекламную фирму, помогающую торговым объединениям сбывать мыло, зубную пасту, сахар и пр. Реклама оказывается выгоднее настоящего искусства, но Витла расплачивается за свой материальный успех тяжелой ценой: он по крупице растерял свой талант. На последних страницах романа Витла — опустошенный человек — пробует возвратиться к живописи, но убеждается в творческом бессилии.

Но и в этом романе чувствуется, что спенсеровская философия ограничивает и сдерживает размах драйзеровской критики. Социальные мотивировки аволюции Витлы переплетаются с биологическими. Витлу-художника восхищает не только красота мира, но и женская красота, являющаяся для него мощным стимулом творчества. Третья книга «Бунт» описывает не только восстание Витлы против закабаления его рекламными фирмами, но и его бунт против семейных уз, которые его жена Анджела пытается укрепить. Юджину кажется, что развитию его таланта семейные узы мешают не меньше, чем рекламная фирма. Объективно любовные похождения Витлы — следствие деградации его таланта, следствие начавшегося распада личности: погубив свой талант, Витла погубил в себе и человека. Но в романе нет четкой позиции автора, иногда Драйзер склонен объяснять творчекий крах Витлы чисто биологическими причинами.

Тем не менее, главная мысль романа — мысль о враждебности каниталистической Америки подлинному искусству — четко раскрыта автором. Это вызвало новую травлю писателя. Кампанию травли начало «Общество по борьбе с пороком», финансировавшееся Морганом. В результате «Гений» был осужден и офичинально запрещен.

Снова, как в 1900 г., Драйзер подвергается величайшему испытанию. Снова нужда хватает писателя за горло. «Он жил только пером, случайным заработком, считая медяки», пишет об этом
периоде один из его биографов. Снова в эти годы ставится на
карту судьба американского реализма: Драйзеру опять пришлось
вступить в бой, отбивая атаки мракобесов. Буржуазная Америка
еще раз попыталась подавить волю писателя, заставить его отступить. Но Драйзер устоял и на этот раз. В беседе с корреспондентом гязеты он заявил по поводу преследования «Гения»: «И это —
свободная страна!.. Есть что-то гнилое во всем интеллектуальном складе Америки». В 1923 г. Драйзер добился снятия запрета и новой публикации романа, заставив буржуазную Америку
признать его.

Оглядывая мысленным взором творческий путь Драйзсра до 1917 г., мы видим нарастание его гнева против варварской жестокости капитализма. В то же время философия Спенсера не раз
заводит его в тупик, порождая внутренние сомнения, глубокий
нессимизм, свойственный романам первого периода. Это подтверждает и его сборник пьес «Пьесы естественные и сверхъестественные» (1915), пронизанный мистикой и фатализмом. В них Драйрез не видит выхода из тупика капиталистических противоречий.
Капиталистический мир кажется ему безвыходной тюрьмой.

Острые противоречия мировоззрения Драйзера сказались и в его автобиографической книге «Каникулы уроженца Индианы» (1916), в которой описано путешествие писателя по родным местам. Здесь резко критическое отношение к буржуазному американскому обществу, смелые размышления над будущим Америки соседствуют с бессильным признанием невозможности изменить жизнь.

«Я отказываюсь думать как о необходимом и неизбежном, — пишет Драйзер. — что я, или всякий другой, должны работать за несколько долларов в день, отказывая себе во всем и томясь по самому необходимому, в то время как другой, олух, который не ударил палец о палец и только сделал одолжение появиться на свет, как наследник сильного человека, должен забрать все плоды моего труда и набить ими свои карманы».

Путеществуя по Америке. Драйзер интересуется «славными битнами между трудом и капиталом», сочувствует бастующим рабочим Америки. Он предсказывает повторение новой войны за независимость, он уверен, что когда-нибудь демократическая Америка прозреет и поднимется на борьбу против финансовых воротил: «Дорогая, милая страна Янки! Когда я думаю о тебе, о всех твоих бедах и мечтах, я вынужден оплакивать свою судьбу и ломать руки. Но вы, вы — изобретатели предательств, бесчестных налогов и обременений, которые слишком тяжело

сносить, — берегитесь! Мои сограждане — простые души. Они поют простые песни, лелея сладкие мечты о жизни, любви, надежде.

Не пробуждайте их, не давайте им заподозрить, не давайте им увидеть хоть часть тех гигантских надувательств и уверток, с помощью которых вы ими управляете, одурачиваете и обманываете их. Пусть они не знают, что их вера — мираж, их надежда — мираж, их любовь — мираж. Или вы увидите зажженные костры гнева... лагерь голодных, поднявших роковые знамена... Они будут жечь и убивать, но в огне их старых мечтаний родятся другие мечты, которые заставят осуществиться их старые иллюзии».

Но у Драйзера эти гениальные прозрения в будущее оказываются случайными, мимолетными. В книге «Каникулы» то вдесь, то там снова сказывается влияние идеалистической философии Спенсера. Опираясь на нее, Драйзер вновь рассуждает о «равновесии», существующем в природе: капиталистическая Америка с ее противоречиями, с ее давящей властью капитала и ответными забастовками пролетариата уподобляется маятнику, мерно качающемуся от одной точки к другой, повинуясь закону природы.

Преодолеть эти противоречия, этот кризис чисто умоврительным путем было невозможно. Только псбеда Октябрьской революции в России помогла Драйзеру увидеть просвет и обусловила

новый мощный подъем его творчества.

## ВИФАЧТОИПЛИВ

К. Маркс в Ф. Энгельс об искусстве. В 2-х т. М., 1967.

Ленин В. И. Империализм, как высшая стадия капитализма. Полн. собр. соч., т. 27.

Ленин В. И. Материализм и эмпириокритицизм. Поли. собр. соч.,

т. 18.

В. И. Ленин о литературе и искусстве. Изд. 4. М., 1969. Луначарский А. В. История западноевропейской литературы в важнейших моментах. Статьи о зарубежных писателях XX века. Собр. соч. в 8-ми т. Т. 4-6. М., 1965.

Меринг Ф. Литературно-критические статьи. Л., 1964.

Плеханов Г. В. Искусство и литература. М., 1948.

М. Горький о литературе. М., 1961.

Переписка А. М. Горького с зарубежными литераторами. М., Изд-во AH CCCP, 1960.

Гилберт К. и Кун Г. История эстетики. М., 1960.

Из истории литературных связей XIX в. М., Изд-во АН СССР, 1962. История эстетики. Памятники мировой эстетической мысли. В 5-ти т. T. 3. M., 1967.

О литературно-художественных течениях XX века. М., 1966.

Проблемы реализма. М., 1959.

Реализм и его соотношение с другими творческими методами. М., Изд-во АН СССР, 1962.

Современная книга по эстетике. Антология. М., 1957.

Современные проблемы реализма и модернизма, М., «Наука», 1965.

зарубежной литературы конца XIX — начала XX века (1871-1917). Под ред. Л. Г. Андреева и Р. М. Самарина. М., 1968. История варубежной литературы XX века. Под ред. З. Т. Гражданской. M., 1963,

Анисимов И. Мастера культуры. М., 1968.

Бурсов Т. И. Реализм всегда и сегодня. Л., 1967. Днепров В. Черты романа ХХ века. Л., 1965.

Еввина Е. Западноевропейский реализм на рубеже XIX—XX веков.

М., «Наука», 1967. Елизарова М. Е. Творчество Чехова и вопросы реализма конца XIX века. М., 1958.

Маца И. Проблемы художественной культуры ХХ века. М., 1969. Мотылева Т. О. О мировом значении Л. Н. Толстого, М., 1957.

Сучков Б. Исторические судьбы реализма. М., 1967,

Чичерин А. В. Возникновение романа-эпопеи. М., 1958. Шиллер Ф. П. История западноевропейской литературы нового времени. Т. 3. М., 1938.

## ФРАНЦУЗСКАЯ ЛИТЕРАТУРА

Ленин В. И. Евгений Потье. Поли. собр. соч., т. 22. Лафарг П. Литературно-критические статьи. М., 1936.

История французской литературы. Т. З. М., Изд-во АН СССР, 1959. Черневич М. Н., Штейн А. Л., Яхонтова М. А. История французской литературы. М., 1965.

Писатели Франции. М., 1964.

Литературные манифесты французских реалистся. Л., 1935.

Балахонов В. Ромен Роллан в 1914—1924 гг. Л., 1958.

Барбюс А. Золя. М. — Л., 1933.

Вановская Т. Ромен Роллан. Л. — М., 1957.

Горький М. Поль Верлен и декаденты. Собр. соч. в 30-ти т. Т. 23, M., 1953.

Горький М. Об Анатоле Франсе. Там же, т. 24. Горький М. О Ромене Роллане. Там же.

Данилин Ю. Поэты Парижской коммуны. М., «Наука», 1966.

Данилин Ю. Жизнь и творчество Мопассана. М., 1968.

Дынний В. Анатоль Франс. М. — Л., 1934.

Емельянников П. «Ругон-Маккары» Эмиля Золя. М., 1965.

Клеман М. и Реизов Б. Эмпль Золя. Л., 1940.

Лану А. Здравствуйте, Эмиль Золя! М., 1966. Лиходзиевский С. Анатоль Франс. Ташкент, 1962.

Манн Г. Золя. Собр. соч. в 8-ме т. Т. 8. М., 1958.

Мотылева Т. Ромен Роллан. М., 1969.

Пувиков А. Эмиль Золя. М., 1961. Салтыков-Щедрин М. Е. За рубежом. Собр. соч. Т. 9. М., 1951. Эйхенгольц М. Творческая лабораторня Золя. М., 1940.

Эткинд Е. Семпнарий по французской стилистике. Л., 1961.

Billy A. L'époque contemporaine. Paris, 1956.

Lançon R. Histoire de la litterature française contemporaine (1870 à nos jours). Paris, 1923.

#### БЕЛЬГИЙСКАЯ ЛИТЕРАТУРА

Андреев Л. Г. Сто лет бельгийской литературы. М., 1967. В лок А. Пеллеас и Мелизанда. Собр. соч. в 8-ми т. Т. 5. М. — Л., 1962.

Блок А. О «Голубой птице» Метерлинка. Там же, т. б.

Блок А. Э. Верхарн. Там же, т. 5.

Брюсов В. Эмиль Верхарн как человек и поэт. М., 1906.

Цвейг С. Воспоменания об Эмиде Верхарне. В кн.: С. Цвейг. Избр. произвед. в 2-х т. Т. 2. М., 1956. Эткинд Е. Театр Мориса Метерлинка. В кн.: Метерлинк.

Пьесы. М., 1958.

Histoire illustrée des lettres françaises de Belgique. Bruxelles, 1958.

#### АНГЛИЙСКАЯ ЛИТЕРАТУРА

История английской литературы. Т. 3. М., Изд-во АН СССР, 1957, Аникст А. История английской литературы. М., 1956.

Аникст А. Оскар Уайльд, В кн.: О. Уайльд, Избр. произвед. в 2-х т. Т. 1. М., 1960.

Воропанова М. И. Джон Голсуорси. Красноярск, 1968. Гражданская З. Бернард Шоу. М., 1965.

Дьяконова Н. Джон Голеуорси. М., 1960. Жантиева Д. Джон Голеуорси. В кн.: Джон Голсуорси. Собр. соч. в 16-ти т. Т. 1. М., 1962.

Кагарлицкий Ю. Герберт Уэллс, Очерк жизни и творчества.

M., 1963.

Кеття А. Введение в историю английского романа, М., 1966. Образцова А. Драматургический метод Бернарда Шоу. Л. — М.,

Ромм А. Герберт Уэллс, Л., 1959.

Ромм А. Джордж Берпард IIIоу. Л. — М., 1965. Урнов М. Томас Гарди. М., 1969. Фокс Р. Роман и народ. М., 1960. Allen W. The English Novel. London, 1963.

Collins A. S. English Literature in the Twentieth Century. London, 1962.

# НЕМЕЦКАЯ ЛИТЕРАТУРА

Роза Люксембург о литературе. М., 1961.

История немецкой литературы. Т. 4. 1848—1918. М., «Наука». 1968,

Абу m· A. Ложный путь одной нации. М., 1962.

Адмони В. и Сильман Т. Томас Манн. Л., 1960.

Бехер И. Р. В защиту поэзип. М., 1959. Верцман И. Проблемы художественного познания. М., 1967.

Вильмонт Н. Шесть этюдов о Томасе Манне. В кн.: «Великие спутпики». М., 1966.

Дымшиц А. Гергарт Гауптман. В ки.: Г. Гауптман. Пьесы. Т. 1.

M., 1959.

Копелев Л. Юность Томаса Манна. В кн.: «Сердце всегда слева». M., 1961.

Миримский И. Генрих Манн. В кн.; «Статьи о классиках». М., 1966. Нартов К. Генрих Мани. М., 1960.

Одуев С. Реакционная сущность ницшеанства. М., 1959,

Серебров Н. Генрих Манн. М., «Наука», 1964.

Сучков Б. Томас Манн. В кн.: «Лики времени». М., 1969. Урбан Р. Новая немецкая литература за последние 20 лет (1888—1908). Спб., 1909.

Федин К. Томас Манн. В кн.: «Писатель, искусство, время». М., 1961. Федоров А. Творчество Томаса Манна. М., 1960.

Экспрессионизм. М., «Наука», 1966.

Юрьева Л. Горький и передовые немецкие писатели XX в. М., Изд-во АН СССР, 1961.

Lexikon sozialistischer deutscher Literatur von Anfängen bis 1945.

Halle, 1963.

Deutsche Literaturgeschichte in einem Band. Herausgegeben von Professor Dr. Hans Jürgen Geerdts, Volk und Wissen Volkseigener Verlag. Berlin, 1965.

Walzel O. Die deutsche Literatur von Goethes Tod bis zur Gegen-

wart. Berlin, 1922,

### НОРВЕЖСКАЯ ЛИТЕРАТУРА

Плеханов Г. Генрик Ибсен. В кн.: «Искусство и литература». M., 1948.

Плеханов Г. Сын доктора Стокмана. Там же.

Цеткин К. Генрик Ибсей. В кн.: «К. Цеткин о литературе и искусстве». М., 1958.

Адмони В. Генрик Ибсен. М., 1956. Берковский Н. Я. Ибсен. В кн.: «Статьи о литературе». М. — Л., 1962.

Блок А. Генрик Ибсен, Собр. соч. Т. 9, Л., 1936.

Брандес Г. Статьи о скандинавских писателях. Собр. соч. Т. 1-4. Спб., 1906. Станиславский К. С. Моя жизнь в искусстве. М., 1962.

Шоу Б. О драме и театре. М., 1963.

## ИТАЛЬЯНСКАЯ ЛИТЕРАТУРА

Грам ш и А. О литературе и искусстве. М., 1967.

Це-ла-Барт Ф. Г. Критические очерки по изальянской литературе второй половины 19-го столетия. Киев, 1906.

Елина Н. Предисловие. В ки.: Луиджи Пиранделло. Пьесы.

Иванов М. М. Очерки современной итальянской литературы, Спб.,

Полунктова И. К. Итальянская литература XIX в. М., 1970. Croce B. La Letteratura della nuova Italia. V. 1-6. Bari, 1914-1940.

### **АМЕРИКАНСКАЯ ЛИТЕРАТУРА**

Проблемы истории литературы США. М., «Наука», 1964. Засурский Я. Н. Американская литература ХХ века. М., 1966. Самохвалов Н. И. Американская литература XIX века. М., 1961. Боброва М. Марк Твен. М., 1962.
Богословский В. Н. Джек Лондон. М., 1964.
Быков В. М. Джек Лондон. М., 1964.
Выков В. М. Джек Лондон. М., 1964.
Засурский Я. Н. Теодор Драйзер. М., 1964.
Мендельсон М. Марк Твен. М., 1964.
Орлова Р. «Мартин Иден» Джека Лондона. М., 1967.
Паррингтон В. Л. Основные течения американской мысли. Т. 8.
М., 1963.
Старцев А. Марк Твен и Америка. М., 1963.
Стоун И. Моряк в седле. М., 1960.
Фонер Ф. Лжек Лондон — американский бунтарь. М., 1966.

Фонер Ф. Джек Лондон — американский бунтарь. М., 1966. Brooks V. W. New England, Indian Summer. 1865—1915. N. Y., 1940. Taylor W. F. The Story of American letters. Chicago, 1956.

# СОДЕРЖАНИЕ

| введение                   | <b>V</b> 4                                                                                                                                                                                                 |
|----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ФРАНЦУЗСКАЯ<br>ЛИТЕРАТУРА  | 27                                                                                                                                                                                                         |
| БЕЛЬГИЙСКАЯ<br>ЛИТЕРАТУРА  | 213 Введение<br>221 Ч Морис Метерлинк (1862—1949)<br>230 У Эмиль Верхари (1855—1916)                                                                                                                       |
| АНГЛИЙСКАЯ<br>ЛИТЕРАТУРА   | 251 Введение 272 - Томас Гарди (1840—1928) 296 Ф Оскар Уайльд (1854—1900) 312 - Редибрд Киплинг (1865—1936) 327 Ф Джон Голсуорси (1867—1933) 349 - Герберт Уэлис (1866—1946) 362 - Бернард Шоу (1856—1950) |
| немецкая                   | 379 Введение                                                                                                                                                                                               |
| <b>ЛИТЕРАТУРА</b>          | 410 Гергарт Гауптман (1862—1946)<br>422 Томас Манн (1875—1955)<br>442 Генрих Манн (1871—1950)                                                                                                              |
| НОРВЕЖСКАЯ<br>ЛИТЕРАТУРА   | 465 Введение<br>469 Генрик Ибсен (1828—1906) ✔                                                                                                                                                             |
| ИТАЛЬЯНСКАЯ<br>ЛИТЕРАТУРА  | 499 Введение<br>508 Джованни Верга (1840—1922)<br>521 Луиджи Пиранделло (1867—1936)                                                                                                                        |
| АМЕРИКАНСКАЯ<br>ЛИТЕРАТУРА | 529 Введсине<br>553 Марк Твен (1835—1910)<br>577 Джек Лондон (1878—1916)<br>599 Теодор Драйзер (1871—1945)                                                                                                 |

## ИСТОРИЯ ЗАРУБЕЖНОЙ ЛИТЕРАТУРЫ КОНЦА XIX — НАЧАЛА XX ВЕКА

Редактор О. В. Ермолаева Художественный редактор С. Г. Абелин Технический редактор С. С. Якушкина Корректор В. М. Ракитина