#### GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

Published under the authority of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda.

| THE KUP"  | 20   |        |
|-----------|------|--------|
| THE KUP"  | •••  | MI SAS |
| RES: A9   | k.   | SOTUTE |
| 84. TH'RU | 5 V. | KA ROI |

MYLAPORE, MADRAS

# No. XLI

# SĀDHANAMĀLĀ

### Vol. II

THE KUPPUSWAMI SASTRI RESEARCH INSTITUTE, MADRAS.

Benoytosh Bhattacharyya,.M.A., Ph.D. General Editor Frontispiece.

#### V SPECIMEN PAGE OF MS B.



#### A SPECIMEN PAGE OF MS AL.

בווקטוקווט (קרובעוקטוניטוניטיייט אייא אוואויאויא 你的時间有限方面的学家并在下行的性 - 3112 5-I deter bilten Shaw by The work 2105 Reiubel 1:5 e 101 FIRTHAR STAN SHERE TWAN 230214CF34916314D/45/C(H#)165/C 13.0 (1014) \$12 \$21991408 14 19 \$150 VIT 10015 141569512 jen in the set of the state of the set of th مازقه

# THE KUPPUSWAMI SASTRI RESEARCH INSTITUTE 84. THIRU VI, KAK ROAD MYLAPORE, MADRAS-4

700

# SĀDHANAMĀLĀ

## Vol. II

#### EDITED WITH AN INTRODUCTION AND INDEX BY

## BENOYTOSH BHATTACHARYYA, M.A., Ph.D.

Life member, Asiatic Society of Bengul, Ordinary member, Kern Institute, Leiden, Holland, Bihar and Orissa Research Society, Patna, General Editor, GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES, and Director Oriental Institute, Baroda, Author of INDIAN BUDDHIST ICONOGRAPHY, etc., etc.

> 1928 Oriental Institute Baroda

Published by Benoytosh Bhattacharyya at the Oriental Institute, Baroda on behalf of the Government of H.H. the Maharaja Gaekwad of Baroda.

> Printed by P. Knight at the Baptist Mission Press, 41, Lower Circular Road, Calcutta.

> > Price, Rs. 9.

# PREFACE.

THE second and the concluding volume of the  $S\bar{a}dhana-m\bar{a}l\bar{a}$  is now presented to the public as No. XLI in the *Gaekwad's Oriental Series*. The first volume published in 1925 contains 170 Sādhanas while this embodies 142 making a total of 312 Sādhanas. These are all short works of Tāntric authors the names of whom in some cases only are known, while in others they are not known. This volume contains in accordance with our promise an introduction dealing with the problems connected with Vajrayāna and a general index.

The second volume opens with a series of Sādhanas (Nos. 171-190) devoted to the worship of Kurukullā in a variety of forms. Kurukullā is followed by Uşņīşavijayā (191), Sitātapatrā (192), and Vajracarcikā (193). Then come the five great protectresses, or Pañcamahārakṣā deities as they are called, beginning with Mahāpratisarā, to whom three Sādhanas (194-96) are ascribed. She is followed in quick succession by the other great protectresses, namely, Mahāmāyūrī (197), Mahāsāhasrapramardani (198), Mahāmantrānusārini (199), and Mahāsitavatī (200). These deities are very popular even now in Nepal and every devout Buddhist is required to keep a MS of Pañcaraksā in which directions to worship these goddesses along with their appropriate Mantras are given. The next Sādhana (201) is also devoted to the Mahāraksā deities, but this is in a shorter form than the one that comes after under No. 206. The intervening Sādhanas are ascribed to Mahāpratyangirā (202), Dhvajāgrakeyūrā (203), Aparājitā (204), and Vajragāndhārt (205). Three Sādhanas are then reserved for the worship of Vajraśrnkhalā (207-09). Her Sādhana is followed by

one of Dhvajāgrakeyūrā (210), and two of Usnīsavijavā, one in prose (211) and the other in verse (212). Vasudhārā the consort of Jambhala comes next and the popularity of the goddess is shown by the attribution of no less than four Sādhanas (213-16) to her worship. Vasudhārā is closely followed by another most powerful and popular goddess known as Vairavārāhī who forms the subject-matter of an authoritative Buddhist Tantra. No less than eleven (117-127) Sādhanas are attributed to Vajravārāhī who is recognized also by the names of Parjñāloka and Jvālāmukhī when worshiped in different Mandalas. Nairātmā, an emanation of Akşobhya, then appears and to her four Sādhanas (128-131) are ascribed. Vajrayogini the next goddess is also a powerful and awe-inspiring deity, and she is the subjectmatter of an authoritative Buddhist Tantra known as the Vajrayoginitantra; to her worship there are seven Sādhanas (132–138) in the Sādhanamālā. Then follows a series of Sādhanas devoted to the worship of Heruka who is probably the mightiest god in the whole pantheon and is the subject of a popular Tantra entitled the Herukatantra. Heruka is conceived in a variety of forms and to each of these forms several Sādhanas are attributed. Mahāmāva or the four-faced and the fourarmed Heruka has two Sādhanas (239-240); the twofaced Heruka with or without the Sakti has nine (241-249); while Vajradāka or the three-faced and six-armed Heruka, who is also called Saptāksara, because of the seven-syllabled Mantra ascribed to him, has the two next Sādhanas (250-251). The two subsequent Sādhanas (252-253) deal with the processes of  $B\bar{a}hyap\bar{u}j\bar{a}$  (external worship) and Hastapūjā (worship with hand) of Cakrasamvara a form of Heruka who is so called when he takes the Sakti Vajravārāhī; the union of the two is the subject matter of the Cakrasamvaratantra. The next Sādhana (254) is devoted to the

#### PREFACE.

worship of Buddhakapāla who is none but Heruka himself with four arms and represented as united in Yoga with his Sakti Citrasenā. This also is the subject-matter of yet another Tantra by name Buddhakapālatantra. The last Sādhana (255) in the Heruka series is again devoted to the worship of Cakrasamvara or Heruka who is associated with his Sakti Vairavārāhī. The next Sādhana (256) gives four one-syllabled Mantras and explains the results obtainable therefrom. Then come Vajrahunkāra (257) and Mahābala (258) to each of whom one Sādhana is ascribed. To Havagrīva, also called Paramāśva, no less than three Sādhanas (259-61) are ascribed, while the two subsequent ones Trailokyavijaya (262) and Vajrajvālānalārka (263) get only one Sädhana each. Several Sädhanas then follow for the worship of a rather fearful but popular deity named Bhūtadāmara (264-67) who in his turn followed by another popalar Vajravāna deity known as Yamāri or Yamäntaka with a red or blue form: to the latter no less than thirteen (268-280) Sādhanas, some in prose and a large majority in verse, are devoted. The deity who follows next is Vighnantaka and is rather unfortunate to get only one Sādhana (281) squeezed in between a Sädhana of Yamäntaka and his Balimantra (282). Maitreva the future Buddha to whom only one Sādhana (283) is given shows vividly the apathy displayed towards this mighty personality of primitive Buddhism by the The case of Jambhala the god of wealth. Vairavānists. however, is different, and the eagerness with which this Buddhist Mammon was worshipped is indicated in the sixteen Sādhanas (284-299), some in prose and others in eloquent verse, contained in the book. Then follow seven Sādhanas (300-306) for the worship of a fierce god Mahākāla who is also conceived in a variety of forms. Mahākāla is followed by Ganapati who, though originally Hindu, readily found a place in the Vajrayana

pantheon; to him one Sādhana is awarded. Rājaśrī Tārā comes next (308) and the subsequent Sādhana (309) contains a panegyric of the same goddess. She is followed by Pīțha Tārā in one Sādhana (310), while the next (311) gives the  $M\bar{a}l\bar{a}mantra$  of the same deity. The last Sādhana (312) in this volume and in the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  is ascribed to Mahāhāla whose Maṇdala with all attendant deities is described in detail.

This volume presented the same peculiarities of language as the previous one, but the work of editing the present volume was rendered more difficult, as for the most part we had to depend on the worst MSS among the lot. The Sādhanamālā itself is difficult and when handicapped with very incorrect MSS the difficulties are naturally augmented. This is one of the reasons for the delay in bringing out the present volume and for its imperfections. Only two examples are here quoted as specimens showing the difficulties of the editor in arriving at a correct reading especially without the help of Tibetan Lamas or the voluminous Tangyur. While editing Sādhana No. 165 two readings offered themselves as खादी वच्चधरस्ततः पिचुयुगात् etc. and खादी चक्रधर., and it was a problem to choose one from the two as both appeared to be quite in order. It took us a few days before we could arrive at the correct reading as चत्राधर and reject the reading वज्यधर as incorrect. It can be seen that the Śloka in question represents a Mantra of Vajravīņā Sarasvatī: Om Picu Picu Prajñāvardhani Jvala Jvala Medhāvardhani Dhiri Dhiri Buddhivardhani Svāhā. The words उच्चघर and चन्नघर therefore stand for the symbol so in the beginning of the Mantra before Picu. Vajradhara is either the Ādibuddha or the Dhvāni Buddha Akşobhya who has the Vajra as the recognition symbol. Now both Vajradhara and Akşobhya originate from the Bījmantra (germ-syllable) Hûm. Therefore the reading 'Vajradhara' becomes out of the question as the first symbol of the Mantra above stated is Om and not Hûm. But who is this Cakradhara (holder of the disc)? The disc as might be remembered is the recognition symbol of Vairocana whose other name—and it is a rather peculiar one—Cakradhara, is here given in order to conform to the exigencies of metre. Now when we turn to the Advayavajrasangraha (p. 41, l. 8) we find  $\mathfrak{F}$  as the germsyllable of the Dhyāni Buddha Vairocana, and thus one query is settled.

The other is also quite peculiar. In a Sādhana (No. 296) for Jambhala we meet with a passage where all the three available MSS present the preposterous reading पायाद भगवन्तं भगवतौतिभौतं। In this there are two letters in excess of those required by the metre. It presented what seemed to us in the beginning an unsurmountable difficulty but ultimately we solved it in the following manner, and we do not know whether our solution is correct or incorrect. The copyists especially the modern ones in Nepal have certain bad habits, one among them being the introduction of the letter  $\pi$  between  $\pi$  and ब making, for instance, भवन्त as भगवन्तं । In the present passage depending as we did on their bad habit the two  $\pi$ letters were omitted : and as  $\mathbf{v}$  is often written as  $\mathbf{F}$  the letters •तौति• were changed into •मीति•। This gave us a little more intelligible passage as पायाद भवन्तं भवभौतिमौतम् , "May he protect you who are afraid of the horrors of rebirth."

Before closing this Preface we have to express our gratitude to a number of distinguished persons and scholars. Our grateful thanks are due first to His Highness the Maharaja Sir Chandra Shamsher Jang Bahadur Rana, Prime Minister of Nepal for kindly lending us a beautiful and well-written MS of the Sādhanamālā from the Darbar Library; to Sir Philip Hartog, Kt., M.A., C.I.E., for kindly procuring a rotograph copy of an invaluable palm-leaf MS from Cambridge: to Sir John Marshall Kt., Ph.D., D.Litt., Messrs, R. D. Banerij, M.A. and K. N. Dikshit, M.A., three officers of the Archæological Department for supplying us with photographs which are reproduced in the introduction; to Mahamahopadhyaya Dr. Haraprasad Shastri of Calcutta for help rendered to us in many directions; to Dr. S. K. Das of Dacca for helping us in collation; and Mr. N. K. Bhattasali, M.A. of the Dacca Museum for allowing us to reproduce some of his photographs in the present edition. We continued to receive the same generous and ungrudging help from our esteemed assistant Pandit Lalchand Bhagwandas Gandhi as in the first volume, in proof reading and in valuable suggestions. Another assistant Mr. Mahadeva Ananta Joshi prepared the index for which we record our cordial thanks.

EDITOR.

BARODA, 8th July, 1927.

# INTRODUCTION.

# § 1. Magic in ancient India.

The belief that man is able by his exercise to control the unseen powers and force them to act in accordance with his own will has been prevalent in all countries and in all times. This is by far the most primitive belief of humanity and on this perhaps rests the mighty foundations of science, religion and magic. Magic may be said to be present whenever power over the unseen is believed to be inherent in some meaningless ritual; and such belief becomes a religious concept when the seat of power is considered to be resting outside the sphere of man's deliberate control. Magic in the opinion of the leading anthropologists must necessarily be false and barren, for were it ever to become true and fruitful it would no longer be magic but science. Magic on analysis resolves itself into a mistaken application of the laws of the association of ideas by similarity and contiguity. Legitimately applied these same principles yield science and illegitimately applied they yield magic.<sup>1</sup> We can see therefore that between science and magic there exists a very thin veil, and we can venture to suggest that from magical speculations primarily science springs into existence. The fundamental difference that seems to exist between science and magic is that while in science we always get the expected result from a given cause, magic either fails to show any results or shows them only occasionally. Religion is opposed to both magic and science because it is dependent on the assumption that the course of nature and human life is controlled by personal or hypothetical beings superior to man.

<sup>1</sup> See Hasting's Encyclopaedia of Religion and Ethics : article on Magic.

Belief in magic is another name for superstition. If materials were available this superstition could be traceable right up to the beginning of the creation; and superstition exists now in more or less aggravated form in almost all civilized countries. Superstition may therefore be called the basic weakness of the human race. India is therefore no exception, and the three principal religions of ancient India, Buddhism, Jainism and Hinduism alike shared belief in magic. In India the course of the development of magical conception can be traced through a continuous literature without a break for over three thousand years, and the different phases of development find expression in the Rgveda, the Brahmaņas, Atharvaveda, Kalpasútras, Dharmasūtras. Purānas, the Tantras and the Pañcaratras.

Rebellion against Nature on the part of the Indians of hoary antiquity is manifest in two diametrically opposite ways; they will please her, pacify her, coax her and obtain from her their own necessities. This has been more or less the attitude of the Vedic Arvans towards Nature; when the desired results were obtained they were attributed to the mercy of the gods who are none but the manifestation of Nature herself; in case of failure they could do nothing but to offer further panegyrics or oblations with a view that they may be pleased ultimately to grant their desires. But in the event of their prayers not being granted attempts were made to coerce Nature by rituals, sorcery and necromancy. These first made their appearance in the Atharvaveda which though popular among one section of Hindu community, continued, nevertheless, to exercise its influence, and culminated in the full-fledged magical system of the Tantric age. Even Kautilya recommends to the king to seek the help of magicians to avert calamities to the State. The Puranas abound in stories relating to the

success of magic. Later on Śukrācāryya warns the kings not to trifle with those who handle Mantras and Tantras. But at no time in the history of India did the Indian mind display more symptoms of disease verging almost on lunacy than was shown during the mediæval period, especially from the latter part of the seventh century down to the advent of the Muhammadan power in India. This period of Indian culture may justly be called the period of Tantric culture or more properly the Tantric Age. In their attempt to coerce Nature the Indians of mediæval times brought ruin on themselves as if by reaction. They grew over-enthusiastic over what they thought to be psychic culture, and went on with their multifarious practices for training their mind and for developing psychic power, with ceaseless regularity and devotion. During this Tantric Age, practically nothing but Tantras and works on allied subjects were committed to writing. This literature assumed gigantic proportions with the contributions of two mighty religious sects of India, and they wove round them a veil of nefarious awe and mystery. The extent of the literature created by them can be gauged by the fact that only a nominal catalogue of all Tantric works of the Buddhists translated into Tibetan alone comprises three big volumes. The influence created by the magicians of the Tantric age is even now paramount in India, and throughout the length and breadth of this country people are steeped in supersti-The mighty Western civilization has not been able tion. to lift this veil of superstition from the Indian mind during the century and a half of British administration. The magicians of the present day, however, do no longer wield that sort of magical power which their ancient confrères are believed to have done in the past, but nevertheless they are making capital of the old reputation of Tantrism, and because the Indian people are very superstitious an extra-

#### INTRODUCTION.

ordinarily large number of Tantric impostors and vagabonds are allowed to live on public charities. They wear a mystic dress and talk in a mystic manner calculated to mystify the hearers. Superstition has such a stronghold on the Indian mind that it will readily believe in an absurd story if it is connected with a Sādhu, or a temple or a god, or in a highly imaginative and magical story, rather than in an actual happening which may be a little outside every day experience. It is impossible to say indeed whether the literate or illiterate people are more superstitious but there is no gainsaying the fact that the womenfolk as a class are superstitious to an extent hardly conceivable.

Magic as it finds expression in the Tantric literature of India has some unique features unlike similar literature in other countries. Whatever was best, ennobling and beautiful in ancient India, in the Pre-Tantric age, was incorporated by the Tantras. Tantric literature contributed a great deal to such pseudo-sciences as Astronomy, Astrology, Medicine, Alchemy, Chiromancy, Horoscopy, Divination and Prognostics. T£ is an admixture of religion, philosophy, science, superstition, dogmas and the five Makāras. It is a pity this wonderful literature in which is locked up the cultural history of India during the whole of the Tantric age has not received adequate attention from scholars engaged in Indological research. Some partial exploration of the Hindu Tantras has indeed been made in the recent years but the literature of the Buddhist Tantras has been greatly neglected and left alone. Let us therefore-the Sādhanamālā being a Tantra-devote our attention to this branch of Indian literature and try to find out what light the study of this and other cognate works throws on the condition of India and Indians of the Tantric Age.

xiv

#### § 2. The Tantras.

Both Hindus and Buddhists were alike prolific writers of Tantras and the literature extant on them is wonderfully extensive. One of the reasons why the word 'Tantra' cannot be defined but can only be described is because of the fact that an astonishing number of subjects come within its purview, not to speak of its own numerous subdivisions. The Buddhist Tantras in outward appearance, are similar to the Hindu Tantras but in reality there is no similarity between them neither in subject-matter, nor the philosophical doctrines embodied in them, nor in religious principles. This is not to be wondered at since the aims and the objects of the Buddhists are widely different from those of the Hindus. It is difficult to determine when and under what circumstances the word 'Tantra' came to be employed in the sense in which it is used in this literature, nor is it possible to trace the origin of the Tantras or the people who first introduced them. To any careful student of Sanskrit literature it will be evident that when the magical practices become extremely popular with one section of the Indian population, the other section takes them up and incorporates them in its religion, mostly in a modified form so as to suit its own requirements and tenets; and this process of emergence and relapsing goes on continually. The Vedic sacrifices as performed by the orthodox Brahmanic society in the very earliest times attracted a large number of converts on whom the orthodoxy laid down its foundation, and it can very easily be imagined from what we find now that people in those days looked upon these sacrifices and the Brahmins performing them with superstitious awe and reverence. The sacrifices were at one time very popular, especially in the pre-Buddhistic period, and as a matter of fact, no undertaking of any consequence was hazarded without

a sacrifice immediately preceding it. Sacrifices were performed mostly for obtaining happiness in this. the next and future lives. The results of these sacrifices could never be ascertained with scientific regularity, and it appears therefore all the more strange that sacrifices even at the present day should be so popular in Southern India, especially, in Travancore, and that we should hear even now of sacrifices being performed on a gigantic scale and at enormous cost. Buddhism came in when sacrifices were the order of the day and when numerous animals were immolated and eaten in monster assemblies. In Aśoka's time also we find sacrifices and the free use of meat in the assemblies very popular. That the very first of a long series of rock edicts of Aśoka should deal with the stoppage of such assemblies displays the great influence sacrifices with their cooked meat exercised on the minds of the Indian people. On the dismemberment of the Maurya Empire, the sacrifices prohibited by the great Buddhist Emperor revived with great vigour under the Sāmavedī Śungas. and two sacrifices were performed on a grand scale in the very capital of the king who insulted the orthodox sacrifice.

Though Buddha was antagonistic to all sorts of sacrifices, necromancy, sorcery or magic<sup>1</sup> he nevertheless is credited with having given instructions on Mudrās, Maņdalas, Yogas, Tāntras, etc., so that prosperity in this world, by virtue of these, could be attained by his less advanced disciples who seemed to care more for this world than for the Nirvāņa preached by him. India in Buddha's time was so steeped in superstition that any religion which dared forbid all kinds of magic, sorcery and necromancy would hardly be able to withstand

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See for instance Brahmajālasutta (in Digha Nikāya) where Buddha condemns all kinds of '*Vijja*'s' which ure '*tiracchāna*' or crooked. In pp. 9ff such kinds of knowledge are enumerated and condemned.

popular oppositions. A clever organiser as the Buddha was, he did not fail to notice the importance of incorporating magical practices in his religion to make it popular from all points of view and thereby attract more adherents,<sup>1</sup> though it does not appear that he himself ever believed in their efficiency. So long we were ignorant about the Buddha's attitude towards the Tantric practices excepting a few meagre references in Pali literature and were unable to determine the time of their introduction in Buddhism but Santaraksita and his disciple Kamalaśila brought out this connection very forcibly in the Tattvasangraha and its commentary, stating fully the reasons which made the Buddha to incorporate them in his system.<sup>2</sup> The Tantras and Mantras have been practised by the Buddhists since the time of the Buddha, but unfortunately we do not possess any connected account of them except a few works on the Dhāranis which were translated into Chinese early at the beginning of the Christian Era. These Dhāranīs are only unmeaning strings of words which are said to confer great merit when muttered repeatedly for a number of times. Then comes the worship of Buddha in the Prajñāpāramitā with all the paraphernalia of worship such as we find in Tantric worship for obtaining worldly happiness. Then follows the different recensions of Prajñāpāramitā.

<sup>2</sup> Tattvasangraha, p. 905-

यतोऽभुद्धनिष्पत्तिर्थतो निःत्रेयमस्य च । स धर्म उच्चते ताहक् सर्वेरेव विचचणेः । तदुक्तमन्त्रयोगादिनियमाद्विधिवत्कृतात् । प्रज्ञारोग्यविमुबादिदृष्टधर्माऽपि जायते ॥

Kamalasila adds--तेन भगवतोक्तचासौ मन्त्रयोगादिनियमछेति विग्रहः। योगः सनाधिः। सादिगब्देन सुदामण्डलादिपरिप्रहः।

 $<sup>^{1}</sup>$  A clear proof of this is to be found in his doctrine of *Iddhis* which were obtained by the more advanced disciples. The means of attaining *Iddhis* or *Iddhipado* are also indicated. The number of Iddhipādas are four. Viz., Chando, Viriyam, Cittam, Vimamsá. *Pali Dictionary*, p. 157. In *Cullavaga* V. 8. Buddha condemns Bharadvāja for wantonly showing his miraculous power for a bowl of sandal wood.

its Sūtra, Hṛdayasūtra, its Dhāranī, the recitation of all of which confers the benefit of reading the whole of the Prajñāpāramitā.

Side by side, the Pauranic literature attracted a large number of people by their wonderful stories holding out a promise of an award of merits to be gained by hearing the Purānas and practising the rites and observances recommended therein and worshipping the gods described in them. The Purāņas in a very popular form continued vigorously to wield their influence on the minds of the superstitious people of India right up to the time of the Muhammadan conquest and after that in a more or less acute form up to the present The flood of the mighty Western civilitime. zation may generally be held responsible for the total annihilation of public discourses on the Puranas and allied literature in many parts of Eastern India: the same forces are now at work everywhere in other parts of India also.

Moreover, the conception of gods and goddesses in the Pauranic literature was so very attractive that the Buddhists in later times could not help incorporating the idea of godhead in their religion; and when they actually did this they deified all important personalities of Buddhism, together with the deification of a large number of Buddhistic ideas and philosophical concepts along with a few purely Hindu gods such as Ganesa, Sarasvatī, etc. The Buddhists busied themselves with producing a variety of literature on the Tantras, and during the Tantric age thousands of works were written. These works were readily transmitted through the Himalayan passes to Tibet, Mongolia, and thence to China and Japan and their influence made a large section of the population these countries believe in gross magic and in superstition. The Tantric works, especially of the Buddhists, whose originals in Sanskrit are lost, are now preserved in translations in the pages of the Tibetan Tangyur. The developments on Tantra made by the Buddhists and the extraordinary plastic art they developed did not fail again to create an impression on the minds of the Hindus, and they readily incorporated many ideas, doctrines and gods, originally conceived by the Buddhists in their religion and literature.<sup>1</sup> The bulk of the literature which goes by the name of the Hindu Tantras arose almost immediately after the Buddhist ideas had established themselves, though after the Tāntric Age, even up to the last century, Tāntric works were continued to be written by the Hindus.

Having thus given a survey of the history of Tantric literature and the mutual interchange of ideas, doctrines and concepts in this branch of literature, we will now proceed to give a definition or rather a description of what is ordinarily meant by the word 'Tantra.' Many scholars have tried to show what the Tantra contains, but each and every one of their descriptions are partial and insufficient; they are bound to be so because the writers of Tantras were most erratic, and never followed any definite plan. Moreover, the definition which holds good in the case of the Hindu Tantras is not found adequate when applied to the Buddhist branch of this literature. Therefore the definitions of Tantra as given by critical students are not unlike the description of an elephant given by a number of blind men.

The Hindus will not call any work a Tantra which does not include the following subjects among many others, for instance, the stories of the creation and the destruction of the world, the mystic charms, a description of the abode of the gods, and of holy places, the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hindu goddesses like Māhācīnatārā, Chinnamastā, Kālī, etc., were originally Buddhist. See Infra.

duties of men in the four stages of life and of the position of the Brahmins, a description of the abode of ghosts and other nocturnal beings, of the mystic figures, the origin of magicians and celestial trees, of the position of the stars, and discourses on old stories, meanings of technical terms, description of vows and observances. distinctions between purity and impurity, enumeration of the characteristics of males and females, account of the duties of the king, the customs of the age. and of the rules of law and of spiritual subjects.<sup>1</sup> The Hindus distinguish this Sastra from two others of a similar kind which go by the names of Agama and Yāmala. They treat of certain subjects which are not covered by the description of the Tantra given The Agama to be called an Agama must include above. besides the stories of the creation and the destruction of the world, the mode of worshipping gods and goddesses and the way of obtaining perfection and Puraścarana (repetition of Mantra according to a definite number) of mystic charms, the practice of six cruel rites and four kinds of meditation and austerity.<sup>2</sup> The literature

| 1 | चर्भच प्रतिचर्भच सन्वनिर्णय स्व च ।                                     |
|---|-------------------------------------------------------------------------|
|   | देवतानाच संखानं तीर्थानाचीव वर्षनम् ॥                                   |
|   | तचैवात्रमधर्मञ्च विप्रसंखानमेव च ।                                      |
|   | संखानचेव भूतानां यन्त्राणांचेव निर्णयः ॥                                |
|   | उत्पत्तिर्विवधानाथ तरूणां कल्पसंज्ञितम् ।                               |
|   | संखानं च्योतिषाचीव पुराषाख्यानमेव च ॥                                   |
|   | कोषस्य कथनचिव व्रतानां परिभाषणम् ।                                      |
|   | शौचाशीचस्य चाखानं चाखानं नरकाणाच ॥                                      |
|   | ं दरचन्नस्य चाखानं स्तीपुंसोचेव सत्तपम् ।                               |
|   | राजधर्मी दानधमा युगधर्मसंधिव च ॥                                        |
|   | व्यवचारः कथ्यते च तथा चाध्यात्मवर्षनम्।                                 |
|   | इत्यादिस्त्रवर्णेयंत्रां तन्त्रभित्यभिधीयतं ॥                           |
|   | र<br>इस्ट्रेक्स्प्यद्रम, art. on तन्त्र                                 |
| 2 | दृष्टिश्व प्रस्नवस्वैव देवसानां यथार्श्वनम् ।                           |
|   | साधनचीव सर्व्वेषां पुरखरणमेव च ॥                                        |
|   | षट्कर्मछाधनचेव धानयोगधतुर्विधः ।                                        |
|   | सप्तभिर्श्वचेर्य्यू शागमं तद्दिर्वुधाः ॥ सन्दतल्पट्टम, art. on तन्त्र । |
|   | v -v u                                                                  |

which is known as Yāmala contains an account of creation, astronomical speculations, daily ceremonies, the order of ceremonies, aphorisms, division of the four castes and various sub-castes and of the customs and manners of the time.<sup>1</sup>

The characteristics of Tantra, Yāmala, and Āgama are given in almost every important Hindu Tāntric work. The definitions are not all alike and rarely give a complete idea, and all the definitions taken together will not suffice to give a true account of the entire contents of this enormous literature. In the definition given above it will be seen that speculations on alchemy, medicine, divination, astrology, horoscopy and many similar pseudo-scientific subjects are not included in it though they frequently make their appearance in Tāntric literature.

Similar features present themselves in the Tantras of the Buddhists and, the range of the numerous subjects treated of in this literature will be evidenced by the two volumes of the Catalogue of Tibetan Tangyur in the 'Bibliothèque Nationale' in Paris so far published by To understand the bulk of the Tantric P. Cordier. literature of the Buddhists we must first take into account that it is distributed among the three grand divisions into which later Buddhism was divided. namely, the Vajravāna, Sahajavāna, and Kālacakravāna. Besides these there were other minor Yānas with no marked individuality, such as the Tantrayana, the Bhadrayāna, etc., which may be said to have originated from the Vairavana, the principal Yana among the three mentioned above. Moreover, we must also consider the

| · 1 | स्टरिस ज्योतिषाख्यानं नित्यक्तत्यप्रदीपनम् । |  |  |  |
|-----|----------------------------------------------|--|--|--|
|     | क्रमसूत्रं वर्णभेदो जातिभेद्सचैव च ॥         |  |  |  |
|     | युगधर्मेच संख्याती थानलस्वाष्टलचणम् ।        |  |  |  |
|     | ग्रब्दनल्पइस. art. on तन्त्र                 |  |  |  |

#### INTRODUCTION.

numerous divisions of each of these three powerful Yānas and many less powerful systems in all of whom the Buddhist Tāntric literature showed its great interest. The Tāntric literature was mainly written by the Vajrayānists called Vajrācāryyas, and the Siddhas whose number is reputed to be eighty-four.

## §3. Origin and Development of Vajrayāna.

The Buddhist Tantras belong more properly to Mahāyāna and not Hīnayāna with its subdivisions of Śrāvakayāna and Pratyekayāna, though it is quite possible that their followers had also some sort of magical practices current amongst them.<sup>1</sup> The Sādhanamālā seems to lead us to infer that the Tantras were a development of the Yogācāra school which evolved out of the Śūnvavāda of the Mādhyamakas; but the form or the branch of the Mahäyāna that was directly responsible in this matter seems to be a tertium quid which is known as Vajrayāna, and about which very little is known to the students of Buddhism. The Sadhanamala belongs to the Vajrayana proper and throws immense light on the aims, objects and practices of the people professing this peculiar religion; we shall therefore attempt to give a connected account of Vajrayāna which we have been able to piece together from the Sādhanamālā and other Tantric texts discovered by us.

In the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$ , the word Mahāyāna occurs twice<sup>2</sup> and from these references we can assume that the

2 P. 4, महायानाझ परिहीयते ; P. 225, धर्म प्ररूपं गच्छामि समग्रं महायानम् ।

xxii

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Mahāvagga SBE vi, 34, 1, 2 we read of the magical powers of the whole family of a layman, and of special *Iddhis* obtained by more advanced Buddhists by the practice of *Iddipādas* (v. 1, 5, 7; vi, 15, 8). We read also of the Bhikkhus carrying bowls made of human skulls and carrying odd bits, bones and dirty water. (*Cullavagga* v, 10, 2, 3). In the *Brahmajālasūtta* there is a long list of superstitious and magical practices which must have been then in existence. (P. 9ff).

INTRODUCTION.

Tāntric religion was only an outcome of Mahāyāna and that the Vajrayāna acknowledged its suzerainty. The Mahāyāna in the opinion of the Vajrayānists is coextensive with what they called Dharma<sup>1</sup> which they considered as eternal and to which was given a more important place in later Buddhism, than was assigned to Buddha himself. The word Śūnya occurs almost on every page in the present work, but, so far as it can be ascertained, this Śūnya does not represent the Śūnya as conceived by the Madhyamaka school and which is defined as :—

बक्तिनाक्तितदुभयानुभयचतुष्कोटिविनिर्मुन्नं ञून्यरूपम् 2। or, in other words,

> न सन्नासन्न सदसन्न चाप्यनुभयात्म्यकम् । चतुष्कोटिविनिर्मुत्तं प्रून्यं माध्यमिका विदुः ॥³

To the Mādhyamakas both the subject and the object are Śūnya in essence; there is no reality either of the mind or of the external world. Obviously, this is a position which is not desirable for the Vajrayānists because to them a positive aspect in the Vijñāna is absolutely necessary. Moreover, the Mādhyamaka school is not referred to anywhere in the book except in one place where it is in the form of an epithet, *Mādhyamakaramati.* But if the Sādhanas, namely, Dharmākaramati. But if the Sādhana is analysed ample evidence will be found to prove that it belongs more to Yogācāra than to Mādhyamaka. The word Yogācāra occurs in the *Sādhanamālā* twice only <sup>4</sup> but the Vijñānavāda as formulated in this school of thought

<sup>1</sup> Sādhanamālā, p. 225--धर्म प्ररूषं गच्छामि समयं महायानम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sarvadarvanasangraha, p. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Advayavajrasamgraha, p. 19, ll. 21-22. (G.O.S. edition No. XL.)

<sup>4</sup> P. 210-तसा दारविधिं वच्चे योगाचारानुसारतः।

P. 481---मन्त्रतन्त्रादिधिडिज्ञो योगाचारचमः क्षचित्॥

is explained in many places in the book,<sup>1</sup> and this leads us to infer that the Vajrayāna is a direct development of the Yogācāra school and the Vijnānavāda it inculcates.

The word Vajrayāna occurs twice<sup>2</sup> in the  $S\bar{a}dhana-m\bar{a}l\bar{a}$  and it is characterised as 'the path which leads to perfect enlightenment' or what they call in Sanskrit *Anuttarasamyaksambodhi*. Vajrayāna literally means the 'adamantine path' or vehicle, but its technical meaning is the "Śūnya Vehicle" wherein Śūnya is used in a special sense to represent Vajra. The reason why Śūnyatā is called Vajra is given in the undernoted couplet:

> दृढं सारमसौग्रीर्थमच्छेदाभेद्यलत्त्वग्रम् । बदाह्वि बविनाग्नि च प्रूचता वच्चमुच्छते॥<sup>3</sup>

"Śūnyatā is designated as Vajra because it is firm, and sound, and cannot be changed, cannot be pierced, cannot be penetrated, cannot be burnt, and cannot be destroyed."

The Mahāyānists differ from the Hīnayānists in several important points, though for both of them the realization of Śūnyatā which leads to the cessation of sufferings is imperative. But the methods followed by the two branches of Buddhism are widely different, if not altogether antagonistic. The Hīnayānists are very keen on obtaining liberation for themselves by their own efforts, without looking into the condition of suffering humanity. They obtain Nirvāņa, and freedom from sufferings and the consequential repetition of births and rebirths, and virtually an extinction of self altogether. But it must be remembered that even if they are able to

xxiv

<sup>1</sup> For instance, p. 73, पाद्यपादकनिर्मुक्तं भावयेत् ज्ञानमाचकम् ; pp. 93-4, तनी विश्वं चिभमावं प्राद्यपादकविवर्जितं..; p. 146, विक्वप्रिमावं च चैधातुकमाकखय्य, etc.

<sup>2</sup> P. 225, एषोऽइननुत्तरसम्यक्षम्मोधिनार्गनात्रयासि यदुत वज्रयानम् ; p. 421, म प्राप्नोत्यविराहोधिं वज्रयानप्रवर्त्तनीम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Quoted from Yogaratnamālā in the Bauddha Gān O Dohā, p. 8. Also from Vajrašekhara in Advayavajrasamgraha, p. 23, ll. 23-4.

gain Nirvāņa they cannot know the perfect truth or remove the veil which conceals the transcendental truth, nor can they impart the knowledge of salvation to others.

The Mahāyānists on the other hand do not care for their own salvation: they are more solicitous about the deliverance of their fellow creatures who are in the grip of constant suffering than about their own. They are not afraid of the Samsāra or the cycle of birth and rebirth in the same sense as the Hinayanists are, but they are always ready to undergo any troubles and sufferings if these lead even in a small measure to the spiritual uplift of all beings. Their compassion for the sufferings of humanity actuates them to renounce their merits or even their salvation: but they are able thereby to remove the veil covering the transcendental truth and become omniscient.<sup>1</sup> This ideal of a Mahāyānist finds expression in the Kārandavyūha where the example of Avalokiteśvara Bodhisattva is set up, who refused to accept his Nirvana, though fully entitled to it, until all creatures of the world were in possession of the Bodhi knowledge and obtained freedom from the worldly miseries.<sup>2</sup> They therefore keep their chain of Vijñāna ever active for the benefit of all. It is said that the Mahāyānist, or more properly a Bodhisattva, obtains omniscience only after he has crossed the ten Bhūmis such as are described in the Daśabhūmika Śāstra.

This then may be considered the goal of every Bodhisattva and can be obtained either by following the tenets of the Śūnyavāda or the Vijñānavāda. The Mādhyamaka theory of Nirvāņa is Śūnya or a state

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B. Bhattacharyya: Foreword to the Tattvasangraha (G.O.S. No. XXX) p. xlvii ff.

<sup>2</sup> Sāmāstami's Edition, p. 21--या(ता ?)वदवलोकितेवरस्य वोधिमत्त्रस्य डढ़प्रतिज्ञा म परिपूरिता भवन्ति सर्वसत्त्वाः सर्वदुःखेश्यः परिमोत्तिताः यावदनुभरायाः(यां?) सम्यक्-सम्बोधी न प्रतिष्ठापिता भवन्ति ।

about which neither existence, nor non-existence, nor a combination of the two nor a negation of the two can be predicated. But in Yogācāra which seems to be only a later development of the original Sunyavada the element of Vijñāna or a positive element is present in addition to Śūnya or the Nairātmya or non-Ego. The Bodhi mind is a chain of Vijñāna which is changing every moment, the Vijñāna of the previous moment giving rise to the Vijñāna of the next moment with the same memory, quality, conformations, etc., and this process goes on until the Vijñana attains either omniscience or extinction or Nirvana after having eliminated all impurities.<sup>1</sup> But once omniscience has been attained the chain of consciousness will not strive further for Nirvana (extinction) but will engage itself in the spiritual uplift of all beings; it can only get rest or extinction when the whole world is delivered.

Now this is the sort of Nirvana to which the Vijñānavādins will lead their followers. In this Nirvāņa, as we have already pointed out, there are two elements: Vijñāna and Śūnya. The Vajrayāna which is the direct outcome of the Vijñānavādin school introduced a new element, or the element of Mahāsukha or 'eternal bliss' and happiness. It introduced further the theory of the five Dhyani Buddhas each presiding over one of the five Skandhas or 'elements,' and formulated the theory of Kulas or families of each of the Dhyani Buddhas emerging out of them in times of need. It introduced the worship of Saktis in Buddhism for the first time, and a host of other things including a large number of gods and goddesses, their Sādhanas, panegyrics, etc. Let us now try to trace the origin of this new type of religion by a reference to all available materials.

xxvi

<sup>1</sup> Tauvasangraha (G.O.S. No. XXX), p. 75---तस्याचाविद्याया योगास्याचाद्यमर्थ-तरतनज्जणोत्पादक्रमेष वपगमात्परिण्ञदन्तानधन्तानोद्याद्रपनर्भप्राप्तिः ।

Tārānath is probably right in saving that Tāntrism existed from very early times and was transmitted in the most secret manner possible from the time of Asanga down to the time of Dharmakirti,<sup>1</sup> Asanga who was a brother of Vasubandhu (280-360) must have flourished in the first half of the 4th century, and Dharmakīrti, who is not referred to by Hiuen Thsang but is referred to by I-Tsing very probably belonged to a period between 600-650 A.D. So it can be seen that during a long period of nearly three hundred years Tantrism was handed down from Gurus to disciples in the most secret manner possible before its followers could swell in number so as openly to declare themselves; and it seems quite possible that Saraha, Nāgārjuna, Luipāda, Padmavajra, Anangavajra and finally Indrabhūti were the chief masters to boldly and publicly preach their doctrines and exhort people to follow their tenets and practices. though the names of some other Gurus are also heard in the period intermediate between Asanga and Dharmakīrti.

It is indeed very difficult to point our finger to the scripture from which Tāntrism drew its inspiration; but a perusal of Padmavajra's *Guhyasiddhi*, a grossly Tāntric work, leads us to infer that it was the *Guhyasamāja* which was regarded as the most authoritative work of the school. Padmavajra not only advocates the doctrines, tenets and theories embodied in the *Guhyasamāja* in all matters but also gives a succint digest of the work which he designates Śrīsamāja in his treatise. Other <sup>2</sup> writers also, for instance, Indrabhūti in his work en-

सिडम्ति तत्त्वसंयक्ताः सर्वचेव दि निर्मलाः॥

राधका भावना एत्रधा निर्मुत्ताः सर्वकलाषिः ।

तच तत्त्वं स्थितं तन्त्रे त्रीसमाजे परिस्फटम् ॥

(Oriental Institute MS 13,124, fol. 4.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tārānātha's Geschichte, p. 201.

<sup>2</sup> For instance-तत्त्वदीना न सिधन्नि और्षेत्रेनग्रेरिपि !

#### INTRODUCTION.

titled the Jñānasiddhi acknowledges the Guhyasamāja as a work of great authority and gives a summary of some of the chapters and topics dealt with in this work.<sup>1</sup> Thus it appears to us quite probable that this was the original work from which Tantrism drew its inspiration. It is believed to have been delivered in an assembly of the faithful by the Sarvatathāgatakāvavākcitta. The work which is written in the form of a Sangīti is considered as highly authoritative, even now, amongst Vajrayānists and is regarded as one of the Nine Dharmas of Nepal.<sup>2</sup> This is probably the first work of the Tantra school, and Asanga quite conceivably may have had something to do with it, as it is commonly believed that the Tantras were introduced by him, from the Tuşita heaven where he was initiated in mysticism by Maitreya.<sup>8</sup> But of course, this view cannot be said to be definite, or to be based on sufficiently strong evidence, and it is very doubtful whether we will ever be in a position to trace the origin of the Tantra in the most precise manner possible.

It cannot be denied that in the very beginning of early Buddhism and even when Mahāyānism sprang up in later times, a very strict discipline was enjoined on the followers of the faith. On the Bhikşus the rules were very strictly put into operation; for instance, they must not have anything to do with women, must not take any food that is forbidden. Wine, flesh, fish, appetisers and many similar objects of enjoyment were specially forbidden. The rules were indeed good and

xxviii

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Here the Tantra is characterised as *Srisamājottara*, meaning probably the Second Part of the *Guhyasamāja*. The *Jňānasiddhi* is in the course of publication in G.O.S.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bendall : Catalogue of Buddhist Sanskrit MSS. p. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See for instance, Waddel: *Lamaism*, p. 128. Evidence of Hindu Tantras also favours the theory that the Tantras were imported from outside. See *Nepal Catalogue*, Vol. II, Preface, p. xviii.

were very attractive in the time of Buddha but inasmuch as they were unnatural their followers could be expected to follow them only for a certain time but not always or for centuries. It was wholly absurd to expect obedience to such strict disciplinary measures from all members of the Sangha even in Buddha's lifetime, if not for centuries after his Mahāparinirvāna. And after all what would be the result ? Freedom from births and rebirths is only a possibility, and the success at best is only questionable. The members of the Sangha must have revolted from time to time against these unnatural rules of discipline and party quarrels on such points were already in evidence in the second great Council when the Mahāsānghikas were expelled from the Church by the Sthaviras because the latter were unwilling to make any concessions on ten minor points of discipline. Rebellion against the rules on broader and more importaint matters of discipline must have been in existence amongst the monks,<sup>1</sup> but they could not create a party of their own which would sufficiently be able to cope with the orthodox section which was sure to go against them and denounce them as heretics. Those monks who saw salvation only in leading a natural life went on devising plans and probably by writing what we call the original Tantras which were secretly handed down through their trusted disciples who could practice the rites only in These Tantras are in the form of Sangitis secret. and are said to have been delivered by the Buddha in an Assembly of the Faithful. It is in this Sangiti form that all new ideas were introduced into Buddhism and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In the *Vinayapitaka* SBE we hear of monks who used to send wreaths of flowers to wives, daughters, young women and female slaves, to sit on one seat, lie on one bed, one mat, one coverlet with the wives and daughters and young women and female slaves, to eat food any time, to drink strong drinks, to dance, to sing, and play music and all these together in every combination. Buddha heard of this and sent some of his trusted disciples to carry Pabbājanīyakamma against them. *Cullavagga*, I-13.

the Sangitis, we must remember, were very powerful agencies in the introduction of innovations.

The orthodox followers of the faith were sure to challenge anything that had not been said by the Buddha and that seems to be the reason of the great popularity of the Sangiti literature. The original Tantras of Buddhism were also therefore in the Sangīti form wherein were inculcated doctrines which were diametrically opposed to the teachings of Buddha. Easy methods leading to happiness in this world were held out in this literature; easy paths leading to salvations were shown; great parade was made of the merits to be gained by the repetition of the Mantras, Dhāranīs, panegyrics and worship of gods. But everywhere any casual reader can detect a desire on the part of the authors to thwart all unnatural rules and regulations imposed on the followers. These disciplinary regulations gradually slackened down one after another, and ultimately when the Vajrayānists gained in power and got an overwhelming majority a general revolution was declared against the Mahāyāna orthodoxy which in course of time dwindled to nothingness as it was powerless to fight against the growing disorder amongst the Tantrics.

The Vajrayānists were however conscious that they were doing something which was against religion and morality, and covert hints to justify their action are not altogether infrequent in their literature. Indulgence in five *Makāras* cannot be said to be conducive to the good of anybody in any religion; to gain emancipation through the agencies of women such as was advocated in Vajrayāna did not also fail to create a baneful impression on the minds of their followers. Hence we find on their part a keen desire to justify their broad principles, and examples of this kind may prove interesting. The responsibilities of the Bodhisattva indeed are very heavy entailing untold sacrifices. They have to sacrifice everything for the good of suffering humanity, they have to sacrifice their family, children, worldly enjoyments for the benefit of all beings in order to lead them to the path of salvation. The Bodhisattvas cannot obtain their salvation even if they are entitled to it. But they must remain in existence and must strive for the uplift of all. If these Bodhisattvas commit little mistakes such as taking wine, being in the company of women, indulging in good food, fish, meat, etc., certainly these should not be taken into account in view of the colossal sacrifices the Bodhisattvas were daily making for the good of others.<sup>1</sup>

Later on this idea changed, and the Vajrayānists gave a blank charter by boldly declaring that there is nothing in the world that cannot be done by the Bodhisattva who has taken a vow to emancipate the world. It is of course very interesting to note in this connection that ultimately in the Tāntric literature the vow to emancipate the world was reduced to a mere convention, and though every Vajrayānist had to express this pious wish, indulgence in all actions for which common men are ordinarily doomed to hell were the only things practised by them to attain Siddhi. Indrabhūti who was one of the greatest diffusers of Tāntrism says in his  $J \hbar \bar{a} nasiddhi$  that by those identical actions which make ordinary men rot in hell for hundreds of crores of cycles, the Yogīs obtain emancipation.<sup>2</sup> They went a degree

<sup>1</sup> Compare: Cittasodhanaprakarana in JASB, LXVII, p. 178: बोधिचित्रं समुत्पाद्य सम्बोधी इतचेतमा। तन्नास्ति यन्न कर्मव्यं जगदुदरणाश्चर्येः॥ <sup>2</sup> Jñānasiddhi, p. 32, sl. 15. कर्मणा येन वै सच्चाः कल्पकोटिशतान्यपि। पच्चने नरके घोरे तेन योगी विसुच्यते॥ still further and in an authoritative Tantric work we find the following still bolder declaration :---

सम्भोगार्धमिदं सर्वे चैधातुकमग्रेषतः । निर्मितं वचनार्थन साधकानां चिताय च ॥ ¹

"These three worlds as a whole have been created by Vajranātha for the enjoyment and the good of the worshippers."

But the Sādhaka has to see that his mind is not troubled or that he is not attached to anything, meaning thereby to any special food or special woman. If the mind is troubled once the emancipation will be difficult to obtain.<sup>2</sup> The crowning remarks were given by Anangavajra where sanction for hideous immorality is given in apparently very harmless words. He says "without Prajñāpāramitā emancipation is not possible, and Prajñāpāramitā resides in every woman. Emancipation can only be obtained by coming in contact with any woman whether of low origin or high or whether mother, sister or other near relatives."<sup>3</sup> Vajravānists went beyond due limits in their spite against the strict rules of morality, and they violated all of them and plunged headlong into the worst immorality and sin, and practised a religion which has been characterised by Raja Rajendra Lal Mitra in the following most significant words:-

"Seeing however that the work in which they occur is reckoned to be the Sacred Scripture of

xxxii

millions of intelligent human beings, and their counterparts exist in almost the same words in Tantras which are held equally sacred by men who are by no means wanting in intellectual faculties of a high order, we can only deplore the weakness of human understanding which yields to such delusions in the name of religion, and the villainy of the priesthood which so successfully inculcates them."

Probably in the course of time the Vajravānists would have stepped back and brought in a more healthy tone in their religion, but by the time a reaction could set in the Muhammadans, were already up and doing, and with one stroke of their sword purged India for good of these horrible priests of immorality and lawlessness by killing every monk they could meet on the streets and by looting the rich monasteries which were the strongholds of mysterious and highly objectionable hosts of priesthood engaged in still more objectionable rites and practices. It is indeed a pity that the Hindus, and also the Jainas to a certain extent, could not throw off the worthless and immoral practices enjoined in the Tantras even when Buddhism was stamped out of India. The reason for this is not far to seek. The attractive practices enjoined in the Tantras, combined with the scandalously superstitious nature of the Indian people proved very lucrative for the unscrupulous priests who continued to fan the fire all along. All Sampradayas as they are called are nothing but organisations for feeding worthless and idle priesthood. They are supposed to minister to those householders who are constantly practising impious actions and daily gaining in sins. These gigantic organisations therefore are more or less the outcome of superstitious belief on the part of ordinary mortals and in these alone the residue of the once popular Tantrism now finds its expression.

Further, the Vajrayāna incorporated many leading tenets of Mantrayana which was a form of Mahayana Buddhism, where Mantras, Mudrās, Maņdalas, and gods were given the greatest prominence for the attainment of Siddhis or else Nirvana or omniscience. The earliest book of this class is the Vidyādharapiļaka which has been characterised by Hiuen Thsang as belonging to the canonical literature of the Mahāsānghikas. But this unfortunately is not available to us in original Sanskrit and we cannot say anything with regard to its subject matter or the particular tenets inculcated therein. But the case of the other work entitled the Mañjuśrimūlakalpa discovered by the world famous scholar the late Mahamahopadhyaya T. Ganapati Sastri is otherwise. The text of the book which forms a part of the Vaipulyasūtras of the Mahāyāna school is decidedly the earliest work of Mantrayana at present available. It is written in the Sangiti form, and in the same style as other Mahāyānasūtras arc, in prose and verse, and in an archaic style very closely resembling the Gāthā style. This book must have been very popular even after the destruction of Buddhism in India as will be evident from the fact that the book was copied only about four hundred years back in a monastery of Southern India by Ravicandra the head of the monastery called the Mūlaghosa Vihāra. The Manjuśrīmūlakalpa deals with the formulæ and practices which lead to the material prosperity of the followers of Mahāyāna, and probably belongs to the early centuries A.D. but decidedly after the time of the composition of the Amitāyus Sūtra or the Sukhāvatī Vyūha which ushered in the conceptions of Amitābha or Amitāyus and Avalokiteśvara for the first time in Mahāyāna. The Amitāyus Sūtra was first translated into Chinese at a period between A.D. 148 and A.D. 170 and hence the time of its composition may be fixed at about 100 A.D. or a little later. The Mañjuśri $m\bar{u}lakalpa$  in that case would be only about a hundred years later than the  $Amit\bar{a}yus S\bar{u}tra$ . If we take the  $Guhyasam\bar{a}ja$  as the very first and the most authoritative work of the Vajrayāna School we must admit also that much time must have elapsed between the age of Manjuśrimulakalpa and the age of the Guhyasamaja, which cannot be very much later than the time of Asanga who is traditionally regarded as the author of the new introduction.

The beginning of the Sangīti in the Mūlakalpa is in the orthodox style in opposition to the Tantric style which is decidedly later and where in the very opening scene Buddha is introduced in the company of a large number of women instead of an assembly of pure and pious Bodhisattvas as in the case of the earlier Sangītis. The doctrine of the five Dhyani Buddhas or even their names and Mudrās and their families are all absent in the Mūlakalpa while all these are present in the Guhya-Moreover, the Mantras and Mudrās which were samāia. later on systematised in the Vajrayana book are found scattered in the body of the text of the  $M\bar{u}lakalpa$  in a disorganised manner. The Mantras of some of the Dhyāni Buddhas themselves are found in the  $M\bar{u}lakalpa$ though not exactly with the same meaning or form in which they are met with in the Guhyasamāja. Furthermore, the example of a Bodhisattva disobeying all rules of morality and discipline, and obtaining emancipation by the five Makāras and other prohibited rites and practices, has not made its appearance in the Mūlakalpa. The Mūlakalpa indeed speaks of the Mantrayana but it does not refer to Vajrayana which is mentioned for the first time in the Guhyasamäja. Under these circumstances we may be justified in calling the Mūlakalpa as one of the earliest Mahāyāna Sūtra works on which perhaps is based the outward foundation of the Vajrayāna system. Yet, one who will read the Manjuśrimūlakalpa very carefully will not fail to notice that it is the product behind which there is a history of development of several centuries. And probably, if we could go to the root of this Mantrayāna, we would have voiced the opinion of Śāntarakşita and Kamalaśīla that instructions on Tantras, Mantras, Mudrās, and Mandalas were delivered by Buddha himself for the benefit of such of his followers who cared more for the material prosperity than the spiritual.

We can thus see that the Vajrayāna took into account all the good things, tenets, philosophical notions and theories, and incorporated all that was best in Buddhism and probably in Hinduism also, and it was owing to this that it attained great popularity. It satisfied everybody, the cultured and the uncultured, the pious and the habitual sinners, the lower and the higher ranks of people and devotees. The Vajrayāna which was in essence a very demoralising religion and went against all the teachings of Buddha and of the great patriarchs of Buddhism, could be popular only because it could cater for all tastes and because it was cosmopolitan in character.

It is difficult to suggest the exact place where Tantrism originated. The introduction of Sakti worship in religion is so un-Indian that we are constrained to admit it as an external or foreign influence. Some of the Tantras also support this view.<sup>1</sup> But these Tantrics who incorporated Sakti worship into their religion had some strongholds of their own from where the Tantras

तन्त्रं मदुन्नं भुवने भवनाधैरकरपयत्। त्यया तैर्भुवने तन्त्रं करूपे करूपे विज्यक्षते॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For instance Nepal Catalogue, Vol. II, p. 148 under the description of the Sodaśanityā Tantra :

M.M. Haraprasad Shastri informed us that he had discovered a Tantra where Siva gives instruction to Parvati- नाक लंभारते वर्षे वधिकाराय सर्वतः, and asks her to preach the Tantra to all and then return.

were disseminated amongst the Indian public and became popular. In the Sādhanamālā<sup>1</sup> we find mention of four Pithas or sacred spots of the Vajravānists, namely, Kāmākhyā, Sirihațța, Pūrņagiri and Uddivāna.<sup>2</sup> The identification of the first two is certain. Both are situated in the province of Assam. Kāmākhvā is now known both as Kāmākhyā or Kāmarūpa which is a few miles off from Gauhati. Sirihatta is modern Sylhet. The identification of the two others has given rise to much speculation and theorizing. Pūrnagiri is sometimes identified with modern Poona but this is very doubtful, though at this stage it is extremely difficult to suggest any new identification. Uddiyana is by far the most frequently mentioned among the four Pithas and its exact situation has been a matter of great controversy. L. A. Waddel identified this Uddiyana with Udyāna in the Swat Valley. M. Sylvain Levi will place Uddivāna somewhere in Kashgarh. M.M. Haraprasad Shastri definitely placed it in Orissa. We supported the third theory in several instances and assigned our grounds.3 Indrabhūti is described as a king of Uddivana, and Guru Padmasambhava as his son. 4 Padmasambhava married a sister of Santaraksita in the latter's native place in Zāhor.<sup>5</sup> (Modern Sabhar in the District of Dacca.) Santarakşita belonged to the royal family of Zahor, and therefore it is hardly possible that the king of this place would allow his daughter to be married to a vagabond who comes from such a long distance as Kashgarh or Udyāna in Swat, being driven out of the kingdom by his father Indrabhūti.<sup>6</sup>

<sup>1 2</sup> Op. eit. pp. 453, 455.

<sup>2</sup> Also spelt as Oddiyāna, Odiyana, Odryāna.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bhattacharyya: Indian Buddhist Iconography, Intro. p. xxvii, and Glimpses of Vajrayāna (in the Proceedings of the Madras Oriental Conference), p. 133.

<sup>4</sup> Waddel: Lamaism, p. 380.

 $<sup>^5</sup>$  Op. cit. p. 382. Zähor is identified by Waddel with Lahore with a query after it.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Op. cit. p. 381.

We can explain this marriage only if Uddiyāna and Zāhor are believed to be nearer to each other. Moreover, Uddiyāna is mentioned along with Kāmākhyā and Sirihaṭta which, as we can see, are very near each other, and it is hardly possible that Uddiyāna should be associated with the other two even though the distance may be very considerable.<sup>1</sup>

Uddiyāna,<sup>2</sup> according to the authority of *Pag Sam* Jon Zan, is the place where Tāntric Buddhism first developed. In the history of the eighty-four Siddhas Uddiyāna is described as containing 500,000 towns and divided into two kingdoms. In the one called Sambhala Indrabhūti ruled, and in the other Lankāpuri<sup>3</sup> Jalendra ruled, whose son had for his wife Indrabhūti's sister Lakşmīmkarā who became a Siddha after which Indrabhūti handed over the kingdom to his son.<sup>4</sup>

This also does not clear up our difficulties but the identification of Uddiyāna becomes dependent on that of Lankāpuri which is generally identified with either (1) a peak in the Amarakanṭaka mountain, or (2) a place in Assam, or (3) Central India, or (4) Ceylon.<sup>5</sup> But Lanka is never taken to the Northernmost and Westernmost part of India such as either Kashgarh or Swat even in a remote fashion. Now if we accept the identification of Lankā in Assam then Uddiyāna will have to be located in the same country probably in the Western part of it, and this seems to be more likely as Kāmākhyā and Sylhet are both situated in Assam which was till recently formed part of the province of Bengal.

Moreover, the first Siddhācāryya Luipā in the Pag Sam Jon Zan is described as sprung from the fisherman

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Compare Waddel, op. cit p. 182 " and to the cemetery of Lankā (Crtsegs-pa) in the country of Zähor, where he was named 'Padmasambhava." Note this Lankā was a part of the kingdom of Uddiyāna.

 $<sup>^2\,</sup>$  S. C. Das wrongly writes Udyāna for Uddiyāna as he might have thought the two to be definitely identical.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Note in Waddel, op. cit, p. 182, Lankā is associated with Zāhor.

<sup>4</sup> Taranath, 325. <sup>5</sup> IHQ. Vol. 11, June, 354.

caste of Uddiyāna who rose to be the writer in the employ of the king of Uddiyāna and was then known as Samantaśubha. He met Śavarīpā who initiated him into the mysteries of Tāntrism.<sup>1</sup> But in the Tangyur Catalogue he is characterised as a Mahāyogīśvara and what is important as a *Bengali*.<sup>2</sup> M.M. Haraprasad Shastri has discovered some Bengali songs composed by him and published them in his now classical work *Bauddha Gan O Doha* with a short account of the author and his songs in the introduction.<sup>3</sup> Luipā seems to have composed a book of songs entitled *Luhipādagītikā*, which is now preserved in Tibetan translation only and from which only a few songs are extant in the original language.

There is then an apparent discrepancy in the two statements about the native place of Luipā, the testimony of *Pag Sam Jon Zan* will take it to be Uddiyāna whereas the Tangyur Catalogue will have it in Bengal. There is, however, in our opinion no discrepancy in the two statements, because Luipā can belong to Uddiyāna and still be a Bengali. The identification of Uddiyāna not being settled under the circumstances enumerated above it is quite possible to locate it in Bengal. If however Lankāpura, the counterpart of Uddiyāna, is located according to Prof. Jacobi in Assam, then Uddiyāna also will have to be located in Assam possibly in the Western part of it which is also a part of Bengal.<sup>4</sup>

It is then in Uddiyāna that Tāntrism first developed and was probably transmitted to the other Pīţhas Kāmākhyā, Sirihaţţa and Pūrņagiri (which must be somewhere near) and thence to the rest of India.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. cit. Index, cxv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. Cordier: Catalogue du Fonds Tibetain de la Bibliotheque Nationale, 2<sup>se</sup> partie, p. 33 under No. xii, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Op. cit, p. 20.

<sup>4</sup> In the Sādhanamālā, pp. 80 and 83 Sarahapā is also associated with Uddiyāna. Saraha wrote a number of Bengali songs. Buddha Gān O Dohā intro. p. 26. He is said to have been born in the kingdom of Rājūī (?) in Eastern India. Pag Sam Jon Zan, index. p. xxvi.

#### INTRODUCTION.

## § 4. Chronology of Vajrayāna.

From the foregoing it will appear that it is indeed very difficult to trace the origin of this strange religion, but it is much more difficult and hazardous with the present materials to attempt to build a chronology of Vajrayāna. But a beginning has to be made somewhere. Let us attempt, therefore, to make out a beginning in a way which may be above adverse criticism. It has already been pointed out that Vajrayāna is a field of literature entirely unexplored, and any research made in the beginning is bound to be faulty and not altogether free from error; and this, especially, when we have to depend for information on works of highly questionable authority like the Pag Sam Jon Zan or Tārānāth's Geschieste.

The Buddhists generally believe that the Tantras were introduced into Buddhism by Asanga, the elder brother of Vasubandhu, who flourished as we have shown elsewhere 1 between A.D. 280-360. But what he taught and what he introduced the history does not tell. We may however hold that he introduced something very questionable into Buddhism. The accounts of Tārānāth<sup>2</sup> point unmistakably to the fact that the Tantric knowledge was handed down in secret in a period between Asanga and Dharmakirti; but the material to construct the chronology of the Vajrayāna literature consists in some important Guruparamparās or the succession lists of Gurus and disciples through whom a particular Tantra has been handed down. Two such lists prove very valuable in determining the chronology of Vajrayana: one given in the Tangyur Catalogue of P. Cordier and another in the Pag Sam Jon Zan quoted in the edition of the Chakra Sambhāra

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Foreword to the Tativasamgraha (GOS No. XXX) p. lxvif.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tārānāth, 201.

(sic) Tantra by the late Kazi Dawasam Dup.<sup>1</sup> The first gives the succession as follows :---

Padmavajra, 2. Anangavajra, 3. Indrabhūti,
 Bhagavatī Lakşmī, 5. Līlāvajra, 6. Dārikapā,
 Sahajayoginī Cintā, 8. Dombi Heruka.

The second succession list on which we can rely for the present is the list of Gurus and disciples through whom the *Cakrasamvara Tantra* was handed down, namely: 1. Saraha, 2. Nāgārjuna, 3. Śavarīpā, 4. Luipā, 5. Vajraghaņţā, 6. Kacchapā, 7. Jālandharī, 8. Kṛṣṇācāryya, 9. Guhya, 10. Vijayapā, 11. Tailopā (or Tilipa), 12. Nāropā.

It is natural to assume that the Tantric Gurus were very particular about their succession lists and each important Tantra may be believed to have a list of this kind. When these Tantras were translated into Tibetan the translators occasionally noted down the tradition of the Tantras as it was handed down through a succession of Gurus and disciples. It is in this way some lists have been preserved and at present constitute our only authentic material in determining the chronology of this extensive literature.

The two lists above stated are pretty long and cover a considerably long period, and seem to be fairly authentic. In these two lists the point of contact is represented by Jālandharī who in the second list was the first to profess the *Hevajratantra* and to compose a work on the subject. The *Hevajratantra* was introduced by Padmavajra who must therefore be earlier than

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In determining the chronology importance has been laid on the sequence of works composed by each author and on ascertaining from the titles or actual works how far one is indebted to the other. When such information cannot be had, help from Tārānāth and such other authorities has been freely taken. No reliance has however been placed on the mere words of these Tibetan authorities when evidence of borrowing is manifested in the actual works composed by the authors.

Jålandharī by at least one generation.<sup>1</sup> The second point of contact is that Kamalaśīla who was removed by one generation from Indrabhūti wrote a book in which he closely followed a commentary composed by Saraha. The third point of contact is that Dārika in one of his songs reverentially mentions the name of Luipā who must therefore be earlier.

Now in the first list the name of Indrabhūti is by this time quite familiar; he was the father of Guru Padmasambhava who was invited by a king of Tibet and who along with Śāntarakṣita the author of the *Tattva*sangraha erected a monastery at Samye in the year 749 A.D. We have elsewhere <sup>2</sup> discussed this question and have shown that the time when Indrabhūti lived can be fixed to a period between A.D. 687-717 onwards. If we take A.D. 717 as the starting point and 12 years between each succession of a Guru and his disciple then the approximate time of the first succession list will be as follows :—

| 1.         | Padmavajra         | •• | cir. 693 A.D. |
|------------|--------------------|----|---------------|
| 2.         | Anangavajra        | •• | cir. 705 A.D. |
| 3.         | Indrabhūti         | •• | cir. 717 A.D. |
| <b>4</b> . | Lakșmimkară        | •• | cir. 729 A.D. |
| 5.         | Līlāvajra          | •• | cir. 741 A.D. |
| 6.         | Dārikapā           | •• | cir. 753 A.D. |
| 7.         | Sahajayoginī Cintā | •• | cir. 765 A.D. |
| 8.         | Dombī Heruka       | •• | cir. 777 A.D. |

Now if Jālandharī is taken to be removed by only one generation from Padmavajra who introduced the *Hevajratantra* for the first time, and an interval of 12 years is taken between each succession the chronological order of the second succession will be as follows:—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> If however we believe in the story that he along with Gorakşa, Kānhupā and Gopīcandra belonged to the reign of Devapāla (cir. 820 A.D.), then according to our calculation A.D. 784 will have to be assigned to Luipā who is referred to by Dārikapā (753 A.D.) ! But this is absurd. See *infra*.

<sup>2</sup> Tattvasamgraha, foreword, p. xvf.

| 1.  | Saraha              | ••  | cir. 633 A.D. |
|-----|---------------------|-----|---------------|
| 2.  | Nāgārjuna           | ••  | cir. 645 A.D. |
| 3.  | Śavarīpā            | ••  | cir. 657 A.D. |
| 4.  | Luipã               |     | cir. 669 A.D. |
| 5.  | Vajraghaņţā         | ••  | cir. 681 A.D. |
| 6.  | Kacchapā            | ••  | cir. 693 A.D. |
| 7.  | Jālandharīpā        |     | cir. 705 A.D. |
| 8.  | Kŗṣṇācāryya         |     | cir. 717 A.D. |
| 9.  | Guhya               | ••  | cir. 729 A.D. |
| 10. | Vijayapā            | ••  | cir. 741 A.D. |
|     | * *                 | * 1 |               |
| 11. | Tailopā (or Tilipa) | ••  | cir. 978 A.D. |
| 12. | Nāropā              | ••  | cir. 990 A.D. |

When we fix the time of Saraha we practically go to the root of the Buddhist Tantra or Tantravana. because Saraha is reputed to be one of the chief promulgators of the Tantric religion. Both Taranath and the author of the Pag Sam Jon Zan admit that Saraha was one of the earliest writers and diffusers of Tantric doctrines and practices. While mentioning the origin of some of the most important Tantras, Tārānāth gives us the information<sup>2</sup> that Saraha (633 A.D.) introduced the Buddhakapāla Tantra, Luipā (669 A.D.) the Yogini Sañcaryā, Kambala and Padmavajra (693 A.D.) the Hevajratantra, Krsnācāryya (717 A.D.) the Samputatilaka, Lalitavajra (693 A.D.) the three divisions of the Krsnavamāritantra, Gambhīravajra the Vajrāmrta, Kukkurī (693 A.D.) the Mahāmāyā, and Pito (?) the Kālacakra. It is interesting to note that the name of Saraha has also been placed on the top of the succession list of a Tantra of no less celebrity than the Cakrasamvara Tan-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> There was, it seems, a big gap before Tailopā and all the intermediate Gurus were not mentioned. Tilipā was a contemporary of Mahīpāla, probably the first Mahīpāla of the Pāla Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahīpāla as a Dvārapaņdita of Vikramašīla. Pag Sam Jon Zan, index, pp. xli, lv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tārānāth, p. 275 f.

tra and that the names of at least four among the Gurus in Tārānātha's list are in chronological order, namely, Saraha, Luipā, Padmavajra, and Kṛṣṇācārya in accordance with the proposed calculation.

Let us now see how the account of Saraha as given by Tārānāth is corroborated by the author of the Pag Sam Jon Zan. According to him Rāhulabhadra or Saraha was the name of a Buddhist sage born of a Brāhmin and a Dākinī, in the city of Rājñi(?)in the Eastern country. He was an adept both in the Brahmanical and the Buddhist lores and flourished during the reign of King Candanpāla of Prācya. He worked some miracles in the presence of king Ratna Phala and his Brāhmin minister and thereby converted them to the Buddhist faith. Afterwards he became the high priest of Nalanda. It is also related of him that he visited Orissa where from one Covesa Kalpa he learnt the Mantravana, and from there proceeded to Maharastra. There he united in Yoga with a female ascetic who had approached him in the guise of an archer's daughter. Having performed the Mahāmudrā ritual of mysticism with her he attained to Siddhi. He was thenceforward called Saraha. He used to sing the Dohā (hymns) of mysticism and thereby converted 5,000 people and their king to Buddhism. He is characterised as the earliest diffuser of Tantric Buddhism. He composed a large number of works in Sanskrit and several among them are preserved in the Tibetan Tangyur.

All our authorities, namely, Tārānāth, the author of the *Pag Sam Jon Zan* and the Cakrasamvara succession list are agreed on one point at least that Sarahapāda, also known as Sarahapā, Sarahabhadra and Rāhulbhadra, was one of the earliest Buddhists responsible for diffusing the Tāntric knowledge and popularising it. It is noteworthy that our calculation makes him a con-

xliv

temporary of Dharmakīrti (600-650 A.D.) during or after whose time according to Tārānāth the Tantras got publicity.

The next author of importance is Nāgārjuna (A.D. 645) who is, of course, different from the author of the same name who is regarded as the founder of the Madhyamaka school of Buddhist philosophy. Absurd accounts are recorded about the life of this Nāgārjuna and wild stories are told of his stupendous magical feats. M. Walleser,<sup>1</sup> after a thorough investigation of the accounts of Nagarjuna from Tibetan and Chinese sources, has come to the conclusion that there was no such person as Nāgārjuna existent on the face of the earth. From his learned and scholarly observations it can be easily seen that the Tibetan sources have hopelessly mixed up together the accounts of the Nāgārjuna the disciple of Aśvaghosa with the Nāgārjuna who was a disciple of Saraha. One flourished in the first and second quarter of the second century and was the Guru of Aryadeva, while the other flourished somewhere in the middle of the seventh century, the two names thus being separated by nearly five hundred years. But as these two are taken erroneously to mean one and the same person a serious confusion has arisen. The Chinese version which does not take into account the Tantric Nāgārjuna is less confusing though it also abounds in absurd stories about his life. We are not, however, here concerned with the accounts of Nagarjuna, the founder of the Madhyamaka school, but we can easily prove the second or the Tantric Nagarjuna to be a historical person and a follower of Vajrayana. Two Sadhanas of his are recorded in the Sādhanamālā, one for the worship of Vajratārā,<sup>2</sup> while the other relates to the worship of Ekajatā.<sup>3</sup> In the colophon<sup>4</sup> of the latter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Life of Nagarjuna from Tibetan and Chinese Sources, p. 1.

<sup>2</sup> p. 193 f. 3 p. 265 f. 4 आर्यनागार्जनपादिः भोडेष उड्तम्॥

it is distinctly said that Nāgārjuna rescued this Sādhana from the country of Bhota which may be identified with Tibet. The worship of Ekajatā appears to have been current in Tibet, and the goddess probably belonged to the primitive Bon religion of that country, and it was Nāgārjuna who for the first time introduced this goddess into Buddhism. We can thus see that Ekajatā, variously known as Ugratārā, Mahācīnatārā, etc., is comparatively a recent introduction in Indian religions, and definitely say that any work, Buddhist or Hindu, which may refer to this goddess must be later than the time in which Nāgārjuna flourished. Nāgārjuna was quite famous and wrote a large number of Tāntric works the translations of many of which are still preserved in the Tibetan Tangyur.<sup>1</sup>

Savarīpa (657 A.D.) is our third author in chronological order. In the Pag Sam Jon Zan<sup>2</sup> he is described as having belonged to the hill tribe called the Savaras or huntsmen in Bāngālā where he met Nāgārjuna during the latter's residence in that country, and embraced Tantrism, and after being initiated by him, along with his two wives Loki and Guni attained to sainthood. This Savarīpā was also a historical person and has composed a Sādhana of Kurukullā which is published in the Sādhanamālā, for the first time.<sup>3</sup> He is also the author of a number of melodious songs in the vernacular of his country which according to the authority of Pag Sam Jon Zan was Bāngālā. This Sādhana above referred to has been found in only one manuscript, namely, the one from Cambridge which bears a date in Newari Era equivalent to A.D. 1165. In this Sādhana also there is a Dohā in vernacular.<sup>4</sup>

Luipā (A.D. 669) is our next author in chronological

<sup>8</sup> p. 385.

4 See Infra and Sādhanamālā, p. 387.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Infra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op cit, Index, p. exxxi.

order. He is termed the first Siddhācāryya or magician and is even now respected by the Tibetan Buddhists. In the Tangyur Catalogue of P. Cordier, he is distinctly called a Bengali.<sup>1</sup> He is further said to have sprung up from the fisherman caste of Uddiyāna and was very fond of the entrails of fish. He was formerly a clerk in the employ of the king of Uddiyāna and was known as Samantaśubha.<sup>2</sup> Several *Dohās* of his are recorded in the *Caryācaryaviniścaya*<sup>3</sup> which has been published in Bengali characters by Mahamahopadhyaya Dr. Haraprasad Shastri of Calcutta.

Leaving aside the next two Gurus such as Vajraghanțā and Kacchapā about whom we have practically very little historical information, we pass on to another great name in Täntric Buddhism. This is Padmavajra (A.D. 693) the first name in the first succession list above referred to and the author of a large number of works out of which only two are extant in Sanskrit while many others are preserved in translations in Tibetan Tangyur. According to Tārānāth he was the first to introduce the Hevajratantra in Vajrayana, which he did along with his collaborator, Kambalapada. Padmavajra is also said to be a contemporary of Indrabhūti, Lalitavajra and Kukkurīpā.4 This Lalitavajra is probably the senior Lalitavajra who is said to have introduced the three divisions of the Krsnayamāritantra,<sup>5</sup> and therefore should be distinguished from the later Lalitagupta who was a disciple of Advayavajra.<sup>6</sup> Kukkurīpāda another contemporary of his is believed to have introduced into Vajrayāna the Mahāmāyātantra.

Padmavajra was a historical figure and we have discovered a very interesting work of his entitled the

<sup>5</sup> Tārānāth, p. 275f.

6 see below.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> op. eit., Vol. II, p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bauddha Gän O Dohä, p. 1-76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pag Sam Jon Zan, index, p. cxv.

<sup>4</sup> Tārānāth, p. 188.

Guhyasiddhi,<sup>1</sup> which seems to have been a work of great authority in Tibet even so late as 1747 A.D. when Pag Sam Jon Zan was written.<sup>2</sup> The whole work is written in what is called the *twilight language* but still it can be easily seen that he advocates mystic and objectionable rites and practices, which he terms secret rites. According to Padmavajra such practices and rites were first formulated by the Buddha and were first recorded in the Srīsamāja which is only another name of the Guhyasamaja. Beyond the Śrīsamāja he says there is no better treasure in the three worlds.<sup>\*</sup> Further, he says: how wonderful are the teachings of Vajrayāna which is the most secret of all secrets, and is without Svabhāva (real nature) and is pure and incomparable.<sup>4</sup> He advocates the meditation on the Prajñā (wisdom) and the Upāya (means) and the remembrance of the admantine mind, all of which are more secret than all secrets and which are not possible of attainment without the female element or the Sakti.<sup>5</sup> He asks his followers to enjoy the Mahāmudrā conjoined with the Upāya which is in his own body. The knowledge of Mahāmudrā which is most auspicious is of a peculiar nature which can be realized by one's own self.<sup>6</sup> Padmavajra, in accordance with the

<sup>1</sup> One copy exists in the Oriental Institute MSS. Library and another is with MM. H.P. Shastri of Calcutta.

<sup>2</sup> See op. cit., p. lxiii, index.

- <sup>3</sup> श्रीसमाजात घर गासि रतभूतं तिधातुते।
- 4 अक्षो गुप्तातिमुप्तस्य वज्रयानस्य देशगा । निःस्तभावस्य श्राडस्य विद्यते यस्य नोपसा ॥
- <sup>5</sup> चलेसल् कथ्यते गुप्तं प्रद्योपायविभावनम् । स्वरणं चित्तवज्ञस्य गुप्ताल् गुप्ततरं परम् ॥ ये न जाननित तं ग्रुखं स्व हे केपि व्यवस्थितम् । निर्हति तं पदं दिखं तेषां सम्यक क्वीम्यच्यम् ॥
- <sup>6</sup> मडासुद्रां निषेवेत खरेडोपायसंयुताम् । खसंवेद्या डि सा विद्या मडासुद्रा परा प्राभा॥

xlviii

teachings of Guhyasamāja, follows the doctrine of the five Dhyani Buddhas, and says that by these five forms alone Sambodhi can be attained in accordance with the pronouncement of the Tathāgatas. The five forms are: Śāśvata (Vairocana) Aksobhya, Ratna, Ayus, (Amitābha) and Kulādya (Amoghasiddhi).<sup>1</sup> Siddhi or perfection is indeed very difficult to attain in one life; but those who so desire should, according to Padmavaira. take up the secret rite which is the destroyer of all dual thoughts. If he is initiated in the Tantra of Śrīsamāja which is the cause of all happiness he may obtain divine perfection by coming in contact with the Mahāmudrã. But in order to do so the initiation (Abhiseka) must be taken from a Guru without whose kind assistance no success can follow.<sup>2</sup> Throughout Guhyasiddhi similar ideas occur and it is useless to enumerate the practices inculcated therein. The long and short of the whole work is that without Mahāmudrā (great woman), no emancipation or success in any rite is possible. But if you are initiated into the Mahāmudrā cult success is assured even if you do things which are against all laws, social or religious.<sup>3</sup>

Jālandharīpā, also known as Hādipā (705 A.D.), whom we place one generation after Padmavajra or Saroruhavajra is made by Tārānāth<sup>4</sup> a contemporary of

 पद्माकाराभिः सम्बोधिरेव प्रोक्तास्त्रथागतेः । शाचनाचोध्वरतायर्कुलाद्यैः समवस्तितम् ॥
 अनेन जन्मना सिदिं यः कथिदभिवाव्वति । तेम गुन्द्यवतं धार्ये सर्वद्यद्विष् द्वस् ॥ चभिषिक्ते समाजाख्ये तत्त्वे सर्वस्र्वोदये । मद्दासुद्राभिषेकेन दियसिबिप्रदायिका ॥ सतः स्वच्च्न्स्सास्त्राय चादियोगैकतस्परः । चथ्यासयोगरत्वन् गुत्रवन्नाद्विनःद्वतः ॥
 येम येन वधन्ने जन्मवो रोट्रबर्मणा ।

यग यग वश्व मध्यना जानवा राहकमण्डा सीपायेष तु तेनेव सुच्चमो भववत्र्यमात् ॥

<sup>4</sup> Op. cit., p. 195.

several important personalities such as Bhartrhari, Vimalacandra, Kṛṣṇācāryya, Tāntipā and even Dharmakīrti. In the *Pag Sam Jon Zan*<sup>1</sup> it is said that he was buried in a hole underground by the order of the King Gopīcandra of Cātigāon, who was afterwards converted to mysticism by the Ācārya.

It is indeed very difficult to place him correctly from the above accounts and all that can be said now is that Jālandharī was regarded as a very ancient Siddhācāryya as may be evidenced by Tārānāth's making him a contemporary of Dharmakīrtī whose time is definitely known to be the first half of the seventh century A.D. His other contemporaries are mostly mysterious persons and none can say, with any measure of accuracy, as to the time when they flourished. The very fact that Jālandharī wrote a commentary on a work of Saroruhavajra<sup>2</sup> and followed the *Hevajratantra* introduced by him<sup>3</sup> places him one generation after Padmavajra who flourished at the end of the seventh century.

Anangavajra (705 A D.), the disciple of Padmavajra, is characterised in the history of the Eighty-four Siddhapuruşas, as the son of King Gopāla of the Eastern India.<sup>4</sup> The time of Gopāla has been fixed by V. A. Smith<sup>5</sup> as *cir* 730 A.D. But S. C. Vidyabhūşana places him between 695 and 705 A.D.<sup>6</sup> Dr. S. Krisnaswami Iyengar also doubts this date; and in the absence of any inscriptional or monumental evidence we are more in favour of accepting the earlier date. Anangavajra's date will there-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. cit. index, p. xcvii. The same story is repeated in Sukur Muhammad's Gopicander Sannyāsa, edited by N. K. Bhattasali of Dacca. See pp. 11 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cat. du Fonds Tibetain, II, p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Tārānāth p. 275f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See Anangavajra in op. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Early History of India, 3rd edition, p. 413.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> History of Indian Logic, p. 323, "Gopāla who reigned up to 705 A.D."

fore be in consonance with the theory advanced in the history of the Eighty-four Mahāsiddhas. Anangavajra seems to be a fairly well-known author as can be seen from the number of works written by him whose translations now find place in the *Tibetan Tangyur*. One of his famous compositions is the *Prajňopāyaviniścayasiddhi*, copies of which are available in the Nepal Durbar Library<sup>1</sup> and the Library of the Asiatic Society of Bengal.<sup>2</sup> The work is characterised by its boldness of spirit and by the lucidity of his teachings. It is now in the course of publication in the *Gaekwad's Oriental Series*. Like Jālandharīpā who is probably his contemporary, he also wrote several works on the *Hevajratantra*<sup>3</sup> which was for the first time introduced into Buddhism by his Guru Padmavajra.

The next author of importance is Indrabhūti, (717 A.D.), the King of Uddiyāna, which is generally identified with Orissa but which may also conceivably be a part of Bengal.<sup>4</sup> He was the father of Padmasambhava who conjointly with the famous logician Śāntarakṣita erected the monastery of Samye in Tibet in the year 749 A.D.<sup>6</sup> His sister was Lakṣmīnkarā who was married according to the History of the Eighty-four Siddhas<sup>6</sup> to the Prince of Sambhala and attained Siddhi. Indrabhūti was regarded as an authority on Vajrayāna and Tantra long after his time.<sup>7</sup> He has written a large number of works and at least twenty-three among them are preserved in the pages of the *Tibetan Tangyur* in translations.<sup>8</sup> We have, however, been fortunate to discover

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nepal Catalogue, Vol. II, p. 64f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Descriptive Catalogue Govt. Collection, vol. I, p. 110.

<sup>3</sup> As we know from the index to Bauddha Gan O Doha, p. v.

<sup>4</sup> See Supra, p. xxxix; see also B. Bhattacharyya; Glimpses of Vajrayāna. (in the Proceedings, Madras Oriental Conference), p. 133.

<sup>5</sup> Waddel; Lamaism, p. 576.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Die Geschisten der 84 Zauberer : see Indrabhüti.

<sup>7</sup> Nepal Catalogue II, p. 56. 8 Bauddha Gan O Dohā, app. p. 14.

#### INTRODUCTION.

at least two of his works in original Sanskrit, namely, the Kurukullāsādhana which appears in the Sādhanamālā itself, while the other is called Jnānasiddhi.<sup>1</sup> This latter has been taken up for publication in the Gaekwad's Oriental Series and we hope to publish it at no very distant date. The Jñānasiddhi<sup>2</sup> is an extremely interesting work in twenty-two chapters, giving in a nut-shell many leading doctrines and rites of Vajrayāna which throw immense light on this obscure religion.

As the title indicates the thesis of the  $J \tilde{n} \bar{a} nasiddhi$ is that emancipation or perfection can only be attained through the medium of knowledge which is nothing but the knowledge of the five Tathāgatas or the Dhyāni Buddhas. In the first chapter which is entitled Tattvanirdeśa the author says that Vajrayāna is the essence of all Tantras, and those who do not know it move about in the sea of Samsāra. Emancipation cannot be obtained either by Mudrā or Mantra, or Mandala or by the learned or by the fools, or by any one who is devoid of knowledge. Those who are conversant with the kind of knowledge which is preached here can attain Bodhi even if they indulge in actions which are against law and morality, such as, animal food, strong drinks, etc. The knowledge, the author says, cannot be obtained without the kind offices of the Guru or the preceptor whose characteristics he describes. The knowledge is then defined as the knowledge of the Tathāgatas which is also known by the three terms Vajrajñāna 'admantine knowledge,' Samantabhadra 'auspicious all round' or Mahāmudrā 'great woman'. This knowledge is subdivided into five Ādarśajñāna, Samatājñāna, Pratyaveksaņājñāna, Krtyānusthānajñāna and Suvisuddhajñāna each

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> One copy is in the possession of MM. Haraprasad Shastri and two copies are in the Baroda Oriental Institute.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> For a comprehensive summary see Glimpses of Vajrayāna. Op. cit. 137f.

of which is represented by one of the five Dhyāni Buddhas. Armed with these five kinds of knowledge the ascetic should think himself as Sūnya in essence and all else as Sūnya, and with all the paraphernalia of worship should worship none but himself. There is no restriction of food nor is any class of women forbidden. Women of the lowest classes such as the Candālas or the Dombīs are epecially recommended for the purposes of Mahamudrā perfection, though daughters of higher castes such as Brahmins are also recommended with the remark that the worshipper must take care that his mind is not in any way troubled, always bearing in mind that there is no better truth than that which is experienced by himself.

The next author in chronological order is Kṛṣṇācāryya (717 A.D.). In Tangyur<sup>1</sup> we meet with several Kṛṣṇācāryyas, and it is indeed difficult to differentiate between them in the absence of more definite materials. Tārānāth makes Kṛṣṇācāryya a contemporary of Jālandharī, Bhartṛhari, Gopicandra and even Dharmakīrti. Tārānāth is probably wrong in making him a contemporary of Dharmakīrti who, as we definitely know, flourished in the first half of the seventh century. Kṛṣṇācāryya seems to be a contemporary of Jālandharī and Gopicandra<sup>2</sup> both of whom in all probability flourished in the first quarter of the 8th century.

According to the Pag Sam Jon Zan this Kṛṣṇa was born of a Brahmin family of Orissa and was initiated into the mystic cult by Jālandharīpa. His disciple was a weaver (Tāntipā).<sup>3</sup> Kṛṣṇa is credited in the same work with having introduced the Tantras in which the male and female divinities sit clasping each other.<sup>4</sup>

<sup>3</sup> Index, p. v. <sup>4</sup> Index, p. lvii.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bauddha Gān O Dohā, app. p. 21ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sukur Muhammad : Gopicānder Sannyāsa, intro, p. 2.

Kṛṣṇācārya wrote in *Dohās* also, in his own vernacular, which was probably Uriyā and had great affinity towards the old Bengali language. Twelve songs of his are available in the original vernacular and are printed in the *Bauddha Gān O Doha*. The following<sup>1</sup> is only a specimen showing his language:—

> जिम जिम करिया करियिरें रिसच्च तिम तिम तयता मच्चगल दरिसच्च॥ घु॥ दग्रादलरच्यया इरिच्च दग्रदिसें विद्या करि दमज्ञें च्यकिलेसें ॥ घ॥

In the history of Vajravana the name of Laksminikarā (729 A.D.) is interesting not only because she is a woman but also because of the novel doctrines she preached without reserve and with great confidence and emphasis. Born in a royal family of Uddivāna as sister of Indrabhūti she showed remarkable boldness in preaching her own peculiar theories in a small but interesting work, entitled, the Advayasiddhi.<sup>2</sup> This work was long lost in the original Sanskrit but was preserved in the Tibetan Tangyur in translation.<sup>3</sup> To this work attention of scholars was first drawn by MM. Haraprasad Shastri in one of the stray numbers of an extremely irregular journal which goes by the name of the Dacca Review. We have since had an opportunity of studying this book more carefully and the leading ideas revealed by its study are summarised below. Throughout this work the influence of Indrabhūti's Jnānasiddhi is verv perceptible and this is due probably to the fact that Lakşmīmkarā was not only a sister of Indrabhūti but also one of his favourite disciples.<sup>4</sup>

liv

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. cit, p. 18.

 $<sup>^2\,</sup>$  One copy of this MS is in the Oriental Institute while the original is with MM. Haraprasad Shastri.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Catalogue du Fonds Tibetain, 2º partie, p. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Catalogue du Fonds Tibetain. II, p. 211.

In the Advayasiddhi a most remarkable and bold innovation has been introduced by the authoress. Hitherto the Vajrayānists advocated the worship of the five Dhyani Buddhas and their innumerable emanations, but what Laksminkarā advocated was quite out of the way and strange, even though since her time this new teaching has gradually won for it many adherents who are styled Sahajayānists, and who are still to be met with among the Nādhā Nādhīs of Bengal and especially among the Bauls. Laksminkara declares: "There is no need of undergoing suffering; no fastings, and no rites, nor bathing nor purification and other rules of society. Nor do you need to bow down before the images of gods which are prepared of wood, stone or mud. But with concentration offer worship only to your body where all the gods reside."

She explains later on, without however openly declaring the truth, that when the truth is known there is no restriction for the worshipper. He can eat anything, he can drink anything, violate any laws, human or divine. Towards women, she specially declares, no hatred should be displayed because they are the embodiments of the Prajñā in restraint.<sup>2</sup>

<sup>1</sup> न कष्टकच्पनां कुर्यात् नोपवासो न च क्रियाम् । सानं शीषं न चैवाव ग्रामधर्भविवर्जनम् ॥ न चापि वन्दवेदेवान् काष्ठपाषाणस्टा्सयान् । पूजामस्यैव कायस्य कुर्याद्वित्यं समाहितः ॥

पूजायेदेवतान् तेन देषस्यान् तत्त्वभावनैः॥

<sup>2</sup> गम्यागम्यविकल्पन्तु भच्याभच्यमचिव च । पेयापेयं तथा मन्त्री कुर्यांत्रैव समाहितः ॥ सर्ववर्षसमुद्भूता जुगुपा नैव योषितः । स्तेव भगवती प्रज्ञा सम्बत्या रूपमात्रिता ॥ Later on, she says, that the instructions on Nirvāņa should always be obtained from the preceptor. In the whole of the moveable and immoveable world there is nothing better than a Guru through whose kind offices the wise obtain many kinds of perfections.<sup>1</sup>

Bhagavatī Lakṣmī or Lakṣmīmkarā's direct disciple was Līlāvajra<sup>2</sup> (741 A.D.) who was also a Vajrācāryya of great repute and wrote a large number of authoritative works. So far as we know none of his works is existent in the original Sanskrit but some are indeed preserved in Tibetan translation in the Tangyur collection. The following is a list of books written by Līlāvajra and translations of these in Tibetan are still extant<sup>3</sup>:---

- 1. Śrī Sahajaguhyasamājasādhana.
- 2. Śrī Sahajasiddhi.
- 3. Āryanāmasangītiķīkā.
- 4. Yamāntakamantramūlārtha Vajraprabheda.
- 5. Dākinīvajrapanjara-pancadākinīsādhana.
- 6. Kṛṣṇayamāritantrasya pañjikā.
- 7. Mahātīlakakrama.
- 8. Guhyasamājatantranidāna gurūpadeša bhāşya.
- 9. Vajrasattvašadhananibandhana.

From these titles it can easily be seen that both Vajrayāna and Sahjayāna were in a flourishing condition and that the *Guhyasamājatantra* and the *Krṣnayamāritantra* were regarded as very authoritative. It appears from the Tangyur that he also acknowledged another Guru by name Vilāsavajra<sup>4</sup> besides the one already mentioned. In the same way besides Dārika-

भाषार्थात् परसरवासि वैस्तोक्वे सपराधरे।
 यस्य प्रसादात् प्राध्यक्ते सिखयोऽनेकधा कृष्ठेः ॥ fol. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Calatogue du Fonds Tibetain, II, p. 212.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bauddha Gān O Dohā, app. p. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Catalogue du Fonds Tibetain, II, p. 87.

pāda he had another devoted disciple who called himself Karuņācala. This latter was a poet of a high order and several of his compositions appear in the Sādhanamālā. His compositions are distinguished by easy-flowing diction and devotional language. In the end of the Sādhana of Vajramahākāla he has mentioned the name of his Guru Lilāvajra.<sup>1</sup>

The name of Dārikapāda (753 A.D.), the disciple of Lilāvajra,<sup>2</sup> is fairly well known through the publication of MM. Haraprasad Shastri's *Bauddha Gān O Dohā*. From this work it appears that Dārika was a Bengali and wrote a number of songs in his vernacular some of which are recorded in the work above referred to.<sup>3</sup> In one of his songs he offers his obeisance to Luipa <sup>4</sup> and this leads the editor MM. Shastri to think that Dārika was a direct disciple of Lui.<sup>5</sup> Luipa, as we have shown, belonged to an earlier age and as such any close connection between the two is hardly admissible. We can, however, explain this by holding that Dārika probably mentioned Lui as he was the first Siddhācāryya, and this seems to be a more reasonable explanation. A specimen of his song is given below :—

त्रुन करुशारि चाभिनवारेँकायवाक् चिद्य । विलसइ दारिक गच्यशत पारिम कुर्लें॥ राद्या राद्या राच्यारे द्यवर राद्या मोहेरा वाधा / लुइ पाद्य पर दारिक दादग्र भुवने लघा ॥

Dārika composed a pretty large number of works in Sanskrit but none of them is found to be existent in the

अजिलावजगुरोः प्रथम्य चरणं छला तदाज्ञामयी माला मूर्दनि साधनं जिनगुरीपालस्य जिल्ला छतम् । यत्पुष्यं करणाचलेन कविना तेनास्तु विश्वन्तरां । etc.

- <sup>2</sup> Catalogue du Fonds Tibetain, II, p. 212.
- <sup>3</sup> Op. cit intro., p. 30. <sup>4</sup> Op. cit., p. 53. खुद्द पाच पर दारिक द्वाद्दशभुक्षणें जभा।

<sup>5</sup> Op. cit., intro., p. 30.

original Sanskrit at the present time. He has written books on the *Cakrasamvara*, *Kālacakra* and *Vajra*yoginī Tantras. Several of his works were translated into Tibetan and the following among them are now extant <sup>1</sup>:—

- 1. Śrī Kālacakratantrasya Sekaprakriyāvrtti.
- 2. Tathāgatadrsti.
- 3. Cakrasamvarasādhanatattvasangraha.
- 4. Cakrasamvaramandalavidhi tattvāvatāra.
- 5. Cakrasamvarastotra sarvārthasiddhi višuddha chūdāmaņi.
- 6. Yogānusāriņī nāma Vajrayoginī tīkā.
- 7. Vajrayoginī pūjāvidhi.
- 8. Kāmakalā tāraņa sādhana.
- 9 Śrī Oddiyānavinirgata Mahāguhyatattvopadeśa.
- 10. Prajñāpāramitā hrdayasādhana.

Next comes Sahajayoginī Cintā (765 A.D.) a female ascetic and a disciple of Dārikapāda who is known to us as the authoress of the *Vyaktabhāvānugata-tattva-siddhi* a a small work in Sanskrit.<sup>2</sup> A translation of this in Tibetan also exists.<sup>3</sup>

It appears from her work that she was a follower of the Vijñānavādin school and laid particular stress on the Universe being nothing but the creation of the *citta* or mind. It is the mind, she says, which begets miseries and in consequence creates all the external objects. The Prajñā and Upāya are also creations of the mind and when they combine give rise to Mahāsukha in the mind which fancies the whole external world to be the forms of Mahāsukha. The mind has its vagaries and its own ways: sometimes it is sleeping, sometimes it is

lviii

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. cit., pp. 39, 40.

 $<sup>^2</sup>$  This MS. was discovered by us and a copy is preserved in the Oriental Institute.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bauddha Gan, index, p. 96.

awake and active, sometimes it begets desires, sometimes it is pure and sometimes it is impure, sometimes it has many forms and sometimes it is in an undescribable state. The Yogin who is able to realize the voidness of the external world and keep his mind free from reflection in all its different states and in all its vagaries and ways, is really the emancipated, and Buddhahood for him is easy of attainment. At the end of the work the authoress describes Vajrasattva in most eloquent language and characterises him as one who is realized by self alone, who defies comparison, is omnipresent, all-pervading, who is the creator, destroyer and the lord of the Universe and who brings into prominence the manifestations of the mind.<sup>4</sup>

Next comes Dombi Heruka (777 A.D.) the disciple of Sahajayoginī who like Dārika is well-known to many through the publication of the Buddha Gān O Dohā already referred to. He was a king of Magadha but became an ascetic.<sup>2</sup> In the Tibetan Tangyur he is sometimes called Ācāryya or Mahācāryya or Siddhācāryya. Dombī Heruka is recognized as one of the eighty-four Siddhas. He wrote books on Sahajayāna and Vajrayāna, and composed a book of songs entitled the Dombī-Gītikā. The songs given in the Bauddha Gān O Dohā are taken probably from this Dombī Gītikā composed by him. The following is a characteristic sample:

गड़ा जऊना सार्फें रे वह्वई नाई। तंहि दुडिलि सातड़ी पोइद्या लौने पार करेइ। वाइत डोम्बी वाइलो डोम्बी वाटत भइल उक्तारा। सदगुरु पाख पर जाइव एनु जिनऊरा॥<sup>3</sup>

प्रत्याकावेद्यो भगवान् उपमावर्जितः प्रभुः । मर्वमः सर्वव्यापी च कर्तां दर्ताजगत्पतिः ॥ त्रीमान वक्रसचोध्नी व्यक्तभावप्रकाश्चकः ।

<sup>2</sup> Tārānāth, p. 323 ; Pag Sam Jon Zan, index, p. cxliii.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Op. eit. p. 25.

Dombī Heruka composed a Sādhana of the goddess Nairātmā and this is recorded in the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$ .<sup>1</sup> It appears from the very opening lines of this Sādhana that he followed the *Hevajra Tantra*:

> डोम्बीहेरुकपारेर्देवीचक्रस्य भावना कथिता। सञ्चिन्य सकलं तत्त्वं हेवचात् योगिनीतग्लात् ॥

He wrote a fairly large number of works; the Tibetan translations of the following among others are extant.<sup>2</sup>

- 1. Daśatattva.
- 2. Yogiyogini nāma sādhāraņārthopadeśa.
- 4. Nairātmāyogini sādhana.
- 5. Ganacakravidhi.
- 6. Ekavīrasādhana.
- 7. Nāmasangītivrtti.
- 8. Guhyavajratantrarāja-vrtti.

Besides these he wrote another work, entitled, the *Sahajasiddhi*<sup>3</sup> which we have discovered in the original Sanskrit. This is a highly interesting work even though it is short and consists of three small chapters, and probably does not exceed even a hundred *slokas* in all. In it there are certain topics of absorbing interest, and we take this opportunity of recording some of the views expressed by the author.

Dombī formulates that the worship of Kula is the most important in Tāntric religion. Without it no success can be achieved, but with it great success is possible of attainment.<sup>4</sup> While explaining the word Kula, he says, they are five in number and they originate from the five Dhyāni Buddhas, Akşobhya, Vairocana, Amitābha, Ratnasambhava and Amoghasiddhi

+ कुल्सेवात् भवेत् सिडिः सर्वकामप्रदा शामा ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sādhanamālā, Vol. II, p. 443. <sup>2</sup> Bauddha Gān, app. p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Copy of this is preserved in the Oriental Institute.

and this is the reason why they are called *Kuleśas* or the Lords of the *Kulas* (families). The thunderbolt family originates from Aksobhya, the Lotus family from Amitābha, the Jewel family from Ratnasambhava, [the Disc family from] Vairocana and the Action family from Amoghasiddhi.<sup>1</sup>

From the word Kula the words Kulacara, Kaulika are derived. The Kanlas declare themselves to be Tantric Hindus. From the literature of the extant Kaulaism the meaning of the word Kula is not clear. Moreover, in some instances a large number of interpretations of the word appear which shows definitely that Hindus were not certain about the meaning of the word.<sup>2</sup> But the meaning in the Buddhist sense is quite clear and unequivocal; they gave not more than one interpretation to the word. The Kaulas according to them, mean the worshippers or the followers of the originators of the five families, namely, of the five Dhyani Buddhas. The question will then arise as to whether the Kaulas are really Hindus or Buddhists. We are not here to discuss this great question which should remain open until sufficient materials are at hand to prove either. There is indeed very little difference between the Kaulācāra and the Tantric Bauddhacara, because in both the desire to do improper and illegal things in the fullest extent is present.

Dombī Heruka has written about the theory of Mahāsukha, and the happiness obtainable therefrom has been fully dealt with. The happiness which can best be obtained by one's own experience, according to him, has four successive stages: Ananda, Paramānanda, Vira-

) कस्तोध्य वद्यमित्युक्तं कमिताभः पद्ममेव च । रत्नसकावो भावरत्वः वैरोजनस्तवाग्रतः ॥ कमोधः कर्म्यायाण् जार्ण्यानेन्त्री वि mänanda, and Sahajänanda. By the combination of the two elements Prajñā and Upāya these four stages of great happiness can be obtained.<sup>1</sup> It can only be experienced by one's own self and when so realized then only emancipation or perfection can be obtained.<sup>2</sup> In the 11th century Advayavavajra also voiced the same opinion.<sup>3</sup> Dombī Heruka was also responsible for the introduction of certain new elements into the Vajrayāna system.

The next period of the development of the Tāntric culture amongst the Buddhists is probably represented by a set of most powerful writers and popular gurus like Dipańkara (980-1053), Advayavajra or Avadhūtipā, his disciple Lalitagupta,<sup>4</sup> Tilopā of Cātigāon, Ratnākaraśānti, Prajñākaramati and Nāropā all of whom were contemporaries of King Mahīpāla I of the Pāla Dynasty who according to V. A. Smith flourished between A.D. 978 to 1030.<sup>5</sup>

# §5. Leading Tenets of Vajrayāna.

### (i) Conception of Guru.

In ancient India for all kinds of religious and secular knowledge the necessity of a *Guru* or preceptor was always felt, but nowhere is reverence to the *Guru* so much in evidence as in Vajrayāna. Nothing, they affirm, can be achieved without a preceptor. It is

| 1   | चानन्देन सुखं किश्वित् परमानम्द ततोऽधिकम् ।   |
|-----|-----------------------------------------------|
|     | विरमानन्द विरासः स्थात् सडकानन्द तु ग्रेषतः ॥ |
| 2   | तेषांमेव पारतन्त्रात् खसंवेद्यं महासुचम् ।    |
|     | स्तर्घवेद्ये भवेत् सिदिः स्तरंवेदा 😵 भाषना ॥  |
| 3 ( | T. p. 32, Gos, No. 40.                        |
| ;   | त्रीमदद्वयवन्नस्य गुरोर्मला पदाम्बुनम् ।      |
|     | वीमज्ञस्तितगुप्तेन तारासाधनमुच्यते ॥          |
|     |                                               |

For detailed information see N. K. Bhattasali; ed: Gopicänder Sannyäsi,
 p. 60; Indian Teachers of Buddhist Universities, p. 158.

impossible to follow mystic doctrines and practices without a preceptor. What particular Mantra or mystic practice is suitable to a person who is already initiated must be told by the preceptor whose duty it is also to inform him of the way in which it should be repeated and the number of times it should be muttered in order to obtain the different kinds of perfections (Siddhis). The Buddhists always had preceptors practically since the time of Buddha, but the more Buddhism became mystified in its later stages the greater was the necessity of preceptors that was felt, and, in Vajrayāna, we find the position of the Guru altogether paramount. He is idolized as the Buddha, he is the Sugata, he is Dharmakāya, and the bestowal of emancipation lies in his power; he is omniscient and without his kindness nothing can be achieved. In every Täntric work there is an evidence of the high esteem in which the Gurus were held ' and, in many works, the characteristics of the Guru and the disciple are enumerated.<sup>2</sup> Simply because a Mantra is known it does not necessarily follow that by muttering it one can attain perfection. It is impossible, and it is against the principles of Vajrayāna. The worshipper is first to be initiated by a Guru, and he must obtain the different kinds of Abhiseka from the Guru, and then, if all his instructions are followed in the most precise manner possible, then and then alone Siddhi or perfection is possible of attainment. Guruship is a position which is very difficult to attain; and unless one answers to the characteristics laid down in Vajrayāna literature he is no Guru but a cheat.<sup>3</sup>

अन्ये च गुरवः ख्याता किय्याज्ञानाभिमानिनः । स्रोभाद्यर्थं प्रकुर्वमि धर्मस्य देश्मां पराम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See. for instance, the prayer to the Guru by the disciple in the *Prajnopāyaviniscayasiddhi*, GOS, p. 12, ślokas 9-16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See, for instance, Jnānasiddhi GOS, chapters 13 and 14, on pp. 71 ff.

<sup>3</sup> Cf. Jhānasiddhi, GOS, p. 72-

## (ii) Regulations for worshippers.

In view of the conflicting statements regarding the restrictions imposed on the worshippers in the Sādhanamālā, it becomes difficult to say as to how the lives of the worshippers were regulated in those times, and what mandates of the Church they had to follow. We find, for instance, that the worshippers must abstain from taking non-vegetarian and all objectionable items of food such as, onions, oil, salt, etc., and must not violate the rules of strict celibacy.<sup>1</sup> In other places it is said that the offerings should consist of flesh, wine and other objectionable articles.<sup>2</sup> In one place it is said that worship should be done after purifying the body by bath and by observing the rules of celibacy.<sup>3</sup> In other places, again, contrary to the above, no restriction is laid down either of place or of any particular food.<sup>4</sup> Again, we also meet with a general rule that the worshipper obtains perfection by the muttering of the Mantras only, even without drawing the Mandala (magic circle) or purifying himself by fasting.<sup>5</sup>

The reason for this contradiction seems to be that the Vajrayānists recognized the existence of different grades among the worshippers, and legislated for the different classes beginning from a strict observance of *Vinaya* rules in the lowest ranks to the stage of no restriction in the highest ranks. Indrabhūti recognized three classes of disciples, as Mrdu, Madhya and  $Adhim\bar{a}tra$ , who had different degrees of mental development, and

- <sup>2</sup> p. 585 मांसआम्ब्रिकामदापुष्यभूपविवेषनं etc.
- <sup>3</sup> p. 336 न्यासमित्यं विधानेन प्रकुंगीत् ब्रह्मचर्यतः ।

4 p. 388 चव स्थाननियमी नासि नापि भोजने नियसः। चव मन्त्रजापसु क्रियमाणः थया न कचिन् प्रस्टेति तथा कर्त्तवः।

<sup>5</sup> p. 221 विमा मण्डलकत्वानोपवासेन केवलं जापमाचेण सिडति।

<sup>1</sup> p. 251 त्रिकालसायी मदानांसवसापत्तार्खनेललवणविवर्जितलिकालं जपेत् ।

<sup>. 333</sup> त्रस्मचर्यासिषत्यागसद्यपानविवर्जनस् ।

प्रत्यन्नं ज्ञानसित्येष विधिरत्रोपदिग्यते 🛛

prescribed for them according to their mental capacities different regulations for their spiritual uplift.<sup>1</sup> Advayavajra classified the Buddhists as Śaikṣas and Aśaikṣas and prescribed the strictest rules for the Śaikṣas who were less advanced.<sup>2</sup> The Aśaikṣas being much more advanced in the matter of spiritual progress were allowed to follow such advanced practices as are prescribed in the *Anuttarayogatantras*.

Our late lamented friend Kazi Dawasam Dup has given us also a classification of the Vajrayāna; he divides it into six stages, though, of course, he regarded the different divisions as pertaining to Mantrayāna.<sup>3</sup> The aforesaid divisions are :--

- 1. Kriyātantrayāna.
- 2. Caryā(Upāya)tantrayāna.
- 3. Yogatantrayāna.
- 4. Mahāyogatantrayāna.
- 5. Anuttarayogatantrayāna.
- 6. Atiyogatantrayāna.

We do not know on what authority this classification is based and there is little hope of knowing it as the reverend Kazi is now no more. It is to be pointed out in this connection that this elaborate classification was unknown in India where only the (1) Kriyātantra (2) Caryātantra, (3) Yogatantra and (4) Anuttarayogatantra<sup>4</sup> were known. These four terms are more or less frequently met with in Buddhist Tāntric literature and as such they make their appearance in the Sādhanamālā also. Beginners and initiates into the mysteries of Vajrayāna were, of course, admitted in the lowest ranks, for instance, in the Kriyātantra where strict

<sup>1</sup> Jnänasiddhi, chapters 18, 19 and 20, pp. 95ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Advayavajrasamgraha, chapter 1, p. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Cakrasambhāratantra (Tāntric texts), intro., p. xxxii.

<sup>4</sup> See Waddell: Lamaism, p. 152.

rules, discipline, and celibacy were enjoined on them until they were considered fit to be raised to the higher class. The Yogatantra appears to have been reserved for those who were considered fit to come in contact with the Saktis, while the Anuttarayogins belonged to the highest class and were immune from all laws, human or divine. They were called Siddhas and were believed. to be in possession of extraordinary powers of working miracles and performing prodigious feats. The traditional number of the Siddhas is recognized as eightyfour and they mostly belonged to the Pala period of Bengal History.<sup>1</sup> The Tibetans are supposed to have preserved a history of these eighty-four Siddhas and this has been translated into German by A. Grunwedel and published as Die Geschichten der Vierundachtzig Zauberer (Mahāsiddhas) in the Baessler Archiv, Band V. 1916.

#### (iii) Mantras.

The Mantras or mystic syllables constitute the backbone of Tāntric worship and of Vajrayāna; they are of innumerable varieties, such as, Bīja, Hrdaya, Upahrdaya, Pujā, Arghya, Puşpa, Dhūpa, Dīpa, Naivedya, Netra, Šikhā, Astra, Rakṣā, and so forth. These Mantras are mostly unmeaning words but they sometimes disclose distinctly the influence of a language now unknown.<sup>2</sup> It is however impossible to say how these Mantras were introduced in ancient India; the Vedic hymns were indeed called Mantras but they had their meaning. But these Tāntric Mantras are in most cases meaningless strings of words, sometimes giving absolutely no sense. The Vajrayānists, of course, in several instances, attempted to trace the origin of certain Mantras which point unmistakably to Buddha himself as

lxvi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kern : Manual of Buddhism, p. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See for instance the Mantra of Jānguli for prevention of snake bite, and for killing snakes. Sādhanamālā, p. 249-50.

their originator.<sup>1</sup> The Mantras of Vajravāna seem to be a development of the Dhāranis contained in the Vidyādharapīţaka to which a reference has been given by Hiuen Thsang. These Dhāranīs according to Kern existed in Buddhism from very ancient times,<sup>2</sup> and seemed to have been introduced into Buddhism for the benefit of the less advanced followers who did not care so much for their Nirvana as they did for their material prosperity in this world. Such recruits to Buddhism were enjoined to read some of the Sūtras which however proved to be beyond their intelligence. For their benefit these had to be shortened into Dhāranis and they had to commit them to memory. This seems to be the process in which the Sūtras underwent a change in very ancient times, and ultimately when they were further reduced they gave rise to Mantra. Take for instance, the example of Astasāhasrikā Prajňāpāramitā which in itself is too stupendous for any tolerably learned Buddhist to read through and understand, not to speak of the illiterate mass which were mostly responsible for the great popularity of Mahāyāna. They cannot indeed read this vast literature for acquiring merit; for them something shorter was necessary. Prajñāpāramitā with its eight thousand stanzas was therefore reduced to a hundred, and, ultimately, to a very few stanzas which became known as the Prajñāpāramitā Hrdaya Sūtra which was further reduced to make room for the Prajñāpāramitā Dhāranī. The next step in this chain of evolution is in the formation of a Prajñāpāramitā Mantra which makes its appearance in the Sādhanamālā, and this again led to the conception of her Bija in one syllable Pram in response to which the Sūnya may transform itself in the form of the god-

<sup>1</sup> Cf. p. 334 प्रज्ञादिसाधननिदं सुगतोपदिष्टं।

p. 335 खाडानः कथितः च एष सुग्रतेर्मन्तः कविलादिभूः।

<sup>2</sup> Manual of Buddhism, p. 6.

#### INTRODUCTION.

dess Prajñāpāramitā, a veritable metamorphosis of the Prajñāpāramitā literature. The origin of the Tāntric Mantra thus can be traced through the successive stages of the Buddhist literature; when, however, we turn our attention to Hindu literature we are surprised to find that the Tāntric Mantras suddenly make their entry in the Hindu Tāntric literature without showing even a faint trace of the earlier and crude stages of development. To our mind this seems to be a sufficient reason for believing the Hindu Māntric system to be later than the Buddhist Vajrayāna and for holding that they were incorporated into Hinduism bodily from Buddhism.

In the Sādhanamālā the sādhana for Jāngulī which is in the form of a Sangīti is said to have been delivered by Buddha himself.<sup>1</sup> In the sādhana of Vajrasarasvatī it is said that this sādhana has been composed in accordance with the instructions of the Sugata.<sup>2</sup> With reference to the Mantra Om picu picu prajñāvardhani jvala jvala mehāvardhani dhiri dhiri buddhivardhani svāhā the sādhana says that this Mantra was delivered by Buddha himself.<sup>3</sup> The famous logician Śāntaraksita and his erudite disciple Kamalasila both of whom belonged to the eighth century are of opinion that the Buddha instructed the people in the Mantras, Mandalas, etc. so that they might obtain prosperity in this world.<sup>4</sup> From these facts we can easily maintain that Buddha introduced some sort of mysticism into his religion which. in later times owing to a variety of influences, developed

² p. 334 : प्रशादिसाधनमिदं सुगतीपदिष्टं।

- <sup>3</sup> p. 335 : खाडानः वधितः स रष सुगतेर्मन्तः वविलादिभूः।
- 4 Tattvasamgraha, p. 905 : सदुक्तं मन्त्रयोगादिनियमादिधिवत्स्तृतात् । etc. Kamalasila adds:---

तेन भगवत्तोन्नचारी मन्त्रयोगादिनियमचेति विग्रडः। योगः समाधिः। बादिग्रब्देन सुदामण्डस्रादिपरिग्रडः।

lxviii

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See p. 248ff.

into a full fledged mystic system in the form of Vajrayāna.

The Vajrayānists maintain that the Mantras are endowed with great powers and blindly believe in them. In the Sādhanamālā, passages showing this blind faith on their part are too frequent and eloquent. In one place it is said: What is there impossible for the Mantras to perform if they are applied according to rules?<sup>1</sup> In another place it is said that through the repeated mutterings of the Mantra, so much power is generated that it can astonish the whole world.<sup>2</sup> The Mantras by their power can even confer the Buddhahood <sup>3</sup>; the merits that accrue from the mutterings of the Mantra of Mahākāla are so numerous that all the Buddhas taken together cannot count them even if they were to count without cessation for a number of days and nights.<sup>4</sup> The five greatest sins according to Buddhism are the five Anantaryas but these can be easily washed away and perfection can be gained if the Mantra of Lokanātha is repeated.<sup>5</sup> By the repetition of the Mantra of Khasarpana the Buddhahood becomes as easy of access as the Badaraka fruit on the palm of the hand <sup>6</sup> By the Dhāranī of Avalokiteśvara even an ass can keep three hundred stanzas in memory.7 The Mantra of Ekajațā is said to be so powerful that the moment it is muttered a man becomes free from danger, he is always followed by good fortune and his enemies are all destroyed and without doubt he becomes

- 1 p. 575 : किमत्ख्र का थं मन्त्राणां योजितानां यथाविधि ।
- 2 p. 334: विश्वविसापने एक्तिरसादस्थोपआयते ।
- <sup>3</sup> p. 270: चयं मन्त्रराजां बडलनपि द्दाति किं पुनरन्याः सिडयः ।

4 p. 6:0: सर्वबुदस्य मन्त्रराजस्य बल्लिदानेन पुष्प्रसभार गणयितुं न समर्था बुद्धे रात्रिस्टिवमविष्टिद्वधारया देवा चापि तत् पुष्पं गणयितुं न समर्थः ।

- 5 p. 31: पद्माननार्यकारियोऽपि काटिजापेन सिडति।
- p. 62: परमातिदुर्क्तभं बद्दलभपि तेषां पाषितलावलीमबद्रकपालमिवावतिष्ठति ।
- 7 p. 87: गदभोऽपि पन्यम्तनयं स्टकाति ।

as pious as the Buddha.<sup>1</sup> Examples of this kind can be easily multiplied from the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$ . Lest the people prove doubting, which they are always apt to do, the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  gives from time to time the assurance that the power of the mind is extraordinary and one should not doubt what is said about the efficacy of the Mantras.<sup>2</sup>

It is said that the Mantras are only powerful when they are applied strictly in accordance with the rules. The rules are so strict and minute, and so numerous that it is extremely improbable that any Mantra is capable of being applied in strict conformity to rules, and this is a factor which is apt to discourage enthusiasts and new recruits. But whether the Mantras which are not recited according to the letter of the rules, but in conformity with them as far as is possible, can give any results, is answered in the Sādhanamālā probably in token of encouragement to new-comers and enthusiasts. "You should not be sorry," savs Kumudākaramati, "because you are not able to apply the Mantra in accordance with the rules stated before. At least you should perform the rite of self-protection and thinking of the closure of the boundary (Simābandhana) and of worship you should repeat the Mantras as long as you can and aim at perfection. In accordance with your powers and actions you will certainly obtain results. The testimony of the Tantras in this connection is that such a worshipper can alone give protection to the world."" The repetition of the Mantras, however, has to be done with the greatest care and, in several instances, the Sādhanamālā gives

2 p 330 : संग्रयो नेद कर्त्तेको विचित्रा भावग्रक्तयः ।

<sup>3</sup> p. 13 ययोक्तनाइं प्रक्त इति नायसः दितयं। चन्नत रकामध्यात्वरचां छला सीमावन्धं च पूजादिकं च चिन्नयिला तनान्त्रानुषार्थयावदिष्टं अपेत् साधवेदा। वीर्यानुरूपं कर्मानुरूपं चायम्यमेव सिदति। रकोऽपि नेस्रोक्षं रचितुं चमति तन्त्रवचनात्।

lxx

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> p. 262 : देवा रकजटायासु मन्त्रराजी संडावसः । etc.

directions for proper repetition. For instance, they should not be recited too quickly, nor too slowly. The mind at the time of recitation should be free from all bad thoughts and completely concentrated on the letters of the Mantra which should be repeated so long as there is no tired feeling.<sup>1</sup>

The Mantras are considered most sacred by the Vajrayānists and the accuracy of these Mantras were zealously guarded by them, in much the same way as the Vedic Mantras, by means of several devices. These Mantras are composed usually in ordinary prose but occasionally in an enigmatic language the meaning of which sometimes becomes very difficult to understand. The Mantras are done into prose as well into mnemonic verses for the obvious purpose of memorising. These verses are extremely curious and give practically no meaning to ordinary readers. Let us take, for instance, the verse:

> खादौ चक्रधरक्ततः पिच्चयुगात् प्रच्चान्चितो वर्ड्वनि । तस्माच ज्वलयुग्मसस्य च परे नेधा परे वर्ड्वनि । एतस्माचरमं धिरिदयमतो बुद्धिक्तया वर्ड्वनि । साद्यान्तः कथितः स एष सुगतैर्मन्त्वः कवित्वादिभूः <sup>2</sup> ॥

At first sight it gives no meaning unless you know that it is the statement of a Mantra done into verse which when translated will give the following meaning. "In the beginning there is Cakradhara, who is followed by two *Picus* and *Vardhani* joined with *Prajñā*; after that are two *Jvalas* which are followed by *Vardhani* after *Medhā*; even at the end there are two *dhiris*, *Buddhi* and *Vardhani* ending in *Svāhā*. This Mantra which has power to confer the cleverness of a poet was introduced by the Sugata."

<sup>1</sup> p, 10. न द्रुतं न विखम्पितं चाप्तत्पक्कच्पवर्जितं मन्त्राचरगतचित्तं तायव्यपित् यायत् चेदो म भवति ।

#### INTRODUCTION.

Now the above is nothing but the statement of the Mantra of Vajravīņāsarasvatī which runs as: Om picu picu prajňāvardhani jvala jvala medhāvardhani dhiri dhiri buddhivardhani svāhā.

Another example of a similar nature is the Bījamantra of Sarasvatī which is stated in the Sādhana $m\bar{a}l\bar{a}$  as:

# सप्तमस्य दितीयस्त्रमष्टमस्य चतुर्धकम् । प्रथमस्य चतुर्धेन भूषितं तत् सबिन्दकम् <sup>।</sup> ॥

"It stands on the second syllable of the seventh; and is the fourth of the eighth, it is accompained by the fourth of the first and decorated with the spot." The explanation seems to be: the second syllable of the seventh class (Antahstha) is R, fourth of eighth (Usma) is H, fourth of the first (Svara) is  $\overline{I}$ , the spot is M and therefore the resultant  $\overline{Bi}$  is  $\overline{HRIM}$ , ( $\overline{si}$ ) the  $\overline{Bi}$  of Sarasvatī.

Let us take up a third interesting example of this kind where the Mantra of Ekajațā is expressed in mnemonic verse<sup>2</sup>:—

हान्तं ज्ञताग्रनस्यं च चतुर्थसम्भेदितम् ॥ बिन्दुमस्तक्तरंभिन्नं खग्हेन्द्सहितं छनः ॥ स्तद्वीजं महद्वीजं दितीयं प्रदेशु साम्मतम् । तान्तं वहिसमायुक्तं दितीयं प्रदेशु साम्मतम् ॥ नादबिन्दुसमायुक्तं दितीयं भवति स्थिरम् ॥ बतौयं तु ग्रन्वींजं कथयामि प्रयत्नतः ॥ हान्तं यस्ठखराक्रान्तं नादबिन्दुसमन्वितम् । स्तद्वीजवरं स्रेस्ठं चैलोक्धदहनात्मकम् ॥ कथयामि चतुर्धं च यथा बुद्धेन भाषितम् । मान्तं स्रद्धं मुतेजाक्तं सर्वसिद्धिप्रदायकम ॥

<sup>1</sup> p. 335. <sup>2</sup> p. 261f.

lxxii

# भ्रद्धु बर्डाच्चरं सम्यक् मन्त्रनिष्पत्तिकारणम् । टान्तमविष्टीनन्तु उचारेण तु रच्चणम् ॥

"It ends in H placed on Fire, is pierced by the fourth vowel and is accompanied by the head of a spot and the half moon. This first Bīja is a great Bīja. Now hear of the second which ends in T with Fire, is pierced by the same and is accompanied by  $N\bar{a}dabindu$ . The third also I state carefully which ends in H trampling on the sixth vowel and is accompanied by  $N\bar{a}dabindu$ . This Bīja is the most powerful and is able to set the three worlds on fire. I state now as was done before by the Buddha, the fourth syllable which ends in PHA and gives all kinds of perfections. In order to complete the Mantra hear the half syllable ending in T which is devoid of A and by mere utterance saves all."

The first Bija consists of H, R (fire),  $\overline{I}$  (fourth vowel), H (spots) and  $\mathring{M}$  and the resultant syllable is HR  $\overline{I}$   $\mathring{M}$  H ( $\overline{s}$ )<sup>\*</sup>:). The second Bija includes T, R (fire),  $\overline{I}$  and  $\mathring{M}$  which together makes TR  $\overline{I}$   $\mathring{M}$  ( $\overline{s}$ ). The third has H,  $\overline{U}$  (sixth vowel), and  $\mathring{M}$ , which together give H  $\overline{U}$   $\mathring{M}$  ( $\overline{s}$ ). The fourth is PHA while the fifth letter is T which is deprived of its A and therefore considered as a half letter. The last two will give P H A T. So the whole Mantra stands as  $\overline{s}$ )<sup>\*</sup>:  $\overline{s}$ ,  $\overline{s}$ ,  $\overline{s}$  (Hrīms Trīm Hūm Phat).

#### (iv) Bodhicitta.

The Vajrayānist conception of the Bodhi mind appears to be the same as that of the Yogācāra School started by Asanga and the literature of which included among others such excellent works as the *Tattva*sangraha of Śāntarakṣita. The human mind, or as it is called in Buddhism, the Bodhi mind is something like a continuous stream of consciousness which changes every moment, the consciousness of the previous moment giving rise to the consciousness of the succeeding moment,

the first being the cause of the next. This chain of momentary consciousness is without a beginning, or at best, its starting point cannot be traced, and Buddhism, more or less, is not so much concerned with the beginnings of things as it is with the future or the emancipation of the chain of Vijñāna. This chain of momentary consciousness operating in unison with the all powerful act-force leads the chain either to degradation or emancipation according as the actions done are good or bad. The Bodhi mind is by nature surcharged with bad conformations, memory, desires, etc., which consequently make it impure. To purify this chain of Vijñāna there should be an attempt on the part of its owner to remove the many impurities, and until the impurities are not so removed the Bodhi mind will be subject to a series of transmigrations, not necessarily in the world of men. but in one of the numerous heavens if the actions done are good or in the world of animals, ghosts, etc., if the actions done are bad.<sup>1</sup>

According as are the impurities removed one after another from the Bodhi Mind the mind commences an upward march in the different spiritual spheres named by the Mahāyānists as, the Bhūmis, and stays in the different spheres only so long as he is not qualified enough to rise still higher. The number of these Bhūmis is recognized generally as ten, and the Sūtra which describes these ten Bhūmis is the famous Daśabhūmikasūtra of which we have just got a magnificient edition from Dr. J. Rahder. The Bhūmis are named on page 5 of this book, and their names are Pramuditā, Vimalā, Prabhākarī, Arcișmatī, Sudurjayā, Abhimukhī, Durangamā, Acalā, Sādhumati, and Dharmāmedhyā. When the Bodhi Mind obtains emancipation, or in other words, when it crosses the ten Bhūmis mentioned above. it is rewarded with Omniscience. Now then the question

lxxiv

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B. Bhattacharyya: Foreword to the Tattvasangraha, p. xxxix.

arises as to the place where the Omniscient Bodhi Mind can reside in the real cosmological structure as conceived originally by Buddha. The Bhūmis, it may be remembered, were not meant for the Hinayanists but were exclusively meant for the Mahāyānists whose followers went by the name of the Bodhisattva. No Buddhist will be called a Bodhisattva who has no compassion for suffering humanity or who will not be prepared to sacrifice his Nirvāna, even though entitled to it, until all the creatures of the universe are in possession of the Bodhi knowledge. Thus we can see how the Srāvaka and Pratyekas are not entitled to the name of a Bodhisattva which also accounts for their being called Hinayānists because they selfishly look forward for their own benefit and are not at all moved by the intense sufferings of other less advanced brethren.

The Hīnayānists before obtaining their Nirvāņa, have a place in the world structure, but their individuality is lost when they actually obtain Nirvāņa. They have not to wait for the emancipation of others and as such their continuing to hold on to existence is not at all necessary. But the Bodhi Mind of a Bodhisattva is entirely different. Even when he is entitled to his Nirvāņa he has to continue for the benefit of all living beings and work vigorously. But to the question, where do they live after their attainment of Omniscience ?---a satisfactory answer has been given by Śāntarakşita in his famous work the *Tattvasangraha* where he says:

> Akaniṣṭhapure ramye śuddhāvāsavivarjite ! Buddhyante yutra sambuddhā nirmitastviha Buddhyate !!

"In the excellent Akanistha heaven which leaves aside the Suddhāvāsa gods, the Bodhisattva attains Omniscience and (under his influence) a Buddha is born in this world." Kamalaśīla while commenting on this passage says that above the Akaniṣṭha heaven there is the *Maheśvarabhavana* or the abode of Maheśvara where the chain of consciousness of the compassionate Bodhisattva attains Omniscience.

The Vajrayānist conception and definition of Bodhicitta is in accordance with the tenets of the Bodhisattvayāna, and was first promulgated in the *Guhyasamāja*. According to this authority the Bodhi Mind is there where voidness and compassion work in unison.<sup>1</sup>

At this stage it is necessary to explain the conception of the external objects from the viewpoint of Vajrayāna. In the eye of a Vajrayānist the external world has much the same significance as it appears in Yogācāra. In the *Sādhanamālā* also there is ample evidence to show how the external world is treated in the philosophy of Vajrayāna. In one place it characterises the external world with its movable and immovable objects like the pot, picture, carriage, house, house of statues, mountains, etc., as reduced by reason to mere appearances in much the same way as magic and dream are considered as appearances.<sup>2</sup> Therefore the Vajrayānists held that external objects have no more reality than magic, mirage, shadow or dream and that their reality could not be proved by reason.

## (v) Ahamkāra.

A peculiar feature of Vajrayāna worship lies in its doctrine of Ahamkāra or identification of the Bodhicitta

1 p. 111 quoted from the Guhyasamāja-

ग्रून्यताकदणाभिन्नं बोधिचित्तमित स्पृतम् ।

See also Jnānasiddhi p. 75 where the identical sloka is also quoted.

<sup>2</sup> p. 1<sup>39</sup>ः यहेतत् धटपटण्लाढनथनहेवकुलपर्वतादि चराचरं तत् धर्वे प्रतिभाषमाञं विचारेष प्रतिभाषोपमं मायाखप्रसडण्ल, खडमपि जिःखभावः खप्रोपम इत्यं ग्रूत्यतां भावयन् । etc.

lxxvi

with the deity worshipped. The Sādhanamālā explains this doctrine of Ahamkāra clearly in several places and the word occurs in almost every Sādhana. It is explained as "I am the goddess and the goddess is in me."1 After Ahamkāra the worshipper should conceive himself as the deity with the same complexion, form and limbs as described in the Sādhana and should instead of worshipping any external object worship himself. It was suggested elsewhere that this identification of the worshipper with the deity worshipped was a new feature This has introduced by the Buddhists into Tantrism. met with a general criticism from a number of noteworthy scholars and journalists including Dr. A. C. Coomarswami of Boston and Mr. O. C. Ganguli of Calcutta. It has been urged that in view of the great antiquity of the Yoga Philosophy the view that the doctrine of A hamkāra is a new introduction is untenable. To this it. may be said here that the theory of the absorption of the individual self with the Primordial Matter or union of the self with a Personal God by the practice of Yoga, and thereby the attainment of perfect knowledge and the consequential freedom from the bondage of transmigration, was started in India from very ancient times, and traces of it can be found in the Upanisads of very great antiquity, even greater than that of the Yoga System. Nothing therefore can be said to be a new introduction. But still we say, for instance, that the Vedanta doctrines originated with Sankara though previous to that there was a school of Aupanisada philosophers; that Sankara systematised the doctrine of Māyā though Buddhists from Nagarjuna's time all acknowledged and wrote about the same doctrine in their works. When it is said that this element of Ahamkāra was introduced by

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See for instance, p. 318: या भगवती प्रज्ञापारमिता साइड योड्ड सा भगवती प्रजापारमिता।

Vajrayāna for the first time it was said with reference to the identification of the worshipper with the deity who is a transformation of the great Reality known as Śunya not only for the purpose of obtaining emancipation as is found in Yoga but also for bewitching women, destroying men and their dwelling houses and even for the extraction of snake poison or for relieving a woman of the pains of labour. The Ahamkāra in fact is imperative in the Vajrayāna form of worship and this introduction is considered to be new in view of the multifarious purposes it was called upon to serve.

In some of the Hindu Tantras the doctrine of identification or Ahamkāra is indeed to be met with, and this fact gives rise to the controversy as to which Tantras, those of Hinduism or Buddhism, are older. We have sufficient reasons to hold that the Hindu Tantras were introduced on the model of the Buddhist Tantras and the Hindus among other things borrowed many Buddhist customs, practices, deities, and Mantras. The very Kulācāra seems to have been originally conceived by the Buddhists and probably the forefathers of a large number of Kaulas to-day were direct disciples of Buddhists in the Tāntrik Age.

## (vi) Advaya.

To understand the significance of the Vajrayānic conception of Advaya, the theory of Śūnyatā and Karuņā will first have to be taken into consideration. Voidness and compassion together constitute what is called the Bodhicitta or the Bodhi Mind. This idea probably for the first time makes its appearance in the *Guhyasamāja*. The mixing up of the two elements Śūnyatā and Karuņā is what is known as Advaya.

The Sūnyatā as conceived by the Vajrayānists is very forcibly expressed in the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$ , p. 111.

#### lxxviii

Here it is mentioned that  $\hat{Sunyat\bar{a}}$  consists in thinking or realizing all *Dharmas* (elements or objects) as transitory, momentary, non-ego, mistaken (as realities) by the mind, similar to objects seen in a dream or magic, endowed with a beginning and end, and natural purity, non-existent, unborn, and void like the place of Tathatā.<sup>1</sup>

The conception of Karunā or compassion of the Vajrayānists finds also a lucid expression in the Sādhana $m\bar{a}l\bar{a}$ : Compassion is defined as the determination on the part of the Bodhisattva to lead and finally to place all beings in Nirvāna including beings born from eggs, uterus, perspiration, or beings endowed with shoes like horses (Aupapāduka) or endowed with a form or formless, or endowed with consciousness or unconsciousness, or beings who abide neither in consciousness nor unconsciousness.<sup>2</sup> In another place Karuņā is expressed as a strong determination to diffuse right knowledge among the people who owing to desire  $(trsn\bar{a})$ are blinded by ignorance and cannot realize the continuous transmigration as caused by the act force, in order that they may lead a life in accordance with the law of Dependent Origination.<sup>3</sup>

The commingling of Śūnyatā with Karunā is what is designated by the Vajrayānists as Advaya and it is a theory which is very important for understanding the underlying features of Vajrayāna, for, on this alone, the foundation of Śakti worship is based. The Sādhana-

<sup>1</sup> p. 111: अपनित्याः चणिका निरात्मानः चित्तविठयिताः खन्नेन्द्रजाझपडमाः प्रति-भाषमात्रा चादिमानाः प्रकृतिपरिग्राढा चभावा अज्ञाता अनुत्पन्नाः तथताभूतकाठिग्रान्या पर्वधर्माः etc.

<sup>2</sup> p. 26: यायनः सत्ताः सत्तसंग्रहेष संग्रहीताः चण्डजा वा अरायुजा वा संखेदजा वा चौपपाटुका वा रूपियो वा चरूपियो वा संज्ञिनो वा चर्सच्चनी वा नैवसंज्ञानासंज्ञियो वा etc. ते सर्वे मया चन्नपधि प्रेषनिर्वाषधानी प्रतिष्ठापयितया।

3 p. 111 : स्वयावसात् अभी सत्ता अविद्यान्धीतता अकर्भविपाकदर्शिनः तेभ्ये गम्भीरं प्रतीत्यसमृत्यादकर्मनियावताराय धर्मे देसयिष्यामीति करणया अष्यधिवश्वमम् ।  $m\bar{a}l\bar{a}$  also quite clearly explains the theory by characterizing the effects of Advaya by means of a simile: as copper leaves its dirty colour (and becomes gold) when it comes in contact with the magic tincture, similarly the body leaves off its attachment, hatred, etc., when it comes in contact with the tincture of Advaya.<sup>1</sup> This Advaya is a form of cognition which is all important in Vajrayāna and in many instances the craving for this knowledge finds expression in the Sādhanamālā. In the same way as other ideas were deified in Vajrayāna, Advaya was also deified and we find two deities Heruka and Prajñā, the embodiments of Śūnyata and Karuņā, commingled in Advaya, and fused together in embrace in the Yuganaddha or the Yab-yum form. The duality merges into one even as salt commingles with water.

## §6. Aims and objects of the Tantrics.

The Sādhanamālā is a collection of Sādhanas. The word Sādhana is closely connected with the word Sādhana is a procedure by which Siddhi or perfection can be obtained, provided the directions therein given are practised with patience and zeal. The Hindus generally recognize eight Siddhis though occasionally eighteen and twenty-four Siddhis are also acknowledgrd. The eight Siddhis are : Animā, Mahimā, Laghimā, Prāpti, Prākāmya, Iśitva, Vaśitva, Kāmāvasāyitva.

In the Brahmavaivarta Purăņa<sup>2</sup> mention is made of thirty-four kinds of Siddhis, including the eight already cited. Some of them are: Dūraśravaņa, Parakāyapraveša, Manoyātitva, Sarvajñatva, Vahnistambha, Jalastambha, Cirajīvitva, Vāyustambha, Kṣutpipāsānidrās-

lxxx

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> p. 82: यथा सिडिरपेन विद्वं ताम्नं क्रण्णतां त्यजति तथा भरीरमेवाद्वेतरपेन विद्व रागद्वेषादिकं त्यजति ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Krsnajanma-Khanda, Ch. 78, St. 20-29.

tambha, Kāyavyūhapraveśa, Vāksiddha, Mrtānayana, Prāņākarsaņa, Prānadāna, Indriyastambha, and Buddhistambha. One who is able to attain by a particular process many of the foregoing powers is called a Siddhapuruşa "Perfected Man." In the mediæval times it is said there were many Siddhapuruşas in India, and the Buddhists recognize their number as eighty-four. Pictures of these are still prepared in Nepal and Tibet and they are even now venerated in these countries.

The Siddhas again are of three varieties according to Tantrasāra: <sup>1</sup> Uttama, Madhyama, and Adhama. The characteristics of each class are also given in the same work; and a Siddha, for instance, will be recognized as belonging to the first class when he is able to fulfil all his desires by mere wish, or in other words, as soon as a desire arises in his mind that very moment it is fulfilled. The second class Siddha is able to conquer death, commune with gods, enter unperceived into the bodies and homes of others, move in the air, hear the gods talk in the firmament, understand all terrestrial truths, obtain conveyances, ornaments, etc., and a long life, bewitch people, perform miracles, remove diseases by a mere glance, extract poison, obtain erudition in the Sästras, renounce all wordly enjoyments, practise Yoga in all the eight divisions, show compassion to all beings, obtain omniscience, etc., etc. The third or the lowest class of Siddha obtains : fame, long life, conveyances, ornaments, familiarity with the king, popularity with royal personages and the people, power of bewitching, wealth and prosperity, children and family.

It can be easily seen from the above that the third class of Siddhas were never designated as Siddhapuruşas; those were attached either to the first or the second elass. In all Tantras, Hindu or Buddhist, general directions are always given as to the manner of obtaining Siddhi by muttering the mantras. In case legitimate muttering of the mantras and the conformity to the regulations do not bestow the desired Siddhi, the Tantras also give directions as how it can be obtained by seven different processes.<sup>1</sup>

Having thus described the nature of the Sādhakas or Magicians let us now proceed to characterise the different Siddhis or perfections, the possession of one or the other of which entitles a man to be called a Siddha or a Magician. The word Siddhi may be defined as the attainment of superhuman powers of the mind, body or the sense-organs. The Siddhi is generally known to be of five varieties: 2 (1) Janmaja, co-existent with birth. (2) Ausadhija, due to some drug, (3) Mantraja, due to the agency of magic syllables, (4) Tapojadue to austerities, (5) Samādhija, due to intense meditation. The mind is compared to a river in the rainv season with all the exits closed except one through which the water rushes with tremendous vigour. When mind in the same way is concentrated on one particular thought it is able to acquire great strength which we call Siddhi (Perfection).

Siddhis are of various kinds and range from success in love affairs to the attainment of the highest emancipation. But the Siddhis with which we are concerned in the Sādhanamālā owe their origin to mantras or magic syllables. If we examine the kind of Siddhis for

| 1 | जपायास्तव कर्तव्याः सप्त प्रप्नरभाषिताः ।           |
|---|-----------------------------------------------------|
|   | आमणं रोधनं वध्यं पीडनं धोषपोषणम् ।                  |
|   | दण्डनामां क्रासात् कुर्यात् ततः सिडो भवेमानुः ॥     |
|   | Sabdakalpadruma from Tantrasāra : see art. on चित्र |
| 2 | জন্মীদ্বধিপন্দরম্বদাধিজাঃ বিত্তবাং।                 |

Patañjala Darśana; 1, 1.

lxxxii

obtaining which the Buddhists of the Täntric Age busied themselves in muttering *mantras* and executing Täntric practices, we will be able to understand the aims and objects of the people and their mentality. Hence a study of these practices is not considered redundant as it is capable of throwing a flood of light on the state of Täntric culture.

In the Sādhanas great anxiety is shown for averting and curing diseases,<sup>1</sup> and for the extraction of snake-poison.<sup>2</sup> Next in importance to the above desire is the longing for acquiring a knowledge of the Sāstras without study but only through the agency of the maniras. Another characteristic feature of the Sādhanas is presented by their craving for the Bodhi which again is to be obtained only through the help of the mantras.<sup>8</sup> Then come the six cruel rites and the attainment of the eight great perfections (Astamahāsiddhayah).<sup>4</sup> Great anxiety is also shown for the attainment of Sarvajñatva,<sup>5</sup> or omniscience, or emancipation, or the position of a Buddha--all signifying one and the same thing,-namely, emancipation. The Tantric Buddhists also possessed a great desire to have the mighty Hindu gods as their servants, whom they believed to be conquerable by mantras, and willing to do menial work for the magician.<sup>6</sup>

प्राप्नोत्यन्तरां बोधिमचिरात् साधकोत्तमः ॥

- 4 As in Nos. 71, 144, etc.
- 5 For instance in S. 81.

सर्वज्रलं चाचिरादेव भवति।

6 As in S. 172, 260.

<sup>1</sup> A good example of this is the group of three Sädhanas No. 17, 84, and 312 Expressions like the following are very common : जगद्याधिविनासनम् । वाध्याद्युप-सने मदानगंस: । सर्ववाधिषदं गुर्व, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> All the Sādhanas of Jāngulī and some of Kurukullā are examples of this kind.

<sup>8</sup> Cf. for instance, रूपादिकासान् भुञ्जानो निरसाग्रेथकस्पनः ।

#### lxxxiv

#### INTRODUCTION.

The Tantric Buddhists also believed that the benign act of protection could be granted by divine agencies and also secured by mantras.1 Curiously enough, the aid of the mantras was widely availed of by the Tantric Buddhists for vanquishing their opponents in public discussions.<sup>2</sup> From this it appears clear that religious discussions in public assemblies were very common, and victory in these assemblies was eagerly sought by all classes of people including the Buddhists, and it is no wonder that gods and mantras were invented in order that the Sādhaka may easily obtain victory in learned discussions without being qualified for it. This leads us to believe in the stories recorded in the Pag Sam Jon Zan that in public assemblies disputants of different religious sects used to assemble and take part, either staking his own religion. Thus people were converted and reconverted to different religions. A great desire is also shown for performing miracles<sup>3</sup> probably for creating an impression on the public mind. In spite of acquiring such spiritual powers, however, the monks were habituated to go out for alms, as is evident from the devices invented by them, which miraculously induced people to offer alms of their own accord.<sup>4</sup>

Their conception of future happiness was also of a strange character. In one of the Sādhanas a wish is expressed for a Siddhi which will enable the worshipper to remain in a state of rapture in the company of numberless Apsarsas, in the land of the Vidyādharas where

े S. 222-दाइं द्र्णयति, .. पुनदपर्यसयति । .. चतुरङ्गदक्तं द्र्णयति .. प्रत्यानयनं इतं भवति, etc.

4 S. 235—मनः सिम्दूरेणः नन्दावर्णाक्षतितिस्त्रकं विधायः पासं प्रविधेत्। यत्र तत् तिस्त्रकं संज्ञानां द्ययते तं यत्नेनाराध्येत् ।

<sup>1</sup> Cf. S No. 206.

<sup>2</sup> Cf. S. 151-यस्त्रां भावित्तमाचार्या निपडः सर्ववादिणाम् । S. 155 यस्रोट्येन निदासि वादिनां मुखपद्धअम् । S. 218 पर्षदनभिभवनौयो वादौ; S. 256 सर्वव वादे विअधिता; etc.

the Lord of Heaven will hold the parasol over his head, Brahmā acting as councillor, Vemacitrī as the armycommander, Hari as the gate-keeper, and the naked God Śańkara discoursing on the different virtues.<sup>1</sup> The monks usually led a poor life but they were nevertheless anxious for wealth, and believed that wealth could be obtained by the muttering of *mantras* alone. Jambhala, the God of Wealth, was created by them and different images and *mantras* were invented and a large number of Sādhanas were devoted to his worship. These and similar instances are evidence of the attraction the poor monks had for wealth.<sup>2</sup>

The Buddhists also acknowledged the eight great Siddhis though they were somewhat different from the eight Siddhis acknowledged by the Hindus. With the Buddhists the eight Siddhis are: (1) Khadga, (2) Añjana, (3) Pādalepa, (4) Antardhāna, (5) Rasa-Rasāyana, (6) Khecara, (7) Bhūcara, (8) Pātāla.<sup>3</sup> It is difficult to get an explanation of the nature of these perfections correctly from any Buddhist work. But, evidently, the first signifies the perfection which enables a man to conquer a battle with the help of a sword on which mantras have been muttered. The second evidently means the magic unguent which enables the wearer to perceive the treasures buried under earth or otherwise hidden from the eves. The third refers to the mysterious ointment which when applied to the legs enables a man to move about everywhere without his body

<sup>1</sup> S. 260- चनेकाभिरघरोभिः परिष्टतः पुरस्कृतः विद्याधरस्याने वद्यसुखमनुभवन् स्व तिष्ठति, देवेन्दः इनधरो भवति, ब्रध्मा च मन्त्री, वेमचित्री सैन्यपतिः चरिः प्रतिचारः । .. नग्राचार्यः शङ्करः समसग्रयान्।प्रहर्यति । etc.

<sup>2</sup> Cf. for instance, S. 293—निर्वापयन्ति मणिकाञ्चनवलवर्षेदीरिद्यदावद्धनं स्नृत-योऽपि यस्य || also S. 296—एवंप्रकारैः सन्तिलप्रदानैः सन्तरुत्तिक्ती द्रविणाधिराजः ! ददेद् धनान्यचयष्टत्तिभाच्चि तस्माद् यशो यलपरेण साध्यस् || etc.

<sup>3</sup> p. 350- खङ्गाञ्चनपादलेपामार्थानरघरघायनखेचरभूचरपाताछचिडिप्रसुषाः चिडीः घाधयेत् ।

being perceived by anybody. The *fourth*, similarly, refers to the mysterious power which enables a man to disappear miraculously before the very eyes of other people. The *fifth* refers probably to the magic solution which turns baser metals into gold, or the medicine which gives immunity from death. The *sixth* is the power which enables one to move in the firmament. The *seventh* gives one power to go at will anywhere in this world in a moment, and the *eighth* refers to the power of going to the nether regions. Such feats were considered superhuman and the monks of the Tantric Age directed their attention to executing such superhuman feats through the agency of the *mantras* which, they thought, develops psychic power.

The most important among the different rites of the Tantrics are probably what are known as the Satkarma or six rites, and it is necessary here to give some idea of the different rites with which the old monks always busied themselves. These six rites are: Śānti, Vaśī-karaņa, Stambhana, Vidvesana, Uccāțana and Māraņa. The first rite is the one which is calculated to remove diseases and save men from the terrible consequences of evil stars, or of bad actions done in the previous births. The second Vaśikarana is the rite which when performed gives the performer the power to bewitch all other men or women or even animals and gods, and get work done by them. The third Stambhana is the rite by the performance of which power is conferred on the worshipper for stopping all actions of others, and even when a cause is operating to stop its effect. Thus the burning power of fire can be stopped; so that even if the fire be there it will not burn; it is the rite by which all actions of human beings can be stopped at will. The fourth Vidvesana is another interesting rite which gives the power to separate two friends, relatives, lovers from each other and so forth. The *fifth* Uccāțana is the

lxxxvi

rite which when performed gives the performer special power to make his enemy flee from the country with all attendant disgrace. From the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  it may be inferred that Uccāțana was employed in destroying the dwelling houses of enemies by incantations of mantras and by other means. The sixth is Māraņa, which is perhaps the most cruel among the six cruel rites of Tāntrism. This consists in killing enemies by means of apparently harmless practices.<sup>1</sup>

These are known as *Satkarma* and it is said that experienced Tantrics get results immediately these rites are performed. It is nevertheless difficult for ordinary laymen to obtain any successful result because the rites have to be performed in accordance with Time, Star, and the appropriate gods and *mantras* which are known only to specialists.

The *mantras* are of primary importance in all cruel rites and no less than six methods of application are generally formulated :—

(1) Grathana consists of reciting mantras on each of the letters of the name of the medium (Sādhya)—generally required in Śānti or protective rites.

(2) Vidarbha consists in writing the letters of the name of the medium, between the letters of the Mantra used mostly in Vaśikarana or bewitching.

(3) Samputa consists in writing the mantra in the beginning and at the end of the name of the medium—mostly required in Stambhana.

(4) Rodhana consists in applying the mantra in the beginning, middle and the end of the name of the medium—necessary in Vidveşana.

(5) Yoga consists in reciting the name of the medium at the end of the *mantra*—required in Uccāțana.

<sup>1</sup> Viśvakosa, article on पट्कर्म ।

#### lxxxviii

INTRODUCTION.

(6) Pallava consists in applying the mantra at the end of the name of the medium, and this is required in the Märana or destructive rite.<sup>1</sup>

Many more technical matters of absorbing interest to those interested in Mysticism, may be brought in and discussed here, but want of space prevents us from entering into the subject more in detail. So before closing this Section it is necessary to give a few references to the text of the Sādhanamālā itself which will provide more information on this subject. These observations contained in the Sādhanāmālā, are of special value because there are at present only a few people who are acquainted with the purely Tāntric doctrines and practices which were current amongst the Buddhists in the Tāntric Age.

If page 368ff of the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  on the Sādhana of Šukla Kurukullā is referred to, it will be seen that a number of general rules for the different practices have been given there. Some of these details may be of general interest. For instance, the Tantra insists that the mental condition in different rites should be different. "In Sānti the mind should be peaceful, in Pauşțika it should be thriving, in Vaśīkaraṇa it should display anxiety, and in Mārana it should be in a greatly troubled state."<sup>2</sup> "Śānti should be performed on the first day of the lunar fortnight, Pauşțika on the full Moon day, Abhicāra (Māraṇa) on the 14th day of the Moon and Vaśikaraṇa on the eighth day."<sup>3</sup> The worshipper should sit with his face Northwards in Śānti, Eastwards in Pauş-

1 Ibid.
 २ शाम्लिके शान्तचित्तेन पुष्टिके पुष्टिचेतपा।
 वग्ने चोस्कष्ण्वचित्तेन उद्विग्रेन तुमारणे॥ p. 368.
 ३ प्रतिपत्धु शान्तिकं दोमं पौर्णमाद्यां तु पौष्टिकम्।
 , चनिचारं चतुर्दग्वा च्छत्यां वग्न्यकर्मणि॥ p. 368.

tika, Southwards in Abhicāra and Westwards in the rites of attraction and Uccāțana."<sup>1</sup> "Śānti should be performed in Autumn, Paustika in Hemanta and the Abhicāras in the Summer season."<sup>2</sup> "Śānti should be performed in the evening, Paustika in early morning, and the Abhicāras in the noon or at mid-night."<sup>3</sup>

It is unnecessary to point out in this connection that the deity worshipped in the different rites may be the same, but the same deity will have different colours, weapons and forms in accordance with the rules guiding the rites, and it is precisely in this way that the deities were multiplied.

## §7. Authors of Sādhanas.

#### Arranged alphabetically.

The Sādhanas, as has already been said, are short works of different authors where the procedure for worshipping Buddhist gods and goddesses are given. The Sādhanas are mostly of anonymous authors, but amongst the total of 312 Sādhanas, quite a large number of naines of authors are mentioned. Out of these many are known in the Tibetan Tangyur, but there are also many who were unknown to Tangyur. In the following pages attempts have been made to arrange the names of authors alphabetically (as chronological arrangement is fairly impossible) and to indicate their literary services and, if possible, to give their approximate time.

|   | and a second |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 | उत्तराभिमुखो भूला मन्त्री शान्तिकमारभेत् ।                                                                     |
|   | पौष्टिकं तु सदा पूर्व्वे चभिाचारं तु दक्तिणे ॥                                                                 |
|   | पश्चिमे तु सदा प्रोक्तं आकर्षोद्याटनादिकम् 🛛 p. 369.                                                           |
| 2 | शानितं शरत्काली तु डेमनो पौष्टिकं तथा।                                                                         |
|   | <b>ग्रीयोऽभिचारकर्माणि कुर्यात् सर्वाणि साधकः ॥</b> p. 369.                                                    |
| 8 | प्रद्दोवे शालिनकं प्रीक्षं प्रत्यूवे पौष्टिकं तथा।                                                             |
|   | मध्याके चर्बराने वा प्रकुर्यादभिचारकम् 🛛 p 369.                                                                |
|   |                                                                                                                |

# 1. Abhayākaragupta (No. 295). cir. A.D. 1084–1130.

This author was well-known both in India and Tibet. He was well-versed in Tibetan and translated many works in that language. He hailed from Bengal, got his training from Magadha and made himself famous in the Vikramaśīla Monastery. Mr. P. N. Bose in his *Indian Teachers of Buddhist Universities*<sup>1</sup> has given good ground for placing him in the reign of Rāma Pāla of Bengal who according to the latest authorities flourished between A.D. 1084–1130.

Abhayākara was a great writer and translator into Tibetan, and the following list from Tangyur<sup>2</sup> will show how many works he wrote and how many he translated :—<sup>3</sup>

- T I. Kālacakrāvatāra.
  - 2. Śrī Cakrasamvaramahābhisamaya.
- T 3. Abhişekaprakarana.
  - 4. Svādhisthānakramopadeśa.
  - 5. Cakrasamvarābhisamayopadeśa.
  - Āmnāyamañjarī, a commentary on Śrī Sampuţatantrarāja.
  - 7. Jñānadākinīsādhana.
  - 8. Jñānadākinīmantra.
  - 9. Abhayapaddhati, a commentary on Śrī Buddhakapālamahātantrarāja.
- T 10. Śrī Mahākālasādhana.
- T 11. Śrī Mahākālāntarasādhana.
  - 12. Candraprabhā, a commentary on Pañcakramamata.
  - 13. Raktayamāntakanispannayoga.
  - 14. Vajrayānāpattimañjarī.
  - 15. Ganacakravidhi.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> p. 82. <sup>2</sup> Bauddha Gan ODoha, app. p. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> T indicates books composed and translated by him.

- 16. Vajrāvalī nāma Maņdalopāyikā.
- 17. Nișpannayogāvalī.
- 18. Jyotirmañjarī nāma Homopāyikā.

In Tangyur he is sometimes called Pandita, Mahāpandita, Ācāryya, Siddha and Sthavira. He is described in the Tangyur as a resident of Magadha.

# Advayavajra (Nos. 17, 217, 251). cir. 978–1030 A.D.

Advayavajra popularly known as Avadhūtipā is here represented as the author of three Sādhanas: for Simhanāda, Vajravārāhī and Saptāksara, but curiously enough, he is also mentioned in one of the Sādhanas (No. 128) composed by Lalitagupta who calls himself a disciple of Advayavajra. We have no means to ascertain whether the Advayavajra mentioned in this latter Sādhana is the same as the author of the three Sādhanas above referred, but in all probability the two Advayavajras seem to be one and the same person. And this gives a good clue to fix his date with some reasonable probability. Now the Cambridge MS in which the Sādhana of Lalitagupta has been found is already known to have been written in the year 1165 A.D. We can thus take 1100 A.D. as the probable date of Lalitagupta, and Advayavajra about one generation carlier. But as Tārānāth mentions him as a contemporary of King Mahipāla the Pāla King, Dīpańkara the great reformer. Naropä and several others, his time should be approximately taken to be the time of Mahipāla who reigned between A.D., 978 to 1030. Advaya wrote a large number of works and twentyone among them have been recovered by MM. Haraprasad Shastri in original Sanskrit, and these short works are now published in the Gaekwad's Oriental Series (No. XL).

In the Tibetan Tangyur<sup>1</sup> Advayavajra stands as the author or translator<sup>2</sup> of the following works.

- Śrī Kālacakropadeśa-şadangayogatantra-pañjikā.
- 2. Saptākṣarasādhana.
- 3. Śrī Cakrasamvaropadeśa.
- 4. Śrī Cakrasamvarapratisthā.
- 5. Sarvārthasiddhisādhana.
- 6. Vajravārāhīsādhana.
- 7. Vajravārāhīkalpasarvārthasādhana.
- 8. Vajrayoginīsukhottarasamvara nirņayasvār thakamaņdala.
- 9. Hevajrasādhana.
- 10. Visuddhanidhi nāma Hevajrasādhana.
- 11. Nairātmaprakāśa.
- 12. Śmahomavidhi.
- T 13. Mahāmāyāsādhana.
  - 14. Raktaikajațāsādhana.
  - 15. Śrī Mahākālastotra.
  - 16. Nāmasangītyupasamhāravitarka.
  - 17. Āryamanjuśri-nāmasangītiķīkā sāropāyikā.
  - 18. Aryajñānasattva-manjuśri-upāyikā.
  - 19. Jñānasattvamañjuśrīupāyikā.
  - 20. Jñānasattvamañjuśrī-vimalaratnamudrāvidhi.
  - 21. Svabhāvavāsamantracaryādaśaka.
  - 22. Svapnekşā.
  - 23. Buddhabodhisamādhivisaghātadīpa.
  - 24. Jñānasattvamanjuśrīsārasiddhi.
  - 25. Kudrstinirghāta.
  - 26. Kudrstinirghātacintā.
  - 27. Svapnanirdeśa.
  - 28. Māyānirukti.
  - 29. Aprasahaprakāśa.
  - 30. Tattvadaśaka.

xcii

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bauddha (Jān, app. p. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> T indicates books composed and translated by him.

- 31. Yuganaddhaprakasa.
- 32. Mahäsukhaprakāśa.
- 33. Tattvaratnāvalī.
- 34. Tattvaprakāśa.
- 35. Pañcatathāgatamudrāvivaraņa.
- 36. Sevakārthasangraha.
- 37. Samksiptasekaprakriyā.
- 38. Pañcasvabhāva.
- 39. Prajňopäyodayapaňcaka.
- 40. Dohānidhi nāma Tattvopadeśa.
- 41. Mahāyānavimsati.
- 42. Amanasikāra.
- 43. Tattvamahāyānavimsati.
- 44. Dohākosapanjikā.
- Dohānidhikoşaparipūrņagīti nāma nijatattvaprakāśaţīkā.
- 46. Dohākoşahrdayārthagītā ţīkā.
- 47. Caturmudropadeśa.
- 48. Sarvadharmāprasaha-deśaka-tattvārtha-gāthāvrtti.
- 49. Abodhabodhaka.
- 50. Caturavajragītikā.
- 51. Prajñārambhāvadhi-parikathā.
- T 52. Sevārthanirukti.
  - 53. Jñānasattvamañjuśrī Ādibuddha nāma sādhana.
  - 54. Piņdīkrtacaityasādhana.

In the Tangyur various epithets are given to him, such as, Paṇḍita, Mahāpaṇḍita, Brāhmaṇa, Ācārya, Mahācārya, Avadhūta, Upādhyāya, etc. He is definitely said to be a Bengali.

#### 3. Ajitamitra (No. 55).

Only one Sādhana of his is recorded in the Sādhanamälā. It is devoted to the worship of Arapacana, a form of Mañjuśrī, but the verses are remarkable by reason of their sweet and melodious language and by their artistic adjustment of words. The following works are ascribed to him in the Tibetan Tangyur.<sup>1</sup>

- 1. Srīyakşabhrātrdvayasādhana.
- 2. Sugataśāsanaratnavohittha.
- 3. Arapacanasādhana.
- 4. Pratisthävidhi.

The epithets given to him in the Tangyur are: Ācārya, Mahāpandita, Siddha, and Siddhācāryya. His time is unknown but as the Sādhana appears in the MS Ab the time of the author may be taken to be somewhat earlier than the 12th century.

4. Anupamaraksita (Nos. 24, 98).

This writer stands as an author of the two most elaborate Sādhanas for Khasarpana and Tārā. His Sādhanas are very learned and informing with details on the different doctrines of the Vajrayāna. In Tangyur<sup>2</sup> he is reputed to be the author of the following works:—

- 1. Şadangayoga.
- 2. Āryatārābhaţţārikāsādhana.
- 3. Ārya Mañjuśrī nāmasangītivrtti.
- 4. Sarakşācakrādhişthānaprsthopadeśa.
- 5. Khasarpana-Lokeśvara-vistara-sādhana.

He is given in the Tangyur the epithets of Sthavira, Siddha, Mahāpaṇḍita, Upādhyāya, Paṇḍita and is described as an Indian. Nothing definite is known about his time.

5. Asańga (No. 159).

#### cir. 270-350 A.D.

In Tangyur he is mentioned as the author of only one work *Dharmakāyāśraya-Sāmānya-Guņastotra*, and the titles given to him there are Ācāryya and Ārya. In the *Sādhanamālā* he stands as the author of one Sādhana of

1. Bauddha Gan O Dohā, app., p. 3. 2 Loc. cit., app., p. 5.

xciv

Prajñāpāramitā and we are inclined to identify this Asanga with the famous Asanga the great expounder of the Yogācāra School who was the brother of the celebrated monk and scholar Vasubandhu (A.D. 280-360).<sup>1</sup> The theory that all deities should be stamped with the miniature of the parental Dhyāni Buddha was already current in the beginning of the 4th century, and by that time the theory of the five Dhyāni Buddhas as presiding over the five Skandhas was also wellestablished.<sup>2</sup> This shows at least that the Sādhana in question, its author and the *Guhyasamāja* where the Dhyāni Buddha theory was definitely systematized, were very likely contemporaneous.

#### 6. Cintāmaņi Datta (No. 47).

From the materials at our disposal it is not possible to say whether this author is unknown in Tangyur, but so far it has not been possible to trace him in Tangyur through the catalogues. But the Sādhana of Vādirāț composed by Cintāmani Datta exhibits his aptitude as a poet. He has introduced a variety of metres in composing the few stanzas he devoted to the Sādhana of Vādirāț. From all this it is evident that he was a poet of no mean order.

#### 7. Dharmākaramati (Nos. 97, 210).

The name of this author likewise could not be traced in the catalogue of Tibetan Tangyur. He stands as the author of two Sādhanas, one of Tārā and the other of Dhvajāgrakeyūrā. One colophon characterises him as a Mahāpandita and Sthavira, while the other designates him as a Pandita and as Mādhyamakaruchih

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tattvasaingraha, Foreword, p. lxviii.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This is evident from the elaborate  $P\vec{v}j\vec{a}$  offered to all the five Dhyňni Buddhas and their Śaktis and the manner in which their place has been fixed in the hierarchy.

or as 'one who believes in the Madhyamaka system of Philosophy.' It is not correct, therefore, to say that the Madhyamakas or the earlier Mahāyānists did not believe in gods and goddesses, and at least we find one instance here where a Madhyamaka composes Sādhanas for the worship of Tāntric deities. The Vajrayānists must have included in their folds the Mahāyānists of all sorts.

# 8. Durjayacandra (No. 250).

He is reputed to be the author of a large number of works and the following among others are mentioned in Tibetan Tangyur<sup>1</sup>:—

- 1. Dākinīvajrapañjarapañcadāka-Sādhana.
- 2. Şadanganāma-Sādhana.
- 3. Sarvabhūtabali.
- 4. Nairātmadevipañcadaśastotra.
- 5. Saptāksarasādhana.
- 6. Śrīcakrasamvarasādhana-Amrtāksara.
- 7. Kaumudi Hevajrapañjikā.
- 8. Ratnacchațā nāma pañjikā.
- 9. Suparigraha nāma Maņdalopāyikavidhi.
- 10. Nairātmāsādhana.
- 11. Māyāvatī Mahāmāyātantrasya Pañjikā.

In Tibetan Tangyur he is differently styled as Ācārya, Pandita, Mahācārya. Mahāpandita, and Vandya. From the Sādhanamālā he appears to be a follower of the Heruka cult, and of the Anuttarayoga division. This god is called Vajradāka and Saptākṣara; the latter name is given to him because of his seven-syllabled Mantra. Saptākṣara is here associated with his Sakti Vajravārāhī whose form and weapons are the same as those of the principal deity.

1 Loc. oit., app., p. 45.

xevi

#### 9. Garbha (No. 142).

In Tangyur he is styled as Mahācārya and is reputed to be the author of only one work, viz.: Vajrayānamūlāpattitīkā. But in the Sādhanamālā he appears as an author of the Mārīcīsādhana which is in accordance with the Kalpa. This Mārīcī is three-faced and eight-armed, which is by far the most common type of Mārīcī up till now found. Nothing further is known about the author or his time.

## 10. Guņākaragupta (No. 272).

This author is called in Tangyur both as Guņākara and as Guņākaragupta and the following works are ascribed to him  $^1:-$ 

- 1. Bodhicittavivaraņa.
- 2. Guhyasamājābhisamaya-nāma-Sādhana.
- 3. Śrī Mahākāla Sādhana.
- 4. Maņdalavidhi.

He is styled as Upādhyāya, Paņdita, Ācārya, Mahācārya, Paiņdapātika and is definitely said to be an Indian.

In the Sādhanamālā he stands as the author of a Sādhana devoted to Raktayamāri and in the colophon designates himself as a Paiņdapātika Bhikṣu which is also corroborated by Tangyur. His Sādhana is in verse and the stanzas are written in a lucid and forceful style. They are written in several different metres and show at once the devotion and skill of the author in composition.

## 11. Harihara (No. 53).

He is not mentioned in the Tibetan Tangyur but in the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  his name stands as the author of a very short and solitary S $\bar{a}dhana$ . This is devoted to the worship of Vādirāt, a form of Mañjuśrī, and it contains a verse which gives the Bījamantra of the deity  $(\bar{x}\bar{l})$ .

12. Indrabhūti<sup>1</sup> (No. 174).

In Tangyur he is reputed to be the author of the following works  $^{2}$ :----

- Śrī Cakrasamvara-tantrarāja-samvara-samuccaya nāma vrtti.
  - 2. Śrī Cakrasamvara-stotra.
  - 3. Cakrasamvarānubandha-samgraha.
  - 4. Siddha-Vajrayoginīsādhana.
  - 5. Vajrayogini-mantratattva svādhisthāna nirdeśa.
  - 6. Śukla-Vajrayoginisādhana.
  - Dākinīvajrapañjaramahātantrarājasya Pañjikā Prathamapatalasukhabandha nāma.
  - 8. Kulikāmatatattvanirņaya.
  - 9. Śrī Sampuțatilaka nāma Yoginītantrarājasya tīkā Smṛtisandarśanāloka.
- 10. Śrī Ānandapuspamālā.
- 11. Śrī Tattvāmrtopadeśa.
- 12. Mahāmāya Sādhana.
- 13. Śrī Sarvabuddhasamayoga nāma Tantrapañjikā.
  - 14. Śrī Sarvabuddhasamayoga-Dākinījālasamvaratantrārthaţīkā.
  - 15. Sarvabuddhasamayoga-ganavidhi.
  - 16. Vajrasattvopāyikā.
  - 17. Śrī Sarvabuddhasamayoga-Dākinījālasamvaramahātantrarāja nāma maņdalopāyikā.
  - 18. Jñānasiddhi nāma Sādhanopāyikā.3
  - 19. Sahajasiddhi.
  - 20. Tattvāstakadrsti.

xeviii

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For his time and other details see Supra, § 4, p. li.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Loc. cit., app., p. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In the course of publication in the Gaekwad's Oriental Series.

21. Ratnacakrābhisekopadeśa.

22. Ārya Manjuśrī nāmasangītivrtti.

23. Kurukullá Sadhanam.

He is styled as Mahācārva, Odivānasiddhi, Ācārva. Avadhūta, etc., and is definitely mentioned as the king of Uddivāna or Odivāna. . .

#### 13. Kalyānagarbha (No. 242).

His name is not mentioned in Tangyur, but in the Sādhanamālā he stands as the author of a Sādhana of Heruka of the two-armed single variety. He calls himself as "one who is afraid of being too elaborate." Nothing tangible is however known about this author.

#### 14, Karunā (Nos. 187, 303).

#### cir. 753 A.D.

This author, who is also known as Karunācala, seems to be an author of considerable parts, but none of his works is preserved in translation in Tibetan Tangyur. Here Karunā stands as the author of two Sādhanas, one of Kurukullä and the other of Mahākāla. He was a follower of the Hevairatantra and he twice called Lilasani or Lilāvaira as his preceptor, who, as has already been pointed out, flourished about A.D. 741. If Karuņā, his disciple, is taken to be twelve years his junior then his time will fall somewhere near 753 A.D.

15. Kokadatta (No. 218).

In the Tibetan Tangyur he stands as the author of the following works ':----

Śukla Vajravārāhī Sādhana.

Sukla Vajravaram Manasāgopyā-homavidhi.
 Šrī Vajravoginī manasāgopyā-homavidhi.

Śrī Vajrayoginyabhipretahomavidhi. 3.

4. Vajravārāhīprajñālokakrtyāstotra.

1 Loc. cit., app., p. 23.

He is styled as Ācārya or Mahācārya and was also known as Końkanapāda.

In the Sādhanamālā he stands as the author of one single Sādhana which is devoted to the worship of Vajravārāhī who is designated as Prajňāloka. It is rather an elaborate Sādhana where instructions are given for reciting Mantras while sitting on a corpse. The Mantra of Prajňāloka according to him is so powerful that the 'careless repetition of the same only two lakh times enabled him to compose the Sādhana even though he never made any efforts to learn the Śāstras.' This Sādhana is included in the MS. B which shows that the author cannot be later than 1100 A.D.<sup>2</sup>

#### 16. Kṛṣṇapāda (No. 181).

In Tangyur the following works are attributed to him <sup>3</sup>:—

- 1. Vajragiti.
- 2. Gaņacakravidhi.
- 3. Krsnayamāriśmahomavidhi.
- 4. Sarvabhūtabalividhi.
- 5. Hevajrasādhanatattvoddyotakara.
- Ārya-Dākinīvajrapañjara nāma Mahātantrarāja-kalpamukhabandha.
- 7. Stūpavidhi.
- 8. Mrtyuvidhi.
- 9. Guhyapativajrapāņi-Sādhana.
- 10. Guhyapativajra-Sādhana.
- 11. Krsnayamāribuddhasādhana.
- 12. Dharmakāyadīpavidhi.

া Cf. p. 431--স্যামি তাৰখিয়া মাজ অন্তলজীমন বিভিন্নখনদা অন্ত নন্ধন্য ভাতাৱথ-জানন হব সন্ধান্তীৰভাখন তন্দু।

<sup>2</sup> If, however, this Konkana is identified with Kankana of the school of Kambala who in collaboration with Padmavajra (in 693 A.D.) introduced the Hevajratantra, Kokadatta's time will fall somewhere in the beginning of the 8th century. Cordier, op. cit, p. 231.

<sup>3</sup> Loc. cit., app., p. 23.

In Tangyur a large number of Kṛṣṇas are mentioned, and it is very difficult to distinguish one from the other. The works above stated are definitely ascribed to Kṛṣṇapāda and not to Kṛṣṇa, Kāhnu, or Kṛṣṇavajra. This author is styled as Ācārya, Mahācārya, Mahāpaṇḍita and Yogī.

In the Sādhanamālā he stands as the author of a Sādhana of Kurukullā who is described as six-armed and decked in ornaments of snakes. The author in the colophon further gives the information that the Sādhana has been taken from the Māyājāla Tantra which extends to sixteen thousand granthas. The Sādhana also gives some directions for the extraction of snake-poison.

# 17. Śrī Krsņarāja.

#### cir. 717 A.D.

Krşnarāja is mentioned in S. 161 and is there stated as having introduced the goddess Vajrasarasvatī in the *Krṣṇayamāri Tantra*. It is very difficult to say which Krṣṇa among the many mentioned in the Tangyur really composed this work and what other works are ascribed to him. But he seems to be different from the Krṣṇa who composed the Kurukullā Sādhana because the latter appears to be only an humble follower of the *Krṣṇayamāri Tantra*. The Krṣṇayamāritantra was introduced according to Tārānāth by Lalitavajra who was a contemporary of Padmavajra (693 A.D.). Krṣṇācārya (717 A.D.) who also introduced the Samputatilaka Tantra might have introduced the worship of Vajrasarasvatī, and we are tempted to take this Krṣṇarāja as identical with Krṣṇācārya.<sup>1</sup>

# Kukkuripāda (No. 240). cir. 693 A.D.

In Tangyur he is also known as  $\bar{A}c\bar{a}ryya$ , Kukurāja or Kukkurarāja and a larger number of works are attributed to him. The following works are said to have been composed by him.<sup>1</sup>

- 1. Śrī Vajrasattva-guhyārtha-dharavyūha.
- 2. Śrī Vajraheruka-guhyārthadharavyūha.
- 3. Śrī Padmanartteśvara-guhyārthadharavyūha.
- 4. Śrī Vajraratnaprabha-guhyārthadharavyūha.
- 5. Śrī Sughoțalalita-guhyārthadharavyūha.
- 6. Sarvamaņdalānusāreņa pañcavidhi.
- 7. Śrī Sarvabuddha-samayoga-mandalavidhi.
- 8. Mahāmāyātantrānusāriņī Herukasādhanopāyikā.
- 9. Vajrasattvasādhana.
- 10. Mohataruna-Kalpa.
- 11. Mahāmāyā sādhana maņdala vidhi.
- 12. Śrī Mahāmāyā maņdala deva stotra.
- 13. Śrī Mahāmāyātattvasukhabhāvanānusāri Yogabhāvanopadeśa.
- 14. Sravaparicchedana.

In the Sādhanamālā, he stands as the author of the Mahāmāyāsādhana where Mahāmāyā represents Heruka in the embrace of Buddhadākinī as four-armed and four-faced and surrounded by four Yoginīs. In this Sādhana the word Heruka is analysed, dissected and each particle thereof explained. It contains also one song in Vernacular which is very probably Bengali. Some of his songs are also recorded in the Bauddha Gān O Dohā.

According to Tārānath he introduced the Mahāmāyātantra and was a contemporary of Kambalapāda, Padmavajra and Lalitavajra. We have already shown that Padmavajra flourished in *cir*. A.D. 693 and therefore the time of Kukkuri also should be placed somewhere near.

# 19. Kula [datta] (No. 154). cir. A.D. 1100.

He is the son of Sanghadatta and in the Tangyur, where he is styled as  $\bar{A}c\bar{a}rya$  and Mahāpaṇḍita, only one work entitled *Kriyāsamgraha* is ascribed to him.<sup>1</sup>

In the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  he also calls himself as the son of Sanghadatta, and stands as the author of a Sādhana devoted to the worship of Prajnāpārāmitā—a deification of the Prajnāpāramitā literature. As this Sādhana is found in the MS. B which bears a date corresponding to A.D. 1165 his time cannot be later than A.D. 1100.

# 20. Kumārākaragupta (No. 293).

His name is not mentioned in the Tangyur, but he stands in the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  as the author of a particularly interesting S $\bar{a}$ dhana in verse devoted to the worship of Ucchuşma Jambhala, a fierce form of the Budhist God of Wealth, Jambhala. This S $\bar{a}$ dhana also describes the Mantra of the god in three stanzas. The author calls himself as a Paṇḍita and Sthavira, but nothing else unfortunately is known about him.

## 21. Kumudākaramati (No. 1).

In the Tangyur<sup>2</sup> he is styled as Mahāpāṇḍita and is credited with only one Sādhana namely the one which heads the list in the *Sādhanamālā*. The Sādhanā composed by Kumudākaramati is a pretty long one and is taken from the *Trisamayarājatantra*. It serves more or less as an introduction to the whole book because of its treating many preliminary and elementary subjects including descriptions of a number of Mudrās and their Mantras. From an obscure reference on p.  $13^{1}$  it appears very probable that Trisamayarāja was only another name of Amoghasiddhi one of the five Dhyāni Buddhas. This same Sādhāna holds out some hope to the beginners where the author confidently declares that in accordance with the intensity of concentration, some amount of psychic culture is bound to follow.<sup>2</sup>

# 22. Lalitagupta (No. 128). cir. A.D. 1050.

He calls himself a direct disciple of Advayavajra and in the Tangyur<sup>3</sup> he is credited with only one work, the same in fact, which appears in the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$ .

This Sādhana is devoted to a peculiar form of Ekajațā with two arms carrying the rosary in the right and the blue lotus in the left. The goddess is an emanation of the Dhyāni Buddha Akşobhya and naturally presents a very fierce appearance. This Sādhana is found only in the MS. B which bears a date corresponding to A.D. 1165, and, therefore, the time of Lalitagupta should not be taken as later than A.D. 1100. But it will be more reasonable to place him approximately in A.D. 1050 as Advayavajra belonged to *circa* A.D. 978-1030.<sup>4</sup>

#### 23. Mangalasena (No. 273).

Though the name of this author cannot be traced in the Tangyur catalogue, he stands in the Sādhanamālā as an author of a Sādhana of Kṛṣṇayamāri. He has employed a variety of metres in the composition of the Sādhana which is almost wholly written in verse except for the Mantras. In this Sādhana Yamāri is associated closely with Mañjuśrī to whom a panegyric is addressed.

civ

<sup>1</sup> p. 13 अमोषसिडियायं विममयराजः निर्विघ्रसिडिय । 2 See p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cordier, op. cit., p. 122.

<sup>4</sup> Supra, p. xci.

It also contains another *Stotra* for the five Dhyāni Buddhas. Nothing else is known about him or his time.

# 24. Manoratha Raksita (No. 164).

This name is not mentioned in the Tibetan Tangyur, but he stands as an author of a Sādhana of Vajrasarasvatī written wholly in verse. The author seems to be a follower of the Avalokiteśvara cult, and did not belong to the higher strata of Vajrayāna, as we understand from his advocacy of Brahmacarya "celibacy" and discouragement of drinking habits. He shows himself a firm believer in the efficacy of the Mantra as is evident from the line :--

# विश्वविसायने प्रतिरसादस्योपणायते ।

# 25. Mañjughoșa.

His name is mentioned in S. 28 and the way in which the reference is given clearly shows that Mañjughoṣa represented the author's Guru and not the god Mañjuśrī. In the Tibetan Tangyur we find an author of the same name to whom the undernoted works are ascribed <sup>1</sup>:—

- 1. Samādhibhāşāțikā.
- 2. Āryāparimitāyurjñāna sādhana.

He is styled as Upādhyāya, and Pandita and is described as an Indian. This author should be distinguished from the author Mañjughoṣakīrti who wrote a work on Grammar.<sup>2</sup> Our Mañjughoṣa, however, is the Guru of Prajñāpālita who composed a Sādhana of Hālāhala Lokeśvara.

26. Muktaka (Nos. 45, 56, 172).

## cir. 1100 A.D.

His other name appears to be Padmākara as can be understood by a reference to the Sādhana No. 56. Muktaka is not mentioned in the Tibetan Tangyur but to Padmākara the following original works and translations are attributed<sup>1</sup>:—

- Āryanīlāmbaradhara Vajrapāņi Sādhānopāyikā Ţīkā.
- 2. Guhyapatrikā.
- Vajravidarāņī nāma dhāraņī vyākhyāna Vajrāloka nāma.
- 4 Alimanmatha Sādhana.
- T 5. Hevajratantradvikalapațikā.
- T 6. Tattvapradīpa nāma Vajrapāņi sarvasādhana nispannālankārā.
- T 7. Sugatapañcatrimsat stotra nāma ratnamālā.

He is styled as Ācārya, Mahācārya, Mahopādhyāya, Paņdita and Upādhyāya. His Sādhanās in the  $S\bar{a}dha$ namālā are to be found in the MS. B and, therefore, the time of Muktaka cannot be later than A.D. 1100.

Out of the three Sādhanas included in the present work, one is for Sthiracakra, the second is for Arapacana and the third for Tārodbhava Kurukullā.

# 27. Nāgārjuna, (Nos. 96, 127). cir. 645 A.D.

Though the Sādhanamālā only records two Sādhanas of Nāgārjuna he must be regarded as a prolific writer of Sādhanas and other Tāntric works, and the Tibetan Tangyur records a large number of works composed by him. A list of his works is given below <sup>2</sup> :—

- 1. Mantrālankārasādhana.
- 2. Kaksaputa.
- 3. Piņdīkrtasādhana.
- 4. Śrī Guhyasamājamaņdalavidhi.
- 5. Sekacaturaprakaraņa.

cvi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Loc. cit., app. p. 32. T represents works translated by the author.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See loc. cit. app. p. 49.

- 6. Bodhicittavivaraņa.
- 7. Pañcakrama.
- 8. Āryanīlāmbaradhara Vajrapānisarva maņdala nispannavidhi.
- 9. Svabhāvasiddhyupadeśa.
- 10. Vajrayānasthūlāpatti.
- 11. Prajňāpāramitāhrdaya sādbana.
- Aryanīlāmbaradhara-Vajrapāņikalpa nāma dhāraņi tīkā.
- 13. Lokésvara sādhanā.
- 14. Nīlāmbaropasiddhi.
- 15. Vajrapāņimaņdalavidhi.
- 16. Hayagrīvasādhana.
- 17. Dharmadhātu Stotra.
- 18. Nirupamastava.
- 19. Lokātīta stava.
- 20. Cittavajra Stava.
- 21. Paramārtha Stava.
- 22. Kālatraya Stotra.
- 23. Sattvārādhana stava.
- 24. Prajñāpāramitā stotra.
- 25. Acintyastava.
- 26. Stutyatītastava.
- 27. Niruttarastava
- 28. Ārya-Mañjuśrī-Bhațţāraka-paramārtha-stuti.
- 29. Ārya-Mañjuśrībhațţāraka karuņā Stotra.
- 30. Aşţamahāsthānā-caitya-stotra.
- 31. Dvādašakāranyāyastotra.
- 32. Vandanāstotra.
- 33. Narakoddhāra.
- 34. Samādhibhāsātīkā.
- Mahakāruņika Ārya-tārā sādhana sāmānyābhisamaya.
- 36. Saprajña-Śri-Mahākāla-sādhana.
- 37. Śrī-Mahākālasya stotra astamantra.
- 38. Śrī Mahākalasya stotra-padāstaka.

- 39. Bodhicitta-Vivaraņa.
- 40. Äryasahasrabhujāvalokiteśvara sādhana.
- 41. Ārya Lokeśvara şadakşara sādhana.
- 42. Saptānga sādhana.
- 43. Ārya Pratisarā Mahāvidyā-cakranibandhana.
- 44. Vajramahākālāstaka stotra.
- 45. Śrī Guhyasamāja tantrasya Tantrațīka.
- 46. Śrī Guhyasamājamahāyogatantrotpatti-Krama-sādhana-sūtra-melāpaka.
- 47. Kalyāņa-Kāmadhenu.
- 48. Tārāsādhana.
- 49. Tārāsādhana-samkķepa.
- 50. Śrī Mahākāla-sādhana.
- 51. Krodhavajra Caņdadeva-pañca nāma maņdalavidhi.
- 52. Vajrapāņi mārgāstaka.
- 53. Tattvapradīpa nāma vajrapāņi sarva-sādhānanispannālankāra.
- 54. Pratisthäpanälankära.
- 55. Prāyaścittāmŗta.
- 56. Śrī Mahākālasya stotra Bhāvasañcara.
- 57. Vajrapavitra-Karmasambhāra.
- 58. Astādaša-patala-vistara-vyākhyā.
- 59. Mañjuśri-prajña-vardhana.

He is styled as Ācārya, Mahācārya, Ārya, Bhikṣu, and Bhaṭṭāraka.

Out of the two Sādhanas composed by him one is devoted to the worship of Vajratārā who exhibits the Varada Mudrā in the right hand and the Utpala in the left, and sits in the Vajraparyanka attitude. The second is devoted to Ekajatā and according to a statement in the colophon the Sādhana was restored from Bhoța country by Nāgārjuna.<sup>1</sup>

1 चार्यनागार्क्षनपदिभेटिष उड्रतम् । For other dotails see Supra, p. xlv.

#### 28. Padmavardhana, (No. 155.)

This author is not mentioned in the Tibetan Tangyur but his name stands in the *Sādhanamālā* as an author of a sādhana of Prajñāpāramitā, who 'when manifested makes the lotus face of the disputant (in discussion) sleep in peace." Nothing else is known of this author.

#### 29. Padmākaramati, (No. 14).

The name of Prajñākaramati appears in the Tibetan Tangyur where only one sādhana is attributed to him.<sup>2</sup> In the *Sādhanamālā* he stands as the author of one sādhana only, and the Tangyur sādhana is very probably the translation of the same thing.

The sādhana refers to the worship of Khasarpaņa, a form of Lokeśvara who is accompanied by four deities: Sudhanakumāra, Hayagrīva, Tārā and Bhṛkuțī.

# Prabhākarakīrti, (No. 85). A.D. 1100.

Prabhākarakīrti's name is mentioned in the Tibetan Tangyur and only one sādhana is attributed to him.<sup>3</sup> In the Sādhanamālā also one sādhana is attributed to him. The latter seems to be the Sanskrit original and the former represents its Tibetan translation.

This sādhana refers to the ritual of Caṇḍamahāroṣaṇa, and gives directions for the application of the mantra in different functions. The sādhana appears in MS. B and therefore, the time of Prabhākarakīrti cannot be later than A.D. 1100.

<sup>1</sup> यस्योदयेन निदासि वादिनां सुचपङ्कलम्। Cordier: op. cit p. 373. 3 Ibid p. 357.

#### INTRODUCTION.

#### 31. Prajñāpālita. (No. 28.)

This author wrote a large number of sādhanas and the following among others are preserved in translations in the Tibetan Tangyur<sup>1</sup>:—

- 1. Raktayamāri karmāvali sādhana cintāmaņi.
- 2. Ratipriyā sādhana.
- 3. Yakşa națanați sādhana.
- 4. Yakşinî pārthivī lakşmī sādhana.
- 5. Yakşa Nandîkara sādhana.
- 6. Yakşarāja Kilikila sādhana.
- 7. Pidana mahāyakşasenāpati sādhana.
- 8. Śrī Candradevi nāma sādhana.
- 9. Kundaladhāriņī Hārītī sādhana.
- 10. Ratnamälä.
- 11. Nāgī sādhana.
- 12. Nāgī Vasupālamukhi sādhana.
- 13. Nagyāphunāmopāya.
- 14. Manohāri sādhana.
- 15. Subhagā sādhana.
- 16. Viśālanetrí sādhana.
- 17. Ratirāga sādhana.
- 18. Aparājita nāma sādhana.
- 19. Adhijayājitā sādhana.
- 20. Purnabhadrā sādhana.
- 21. Bhütisundarī sādhana.
- 22. Śri Jayasundari sādhana
- 23. Vimalasundarī sādhana.
- 24. Piśāca Pilupāla sādhana.
- 25. Piśāca Munidhara sādhana.
- 26. Kṛṣṇa piśāca sādhana.
- 27. Piśāca Krsnasāra sādhana.
- 28. Piśācihanā sādhana.
- 29. Älukā nāma sādhana.
- 30. Alaguptā nāma sādhana.

#### 1 loc. cit. app. p. 55.

- 31. Kharamukhī sādhana.
- 32. Alumbinī písācī sādhana.
- 33. Ucchușmā nāma sādhana.
- 34. Kşukşuśrī kuņdalī sādhana.
- 35. Piśācī Karņagrhyā sādhana.
- 36. Piśācī Kṛṣṇamukhī sādhana.
- 37. Yamāricintāmaņi-mālā nāma sādhana.
- 38. Pratisthā-vidhi.

He is sometimes styled as Ācārya in the Tibetan Tangyur. Prajñāpālita appears in the Sādhanamālā as the composer of a solitary sādhana of Hālāhala which is found only in MS. Ab. From the concluding verse it may be surmised that he accepted one Mañjughoşa as his guru. In the sādhana a long Dhārāni of Hālāhala is a distinguishing feature.

# 32. Ratnākara Šānti. (No. 110.) cir. 978–1030.

He should be distinguished from Ratnākara the author of the sādhana No. 73, as there are no grounds to suppose that they were one and the same person. The following works are attributed to Ratnākara Śānti in the Tibetan Tangyur<sup>1</sup>:—

- 1. Khasamā nāma ţīkā.
- 2. Hevajra-pañjikā (Muktikavalī nāma).
- 3. Sukha-duhkhadvaya-parityagadrsti.
- 4. Bhrama hara nāmā sādhana.
- 5. Sahaja rati samyoga.
- 6. Sahaja yoga krama.
- 7. Piņdīkrta sādhanopāyikā vrtti Ratnāvalī nāmā.
- 8. Krsnayamäri sädhana Protfulla-kumuda näma.
- 9. Vajrabhairava gaņacakra.
- 10. Śrī sarva rahasya nibandha pradīpa.
- 11. Pratisarā-rakṣācakra-lekhopāya.
- 12. Pañcarakșă-vidhi.

- 13. Vajratārā sādhana.
- 14. Guņavatī śrī Mahāmāyā tīkā.
- 15. Mahāmāyā sādhana.
- Śrī Kṛṣṇayamāri mahātantrarāja-pañjikāratnapradīpa.
- 17. Abhişeka-nirukti.
- 18. Kusumāñjali nāma Guhyasamāja-nibandha.

He is styled as Ācāryya and Mahāpandita. He is also known by the name of Śānti only. In the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  his name appears as the author of a sādhana devoted to the worship of Vajratārā and containing a large number of applications of the mantra of Vajratārā: Om Tāre tuttāre ture svāhā. All these applications refer mostly to the enchantment of women and similar other purposes. In another sādhana of an anonymous author, probably composed by one of his disciples, his name is mentioned in connection with the diffusion of the worship of Trailokyākṣepa, a form of Heruka (page 474).

Ratnākara Śānti was a fairly well-known scholar and he is said to have been in charge of the Eastern gate of the Vikramaśīla monastery. King Mahīpālā I (A.D. 978–1030) Dīpankarā Śrījñāna, Avadhūtipā or Advayavajra, Prajñākaramati, and Naropa were all his contemporaries.<sup>1</sup>

# 33. Ratnākara, (No. 73.) cir. 1100 A.D.

He should be distinguished from both Ratnākaraśānti and Ratnākaragupta whose names are separately. mentioned in the Tangyur where separate sets of books are ascribed to their authorship. In the Tibetan Tangyur the undernoted works are attributed to him.<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Supra § 4, p. xci. Also P. N. Bose, Indian Teachers, p. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> loc. cit. app. p. 72. T indicates translations.

- 1. Nairātmā sādhana paustika nirdesa.
- T 2. Simhanāda-sādhana.
- T 3. Trailokyavaśamkara Lokésvara-sādhana.
- T 4. Padmanarttésvara-sādhana.

He is styled as Acāryya, Pandita and Mahāpandita. He appears in the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  as the author of a sādhana of Alimanmatha also known as Bhrngānanga who is regarded as a form of Mañjuśrī as well as Heruka. At the end of the sādhana a couplet in vernacular appears and from *Rayanamkarena raiam* we understand that he was its author.

The sādhana is found in MS. B and therefore the author cannot be later than 1100 A.D.

34. Ratnākaragupta, (Nos. 2 and 255).

## cir. 1100 A.D.

He should be distinguished from Ratnākara and Ratnākara Śānti as they seem to be different persons. In Tangyur the following works are attributed to Ratnākaragupta<sup>1</sup>:—

- 1. Ārya Manjuśrī Nāmasangiti-panjikā sangraha.
- 2. Trisamayasādhana.
- T 3. Khasarpana sādhana.

He is styled as Mahāpaņdita. His name appears in the Sādhanamālā twice as an author of the Trisamayarāja sādhana as also for the sādhana of Sambara. In the first he gives elaborate directions and rules of discipline to be observed by all followers of the Trisamayarājatantra, though in the second the author talks of things which pertain to the highest class of Yogatantra which cannot be practised without the assistance of Saktis.

#### INTRODUCTION.

The sādhana of Sambara is found in MS. B and therefore the author cannot be later than A.D. 1100.

## 35. Ravigupta (No. 79).

The name of the author is not mentioned in the Tibetan Tangyur, but he appears in the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  as the author of a short sādhana where directions are given for miraculously increasing knowledge by muttering continuously the Bijamantra of Mañjúsrī which is *Ham*. Nothing tangible, however, is known about him.

## 36. Sabara (Nos. 185, 235).

## cir. A.D. 657.

Sabarapāda who is styled in the Sādhanamālā as a Siddha (one who has attained perfection) is represented in the present work as the author of S. 185, and he seems to have been the originator of the Vajrayoginī cult where this particular deity with red colour is worshipped as we understand from the colophon of the sādhana No. 235. In the Tibetan Tangyur he has several names such as Sabarī, Sabarīsvara or Sabarcsvara. He is one of the eighty-four Siddhas famous in Buddhist Tāntrism, and the authorship of the following works is attributed to him in the Tibetan Tangyur<sup>1</sup>:--

- 1. Vajrayogini sādhana.
- 2. Kūrmapādasiddhi sādhana.
- 3. Āryanīlāmbaradhara Vajrapāņirudra-trivinita nāma tantravŗtti.
- 4. Śişyānugrahavidhi.
- 5. Vajrayoginyabhişeka samkşepa.
- 6. Vajrayoginî ganacakra vidhi.
- 7. Śunyatā drsti.
- 8. Adhisthāna Mahākāla sādhana.

cxiv

- 9. Vajravidāraņi nāma dhāraņi vrtti Ratnamālā nāma.
- Vajravidāraņi nāma dhāraņi maņdalavidhi Ratnadyuti nāma.
- 11. Krodhavajramāranakrama sādhana.
- 12. Vajravidāraņi nāma dhāraņī Caņdamahārosaņa sādhana.
- 13. Şadangayoga.
- 14. Citta guhya gambhīrārtha gīti.
- 15. Mahāmudrā vajra gīti.
- 16. Raktavajrayoginī sādhana.

He is styled as Ācāryya, Mahācāryya, and Siddha.<sup>1</sup>

37. Sahajavilāsa (Nos. 183, 231).

Only three works are attributed to this author in the Tibetan Tangyur<sup>2</sup>:—

- Samasta mukha praveša rašmi vimaloşņişaprabhāsa sarvatathāgata hrdaya samaya vilokini nāma dhāraņi-vivrti.
- 2. Śrī Heruka sādhana.
- 3. Hevajrodbhava Kurukullā sādhana.

He is sometimes styled as Mahācāryya. Sahajavilāsa appears in the *Sādhanamālā* as the author of two sādhanas, one for the worship of Kurukullā and the other for that of Nairātmā. In the first sādhana he gives two ślokas in vernacular describing Mahāsukha. It appears probable that he followed the *Hevajra Tantra*.

38. Sanghadatta.

## cir. 1075 A.D.

Sanghadatta's name is mentioned in the sādhana No. 154 composed by his son Kula or Kuladatta in the praise of Prajñāpāramitā. He was very probably an

<sup>1</sup> See Supra § 4. p. xlvi. <sup>2</sup> loc. cit. app. p. 96.

author of no consequence as his name is not to be found in the Tibetan Tangyur. His son Kuladatta however outshone his father by composing a fairly large number of important books.

Kuladatta's sādhana is to be found in the MS B. and therefore he cannot be later than A.D. 1100. Sanghadatta's time, therefore, can be placed in *cir*. 1075 A.D.

> 39. Saraha. cir. A.D. 633.

The name of this author appears in the two Sādhanas for Rakta Lokeśvara. These Sādhanas were very probably written by one who followed Saraha's teachings or belonged to his school.

In the Tibetan Tangyur the undermentioned works are attributed to Saraha<sup>1</sup>:—

- 1. Śrī Vajrayoginī sādhana.
- · 2. Kāyakosa-amrtavajratīkā.
  - 3. Vākkoşarucirasvaravajragītā.
  - 4. Trailokyavaśańkaralokeśvara sādhana.
  - 5. Cittakoșa Ajavajragītā.
  - 6. Sarvabhūtabalividhi.
  - Śrī Buddhakapāla nāma maņdalavidhi kramapradyotana.
  - 8. Śrī Buddhakapāla sādhana.
  - 9. Srī Buddhakapālasya pañjikā Jñānavatī nāma.
  - 10. Dohākoşagīti.
  - 11. Tattvopadeśa-śikharadohāgīti.
  - 12. Dohākosa nāma caryāgīti.
  - 13. Dohākosa upadeša gīti.
  - 14. Kakhasya Dohā.
  - 15. Svādhisthāna-krama.

cxvi

- 16. Kakhasya Dohāțippaņa.
- 17. Mahāmudropadeśavajraguhyagīti.
- 18. Dvādasopadesa gāthā.
- 19. Dohākosa nāma Mahāmudropadesa.
- 20. Bhāvanädrsticaryāphala dohākosa-gītikā.
- 21. Kāya-vāk-citta manasikāra.

He is styled as Acāryya, Mahācāryya, Siddha, Yogī, Mahāyogī, Yogīśvara, Mahābrāhmaņa, Mahāśavara, etc.<sup>1</sup>

> 40. Śāšvatavajra (No. 101). cir. A.D. 1100.

Śāśvatavajra is well-known as a great author and the following works are attributed to him in the Tibetan Tangyur.<sup>2</sup>

- 1. Śrī Samvara-vrtti tattvaviśāradā.
- 2. Samvara Luhipādābhisamaya vrtti.
- 3. Tārāsādhana.
- 4. Cakrasamvarasekakriyā.
- 5. Āryogratārā sādhana.
- 6. Ekajaţāsādhana.
- 7. Krodha-tārābalyupahāra.
- 8. Ekajațā-tārāmativardhana.
- 9. Tārādevī pañca sādhana.
- 10. Karuņatārā sādhana.
- 11. Prsthacakra.
- 12. Tārāguhya sādhana.
- 13. Karuņa-tārā visva-karmā sādhana.
- 14. Kākāsyatulākotī kālī.
- 15. Ādaršaprasāda nāma Tārābhaţţārikopadeša.

He is styled as  $\bar{A}c\bar{a}ryya$ , and Mahāpandita. He is mentioned in the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  as the author of three Sādhanas: one refers to the worship of Mahācinatārā while the two others refer to the worship of Cakrasamvara, the hero of the famous *Cakrasamvara Tantra*. The first Sādhana which is in verse appears in the MS. B and therefore, the time of Śāśvatavajra cannot be later than cir. A.D. 1100.

#### 41. Sarvajñamitra.

cir. 1050 A.D.

In the Tibetan Tangyur there is none who is styled as Sarvajñamitra but there is one with a similar name, Sarvajña-śrī-mitra. In the *Sādhanamālā* Sarvajñamitra is associated with a Sādhana (S. 109) of rather a peculiar deity by name Sragdharā, and in the Tangyur Sarvajñaśrīmitra stands as an author of certain *stotras* in the praise of the same deity Sragdharā. It is therefore, highly probable, if not certain that the two names represent one and the same person. In the Tangyur he is credited with the following works.<sup>1</sup>

- 1. Sragdhārastotra.
- 2. Āryatārā Sragdharā-stotra.
- 3. Devītārā kuvākyādhyesaņa nāma stotra.
- 4. Āryatārā sādhana.

He is styled as  $\bar{A}c\bar{a}ryya$ , Mahāc $\bar{a}ryya$ , and Mahāpaṇdita and it is definitely stated both in the  $S\bar{a}dhana$  $m\bar{a}l\bar{a}$  and in the Tangyur that he hailed from Kasmir. It is stated in the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  that Sarvajñamitra when once in great difficulty wanted death to overtake him and addressed his last prayer to his favourite goddess Tārā with his face upwards and a garland in his hands, Sragdharā miraculously appeared before him.

# 42. Śrādhara (No. 161). cir. A.D. 1100.

In the Tibetan Tangyur he is credited with the undermentioned works  $^{2}:-$ 

<sup>1</sup> loc. cit. p. 95. <sup>2</sup> loc. cit. p. 92.

cxviii

- 1. Krodhavārāhī Vajrayoginī sādhana.
- 2. Śrī Yamāritantra-pañjikā Sahajāloka.
- 3. Krsnayamāri sādhana.
- 4. Krsnayamārimandalopāyikā.
- 5. Vajrasarasvatīstotra.
- 6. Mahişānanasya sādhana.
- 7. Raktāricatuhśaktiprthak sādhana.
- 8. Raktayamāri samādhividhi.
- 9. Raktayamāri balividhi.
- 10. Svacittodhva-samkrāmaņopadeśa.
- 11. Deviprabhadharadhisthana.
- 12. Raktayamäri mandalopāyikā.
- 13. Raktayamāryadhisthāna kramopadeśanā.
- 14. Caturyogatattva nāma Svādhisthānopadeśa.
- 15. Raktayamāri sādhana.
- 16. Aloka-caturațikā.
- 17. Raktayamāri mantra sangraha.

He is styled as Ācārya, Mahāpaņdita, Mahāyogī, Brāhmaņa, Mahācārya, Siddhācārya, Mahopādhyāya, etc.

In the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  he is mentioned as the author of a Sadhana written wholly in verse for the worship of Vajrasarasvatī. The whole Sadhana shows the author's mastery over the language and brings foreibly to the mind of the reader that he was a great adept in the art of versification. This Sadhana appears in the MS B and therefore, the author cannot be later than *cir*. 1100 A.D.

## 43. Sujanabhadra (Nos. 66, 296). cir. A.D. 1100.

Sujanabhadra's name appears in the Tangyur catalogue more or less as an insignificant author and only one Sādhana is attributed to his authorship.<sup>1</sup> In the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  he stands as an author of two Sādhanas, one for Vāk, a variety of Mañjuśrī, and the other for Jambhala. From the first it can be easily seen that he possessed rare powers of composition and of versification and his language is always sweet, melodious and forcible. The Väksādhana appears in the MS B and therefore, he cannot be placed later than *cir.* 1100 A.D.

#### 44. Sumatibhadra (No. 306).

In the Sādhanamālā only one Sādhana of four lines for the worship of Mahākāla is attributed to this author whose name is not expressly mentioned in the Tibetan Tangyur, unless however, he is identified with Sumati or Sumatikīrti, but this identification is doubtful.

## 45. Trailokyavajra (No. 266). cir. 1100 A.D.

This author is not mentioned in the Tibetan Tangyur but he stands in the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  as the author of a Sädhana which refers to the worship of Bhūtadāmara, a fierce deity of the Buddhist Pantheon, who is believed to confer great powers to his devotees. The Sädhana is found in the MS B and therefore, the time of the author cannot be later than *cir*. 1100 A.D.

## 46. Vairocana Rakșita (Nos. 264, 271). cir. A.D. 728-764.

Several Vairocanas figure prominently in the Tangyur list. The Sādhanamālā, for instance, mentions one as Vairocana and the other as Vairocana Raksita, and in the Tangyur there is a third Vairocana Vajra. It is, however, quite possible to identify the first two names because the works Vajrabhairava maņdalavidhi prakūśa and Dohākoṣa are ascribed in one instance to Vairocana

exx

and in another to Vairocana Raksita in the Tangyur catalogue itself.<sup>1</sup>

The following original works and translations are attributed to Vairocana<sup>2</sup>:--

- T 1. Śrīguhyasamājatantrarājatīkā.
- T 2. Sukla Vajrayoginī sādhana.
- T 3. Śrīvajrabhairava maņdalavidhi prakāśa.
- T 4. Bhagavad Hevajrasādhana tattva catura krama.
  - 5. Kalpasaptaka vrtti.
- T 6. Śrī Vajrabhairava sādhana vajraprakāśa nama.
- T 7. Dohākosa nāma Mahāmudropadeśa.
- T 8. Prajñāpāramitāhrdayasādhana.
  - 9. Raktayamāri sādhana.
- T 10. Mahisānanasya sādhana.

He is styled as Guru, Paṇḍita, Upādhyāya, Paṇḍita, Mahāpaṇḍita, and Mahācarya.

In the Sādhanamālā he appears as the author of two Sādhanas: one for Bhutadāmara and the other for Raktayamāri. Vairocana Rakṣita is said to have been a disciple of guru Padmasambhava who went to Tibet to reform the Buddhism of that country when king Khri Sron Ide Btan was reigning in Tibet. This king is believed to have reigned between A.D. 728 to 764 and as Vairocana Rakṣita was his contemporary he must have flourished in the second and third quarters of the 8th century.<sup>3</sup>

## 47. Virūpakṣa (No. 312).

This author's name does not appear in the Tangyur Catalogue unless of course he is identified with the

<sup>1</sup> See loc. cit. app. p. 85.

<sup>2</sup> Ibid, p. 85. T indicates works translated by him.

<sup>3</sup> P. N. Bose : Indian Teachers in Indian Universities, p. 42.

Siddhācāryya Virupākṣa nicknamed Virupā who stands as an author of the following works ':---

- 1. Cchinnamundā sādhana.
- Uddiyāna śrī yogiyoginī svayambhū sambhoga śmaśānakalpa.
- 3. Karmacandālī dohākosa gīti.
- 4. Raktayamāri sādhana.
- 5. Balividhi.
- 6. Prabhāsodaya krama.
- 7. Sunisprapañca tattvopadeśa.
- 8. Yamāri yantrāvalī.
- 9. Amrtādhisthāna.
- 10. Śri Virūpapāda caturaśīti.
- 11. Dohākoṣa.
- 12. Mārgaphalānvitāvavādaka.
- 13. Amrtasiddhimūla.

He is styled as Mahācāryya, Yogīśvara, and Mahāyogī. In the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  he appears as the author of the last Sādhana which refers to the worship of a very furious form of Mahākāla with eight faces sixteen arms and four legs. In the Sādhana a whole Maṇḍala of Mahākāla with attendent deities is described in detail and numerous applications are mentioned of the mantra of Mahākāla for a variety of purposes beginning from relieving the pain of a woman in labour and ending in the scaring of animals. Virupākṣa was a native of Tripurā and wrote many songs in his vernacular some of which are published in the *Bauddha Gān O Dohā*.

## §8. Vajrayāna Deities.

## (i) Their significance.

The deities of the Vajrayānists are all manifestations of Śūnya.<sup>2</sup> Advayavajra says in a very characteris-

cxxii

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> loc. cit. p. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> For a discussion see Indian Buddhist Iconography, p. 166.

tic stanza that the deities are nothing but manifestations of Sūnva and are by nature non-existent, and whenever there is manifestation it must be Sūnya in essence.<sup>1</sup> In the Sādhanamālā the process of evolution of deities from Sūnya is explained in another verv interesting stanza which is also found in one of the works of Advayavajra. The process of evolution has four stages: the first is the right perception of the Sūnvatā or voidness, the second is its connection with the germ syllable, the third is the conception of an icon and the fourth is the external representation of the deity.<sup>2</sup> This statement which occurs both in the Sādhanamālā and in Advayavajra is a very strong argument against the theory that later Buddhism was nothing but gross This shows on the other hand that their conidolatrv. ception of godhead was philosophically most profound. a parallel to which is scarcely to be met with in any other Indian religion.

Occasionally the Sādhanamālā gives us information as to the residence of the Vajrayāna deities and as far as it can be gathered from some stray references we can definitely say that the abode of these gods was in the Akaniṣṭha heaven which is the topmost of the Rūpa heavens.<sup>3</sup>

As has been pointed out before, the deities of the Vajrayāna system represent the Śūnya and they are Śūnya in essence with the three elements Śūnya, Vijñāna and Mahāsukha. They are rather the voluntary mani-

```
<sup>1</sup> Advayavajrasaningraha (GOS), p. 51.—
स्कूर्णिच देवनाकारा निःखभावा खभावतः ।
यथा यथा भवेत् स्कूर्णिः सा तथा ग्रूत्यतात्निका ॥
<sup>2</sup> op. cit. p. 50---
ग्रूत्यतावोधिनो वोज्यं वीजाद्विम्वं प्रजायते ।
विग्रने च न्यासविन्यासे etc. ॥
<sup>3</sup> pp. 47, 64.
```

festations of the Sūnya in accordance with the Bījamantras uttered by the worshippers, with an appearance suitable for the function he has to discharge. In the Sādhanamālā in one instance while characterising Mañjuśrī it gives us a piece of very important information and calls him as equal to all Tathagatas who are none but the five Dhyani Buddhas.<sup>1</sup> This implies that the deity is an embodiment of the five Skandhas over each of which one Dhyani Buddha presides,<sup>2</sup> such as Akşobhya for Vijñāna, Vairocana for Rūpa, Ratnasambhava for Vedanā, Amitābha for Samjñā and Amoghasiddhi for Samskāra. When one element among the five predominates the deity is considered to be the emanation of that Dhyani Buddha who presides over the element in question. When such deity is represented in art he bears on his head the same Dhyani Buddha and is considered as his offspring and as belonging to his family. The five Dhyani Buddhas are generally represented on the aureole over the head of the principal deity.

## (ii) Their appearance.

It may be noticed that the Sādhanamālā is very particular in having a colour applied to all the deities. This colour has a deep significance and is a thing which should not be passed over unnoticed. The Dhyāni Buddhas, it may be remembered, have each a different colour and they preside over one or the other of the Skandhas, also five in number. The deities emanating from each of these five Dhyāni Buddhas constitute the family of each. Ordinarily the whole family of a parti-

```
धातवो स्रोचनाद्यास्तु बुद्धकायसातो मतः ॥
```

also Sādhanamālā, पद्यस्तन्था पद्यतद्यागतस्वरूपा भाव्यन्ते ; p. 391 पद्यसुद्राभरणपरिणतं पद्यवदक्रामेण ।

<sup>1</sup> p. 117 सर्वतयागतखरूपं मझुत्रीरूपमाखान etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jñänasiddhi, op. cit. p. 41-

पद्यबुद्धस्रभावलात् पद्यस्तन्धा जिनाः स्रृताः ।

cular Dhyāni Buddha should have the same colour as that of their spiritual father. Thus the family of Aksobhya, the embodiment of Vijñāna Skandha, should have the blue colour because it is the colour of the Dhyāni Buddha Aksobhya. This is, of course, the general rule but numerous exceptions are also met with. Take, for instance, a deity, who is very popular and has the power to grant success in a variety of protective and destructive rites. The deity cannot have the same colour in all the rites because the difference in rite demands a difference in form and colour, posture, and so forth.<sup>1</sup> In the  $S\tilde{a}dhanam\tilde{a}l\tilde{a}^2$  it is said that the colour of the deities vary in accordance with the functions they have to discharge but we refrain from saying more on the point as details such as these should be learnt from the Gurus and the comprehensive Tantras because these are beyond the scope of the Sādhana.

It may be frequently seen from the text of the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  that the deities sometimes, present a very fierce appearance and are invoked in terrible rites such as for the destruction of men (Māraṇa) and their houses (Uccāṭana) and, so forth. This, perhaps, the authors of Sādhanas considered incompatible with the theory of compassion and a few indirect explanations to clear up the point are not wanting in the Sādhanamālā. Two characteristic passages are quoted below, one with reference to the fierce form of Yamāri and the other in respect of Ucchuşma Jambhala:

 Šrīmantam antahkaruņāmayam tam Sattvārthahetor vahirugrarūpam

- <sup>2</sup> p. 556, कमौनुरूपतो वर्षे नोन्नमस्यातिविस्तरात् । गुरूपदेश्रतस्तर चिन्त्यं वाञ्कितसिद्धये ॥
- also p. 395, कर्मानुरूपतः इतकादिवर्णयुक्तां etc.
  - p. 532, रक्तक्षणपीतसितवर्णं कर्मानुरूपतो ध्येयम् ।

 $<sup>^1</sup>$  See for instance the details prescribed for the different rites in which Yamäri is worshipped with different attributes, p. 533 ff.

Nätham Yamārim praņipatya mūrdhnā Likhāmi tatsādhanam istahetoh.<sup>1</sup>

"After making my obeisance by my head to Lord Yamāri who is of dignified appearance, internally compassionate but externally terrific for the good of all beings, I write this procedure of worship for the benefit of all."

 Dāridryaduḥkhāhatamānasānām kā cittavrttiḥ Sugatasya krtteḥ Ataśca kopād iva Jambhalo' sau. Ucchuṣmarūpam bhayadam cakāra.<sup>2</sup>

"People who are stricken down with the misery of poverty what desire can they have for the rites laid down by Sugata? It is for this reason it seems that Jambhala in his anger assumed the terrific form of Ucchusma."

Mahākāla is another very terrible deity with terrible appearance and is invoked to discharge terrible functions. Neither his appearance nor his functions are in keeping with the doctrine of Karuņā or compassion. But a very excellent explanation to clear up the point has been offered by the author of the Sādhana. He says:

Acaryye yah sadā dvesī kupito ratnatraye'pi yah

Anekasattvavidhvamsī Mahākālena khādyate.<sup>3</sup>

"One who is persistently a hater of the preceptor and is adversely disposed towards the three Jewels (Buddha, Dharma and Sangha) and immolates many animals is eaten up raw by Mahākāla."

Now in a case like this we can easily understand that the conception of the fierce form of Mahākāla is quite in keeping with the doctrine of Compassion because such a man is incorrigible and he alone and unaccompanied does harm to many beings, and a mischievous man like him ought to be removed by a fierce deity like Mahākāla for the good of many. We do not see however the necessity of eating the poor offender raw unless of course it is assumed that his mental condition will change in the next birth by undergoing a transformation in the compassionate stomach of Mahākāla.

## (iii) Buddhist worship and idolatry.

Idolatry means worship of idols. It has many drawbacks but it is very useful for society as a whole. The formless abstract and unseen power which we characterise as God is a thing very difficult to be conceived even by great ascetics, not to speak of the common people, who have no idea as to what attributes God actually represents. If, of course, as we generally do, through the medium of images, we can make the mass believe in the great unseen power and his unbounded compassion for suffering humanity and make them fear sin and love piety, then we must necessarily admit that idol worship is fraught with great utility and is of great social service. But that is no reason why we should call idol-worship scientific unless we can definitely prove the actual possession of the image by God when a few apparently meaningless Mantras are uttered for the alleged infusion of the image with life. This is indeed very difficult to believe in this scientific age, and it is one of the reasons why image worship has been characterised as grossly superstitious, and the image worshippers as idolators. Idol worship has its utilities in its own sphere and has in India been considered as a necessity from very ancient times. But on the ground of public utility as such it can have no scientific value because we have never authoritatively known that a deity ever actually entered into an image

#### INTRODUCTION.

prepared for the purpose. The Hindus worship idols in this way and believe that their Mantras can infuse the image with life and therefore they are for all intents and purposes idolators.

The Jains regard the images as remembrancers (*smārakas*). By seeing the images of the Tīrthaņkaras they call to mind their noble lives, good deeds, their lofty preachings and high ideals, and to their memory they offer various articles of worship, in token of reverence. Their idol worship is not exactly what is known as idolatry in so far as these Tīrthaṅkaras are concerned, but the moment they leave this sphere and offer objects of worship to hypothetical beings such as the Yakṣas and Yakṣiṇīs with four faces and eight arms and with strange vehicles, they are relegated to the sphere of idolatry, for here also we cannot prove that these strange creatures ever existed on the face of the Earth.

But the Buddhist mode of worship as can be seen from numerous Sādhanas in the present work is entirely different from that of the Hindus or of the Jains. To the Buddhist the external world has no existence, the body with the sense organs are unreal; the real noumenon is only Sūnya which together with Karuņā, constitute the Bodhicitta. The Bodhi Mind then is also a reality; in fact it has the same reality as that of Sūnya, and beyond the mind there is nothing in the external world. The body as such being external does not exist and it has no reality. This is the conception about the mind and the external world in the Vajrayana. To the followers of Vajrayana, therefore, how can there be reality in an image, a grossly external object, to which worship may be offered. The Vajrayana theory of godhead is so peculiar and had such successive stages of development traceable through Buddhist literature for several centuries that whenever similar conceptions or theories are met with in the literature of other sects we can easily put our finger on them and characterize them as borrowed from the Vajrayāna.

Bodhisattva after following the prescribed procedure according to the instructions of the Guru or according to the Sādhana should regard himself as nothing but as a chain of momentary consciousness full of compassion for suffering humanity, and invoke the aid of Sūnya the ultimate reality with the three elements, Sūnya, Vijñāna and Mahāsukha. This aid can only be invoked when the Bodhi Mind of the Bodhisattva is also identified with the Sūnya; and only when this is done, the Śūnya responds. In accordance with the Bijamantra or in accordance with the purpose for which the aid of the Śūnya has been invoked, the Śūnya transforms itself in the form of a divinity with which the Bodhi Mind is identified. When the commingling of the Bodhi Mind with the deity takes place, the former develops great power, and is able to do the work for which the deity has been invoked until he is dismissed from the mind with the proper formula. A glance at the list of deities and the aims and objects of the Vajrayanist will show how many multifarious duties the Śūnya had to perform and into how many forms it had to transform itself.

It can indeed be pointed out that because a large number of images of gods and goddesses of the Vajrayāna Pantheon were made and subsequently discovered from under the earth, therefore the Buddhists must be considered as idolators. Against this we can point out that it is not an easy task to conceive the outward appearances of gods and goddesses of an extensive Pantheon for the purpose of meditation, without the help of images or pictures, and it is in order to supply this most important aid to the numerous worshippers that innumerable images had to be carved out of stone. We have also evidence that pictures were painted for the same purpose and even now in Nepal the Vajrācāryas keep a large stock of paintings and pictures of numerous deities for their numerous clients. It must be definitely understood that an attempt is here made to represent the case of the Buddhist with regard to the charge of idolatry occasionally levelled at them. From a study of their literature we can definitely proclaim that Vajrayāna was no idolatry but if some ignorant lay disciples in imitation of the Hindu and Jain customs throw a few flowers at the feet of an image need not impugn the pure doctrine of the Śāstras.

## (iv) Hindu gods versus Buddhist gods.

The Vajrayānists displayed a great hatred towards the gods of the Hindu religion and a large number of remarks made by a number of Vajrayana authors on the Hindu gods in the Sādhanamālā fully bears us out. They were not only hostile to the Hindu gods but their hostility towards the Hindu gods prove further that they had a great hatred towards the members of other religions also. This fact was for the first time pointed out in the Indian Buddhist Iconography but it met with violent criticism from eminent scholars especially from the famous art critic, Dr. A. Coomarswami of the Boston Museum<sup>1</sup> who did not relish the idea mainly on the ground of sentiment. This has necessitated further comment on the point and we shall here enumerate a number of passages from the body of the text from which it will be possible to judge whether we were not justified in saying that the Vajrayānists displayed great hatred towards the gods of the Hindu faith. Dr.

<sup>1</sup> JAOS, Vol. 46, p. 187.

cxxx

Coomarswami maintains that the Brahmasiras which is carried by a number of gods of the Buddhist Pantheon has a very deep spiritual significance. This of course sounds very ingenious but is a little out of point, and uncorroborated by facts. It shows nothing but that the Buddhist gods are so powerful that they destroy the Hindu gods and carry their heads in their hands thereby displaying wonderful hatred towards the Hindu gods in particular and Hinduism in general. This can also be proved by various other examples from the Sādhanamālā itself. Take, for instance, the description of Harihariharivahanodbhava, a form of Avalokiteśvara, the all compassionate Bodhisattva, and it will be found that his Vāhana or favourite animal is Vișnu, the second God of the Hindu Trinity.<sup>1</sup> The latter cannot be mistaken for any other god or thing, because here his own favourite animal, the mythical bird, Garuda, is also present. In another place while describing Candarosana the author of the Sadhana says that the god carries the noose in order to bind the enemies who cause sufferings to humanity, such as Visnu, Śiva, Brahmā who are terrified by the raised index fingers of the god.<sup>2</sup> Further on, in the same Sādhana the author says that Candarosana should be conceived as looking towards the miserable people who are subjected to constant revolution in the cycle of existence by the wicked gods such as Vișnu, Brahmã and Siva and Kandarpa the god of love.<sup>3</sup> By Candarosana's intervention the hosts of Maras who are terrified, weeping, nude, with dishevelled hair, hopeless and in despair, are hacked to pieces with the sword. Candaroşana gives their life back and places them near his feet so that they may perform pious duties in

<sup>1</sup> p. 77, सिंहगरडविय्युस्तन्धसितमात्मानं धाला, etc.

<sup>2</sup> p. 174, तर्जनीतर्जितव्याकुलानेकइरिइरहिरखगर्भादिक्रेप्रष्टन्दारिवस्वनाय, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> p. 175, इरिइरइरएगर्भकन्दर्पादिभिः भवचके धाम्यतस्तान् पश्चेत् ।

future.<sup>1</sup> Further on, while enumerating the benefits that accrue from the worship of Mrtyuvañcana Tārā the author says that the worshipper conquers death as though emancipated, and even the ends of his hair cannot be destroyed by Hindu gods like Brahmā, Indra, Vișnu, Moon, the Sun, Śiva, deities of the quarters, Yama and Manmatha.<sup>2</sup> Again, while describing Märīcī the principal Hindu gods are brought to the humiliating position of making obeisance to Mārīcī. Some of them are actually trampled under her feet while others obey her orders like her servants.<sup>3</sup> In another place the author of a Sādhana says that the ascetic who pleases the goddess Kurukullā, to him Brahmā, Rudra, Indra Nārāvana and others come and meet his wants whatever they may be, like servants.4 While describing Vajrajvālānalārka he is characterised as trampling under his foot not only Visnu but also his consort Laksmī.<sup>5</sup> Bhūtadāmara is described as one who is an expert in destroying the pride of Indra, Brahmā, Kuvera and others.<sup>6</sup> Ucchusma Jambhala is described in one place as pressing Kuvera under his feet so that he vomits blood (or jewels).7 The severed head of Brahmā is carried by Mārīcī, Vajrasarasvatī, Prasannas tārā and several others. Trailokyavijaya trample-

<sup>1</sup> p. 175, तनो च्च्यन्त्रस्फुरितैर्भडाक्रोधराजेरनेकस्थान् मारष्टन्दान् सर्पैन्धान् दिगम्बरान् मुक्तकेशान् क्रस्दमानान् खत्राणान् वज्रपाधेन वद्धानीय विश्वस्य विचूर्ण्य तीत्त्ऐन खड्रेन च्छित्वा मेत्रीचित्तेन पुनर्निर्माय धर्मे विनेतुं खपदान्तिके स्थापयेत्।

2 p. 214, ब्रह्मेन्द्रविष्णुचन्द्रार्करद्रदिकालमनायेः।

. अध्यक्षण्डितरोमाची स्टत्य जयति सुक्तवत्॥

<sup>3</sup> p. 300, वज्रपाश्ररहीत9ुरन्टरवॉन्टतं .. प्रधो इरिइरब्रह्मादयो मर्दिताः .... वसुलोकपालाः सर्वे भट्टारिकावन्टनामाज्ञां च क्रुवैन्तः स्थिताः ।

<sup>4</sup> p. 350, त्रद्योन्द्रदद्रनारायणप्रस्टतयः समाक्षयाः समागम्य किङ्करतासुपगम्य साधकाः भिर्खवितं सम्पादयन्ति ।

ं p. 512, चपत्नीकं विष्णुं चालीडपदेनाक्रम्यावस्थितं ।

6 p. 512 प्रक्रत्रध्वकुवेरादिमद्विध्वं मकोविटम् ।

<sup>7</sup> p. 571 . . . . वक्कांच रक्तोद्वमं

चात्रम्याङ्कियुगेन भूतलगतं रोषात् कुवेरं खितम् ।

upon the head of Siva and the bosom of Gauri who lie on the ground in opposite directions.<sup>1</sup> Prasannatārā is described as trampling upon Indra and Upendra and pressing Rudra and Brahmā between the two.<sup>2</sup> Paramāśva is described as four-legged and as trampling with the first right leg on Indrani and Laksmi, with the second Rati and Priti, with the first left Indra and Madhukara, and with the second Jayakara and Vasanta.<sup>3</sup> While describing the merits and advantages to be gained by worshipping Hayagriva the author of a Sädhana holds before us an exceedingly attractive prospect but not without calumniating Hindu gods. It says, when perfection is attained in this Sadhana the ascetic goes to the Vidyadhara land and enjoys all sorts of pleasures; Devendra becomes his parasol bearer, Brahmā his minister, Vemacitri (Kārtika) his general, and Hari his gate-keeper; all the gods flock together: Sankara, the nude preceptor, lectures on the different virtues, and so forth.<sup>4</sup> Aparājita is described as a goddess whose parasol is raised over her head by wicked and mischievous gods, like Brahmā and others.<sup>5</sup>

Now the above are a few among many instances where Hindu gods are insulted and made subservient to Buddhist gods. But these are instances met with in writing; in practice also they did the same. A large number of images were carved by the followers of Vajrayāna where the Hindu gods were represented in stone and in pictures as humiliated by Buddhist gods. Readers who are interested in the subjects may refer to our remarks in the *Indian Buddhist Iconography* on page

b p. 403 त्रकादिदुष्टरोव्रदेवतापरिकरोच्छितक्त्रना चेति ।

<sup>1</sup> p. 511 प्रत्यासीडेन वामपादाक्रान्तमईश्वरमस्तकं दत्तिषपादावष्टव्यगौरीसनयुगस्तं।

<sup>2</sup> p. 241 वासपादेनेन्द्रं दचिणपादेनोपेन्द्रं पादद्वयसध्ये रुद्रं ब्रह्माणं चाक्रम्य स्थितं ।

<sup>3</sup> p. 510 द्चिपपार्टकेनेन्द्राणीं त्रियं चाक्रस्य खित दितीयर्चिपचरपेन रतिं प्रीप्तिं च वासप्रथमपार्टकेनेन्द्र मधुकर च वामद्वितीयपार्टन अयकर वछनां च।

<sup>4</sup> op. cit. § 6.

162 and the respective plates referred to therein. From the above let us hope that our critics will be able to derive ample materials for revising their opinion with regard to the relation of later Buddhism towards Hinduism and Hindu gods and not lightly throw overboard well-considered opinions as though suggestions of a "Victorian Missionary." No matter what attitude earlier Buddhism might have shown to the Hindu faith. the later Buddhists maintained an aggressively hostile attitude against Hinduism and the Hindu pet theories of emancipation and this is conclusively proved by a very interesting passage in the Cittasodhana-prakarana' of Arvadeva. The passage in question contains a scathing indictment of the Hindu belief that bathing in holy places can confer merit and proves its futility in forcible but unequivocal language---

> प्रतरद्वपि गंगायां नैव श्वा श्रुद्धिमईति । तस्माद्धर्मीधयां पुंसां तौर्धकानं तु निष्फलम् ॥ धर्मो यदि भवेत् कानात् कैवर्तानां क्वतार्धता । नक्तन्दिवं प्रविष्टानां मत्स्यादीनां तु का कथा ॥ पापच्चयोऽपि कानेन नैव स्यादिति निष्धयः । यतो रागादिबुद्धिस्तु दृश्यते तौर्धसेविनाम् ॥

"A dog swimming in the Ganges is not considered pure, therefore bathing in holy places is futile for pious men. If bathing can confer merit, the fishermen must be most meritorious, not to speak of fish and other aquatic animals who are always in water day and night. It is certain that by bathing even sin is not dissipated, because people who are in the habit of making pilgrimages are full of passion, hatred and other vices."

<sup>1</sup> This work was first brought to the notice of Scholars by MM. H. P. Shastri in JASB, 1898, pp. 117 ff. It was written by the Täntric Buddhist writer Äyadeva or Äryadeva, but was wrongly attributed to the earlier Äryadeva, the pupil of Nägärjuna.

## §9. Iconography.

#### (1) Importance of the study.

The study of Iconography has revealed certain important facts of primary importance, and here it is proposed to deal with one aspect of the importance of the study of Iconography, namely, how Buddhism, especially Tantric Buddhism, influenced other religions of India, especially Hinduism. It is well-known that the Pauranic pantheon of the Hindus likewise influenced Tantric Buddhism, which was led to accept such gods as Ganeśa, Sarasvatī, etc., as gods in their own pantheon, but the point we want to emphasise here is that in purely Tantric matters it was Buddhism which took the lead. From the discussion below it will be clear that the weight of evidence is in favour of Buddhism, and that Tantric Hinduism drew its inspiration almost wholly from Tāntric Buddhism. With the text of the Sādhanamālā in hand it is now easy to track this vexed question.

It is well-known that the Hindus recognize a set of ten Siddhamantras with ten deities presiding over them. One of these goddesses is known as Tārā whose Vidyā or Mantra is stated to be: Om Hrīm Strīm Hūm Phat. The Hindus claim this deity as their own and in the Tārārahasya of Brahmānanda who flourished in the middle of the 16th century and in the Tantrasāra, a still later authority, we meet with the following Dhyāna in which the form of Tārā is given in detail:—

> प्रत्यालौठपदां घोरां सुख्डमालाविभूथिताम् । खर्वां लम्बोदरों भोमां व्याघ्रचर्माव्टतां कटौ ॥ नवयौवनसम्प्रद्रां पञ्चसुद्राविभूघिताम् । चतुर्भुजां लोलजिङ्कां मच्चाभीमां वरप्रदाम् ॥ खद्गकर्जिसमायुक्त-सव्यतरभुजदयाम् । कपालोत्पलसंयुक्त-सव्यपायियुगान्विताम् ॥

INTRODUCTION.

षिद्वोग्रेयैकत्रटांध्याचेन्मोलावत्त्तोभ्यभूषिताम् । वालार्कमखुलाकार-लोचनचयभूषिताम् ॥ ज्वलचितामध्यगतां घोरदंष्ट्रां करालिनीम् । सावेध्रस्नोरवदनां स्त्यलक्षारविभूषिताम् ॥ विश्वव्यापकतोयान्तःश्वेतपद्मोपरिस्थिताम् । बप्त्तोभ्यदेवीमूर्ज्रन्यस्तीमूर्तिर्नागरूपधक् ॥ <sup>1</sup>

From this it would appear that Tārā is a fairly aweinspiring divinity standing in Pratyālīdha attitude with a garland of skulls round her neck, having a fierce face, protruding tongue and bare fangs. She is four-armed and carries in the two principal hands the Kartri and the Kapāla while in two others she carries the sword in the right and the blue lotus in the left. She is decked in five Mudrās, has one tuft of hair on her head which is ornamented with Akşobhya.

Now for the purpose of comparison three points are of special value: Tārā is Ekajaţā (*lit.* one tuft of hair), is decked in five Mudrās (पद्ममुद्रादिमुमिनाम्) and has Akşobhya on her crown. Why is she called Ekajaţā, what the five Mudrās are, and who is Akşobhya? These are three questions which cannot be explained in accordance with Hindu traditions.

The Hindus have no deity known as Ekajaţā, but they have a Tārā who is regarded as a different form of Ekajaţā. They have a variety of Mudrās but no Mudrā can be employed as an ornament, much less the five Mudrās or six Mudrās which are unknown to them. The deities recognized by the Hindus are divided into two great divisions as Śaivaite and Vișnuite. Even as early as Megasthenes's time the Hindus of India were divided into two mighty sections, Vișnuites and Śaivaites; and it is no wonder that the deities who are completely

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See for instance, Tantrasāra, Bengali edition, 415 ff.

at the mercy of the imagination of their devotees should lose their universal character and become divided into two sections. As the hostility between these two sections increased, their gods also were represented as possessing hostile nature. Hindu deities thus divided were never known to have any other deity on their heads. This is not in the least necessary for Hindu representation of deities, but why should this Tārā we are discussing have Akşobhya on her crown? None of the points raised, therefore, is explained according to Hindu traditions.

Let us try to explain the three points with the help of Buddhist traditions. The Buddhists have a deity called Ekajațā and the Sādhanas Nos. 100,101,123,124, 125,126,127, and 128 all relate to the worship which is offered to this deity who is conceived in a variety of different forms. In the *Sādhanamālā* this deity is variously known as Ugratārā, Mahācīnatārā, Ekajațā, Vidyujjvālākarālī, etc. Out of these the form known as Mahācīnatārā agrees in all details with the description of Tārā quoted previously. As regards the second point concerning the ornament of five Mudrās, the *Sādhanamālā* offers a solution. According to a śloka the Buddhists recognized six Mudrās or ornaments all made of human remains representing the six *Pāramitās* well-known in early Buddhism. It says<sup>1</sup>:--

काण्ठिकारचकं रत्नमेखलं भस्मसूचकम्।

षट् वै पारमिता रता मुझारूपेग्रा योजिता॥

"The Torque, the (two) Bracelets, a bejewelled girdle, ashes and the sacred thread represent the six Pāramitās and are applied in the form of Mudrās."

It might, therefore, be inferred that the adjective पद्ममुद्दाविभूषिवाम् stands for "a goddess decked in five orna-

<sup>1</sup> Sādhanaāmlā, p. 489.

ments (made of human bones)" and this explanation is quite in keeping with the form and nature of the deity under discussion. The third point about the goddess having Akşobhya on her head can easily be explained by a reference to Buddhist Iconography. The Buddhists recognize five Dhyāni Buddhas as presiding over the five Skandhas which are responsible for creation. The names of the five are given in the following couplet <sup>1</sup>:---

## जिनो वैरोचनो खातो रत्नसमन एव च। अमिताभामोवसिडिरच्चोभ्यख प्रकौर्तितः॥

The Bodhisattvas emanate from the five Dhyāni Buddhas, Vairocana, Ratnasambhava, Amitābha, Amoghasiddhi and Akṣobhya, and do the work of creation, protection and destruction. All Bodhisattvas and Buddhaśaktis emanating from a particular Dhyāni Buddha are required to bear a small figure of the parental Dhyāni Buddha on their heads. In a large number of Sādhanas the deities are described as बचोभयमुक्तटिनी, बामताभविराजित-राधरक्षं, वैरोचनभूषितां, etc., and those who have carefully examined the sculptures of Buddhist deities preserved in different museums must have noticed the very interesting miniature of the parental Dhyāni Buddha appearing on the heads of most of the sculptures.<sup>2</sup>

Thus we can explain all the three points raised in connection with the Hindu deity Tārā by means of Buddhist traditions. Let us now try to find out whether the identical deity can be found in the Buddhist Tāntric literature. In a Sādhana composed by Śāśvata-

Sādhanamālā, p. 568.

 $^2$  But an absurd explanation of this phenomenon of keeping the figure of Akşobhya on the crown is given in the *Todalatantra* :---

ससुद्रमधने देवि काखकूटं ससुखितम् । सर्वे देवास देवस मडाचोभमवाप्नयुः ॥ चोभादिरडितं यसात् पौतं डाखाड्खं विषम् ः चतरव मडेग्रानि चचोभ्यः परिकौर्तितः ॥ तेन सार्डं मडामाया तारिणी रमते स्टा । vajra we find the description of a deity identical in form and nature as our Hindu deity Tārā. There we read<sup>1</sup>:—

> प्रत्यालौटपदां घोरां सुग्रुमालाप्रलम्बिताम् । खर्बलम्बोदरां भौमां नीलनीरजराजिताम् ॥ व्यम्बकैकसुखां दिद्यां घोराट्टृष्टासभासराम् । सुप्रष्ट्र्स्टां प्रवारूठां नागाष्ठकविभूषिताम् ॥ रक्तवर्तुलनेत्रां च व्याप्रचर्माटतां कटौ । नवयौवनसम्पन्नां पञ्चसुमाविभूषिताम् ॥ ललक्तिच्चां मष्टाभौमां सदंद्वोत्कटमौषग्राम् । खन्नकत्त्रींकत्रदां सव्ये वामोत्पलकपालघाम् । पिन्नीग्रैकत्रदां ध्यायात् मौलावच्चोम्धभूषिताम् ॥

This Mahācīnatārā also, like the Hindu deity Tārā, presents a fearful appearance with legs arranged in the Pratyālīdha attitude; she wears a garland of skulls, and her face is rendered fierce with protruding tongue and fangs. She carries in the two principal hands the Kartri and the Kapala, while in two others she carries the sword in the right and the blue lotus in the left She is decked in five Mudras and bears the figure of Aksobhya on the crown. Thus the resemblance between the two is clear and complete. It is a pity the time of Śāśvatavajra is not known except that he must be earlier than A.D. 1100, as his Sädhana is to be found in the MS B which was written in A.D. 1165. But fortunately, there is, however, another way of finding out when the deity Ekajațā entered the Buddhist pantheon. In the colophon of the Sādhana No. 127 of Ekajațā we meet with a remarkable sentence <sup>2</sup>:---

## बार्यनागार्जुनपादैर्भोटेषु उड्रतम् ।

"Restored by Ārya Nāgārjunapāda from the country of Bhoța."

This fact points to Nāgārjuna as the pioneer to bring to India the worship of Ekajațā from the country of Bhoța, also known as Mahācīna, which accounts for the name of the deity Mahācīnatārā. We may be pretty certain, therefore, that before the time of Nāgārjuna India knew of no deity as Ekajațā. The accurate time of Nāgārjuna for the present remains an open question but from what has been said about him in §4 we can place him *cir*. A.D. 645.

In this connection another fact is to be noticed. namely, the mention of the tradition in connection with the origin of Mahācīnatārā according to purely Hindu traditions. In the Tārātantra Bhairavī asks Bhairava the nature of the Mantra by which Buddha and Vasistha obtained perfection (Siddhi) and Bhairava in reply gave out the secret Tantra to her-a Tantra belonging to the Yogatantra class perscribing revolting practices. Tn the Rūdrayāmala again we read of Vaśistha being asked to go to Cīnabhūmi where the Buddha was residing,1 Vasistha went there and saw the Buddha surrounded by a large number of women drinking wine and engaged in obscene rites.<sup>2</sup> At this Vasistha had great fears and asked the Buddha to clear up his doubts. He eventually got his doubts cleared up and ultimately obtained perfection by muttering the Mantra and by the free use of the five Makāras.<sup>3</sup>

In the Brahmayāmala also the same story is repeated with some modification. Vaśiṣṭha went to Mahācīna

- ततो सुनिवरः त्रुत्वा मडाविद्यागरखतीस् ॥ जगाम चीनभूमी च यत्र बुढा प्रतिष्ठितः ।
- २ तवाचारं समाझोका भयाति सन्ति से हृदि ॥ तम्नाण्र्य सस खित्रं दुर्बुदिं वेदगासिनीम् । कथमेतस्प्रकारं च सद्यं सॉसं तथाइनाम् ॥ सर्वे दिगम्बराः सिदाः रन्नपानोद्यताः वराः । मुख्ठर्मज्ञः प्रपिबन्ति रमयन्ति वराइनाम् ॥
  - अद्यं मांचं तथा मत्र्यं सुद्रा मैधुनमेव भा। पुनः पुनः चाधयित्वा पूर्णयोगी वभूव सः ॥

INTRODUCTION.

and witnessed the same scene as described in the *Rudra-yāmala*. Vaśiṣṭha as a true follower of the Vedic rites got horrified and was on the point of leaving the job, when there was a mysterious voice from heaven<sup>1</sup> which explained these strange rites as Cīnācāra and asked him to follow the same for the attainment of perfection. Vaśiṣṭha was pleased and eventually came to the Bud-dha when he was in a deeply drunken state.<sup>2</sup> The latter after hearing him gave Vaśiṣṭha all he desired.

In Hinduism the Rudrayāmala and Brahmayāmala are regarded as Tantras of the greatest authority. The evidence of these two Tantras as well as of the  $T\bar{a}r\bar{a}$ tantra leads us to suppose that this Tārā was worshipped in Mahācīna by the native inhabitants, who professed probably the primitive Bon religion of Tibet and that the Hindus got the Vidyā from the Buddha or in other words from the Buddhists. It is very probably that Nagarjuna who flourished in the middle of the 7th century, was the pioneer to introduce the worship of Mahācinatārā in India. The Mantra, Om Hrīm Strīm Hum Phat, was first invented by the Buddhists and the Hindus quietly took it and found it to be a powerful Charm invariably awarding Siddhi, and that is probably the reason why the Mantra was designated as one of the Siddhamantras.

In this connection it should be borne in mind that the ancient people looked upon the Mantras with superstitious awe and believed that if the Mantra were changed or distorted it would either give no result or

> 1 किसिदं क्रियते कर्म विव्युना बुद्दरूपिणा। वेद्याद्विरुद्धोऽयसाचारोऽप्रमतो सम ॥ इ.ति चिन्नयतस्त्रस्य वश्चिष्ठस्य महात्मनः । च्याकाशवाणी प्राइाइ, मैवं चिन्नय सुद्रत ॥ 2 अध्यासी तंसमास्रोक्य मदिरासदविङ्गलः । प्राइड वदः प्रसन्नात्मा किमर्थं लसिडागतः ॥

produce great harm. Thus, though Ekajațā's name was changed to Tārā, her Dhyāna was changed from the ungrammatical Buddhist language to grammatical, the Hindus did not change the Mantra, which remained the same. This is a very important factor for all who will take up this line of investigation, because by comparing the Mantras alone it will be possible to detect the common deities in different religions, to trace their origin and to know how they entered into the different pantheons.

Taking the similarity of Mantras as a guiding factor let us proceed to examine another deity who is included by the Hindus in the ten Mahāvidyā group and who is called by them Chinnamastā. She is described in the *Tantrasāra*<sup>+</sup> and *Chinnamastā Kalpa*<sup>2</sup> in the following words:—

> मध्ये तु तां मच्चादेवीं सूर्यंकोटिसमप्रभाम् । चिच्चन्नमस्तां करे वामे धारयन्तौं खेमस्तकम् ॥ पिवन्तौं रौधिरौं धारां निजकर्यु विनिर्मताम् । ( दत्त्तिये च करे कर्चौं मुख्रमालानिभूषिताम् ) ॥ दिगम्बरां मच्चाभौमां प्रत्यालौटपदस्थिताम् । च स्थिमालाधरां देवीं नागयचोपवौतिनौम् ॥ रतिकामोपविष्टां तां केचिद्यायन्ति मन्तिणः । डाकिनौवर्णिनौं ध्यायेत् डाकिनौं वामके तथा । वर्षिनौं लोच्तिां सौम्यां मुक्तकेग्नीं दिगम्बराम् ॥ वर्षांनौं लोच्तिां सौम्यां मुक्तकेग्नीं दिगम्बराम् ॥ कपालकर्चिकाद्यक्तां वामदद्त्तिणयोगतः । देवीगलोच्चलन्नक्तधारापानं प्रकुर्वतीम् ॥ डाकिनौं वामपार्श्वे तु कोटिस्त्र्य्यानलोपमाम् । दंद्राकराजवदनां पौनोन्नतपयोधराम् ॥

exlii

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Or. Inst. MS. No. 4995, fol 309 ff. Quoted from an earlier work called the Bhairavatantra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chinnamastākalpa, Or. Inst. MS. No. 1692, fol. 3b ff.

# मद्दादेवीं मद्दाघोरां सुक्तकेग्रीं दिगम्बराम् । लेलिष्टानमद्दात्रिद्धां सुग्रहमालाविभूषिताम् ॥ कपालकर्चिकाद्वत्त्वां वामदद्त्तिगयोगतः । देवौगलोचलदक्तधारापानं प्रकृवतीम् ॥

From this Dhyāna the principal goddess Chinnamastā may be imagined to have a very awe-inspiring external appearance. She holds her own severed head in her left hand and from her severed neck issues forth a stream of blood falling into the mouth of the severed head. She is nude, of ficrce appearance, with legs arranged in the Pratyālīḍha attitude. She wears a garland of heads and carries in her right hand the Kartri, and according to some stands on Rati and Kāma. She is accompanied by two attendants, Dākinī and Varņīnī on the right and the left sides respectively. They are identical in form and appearance and carry the Kartri in the right hand and the Kapāla in the left, and drink the blood which issues in a stream from the severed neck of the principal deity.

Now, that we have a definite idea about the form of this powerful goddess from the Hindu sources let us turn to the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  and see if we can find a deity identical in appearance and form with the Hindu goddess Chinnamastā. The  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  contains the description of a deity who is named Vajrayogini and resembles in all respects the form of Chinnamastā we have been discussing. There the Dhyāna is <sup>1</sup>:---

षौतवर्था खयमेव खकर्चिकतिंतखमस्तकवामष्टस्तस्थितां दत्त्तिग्राचस्तकार्च-सचितां ऊर्द्धविस्तृतवामवाच्चं चयो नमितदत्त्तिग्रावाच्चं वासःश्रून्यां प्रसारित-दत्त्तिग्रपादां सङ्कृत्तितवामपादां भावयेत्। कवन्धान्निःख्त्याखन्धारा खमुखे प्रविग्रति, चपरे उभयोः पार्श्वयोगिन्योर्मुखे प्रविग्रति। वामदत्त्तिग्रायार्श्वयोः ग्र्यामवर्यवच्चवर्यगैगौगौतवर्यवच्चवैरोचन्यौ वामदत्त्तिग्राह्तकार्चिसच्चिते दत्त्तिग

1 Sādhanamālā, p. 452.

#### exliv

INTRODUCTION.

# वामइन्तकर्परसच्चिते प्रसारितवामपादप्रसारितदत्त्विग्रपादे सङ्घत्तितरपादे सुक्तकेष्यौ भावचेत् ॥

According to Buddhist tradition, therefore, the deity should be nude and should carry her own head severed by herself with her own Kartri which she carries in her right hand. She stands in the Pratyālīdha attitude with her left hand raised and the right lowered. She is accompanied by Vajravarņanī and Vajravāirocanī who carry the Kartri and Karpara (skull) and stand in the Pratyālīdha attitude. From the neck of the principal deity issue forth streams of blood, one falling into her own mouth and two others into the mouths of the two companions.

It is, therefore, apparent that the two deities though designated by two different names, Chinnamastā and Vajravogini, are remarkably similar. And yet one is Hindu and the other is Buddhist. There thus arises the necessity to explain the origin of the deity and to ascertain whether she was originally Hindu or Buddhist. The Tantrasāra is very late, and the Bhairavatantra from which the Dhyāna is quoted is of uncertain date. Therefore, these dates will not help. The Sādhanamālā however, gives valuable data in ascertaining the antiquity of this deity. First of all, the sadhana appears in the MS B which shows that the sādhana must have been composed at least before 1100 A.D. The remarks contained in the Sādhanamālā:--vī नन्द्यावर्तेन सिद्धग्रवरपादीयमतवच्चयोगिन्धाराधनविधिः । show further that Siddha Sabarapāda was the ascetic responsible for the introduction of a new cult of Vajrayogini. This fact shows that the cult of Vajravogini existed even before the time of Siddha Sabara who very probably flourished in Cir. A.D. 657 as shown before in § 4. The origin of the deity may, therefore, be dated still earlier. At this stage it is also necessary to refer to the Mantras in question, which are likely to throw decisive light on this point. But unfortunately as much time has elapsed since the introduction of the Vajrayoginī cult many copies of MSS containing the ritual of her worship have failed to bring out the original accuracy of the Mantras and the practices. Very probably owing to this, errors and modifications are noticeable in the MSS now extant in the Mantra of the goddess in Hindu literature, but it is still to be hoped that there remains enough to prove that the cult was originally Buddhist.

Quite naturally the Mantra given in the  $S\bar{a}dhana-m\bar{a}l\bar{a}$  runs as :—

### ब्यों चयों चयों सर्वबुद्धडाकिनीये वच्चवर्शनीये वच्चवैरोचनीये इं इं इं पट्फट्फट्खाद्या

The three wi letters are given to the three deities so also the three g letters and three wzs. The principal deity is called in the Mantra Sarva-Buddhadākinī, while the attendant to her left is Vajravarnani and to her right, Vajravairocanī. The prefix "Vajra" shows that the deities belong to Vajrayana. Thus we can see that the Mantra is the natural consequence of the form of the deity according to the canons of Vajrayana. The epithet सर्वबद्धातिनी clearly shows the Buddhist character of the Mantra. In the Buddhist tradition the principal deity is Dākinī and the companions are Vajravarnanī and Vajravairocanī. In the Hindu literature the principal deity is designated Chinnamastā while the companions are named Dākinī and Varņanī with the prefix as dropped altogether. But the difficulty arises when we take up the Mantra of the deity as given in Hindu Tantras. Different MSS show different Mantras; the Chhinnamastākalpa<sup>1</sup> enumerates several Mantras as alternatives. The Mantra given in Tantrasara is सर्वसिद्धिवर्धनीये

<sup>1</sup> Oriental Institute MS. No. 4995 fol. 312a.

सर्वसिद्धिडाकिनोये वच्चवैरोचनोये इष्टावष्ट etc.<sup>1</sup> In this also the three names Dākinī, Varṇanī, and Vairocanī, all appear, but why the prefixes are changed from सर्वसिद्धि in the first two instances to वच in the third instance, we fail to understand. The change, however, appears to be more or less deliberate as will be evident from the Mantra given in the *Chhinnamastākalpa*, namely, यॉ वच्चवैरोचनोये सर्वबुद्धिडाकिनोये वच्चवैरोचनोये हूँ हूँ पट् खाद्या।<sup>2</sup> From this it can definitely be said that the original of सर्वसिद्ध was सर्वबुद्ध as is evident from सर्वबुद्धि of the *Chhinnamastākalpa*. If the original is taken in view of the circumstances noted above to be सर्व द्य there remains very little to show that the origin of the goddess is Buddhist

Thus we can realize the importance of the study of iconography, especially in determining the origin of certain deities and certain Mantras. In this connection there are more facts which are noteworthy. It may be remembered that the Vajrayānists described the idea of Mahāsukha as a state when Bodhicitta merges itself in Sūnyatā as salt melts in water, and to symbolize this the followers of Vajravana conceived the idea of Yabyum (or Yuganaddha) deities, or deities in embrace. So Yabyum deities are an outcome of purely Vajrayanic idea, which was unknown to Hinduism before the Tantric Age, and even now does not fit in well with Hindu ideas or traditions. If there be any deity of a Yab-yum character in the Hindu pantheon, there is a strong suspicion that the deity may be of Buddhist origin. When Kālī, for instance, is described as Viparītaratāturām we have at once to regard the deity as of Buddhist origin. Kālī according to Buddhist traditions is Kādi or Kakārādi, or in other words, all consonants of the alphabet, as the vowels were designated unfa or unantife, and it is

cxlvi

<sup>. . .</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oriental Institute MS. No. 4995 fol. 312 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oriental Institute MS. No. 1692 fol. 2 b.

not to be wondered at if a deity is conceived by the Buddhists as Kālī belonging to the Yogatantra class and in whom all the consonants of the alphabet are deified. In the Yogatantra and Anuttarayogatantra all gods are represented as embracing their Śaktis and feeling the bliss of Nirvāņa.

Another important fact to be noticed in fixing the origin of deities is their Dhyana. If the names of the deities end or begin with the word Vajra in ninety per cent. of cases we may rest assured that they take their origin in Buddhism and where gods and goddesses are described as nude and lustful their origin also may be regarded for certain as Buddhistic. When deities are described with ornaments of Mudrãs representing the Pāramitās and composed of human bones such as u मुझाविभूषितां or चतुर्मुझाविभूषितां, etc., they may be taken to have sprung from Buddhism. And lastly, whenever gods and goddesses are described as bearing a miniature figure of one of the following deities, Amitabha, Vairocana, Amoghasiddhi, Akşobhya and Ratnasambhavaon their crown they must be taken to be Buddhist in origin. ¥ \*

#### II. Some Identifications.

How potent the Sādhanas are in determining the identification of images in stone or metal or in paintings, has already been shown by Professor A. Foucher of the Paris University in his two volumes of *Etudes Sur l'Iconographie Bouddhique de l'Inde* and subsequently by the present writer in his *Indian Buddhist Iconography*. Now that the text of the Sādhanamālā is published it is likely to offer fuller details and render fuller assistance in correcting identifications already proposed in the earlier works on the subject. To show how Sādhanas and images mutually help to explain each

other, we shall take up the identification of a few images including some unique specimens from the State Museum and Picture-Gallery at Baroda, and demonstrate the picture correspondence as fully as possible within this limited space.

### 1. Vājrāsana (Pl. I).<sup>1</sup>

This beautiful sculpture is now preserved in the Indian Museum, Calcutta. The main figure wears the monkish dress of the Buddhists, the Tricivara, with the right arm bare and left covered. The pose of sitting is usual in meditation, cross-legged in the Indian fashion with the soles of both feet turned upwards. The finger tips of the right hand touches the lotus seat in what is called the Bhūmisparśa mudrā and the left hand rests on the left lap. The seat of the deity is on the double conventional lotus placed on a pedestal supported by three lions and two elephants, showing that the seat may represent a simhāsana or a lion throne. The head of the deity is covered with wavy hair and ear-rings adorn the ears. Behind the head is the circular halo (Prabhāmandala) over which is seen the effigy of the Bo-tree, the symbol of the Buddha. On the top and on the two sides two Vidvādharas arc seen flying in the air, each holding a garland in his hand. The principal figure is accompanied by two more figures, one on either side, in a standing posture. The figure to the left of the principal figure carries a chowrie in the right hand resting against his shoulder, while the left rests against the hip holding the stem of a lotus which appears above. The figure to the right carries in the left hand the chowrie against the shoulder while the right carries very probably a bunch of flowers. Both are richly decorated with a bejewelled tiara, torque, bracelets, armlets and ear-ornaments.

<sup>1</sup> From a photo purchased from the Indian Museum, Calcutta.



VAJRASANA (वज्रासन)

(Indian Museum).



SADAKSARI LOKESVARA (पडक्षरी-लोकेश्वर)

(Baroda Muscum).

तदन भगवतो दक्तिगे मेत्रैयं नोधिसत्वं सुवर्श्वगौरं दिशुजं जटामुकुट-घारिसं ग्रङ्गीतचामरदत्त्वियकरं नागकेग्ररप्रस्नुवधरवामकरम् ।

### तथा वामे लोकेश्वरं बोधिसत्वं श्रुक्तं जटामुकुटिनं चामरघारिदच्चिग-भुजं कमलघारिवामकरम् । एतद्वयं भगवन्मखमभिवीच्छमाग्रं प्रश्चेत् ।

This Dhyāna shows that the principal figure in the sculpture may be identified with Vajrāsana, and the two companions with Maitreya on the right, and with Lokeśvara on the left. The pose of sitting is called the Vajraparyańka attitude and the posture of the right hand is the Bhūmiṣparśa mudrā. The description of the image and the description contained in the Sādhana correspond in a way which makes the identification certain.

#### 2. Şadakşarī Lokeśvara (Pl. II).<sup>1</sup>

Here the picture represents a goddess sitting in the attitude of Samādhi, with legs crossed and the soles of the feet turned upwards. The deity is endowed with one face and four arms and is decked with many ornaments, such as the girdle, necklace, bracelets, armlets, ear-ornaments and a richly bejewelled tiara. The eyes are half closed in token of meditation and the whole face presents a peaceful, benign, and graceful appearance. The two principal hands are joined together against the breast in anjali. The second right hand carries the rosary while the second left carries a lotus. This metal

<sup>1</sup> From a photo purchased from the Baroda Museum.

figure is a product of the Nepalese art and the execution of the image is of no ordinary merit. From the appearance of the image it looks as though it were about three hundred years old.

For the identification of the image let us again turn to page 29 of the text of the first volume and quote the relevant Dhyāna which is expressed in the following words:

अीमस्तोकनाथं वच्चपद्मगर्भचन्द्रस्यं वच्चपर्यक्वं प्राप्रिधमं कुन्देन्दुवर्शमुच्चलं जटामुकुटघरं ग्रान्तं व्यमितामछतप्रेखरं व्याघ्रचर्मनिवसनं नानालङ्वारमूषितं दत्त्वियं करं व्यत्तमालाधरं, वामकरं पद्ममगिविभूषितम् । दौ इस्तौ संयुक्तौ सर्वराजेन्द्रमुद्दा ह्वदि संस्थितं ... ।

The principal figure presented in the image can thus be definitely identified with Lokeśvara, who is the presiding deity of the famous mantra or vidyā or formula of the Buddhists *Om Maņi Padme Hūm* consisting of six syllables only. The Lokeśvara here described, therefore, has another name, of Ṣaḍakṣarī-Lokeśvara. He is an emanation of the Dhyāni-Buddha Amitābha and that is the reason why he has to wear on his crown the miniature figure of Amitābha. But as in art sometimes this super-imposition is made optional no miniature appears on the head of this metal figure. The mudrā of clasped hand is here called the Sarvarājendra-mudrā. Thus from the accurate correspondence of form and symbols, it can be seen how the image and the Sādhana mutually explain each other.

### 3. Şadakşarī Maņdala (Pl. III).<sup>1</sup>

The word *mandala* in Tantric usage means a magic circle which contains within it the figures of deities or their symbols in the form of letters of the alphabet or

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From a photo purchased from the Indian Museum, Calcutta.



# THE SADAKSARI GROUP ( षडक्षरीमण्डलम् )

(Indian Museum).



KHASARPANA LOKESVARA (खसर्पण-लोकेश्वर)

(Vikrampur, Dacca).

their geometric figures (Yantra). The mandalas may contain from a minimum of two to a considerable number of deities or their symbols. In the present sculpture three figures of deities are to be seen, though one to the right seems to be much mutilated. The principal figure has all the characteristics of the previous figure identified as Sadaksarī-Lokeśvara. But this time it is accompanied with two other figures and is not alone as in the previous case. The two principal hands are joined together and they rest against the breast. Two other hands hold, the rosary in the right, and the lotus in the left. The lotus, however, is much mutilated but it can be traced by following the stalk which is clearly seen on the stone. The figure to the right of the principal god is entirely broken, but the Sādhana will show what it was and what symbols it had in its hands. The figure to the left, however, is intact and presents a goddess sitting on a lotus in what is called the Vīrāsana, with one face and four arms showing in the two principal hands the añjali mudrā and in two others the rosary in the right and the lotus in the left. To identify the mandala thus presented, and to determine the form and character of the broken figure let us again turn to page 27 of the text where the following description is preserved :---

च्यात्मानं लोकेश्वररूपं सर्वालङ्कारभूषितं युक्तवर्थं चतुर्भुत्रं वामतः पद्मधरं दत्त्विग्रतो व्यत्तमालाधरं व्यपराभ्यां इत्स्ताभ्यां इदि सम्पटाञ्जलिस्थितं ध्यायात् । दत्त्विग्रे मग्रिधरं तददर्ग्राभुत्रान्वितं पद्मान्तरोपस्थियं वामे तथैव व्यपरपद्मस्थां थडत्तरौं मद्याविद्याम् ।

Lokeśvara is here described as four-armed with two hands carrying the rosary in the right and the lotus in the left and showing the  $a\tilde{n}jali$  in the remaining two hands. He is accompanied by Manidhara on the right whose colour, hands and symbols are the same as those of the principal god, seated on another lotus. On a

third lotus is seated Sadakşarī Mahāvidyā who in appearance, colour and symbols in the four hands resembles the principal god. Therefore, on the strength of the Sādhana we can definitely describe the broken figure to the right of the principal figure on the stone sculpture as that of Manidhara, four-armed carrying the rosary in the right hand and the lotus in the left with the remaining two showing the añjali against the breast. It has to be pointed out in this connection that though the principal figure sits in the Vajraparvanka attitude, the companions whose forms ought to agree entirely with the principal figure show the Virāsana instead. In Sādhana No. 11 the goddess Şadakşarī Mahāvidyā is indeed described with the Virăsana, but there her symbols are different from those met with in the present image. Here, however, the different attitude of sitting must be ascribed to the liberties taken by the artist.

### 4. Khasarpaņa Lokeśvara (Pl. IV).<sup>1</sup>

The image represented is one of the finest the Bengal School of mediaeval art produced and the nature, technique, and execution of the sculpture compare favourably with those of the best specimens of Indian art of any other school. All the figures in the sculpture are well balanced, neatly carved and present a most graceful appearance. The execution of details is excellent and the workmanship is of a very high order. In this image also a mandala is represented with the principal figure in the middle who is accompanied by four figures standing on double conventional lotuses on the two sides. On the arch over the head of the principal figure there are seven niches each containing a small figure. Right on the top is the figure of the parental Dhyani Buddha who is distinguished further from the other Dhyani Buddhas by the two attendants appearing on the two sides.

<sup>1.</sup> From a photograph kindly supplied by Mr. R. D. Banerjee, M.A.

INTRODUCTION.

Below and all round the niches, a thick foliage is represented and within this are seen lively figures of monkeys, peacocks and other animals. On the pedestal below are to be found several sacred symbols of the Buddhists.

The principal figure sits on a double conventional lotus with its right leg unsupported and the left resting on the seat. He is profusely adorned with a variety of ornaments, and presents a benign and peaceful appearance with eyes half-closed in meditation. He wears a *Jațāmukuța* and on the crown there is the miniature figure of a Dhyāni Buddha represented in the Samādhi mudrā.

In the right two more figures appear, one in a sitting and the other in a standing attitude. The standing figure represents a goddess with the blue lotus in the left hand. This figure has also a calm and peaceful appearance and the mode of standing has a grace of its own. The sitting figure represents a male deity, with ornaments and a tiara and hands clasped against his breast and a book in the left arm-pit.

There are similarly two figures to the left of the principal deity, one in a sitting and another in a standing attitude. Here also the sitting figure represents a god and the standing figure a goddess. The sitting figure has a fierce countenance with bare fangs and eyes rolling in anger. It carries a mace in the left hand and shows a corpulent belly. The standing figure represents a goddess with one face and four arms, showing the *namaskāra* mudrā, and the rosary in the two right and the Tridandi and the Kamandalu in the two left hands.

For the purpose of identifying this sculpture with the principal and the attendant deities let us again turn to page 43 of the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  where we have the following description of Khasarpana Lokeśvara with four attendant deities :---

स च प्रारत्काखगौरः जटासुकुटौ प्रिरसि चामिताभघारौ सर्वांकक्वार-भूषितः रत्नसिंच्वासनोपरि सच्चखदकपद्मस्यः लक्तिताच्चेषः दिभुजैकसुखः वामेन पद्मधारौ दच्चिग्वेनास्टतघाराखवद्वरदः सत्त्वपर्यक्वासौनः ।

चाग्रतस्तारा कनकाश्चामवर्णा उन्नतपौनपयोधरा सर्वासङ्कारभूषिता उत्पत्त-कलिकासझकरदयार्पितनेचा ।

तदन्र सुधनकुमारः कनकोज्ज्वलः रत्नाभरणो रत्नमकुटौ वामकत्तावसत्त-कमलिकः (?) छताञ्चलिग्रटः ।

तदनु स्टकुटी जटामुकुटिनी मूर्भि चैत्यालङ्गता कनकाच्चला रक्तवस्त्रपरि-धाना दत्तिग्राष्टस्तेन नमस्कारं कुर्वाणा आपरेग्रान्तमालाधरा वामकराभ्यां चिरग्रडीकमग्रङल्व्यगा।

तदनु इत्यग्रीनो ज्वलङ्कासुरः पिङ्गलोर्ड्वकेग्रः नागाभरणो रक्तवर्णो लम्बोदरो व्याघ्रचर्माम्बरः दख्डहक्तः ।

When this description is compared with the description of the sculpture given above it will be seen that they correspond most remarkably. And as a result of this we can identify the principal deity as Khasarpana, one of the many forms of Lokeśvara-an emanation of Amitābha, whose effigy appears on his crown in the sculpture. Though the right hand of the image is broken we can definitely say on the strength of the Sädhana that it showed the Varada or the gift-bestowing attitude. The standing figure to the right according to the Dhyana is Tārā while the sitting figure represent Sudhanakumāra. The standing figure to the left, of course, represents Bhrkutī as we can assert from her characteristic Kamandalu, while the sitting figure represents the fearful god Hayagrīva. In the niches of the arch are represented the five Dhyāni Buddhas with Amitābha and his two attendants in the middle, while the two lowermost figures very probably represent the Pretas (like Sūcimukha) whom Avalokitesyara seems to have saved from eternal miseries.

cliv

One thing noticeable in this Sādhana is that the principal deity is here described as sitting in the Lalita attitude on a sattvaparyańka. The attitude of sitting adopted by the principal figure in letting down the right leg while the left is placed on a pedestal is what is called the Lalita attitude of sitting. What the Sattvaparyańka is, is a matter of longstanding controversy. It was pointed out once that the Sattvaparyańka may represent the animal seat but Professor Foucher mistrusted this interpretation. From the present image it appears very probable that by sattvaparyańka is meant the seat on which are carved the figures of animals other than the lion, because if the lion was there it would no longer be called the Sattvaparyańka but an actual Simhāsana.

#### 5. Lokanātha (Pl. V).<sup>1</sup>

This picture represents the stone image of a god scated on what is called the Ardhaparvankāsana attitude with the right knee raised up and the left leg placed on the seat. The figure is exceedingly artistic with a wellbalanced body, a round face, pointed and well-shaped, and eyes completely but artistically closed in token of meditation. He wears a Jatāmukuta, the ear-rings, the deer-skin and the sacred thread besides the bracelets and The left hand rests on the seat behind the the armlets. left thigh and holds the stem of a full-blown lotus which appears above. On the right also a full-blown lotus is to On the whole the figure presents a most be seen. pleasant and mystic appearance and brings to the mind of the observer an atmosphere of serenity and peace.

For the purpose of identification we have to notice the two lotuses on the two sides which are the well-known symbols of Padmapāņi, the emanation of Amitābha.

I From a photograph kindly supplied by Mr. Prayag Dayal of the Lucknow Museum.

Lokanātha is that form of Padmapāni in which he may or may not be associated with any other deity of the Khasarpana mandala, such as, Sudhana, Hayagrīva, Tārā and Bhṛkuṭī; but when all the four are present he is to be recognized as Khasarpaṇa. Moreover, Khasarpaṇa generally is described as sitting in the Lalita attitude, but Lokanātha may take any attitude such as the Ardhaparyaṅka attitude in the present figure; even standing figures of Lokanātha are not at all uncommon in art.

The figure represented in Plate XIb from a metal image in the Baroda Museum responds to the description contained in the Sādhana in as complete a manner as could be expected and shows the Varada Mudrā in the right and holds the stalk of a lotus in his left hand. The lotus to the right in the present figure may be ascribed to the vagaries of the artist and the addition may be due to the desire on his part to have a lotus parallel to the one on the left.

### 6. Simhanāda Lokeśvara (Pl. VII).<sup>1</sup>

The present picture represents a sculpture of wonderful beauty, and its execution in art is perfect. This can be pronounced to be one of the very best specimens of Oriental Art and represents one of the treasures of the Lucknow Museum. The calm, dignified and mystic expression, the superb grace in the attitude of sitting on a lion, and the beautiful delineation of a well-balanced figure, all contribute to the greatness of the unknown artist who shaped the lifeless stone into this exquisite image. The figure wears the Jațamukuța on the crown and several tufts of hair are shown on the shoulders in the most artistic fashion; it has no ornaments except perhaps

clvi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From a photograph kindly supplied by Mr. Prayag Dayal of the Lucknow Museum.



LOKANATHA ( ভাঁকনাথ)

( AL. has A



# SIMHANADA LOKESVARA (सिंहनाद-लोकेश्वर)

( Mahoba ).

the Yajñopavīta if it can be called an ornament. The left hand rests on the seat behind the thigh. Probably the stalk of a lotus is held in his left hand and by following the stalk we come to the full blown lotus above, near the left shoulder, and the small sword which appears on the lotus. To the left appears the trident or the trisūla on to which a snake is entwined. In the right hand the figure carries a rosary. The seat is on the back of a roaring lion who holds up his head towards the rider in the most life-like fashion.

For the purpose of identification let us refer to page 63 of the present text where the description of a deity similar in appearance is described in the following words :---

व्यात्मानं सिंह्रनादलोकेश्वररूपं भावयेत्। श्वेतवर्धं चिनेचं जटामुकुटिनं निर्भूषग्रं व्याव्रचर्मप्राटतं सिंहासनस्यं महाराजलीलं चन्द्रासनं चन्द्रप्रभं भावयेत्। दक्तिग्रे सितप्रगिवेस्टितं चित्रूलं श्वेतं वामे नानासुगन्धिकुसुम-परिपूरितपद्मभाजनं वामह्त्सादुत्यपद्मोपरि ज्वस्तखद्रं.....

With the help of this Sādhana we can identify the present image as of Simhanāda Lokeśvara because the description of the image and that of the deity in the Sādhana correspond in all possible details. Only in two details, however, the present image does not agree; the rosary carried by the figure in the right hand is not mentioned in the Sādhana, and the lotus vessel containing various fragrant flowers mentioned in the Sādhana does not appear in the image. But in spite of these two discrepancies it is easy to testify to the correctness of the identification.

### 7. Arapacana Mañjuśrī (Pl. VII).1

The picture represents a figure with one hand and the tiara broken. It does not present a satisfactory

<sup>1</sup> From a photograph kindly supplied by Mr. N. K. Bhattasali of the Dacea Museum.

impression because of the mutilation. The image is however rich in details and in workmanship but poor in execution. The sunken eyes, a clumsy hand and feminine narrowness of the waist do not redound to the credit of the sculptor. The sculpture, therefore, connot be designated as a good specimen of art. The central figure, however, is richly decorated with all Bodhisattva ornaments such as the mukuta, car-rings, torque, necklace, armlets, bracelets, the girdle and the anklets; the upper part of the body is bare though there is a fashionable scarf which can be recognized by the overflowing ends shown on the aureole on both sides. The lower part of the body is covered by thin loin cloth which is rendered most beautiful by means of stripes. The legs are arranged in the meditative attitude like that of Vajrāsana and Ṣaḍakṣarī previously described. The right hand is gone and it is not possible to say at present what symbol it held. But the left hand which lies against the breast carries a book.

But on the sculpture there are many more figures besides the principal one. Below the lotus seat and on the pedestal in front two figures are seen supporting the seat with all their might; behind them there are figures on the left and the right who represent some unknown devotees or perhaps the donor and his family. But between the two demons there appears a figure as if set up against the lotus seat. Similar figures are also seen to the right and the left of the principal deity and one on the top of the sculpture just above the crown of the principal figure. Besides these four, some more figures, sculptured on the upper part of the aureole behind, are to be seen representing the five Dhyani Buddhas except Akşobhya,-the Dhyāni Buddha with the Bhūsparśamudrā-whose place has been taken by one of the four mysterious figures surrounding the principal deity in the front and the rear and on the right and the left. All



ARAPACANA MANJUSRI. (अरपचन-मञ्जर्श्रो)

character from an iconographer's point of view. Here we find that the figure presents a fierce appearance with three blood-shot eyes rolling in anger, distorted face, canine teeth, ornaments made of bones, a garland of severed heads and an attitude of menacing dance. The right leg rests on the pedestal while the left is placed on the right thigh. The hair on its head rises upwards like a flame of fire. The figure is four-armed and in the two principal hands are shown the Kartri and the Kapāla against the breast, and in the two remaining hands it carries the Damaru (drum) in the right and the Khatvānga (magic wand) surmounted with a trident in the left. In order to identify this figure let us again refer to the text' where we find the following description which corresponds with the picture presented in the image now under discussion :---

# नौलवर्को मच्चावधः व्यस्थ्याभरग्रमर्डपर्यक्वन्दृत्वस्यं सुगडमालाविभूषितं मुकुटे आन्दोन्धधारिग्रं एकवत्नं चतुर्भुजं वामे खट्वाक्वकपालं दत्त्तिग्रे कर्त्तिडमदकं प्रचालिक्कितम् ।

The image, therefore, may be identified with Buddhakapāla who represents a different form of Heruka, the most popular deity of the Vajrayāna Pantheon. But it must be remarked that Buddhakapāla is described in the Sādhana as associated with his Śakti Citrasenā in close embrace. Images of Buddhakapāla are extremely rare, and probably wherever found will be of the *Yab-yum* type. The image preserved in the Baroda Museum is peculiar because it represents Buddhakapāla without the Śakti, and as such it is unique.

#### 9. Jambhala (Pl. IX).<sup>2</sup>

From the fierce presence of Buddhakapāla let us pass on to the pleasing figure of Jambhala who is repre-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> pp. 501-2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> From a photo kindly supplied by Mr. N. K. Bhattasali, M.A. of the Dacca Museum,



# JAMBHALA (जम्मल)

(Vikrampur, Dacca).



# HERUKA (हेरुक)

( Dacca Museum ).

sented as a typical land-holder with some financial resistance. The figure presents an easily excitable temperament with a flabby, phlegmatic constitution and a bulging belly, but it is well decorated with jewellery and costly ornaments and dress. The figure is one-faced and two-armed and holds very peculiar symbols in the hands, namely the citron in the right and the mongoose in the left; the mongoose vomits jewels as the result of the pressure exerted by the hands of the master. For the identification of the image let us again open the text where the following description is given of a god who is called Jambhala<sup>1</sup>:—

# भगवन्तं जन्मलं ध्यायात् सुवर्णवर्णे लम्बोररं सर्वालङ्कारघरं वामदत्त्तिग्र इन्साभ्यां नकुलीवीजपूरकघरं रत्नसम्भवसुकुटं उत्पलमालाघरम् ।

The image, therefore, represents the Buddhist god of wealth who is well-known amongst the Vajrayāna ascetics as the deity possessing extraordinary powers of conferring wealth on his devotees. He must have been extensively and cagerly worshipped by the poor ascetics to whom wealth was denied by Providence.

### 10. Heruka (Pl. X).<sup>2</sup>

This plate in which a Dacca Museum image is represented shows the figure of a slender, well-built deity dancing in the Ardhaparyańka attitude with the right leg placed on the left thigh. The face is rendered ferocious by the gaping mouth, canine teeth, blood-shot eyes and an angry expression. The hair rises on the head in the shape of a flame of fire and forms the back-ground for a tiny little figure sitting on the head. The right hand is broken from the shoulder and the arms together with the symbols have disappeared. But from the marks remaining on the stone it can be seen that the right hand was raised above menacingly in the attitude of throwing

<sup>1</sup> p. 560.

<sup>2</sup> From a photo kindly supplied by Mr. N. K. Bhattasali, M.A.

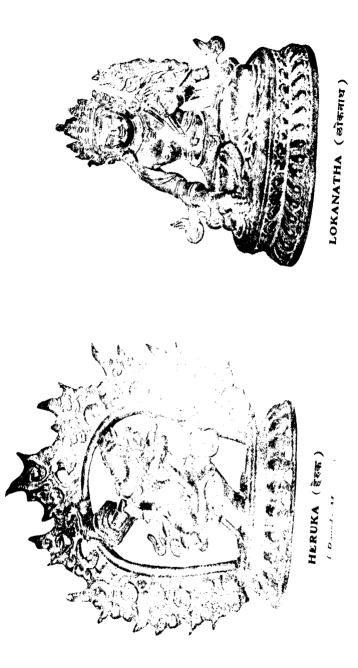
something. The left hand is also injured but it can be easily inferred from the marks on the stone that it rested against the breast and held something like a vessel. The figure wears a garland of severed heads and ornaments made of bones. From his left shoulder hangs a Khaṭvānga with flowing banners and small bells attached to the extremities of the flags. The workmanship of the whole sculpture is simple but expressive, but the beauty is somewhat marred because of mutilation.

To identify this sculpture let us turn to page 469 of the text where we find a description of a god Heruka, which corresponds exactly with the descripton just given. There he is described as :---

नौलं नरचर्मम्टतं कपालमालाच्चोम्यालङ्कृतप्रिरक्तं ज्वलटूर्द्धपिङ्गलकेग्रं रक्तवर्तुलाच्चं व्यन्तसंग्रथितमुख्डमालावलम्वितं नरास्थिरचिताभरगः दिभुजैकमुखं दंद्राकरालवदनं दद्धिग्रकरेग्र वच्चधारिग्रं वामकरेग्रं पूर्शकपालं वामक्तन्धासक्त-चलद्वग्रिटकापताकानरग्निरोविश्ववच्चालङ्कृतपश्चस्तचिकवच्चग्रिखरमध एक-स्तचिकवच्चाकारं यच्चोपवौतवत् खट्ढाङ्गं, विश्वपद्मस्तर्ये वामपादं तस्यैवोरौ दद्धिगाचरग्रं विन्यस्य टत्वं कुर्वन्तं हेरुकवौरं भावयेत् ॥

By comparing the two descriptions we can definitely say that the miniature figure on the crown in the sculpture represents Aksobhya; in the right hand which is broken Heruka wielded the Vajra, and in the left hand the Kapāla [full of blood] was held against the breast. The figure wears garments of human skin, and ornaments made of human bones, and the Khatvānga is composed of bones and a human skull. The garland is made of severed human heads and they are held together by means of guts. Thus the whole sculpture is identified by means of the Sādhana and now it is possible to see how the Sādhana and the sculpture mutually throw light on each other.

clxii





(Baroda Museum).

In plate XI<sup>1</sup> is represented a metal figure of Heruka preserved in the Baroda Museum. In this figure the hand to the right holds a Kartri instead of the Vajra but in all other respects presents the same features as in the previous figure.

#### 11. Vajrarāga Mañjuśrī (Pl. XII a).<sup>2</sup>

The male figure represented from a metal specimen in the Baroda Museum is a unique and rare specimen from the point of view of iconography. The figure sits on a double conventional lotus in the meditative attitude with the soles of both feet turned upwards. It is fully adorned with costly upper and under garments and rich ornaments such as the tiara, torque, necklace, ear-rings, bracelets and armlets. The hands are placed one upon the other on the lap over which a vessel is placed. The image is not very old and though some serenity of expression has been given to the face, it cannot be other than the product of an ordinary artisan. For its identification see page 157<sup>3</sup> of the text where the description of a deity is given who is variously referred to as Vāk, Vajraraga Mañjuśrī, and Dharmaśańkha-samādhi.

In the image under discussion the remarkable feature is the Samādhi mudrā and that serves as a distinguishing factor for identification. Amitābha, the Dhyāni Buddha, it may be remembered, exhibits the Samādhi mudrā when represented in art. Nīlakantha when represented also shows the Samādhi mudrā, and Vajrarāga Mañjuśrī is the third two-armed deity exhibiting the same Samādhi mudrā. The Dhyāni Buddha Amitābha has a peculiar ascetic appearance and dress without any ornaments or emblishments of any sort. Nīlakantha is

From a photo supplied by the Baroda Museum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> From a photo supplied by the Baroda Museum.

<sup>3</sup> वच्चपर्यक्केनोपविष्टो मञ्जुत्रीरूपपराष्टभमसिताभरूपमात्कानं धर्मधातुषमं प्रभाखरं भावयेत् ।

#### INTRODUCTION.

described as completely shorn of ornaments and as accompanied by two serpents. Thus we can say that the present image cannot represent either the Dhyāni Buddha, Amitābha or Nīlakantha who is another form of Lokeśvara. Therefore, as the image is decorated richly from head to foot it is to be identified with that of Mañjuśrī who is described as a prince (Kumāra), and always wears costly garments and ornaments whenever represented in stone or metal. The bowl is placed in accordance with an artistic convention current amongst the Nepalese artisans who place the bowl on the hand whenever they exhibit the Samādhi mūdrā in art.

### 12. Mahattarī Tārā (Pl. XII. b).<sup>1</sup>

This also represents a metal figure of a goddess preserved in the State Museum and Picture-Gallery at Baroda. The figure wears elaborate ornaments and sits on the conventional lotus with one leg placed above the other (paryaňkāsana). The right hand exhibits the Varada or the gift-bestowing attitude and in the left she holds the stalk of a lotus against the breast. The lotus appears just above the shoulder, but there is another to the right which is placed there in conformity with an artistic convention with favoured parallelism. For its identification we turn to page 176 where a deity by the name of Mahattarī Tārā is described. There we read :----

## तारां ग्र्याम्यां दिभुनां दत्त्विणे वरदां वामे सनालेन्दीवरघरां सर्वाभरण-भूषितां पद्मचन्द्रासने पर्यंड्वनिवस्तां चिन्तयेत्॥

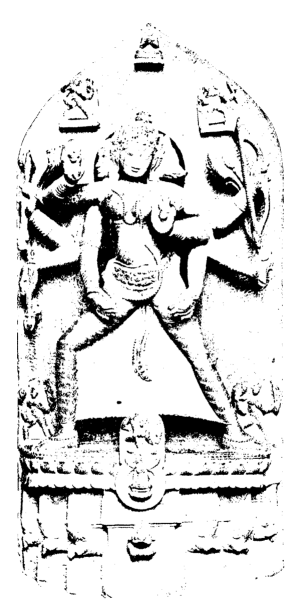
### 13. Marīcī (Pl. XIII).<sup>2</sup>

This picture is the representation of one of the most artistic sculptures now preserved in the Indian Museum, Calcutta. It delineates a goddess standing in the attitude of an archer with the right leg bent and the left

clxiv

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From a photo obtained from the Baroda Museum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> From a photo obtained from the Indian Museum, Calcutta.



# MARICI (मार्राची)

(Indian Museum).



# USNISAVIJAYA (उप्णोषविजया)

(Indian Museum).

straight. The principal figure has three heads out of which, the one to the left, has the appearance of a sow. It has eight arms and ornaments everywhere. In the four right hands the figure shows the needle, the elephant goad, the arrow and the thunderbolt, while the four left hands carry the string, the Asoka leaves, the bow and the raised index finger with a noose. On the top of the sculpture there is a figure of a Dhyani Buddha exhibiting the Dharmacakra mudrā. There are five more figures in the four corners with one in the front. Below the figure in the front is the fierce figure of Rāhu trying to devour the sun and the moon and below him are sculptured seven figures of sows in a most life-like fashion. Behind the principal figure on the back-ground, lines are drawn to show flames of fire. On the whole the sculpture is remarkable for its boldness of expression and accuracy of delineation, but the face in the front being somewhat mutilated much of its merits is at a discount : obvious mistakes of technique are also noticeable, where beauty has given place to ugliness.

To identify this sculpture let us turn to page 282 of the text where a deity called Māricī is described, and this description agrees most accurately with the description just given of the sculpture in question. There we read of Māricī as :---

चैत्यगर्भस्यां सप्तप्र्कररथारूठां मारीणीं विभावयेत्। रथस्याधस्तात् यंकारणवायुमख्डते इंकारनिर्मितो राज्ञः। तत्र भगवतौं रत्नसुकुटां व्यन्छभुजां तिनेत्रां त्रिमुखां सुपौतां मूलमुखं पौतं बन्धूकणवाकुसुमसदृग्नाधरं दत्तिग्रं रक्तं वर्तुलं वामं वाराष्टं सरोधं नीलं लखज्जिक्तं विद्यतवदनं भौधयं स्टकुटीकरालं वामे तर्जनिकापाग्नं धनुरप्रोकपस्तवं सूत्रं च दत्तिये सूच्धुक्यौ ग्रारं वद्यं च नानावखयादिसर्वाभरणभूषितां विचित्ररक्तकधुकोत्तरौयां प्रत्यालीठस्थां चतुर्देवीपरिटतां चिन्तयेत्।

पूर्वतो वर्तालीं व्यालीठस्थितां चतुर्भुणां वराक्विकसुखीं रक्तां दक्तिणे सूच्यद्वग्राधरां वाने पाग्रपक्षवी । दद्तिग्रे वदालौं प्रत्यालौटस्थितां चतुर्भुजां वराहिकसुखौं पौलवर्शा दत्तिगे सएष्याश्रोकपक्षवसस्त्रत्रस्त्वीधरां वामे पाग्रवक्षधराम् ।

पश्चिमे वरालीं च्यालीटस्थां चतुर्भुत्रां पीतवर्शां वराईिकमुखीं दक्तिमे बच्चसूत्तीधरां वामे पाग्राश्रोकपस्तवधराम् ॥

तथैवोत्तरे वराष्ट्रमुखौं रक्तां उदितादिव्यवर्गोज्ज्वलां प्रवालीठस्थितां चतुर्भुंजां दत्तिग्रे प्रस्वच्चघरां वामे चापाण्रोकपस्नवघराम् ॥

According to the Sādhana, therefore, the principal deity is installed on a chariot drawn by seven sows. Just above the sow in front there appears the fierce head of Rāhu trying to devour both the sun and the moon. The principal figure represented as the goddess Marici agrees in all details with the description just cited from the Sādhana. She has three faces one among which in the left is distorted sow-like. She stands in the Pratyalidha attitude with the left leg stretched and the right bent showing the archer's attitude. On the top of the sculpture there is the figure of the Dhyani Buddha Vairocana -the parental Buddha of the deity. She is accompanied by four goddesses all one-faced and four-armed, namely, Varttālī, Vadālī, Varālī, and Varāhamukhī. In this sculpture in addition to the companions mentioned in the Sādhana there appears over the figure of Rāhu in the front a female figure as charioteer very probably in imitation of Aruna in the images of the Hindu Sun-god. But for this the correspondence between the image and Sādhana is remarkable.

### 14. Usņī savijayā (Pl. XIV). 1

We next pass on to another delightful sculpture now preserved in the Indian Museum representing a female figure with three faces and eight arms sitting in the Vajraparyańka attitude in meditation. In spite of

clxvi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From a photo purchased from the Indian Museum, Calcutta.

the obvious signs of vandalism on the sculpture there is sufficient evidence to show that it is one of the finest products of Indian art. It is tastefully decorated with all possible ornaments, the under-garment and a jacket. The Mukuta is worth studying; it is rich in details and represents one of the most artistic specimens by virtue of its grandeur of execution and details. The Mukuta is highest in the centre which is surrounded by smaller Mukutas over the three remaining heads of the figure. It. shows in its three right hands the Buddha on a lotus, the arrow and the Varada pose. The fourth right hand is gone. The four left hands carry the bow, the noose with the raised index finger and show the Abhaya mudrā and the water-vessel. On the top of the figure the miniature of Aksobhya is to be seen, under a small Caitya. The whole sculpture is characterised by bold and clear outlines and sharpness of details, and skill in imparting to the stone a divine expression on all the three faces especially on the two at the sides.

To identify this image let us again refer to the text of the  $S\bar{a}dhanam\bar{a}l\bar{a}$  where we meet with several descriptions of a deity known as Uşnīşavijayā which corresponds in all respects to the description just given. There the following Dhyāna is given :---

उष्णौधवित्रयां चैत्यग्रुष्टान्तःस्यां सितवर्गां चिमुखां चिनेचां चष्टभुजां सर्वाकङ्कारभूधितां विश्वदलकमलचन्द्रस्यां बद्धवच्चपर्यङ्कां प्रथमसितवदनां दक्तिगे यौतमुखां वामे नौलमुखां दंष्ट्रापुटावख्ब्सीस्ठां दक्तिगचतुर्भुजेषु विश्ववच्यरक्तार-विन्दस्य-व्यमिताभजिनग्ररवरदष्टक्तां वामचतुर्भुजेषु धनुः-तर्जनौपाग्र-व्यभयभद्र-घटष्टक्तां वैरोचनमुकुटिनौं दिद्यवसनपरिधानोत्तरीयां सितप्रभामालिनौं पर्यत् ।

Thus as the two descriptions, one in the Sādhana and the other of the image under discussion correspond in all details there cannot be any doubt regarding the correctness of the identification of the image as that of Uşnīşavijayā. On the strength of the description contained in the Sādhana we may assume without any hesitation that the broken right hand in the original condition held the double conventional thunderbolt or the Viśvavajra.

The Buddha on a lotus is a symbol peculiar to this goddess and this symbol alone may be taken as the recognition symbol of Uşnīşavijayā. The three miniature Caityas one on the top and two others on the two top corners symbolise that the abode of the deity is in the sanctum or the middle of the Caitya. But in this connection it may be remarked that the presence of the Dhyani Buddha Akşobhya on the top of the goddess is contrary to the description of the Sādhana; because there Ușnișavijavā is regarded as an offspring of Vairocana with the Dharmacakra mudrā instead of Akşobhya with the Bhumisparśa Mudrā. To understand this anomaly we have to enter into the guestion of the different cults and subdivisions of the Vajrayāna. Some sections hold that one of the five Dhyani Buddhas is the Adi or the Primordial Buddha and more powerful than the others; others again say that the  $\tilde{A}$ di Buddha is the creator even of the five Dhyāni Buddhas. Some again take the Bodhisattvas such as Samantabhadra, Vajrapāņi and others as the Ādi Buddha and make the Dhyani Buddhas subservient to them. Those who take Aksobhya, for instance, as the Ādi Buddha make all their deities emanate from him and from none else, though this is contrary to the Sādhanas.

In the present image as it belonged very probably to some one professing the Aksobhya cult, we find also the Dhyāni Buddha Aksobhya installed as the parental Buddha instead of Vairocana.



# NAIRATMA (नेरात्मा)

(Indian Museum).



## PARNASAVARI (पर्णज्ञवर्ग)

(Indian Museum).

#### 15. Nairātmā (Pl. XV).<sup>1</sup>

In this plate a small sculpture in red sandstone, preserved in the Indian Museum, Calcutta, is represented. The image is much mutilated and part of the stone in the right upper corner is gone, but the figure of the deity in the centre is an image of unique importance from the point of view of iconography. The principal figure is represented in a dancing attitude, in a way similar to Heruka's previously described, on the chest of a dead body placed on a double conventional lotus. The figure of the goddess presents an awe-inspiring spectacle with three blood-shot eyes, protruding tongue and canine teeth. The garland of severed heads add grandeur to the spectacle while the flames of fire that radiate from her body make the scene more terrible. The hair of her head rises up in the shape of a flame of fire and with this as background appears the tiny little figure of the Dhyani Buddha with the Bhūsparśa mudrā as the parental Buddha. The right hand carries a knife held in a threatening attitude. The left hand, as appears probable from the broken marks, carried something like a vessel against the breast. From the left shoulder hangs a rod-like thing.

To identify this interesting sculpture let us again refer to the text on page 451 where we meet with the description of a deity called Nairātmā which corresponds pretty accurately with the description just given. There we have the following description :---

ग्रवद्वचन्नस्यार्डपर्यंड्रगाद्यस्थितां नेरातनां कथ्यां एकमुखां ऊर्द्धपिङ्गल-केग्रां खत्त्वोभ्यमुकुटिनीं दंद्राकराललक जिन्हां दत्त्विगेन कर्चिधारियौं वामे कपालखट्टाङ्गधारियौं रक्तवर्तुलचिनेत्रां पद्यमुद्राविभूषयाम् ।

The dead body, the dancing attitude in Ardhaparyanka, the miniature figure of Aksobhya on the crown, the fearful face with blood-shot eyes and the Kartri in

From a photo obtained from the Indian Museum, Calcutta.

the right hand and the Khaṭvāṅga (magic stick) in the left—all these are present in the image and in the description of the deity in the Sādhana and, therefore, the image is to be identified as that of Nairātmā. On the strength of the Sādhana also we may affirm that the broken left hand carried the Kapāla or the skull cup against the breast in the original image.

#### 16. Parņaśavarī (Pl. XVI, 1 XVII).<sup>2</sup>

In plate XVI an old and much damaged image now preserved in the Indian Museum, Calcutta, is represented. Here the actual figure is six-armed and apparently threefaced as we can understand from the remains left of the head and faces on the original stone. The face in the centre has entirely peeled off, leaving the remnants of the nose, eyes, the temple just visible in the right face, while only the nose and the lips are visible of the left face. In the three right hands are carried the thunderbolt, the arrow and the axe. Out of the three left hands one on the top is broken, the second holds the bow, part of which is gone, and in the third against the breast there is the noose with the raised index finger. The principal figure stands in the Alīdha attitude with the right leg stretched and the left bent. The left leg presses on the prostrate figure of Ganesa with his corpulent belly, elephant trunk turned towards the left and face hidden under the foot of the deity. Towards the right of the goddess on the same pedestal there is the figure of a female attendant holding a rod which represents probably the handle of a parasol which must have been destroyed along with the upper portion of the sculpture. Though the image is much mutilated and much corroded, there is, however, sufficient evidence to show that originally it was an artistic specimen of a high order as can be seen

clxx

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From a photo obtained from the Indian Museum Calcutta.

 $<sup>^2\,</sup>$  From a photo kindly supplied by Mr. N. K. Bhattasali, M.A. of the Dacca Museum,

from the majestic pose of standing with hands which show different ways of handling different instruments of destruction. The stature, the pose and the outlines of the body—all are proportionate and add to the beauty of the image.

The next figure represented in plate XVII also shows the same symbols in the hands and is endowed with the same number of faces, arms and legs. Here the figure of Ganesa appears below the lotus seat instead of being directly under the feet as in the previous figure. Under the legs in this image are shown human beings apparently suffering from deadly diseases as is evident from the circular marks of small-pox on one of the persons. Instead of the female attendant holding the parasol we find in this two creatures running away to two opposite directions, one apparently mounting an ass and another to the right having the head of a horse. On the top of the image the miniature figures of the five Dhyani Buddhas appear with Amoghasiddhi with the Abhava mudra in the middle showing that the principal deity is one of his emanations. The attitude of standing in the previous image is Ālīdha while in the second it is Pratyālīdha. Though between the two images there are apparent discrepancies such as are noted above both present similar characteristics regarding their weapons, number of faces, hands and legs. The second also shows marked artistic peculiarities which are not to be found in the previous sculpture. Here the figure is more subdued in fierceness and all the faces show the two opposite sentiments of anger and joy. The belly is corpulent and the limbs are thick and clumsy and the different portions of the body seem to be less proportionate than in the previous one.

In order to identify the two images let us again turn to page 208 of the text where we meet with the description of a goddess named Parnaśavarī which corresponds pretty accurately with the details given in the two sculptures. She is described as :---

पर्यं प्रवरीं इरितां चिमुखां चिनेचां षड्भुजां क्षथ्वाश्वकदद्धिगवामाननां वज्यपरश्रप्ररद्धिगकरचयां कार्मुकपचच्छटासपाग्नतर्जनीवामकरचयां सक्रोध-इसिताननां नवयौवनवतीं सपचमालाव्याघ्रचर्मनिवसनामीयस्त्रस्वोदरीं ऊर्छ-संयतकेग्रीं खधोऽश्वरोगमारीपदाकान्तां खमोघसिद्धिमुकुटीम् ।

On the strength of this Sādhana we can easily identify the Vikramapur image as that of Parņaśavarı, as she is three-faced, six-armed and carries the Vajra, axe and the arrow in the three right hands, and the bow, the cluster of leaves and the noose round the raised index finger in the three left. Further, it shows the angry laugh, slightly protruding belly and hair rising upwards, trampling of diseases and pestilences in the form of men suffering from both, and the miniature figure of Amoghasiddhi on the crown strictly in accordance with the Sādhana.

The Indian Museum image has all the symbols of the one just described. Such as the Vajra, axe and the arrow in the three right hands and the bow and the raised index finger with the noose in two out of the three left hands in accordance with the Sādhana. Had the sixth hand been intact we could easily expect to see the cluster of leaves which is one of the characteristic symbols of the goddess. To identify this specimen, therefore, we avail ourselves of the help of another Sādhana of Parņaśavarī where she is described as an emanation of Akşobhya. And it is this latter which is responsible for all the differences noticeable in the two images of the same deity. Here we do not find the diseases and pestilences under the feet of the goddess. She is described instead as :---

षघो विम्रान् निपात्य सितपद्मचन्द्रासने प्रत्यालीटस्यां इड्ढामसुद्धितर्ज-न्याघो विम्रगयान् सन्तर्म्य दन्त्रियवन्त्रसुद्धिप्र इाराभिनयान् ।

elxxii



# PARNASAVARI ( पर्णशवरी)

( Vikrampur, Dacca ).



## KHADIRAVANI TARA (खदिरवणीताग)

(Mahoba).

or in other words—as trampling on the Vighnas and after threatening them with the Tarjanī about to hurl the Vajra held in the right hand. Ganeśa it may be remembered in the Buddhist Pantheon was regarded as Vighna or obstacle personified; according to the Hindus he is the Vighneśa or the lord of all obstacles. In order to represent Vighnas over which the goddess is triumphant, a prostrate figure of Ganeśa is placed below the foot of Parnaśavarī while representing him as an emanation of the Dhyāni Buddha Aksobhya.

#### 17. Khadiravaņī Tārā (Pl. XVIII).1

In this picture a female figure is represented as sitting in the Vajraparyanka attitude on the seat placed on a double conventional lotus. The figure wears an undergarment tied by a girdle with the upper part of the body entirely bare. It is decorated with all known ornaments and an elaborate head-dress; their placing and workmanship add to the beauty of the sculpture. It has thin waist, deep navel and heavy breasts all of which are considered to be signs of beauty in India. The figure shows the Varada mudrā and on the palm is marked a jewel.<sup>2</sup> The left holds the stem of an Utpala which may be contrasted with an ordinary lotus which appears in the right as a parallel to the Utpala in the left and to embellish the sculpture. Towards the right of the principal figure appears a female figure holding a Vajra in the right hand and the Asoka leaves in the left. To the left there is another female figure fierce and awe-inspiring with blood-shot eyes, protruding teeth, and holding the Kartri and the Kapāla in the two hands. Over the head of the principal figure there are sculptured the five Dhyani Buddhas with Amoghasiddhi with the Abhaya mudra right in the centre showing that the principal deity is one

From a photograph kindly supplied by Mr. Prayag Dayal.

<sup>2</sup> This form of Varada mudra is technically called the Cauguate 1

of his emanations. But for the clumsy and somewhat coarse face of the main figure the sculpture will pass as one of the first class specimens of Indian art. The execution of proportions, details and the placing of the different deities at regular distances are some of the features of the image worthy of appreciation.

To identify let us again turn to page 176 of the text where we meet with the description of a goddess known as Khadiravanī Tārā which corresponds with the present figure in all details. There we read of Tārā described as :---

## इरितां चमोघसिद्धिमुकुटौं वस्दोत्पलधास्दित्त्तिग्रवामकरां चप्रोक-कान्तामारौचेकजटाव्यग्रदत्त्तिग्रवामदिग्भागां दिश्रकुमारौं चलङ्कारवतौम् ।

Thus the figure under discussion must be identified with Khadiravanī Tārā, one of the many varieties of Tārā because she bears the miniature figure of Amoghasiddhi on her crown, as also because she shows the Varada mudrā in the right hand and carries the Utpala in the left hand and is accompanied by two goddesses Aśokakāntā Mārīcī and Ekajaţā on the two sides. The distinguishing symbol of Aśokakāntā is the Aśoka while the Kartri and Kapāla point to Ekajaţā.

#### 18. Mahāśrī Tārā (Pl. XIX).<sup>1</sup>

This picture and the last one in this series presents a very interesting specimen of Indian sculptural art. In this image a goddess is represented as sitting in the Lalitāsana with the right leg dangling below and resting on a lotus the left remaining on the lotus seat. The figure shows the Dharmacakra mudrā against the breast and from under the two armpits rise the blue lotus in the left, and an ordinary lotus in the right. The figure

clxxiv

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From a photo supplied by the Indian Museum, Calcutta.



# MAHASRI TARA (महार्श्वा-तारा)

is profusely decorated with rich ornaments, such as a lovely tiara on the head and the necklace, bracelets, armlets, anklets, etc., arranged artistically in their appropriate places. It is clothed in beautiful and rich muslin made more attractive by the stripes at intervals, and held fast by the richly bejewelled girdle. The upper limbs are covered by a jacket to match the cloth of the undergarment. The principal figure is accompanied by two more figures on the two sides; below the lotus seat, again, there are two more, and as all of them have lotus seats, they must be taken as companion goddesses. On the top, arranged in a semicircle, are to be seen the five miniature figures of the five Dhyani Buddhas the central place being occupied by Amoghasiddhi to show that the principal goddess is one of his emanations. The whole piece of sculpture is an admirable product of Indian art; it is profusely but delicately ornamented. All figures have clear and bold outlines, the symbols are definite and clear cut and the execution in these matters may be said to be perfect. The principal figure has a sharp but serene and peaceful appearance and is pervaded with a divine dignity. The limbs are delicate, fleshy but not flabby or fat and therefore. symbolize perfect health. The slender beauty of form, the forcible but delicate expression and the superb dignity of the goddess make the image one of the finest productions of Oriental art and a worthy rival of the celebrated image of Prajñāpāramitā from Java.

To identify the sculpture which represents the Mandala of a goddess let us again turn to p. 244 of the text where we meet with a description of Mahāśrī Tārā which corresponds in every detail with that of the present image. There she is described as:—

महात्रीतारां चन्द्रासनस्यां ग्र्यामवर्णां दिशुनां इस्तदयेन व्याख्यानसुदा-धरां रकतक्रां सर्वालङ्कारभूषितां पार्श्वदयेनीत्पलश्रीभां सुवर्णसंहासनोपरि अपा(खाघादा १)अयादिष्ठोभां नानापुव्याश्चोकचम्प्रकनागेश्वरपारिजातकादिभी-राजितममोघसिद्धिमकुटिनौम् ।

मन्तात्रौतारायाः पार्श्वे एकजटामर्डपर्यक्वोपविष्ठां नौलवर्षां कत्त्विकपात्त-धरां सक्रोधां लम्बोदरां पिक्कलजटाविभूषितां व्याघ्रचर्माम्बरधराम ।

दत्त्विगे पार्श्वे व्यग्रीककान्तां पौतवर्णं रत्नमुकुटिनीं वक्षाग्रीकधराम् । एनर्वामे व्यर्थजाङ्गुलौं ग्र्यामवर्णं सर्पवरदछक्ताम् । दत्त्विगे मचामायूरीं मयूर्याच्च्य्वरदछक्ताम् ।

Thus when we compare the description with the image we find that the Vyākhyāna mudrā, the two lotuses on either sides, the parental Dhyani Buddha Amoghasiddhi and four companions are common to both and therefore, the identification is definite and unquestionable. To the right of the goddess we see the familiar figure of Aśokakāntā carrying the Vajra and the Aśoka flowers in the right and left hands respectively, and to the left likewise is seen the fierce figure of Ekajațā carrying the Vajra and the Kapāla in the two hands, and sitting in the Ardhaparyanka attitude. In the two figures below, the symbols unfortunately are not properly distinguished, but they represent according to the Sādhana the goddesses Mahāmāyūrī in the right and Āryajāngulī in the left, carrying the peacock's feather and the serpent respectively.

\* \* \* \*

These few examples will show the potency of the Sädhana in elucidating the meanings of the images and identifying them. But these are not all, and there are many more Dhyānas hidden in the Tāntric sculptures of the Buddhists as well as of the Hindus, and to-day there are hundreds of unidentified images amongst those hitherto discovered. Many Sādhanas are lost in the original Sanskrit and their translations are preserved in the Tibetan Tangyur. It is extremely necessary, therefore, that the attention of scholars should be drawn to

clxxvi

this branch of study which may at first seem very uninteresting, but is likely to yield great historical information, because we should not forget that the cultural history of India for the whole of the Tāntric period from the 7th century to the advent of the Muhammadans in India is locked up in this mass of uninteresting and apparently much neglected and much hated literature of Tāntrism.

# विषयानुक्रमणिका।

| 171.         | तारोद्भवकुरुकुझासाधनम् ( कल्पोह      | कम्)        | •••     | ••• | <b>হ</b> 8হ |
|--------------|--------------------------------------|-------------|---------|-----|-------------|
| 172.         | तारोद्भवकुश्तुझासाधनम् ( मुक्तकेन    | न)          | •••     | ••• | <b>8</b> 89 |
| 173.         | षड्भुजकुरकुझासाधनम्                  |             | •••     | ••• | इ. १०       |
| 174.         | खरुभुजकुरुकुझासाधनम् ( इन्द्रभूते    | <b>à:</b> ) | •••     | ••• | રપૂર        |
| 175.         | भमरीयोगनुरुनुद्धासाधनम्              | •••         | •••     | ••• | ર્પ્રસ્     |
| 176.         | कुरुकुस्लोपदेशकमः                    |             | •••     | ••• | રૂપૂ 8      |
| 177.         | कुरुकुल्लासाधनम्                     | ••••        | •••     | ••• | ₹4 €        |
| 178.         | आर्य श्रीमती कुरकुझासाधनम्           | •••         | •••     | ••• | રપૂર્દ      |
| 179.         | उड्डियानविनिर्गतकुरुकुझासाधनम्       |             | •••     |     | ર્યૂ⊂       |
| 180.         | यसनुरुत्त्वासाधनम्                   |             |         |     | ३ई२         |
| 181.         | कुरुकुद्धासाधनम् (आचार्यश्रीक्र      | षापादान     | ं-मायाआ | ल-  | ३ईई         |
|              | •                                    | •••         |         | ••• | ২০২         |
| 182.         | ॺड्भुजकुरुकुद्धाभट्टारिकासाधनम्      | •••         | •••     |     | ३७६         |
| 183.         | साधिष्ठानकुरुकुल्लासाधनम् (सन्च      |             | स्य-    |     | ,           |
|              | ~ ~ ·                                | •••         | •••     | ••• | ३८१         |
| 184.         | सङ्क्षिप्तकुद्धासाधनम्               |             | •••     | ••• | ३८८         |
| 185.         | सितकुरुकुल्लासाधनम् (सिद्धग्रवर      | पादानाग     | र्)     | ••• | इं⊏8        |
| 186.         | हेवचन्नमनुरुनुह्लासाधनम्             | •••         |         | ••• | ३८८         |
| 187.         | कुरकुद्धासाधनम् ( करणापलस्य          | हेवचतन्त्र  | ोडनम् ) |     | 375         |
| 188.         | कुरुकुद्धासाधनम्                     | •••         |         |     | ₹८१         |
| 189.         | कर्मप्रसरप्रयोगः                     | •••         | •••     | ••• | ३९२         |
| 190.         | कुरुकुद्धावलिविधिः                   |             |         | ••• | ३८४         |
| 191.         | उष्णीषविजयासाधनम्                    | •••         |         |     | 835         |
| 192.         | <b>चा</b> र्यसितातपत्रापराजितासाधनम् | Į           | •••     | ••• | ર્ટપ્ર      |
| 193.         | वष्ट्रचर्चिकासाधनम्                  | •••         | •••     | ••• | રહય         |
| <b>194</b> . | मञ्चाप्रतिसरासाधनम्                  | •••         | •••     | ••• | ₹ट€         |
| 195.         | महाप्रतिसरासाधनम्                    | •••         | •••     | ••• | €25         |
| 196.         | प्रतिसरासाधनम्                       |             | •••     |     | ३८०         |
| 197.         | बार्यमहामायूरौसाधनम्                 |             | •••     |     | 800         |
| 198.         | <b>चा</b> र्यमहासाहेसप्रमर्दनीसाधनम् |             |         |     | 800         |

#### CONTENTS

| 233.         | वश्वयोगिनौसाधनम्                | •••                |             |        |      | ana               |
|--------------|---------------------------------|--------------------|-------------|--------|------|-------------------|
| 234.         | वज्ययोगिनीसाधनम्                |                    | ••••<br>••• |        | •••  | કર્યુક<br>કર્યુયુ |
| 235.         | वच्चयोगिन्याराधनविधिः (         |                    |             | )<br>) |      | ०२२<br>४५६        |
| 236.         | वच्चयोगिनीसाधनम्                |                    |             | ,<br>  |      | ७२२<br>४५६        |
| 237.         | वच्चयोगिन्यपदेशः                |                    |             |        |      | ७३.२<br>४५७       |
| 238.         | वखयोगिन्या बलिविधिः             | •••                |             |        |      | 84 ट<br>१         |
| 239.         | मद्रामायासाधनम                  | •••                |             |        |      | 84 C              |
| 240.         | महामायासाधनोपायिका              |                    |             |        |      | 8ईई               |
| 241.         | हेरकसाधनम्                      |                    |             | ,<br>  |      | 8ईट               |
| 242.         | हेरुकसाधनम् (कल्याग             |                    |             | •••    |      | 800               |
| <b>24</b> 3. | हेरकसाधनम्                      |                    | •••         | •••    |      | १७२               |
| 244.         | सङ्ग्रित्रभुजहेरुकसाधनम         | 1                  |             |        |      | 808               |
| 245.         | दिसुजहेरतसाधनम् ( ग्रा          | •                  | )           |        |      | 898               |
| 246.         | [ पुरत्त्तोभविधिः ]             | •••                |             |        |      | 899               |
| 247.         | -<br>बाह्यपूजाविधिसङ्ग्रहः      |                    |             | •••    |      | 308               |
| 248.         | हरुकसाधनोपायिका ( म             |                    | न्तानुसारे  | .स)    |      | 8-28              |
| 249.         | बलिविधिः ( महामायातन            |                    |             | •••    | •••  | १८€               |
| 250.         | सप्ताद्तारसाधनम् (दुर्जय        | <b>न्द्रोड</b> तम् | ) .         |        |      | 829               |
| 251.         | सप्ताचारसाधनम् (बादय            | वर्ष्यपादान        | ाम् )       |        |      | 860               |
| 252.         | बाह्ययूत्राविधिसङ्ग्रष्टः ( ग्र | স্বেনৰব্বন্থ       | 1)          | •••    |      | १८ई               |
| 253.         | इत्तपूर्णाविधिः (भाश्वतव        | चस्य )             |             |        | •••  | 238               |
| 254.         | बुद्धकपालसाधनम्                 | •••                | •••         | •••    | •••  | ५००               |
| 255.         | दिमुत्रसम्बरोपदेशः ( रत         | <b>करपादा</b> न    | गम् )       |        | •••• | ५०३               |
| 256.         | [ इदयमन्त्रसिद्धपदेग्रः]        |                    | •••         | •••    | •••  | ५०€               |
| 257.         | वचह्रद्वारसाधनम्                | •••                | •••         | •••    | •••  | ५०€               |
| 258.         | मद्वावलसाधनम्                   |                    |             | •••    | •••  | ५०७               |
| 259.         | <b>च्यग्रीवसाधन</b> म्          | •••                | •••         | ···•   | •••  | ¥ °⊂              |
| 260.         | चयग्रीवसाधनम् ( सप्तभ्र         | तकल्पोक्त          | म् )        |        | •••  | ५०⊏               |
| 261.         | परमाश्वताधनम्                   |                    | •••         |        | •••  | 4१०               |
| 262.         | त्रैलोक्यवित्रयसाधनम्           |                    | •••         | •••    |      | 4.9.2             |
| 263.         | वच्चज्वालानलार्कसाधनम्          |                    | •••         |        | • •  | 422               |
| 264.         | भूतडामरसङ्क्षित्रसाधनम् (       | वैरोचनस            | ų)          |        | •••  | 422               |
| 265.         | भूतडामरसाधनम्                   | •••                | •••         | •••    | •••  | યર્ય              |
| 266.         | भूतडामरसाधनम् ( जैलोव           | खबचस्य )           | ••••        | •••    |      | 420               |
| 267.         | भूतडामरसाधनम्                   | •••                | •••         | •••    | •••  | પ્રય              |
| 268.         | रक्तयमारिसाधनम्                 | •••                | •••         | •••    | •••  | ५२८               |

elxxx

| 199.          | व्यार्थमचानकानुसारिगौर             | <b>गाध</b> नम्      | •••        | •••      | ••• | <b>४०१</b>  |
|---------------|------------------------------------|---------------------|------------|----------|-----|-------------|
| 200.          | आर्य <b>महासितवतौसाधन</b> म        | Į                   | •••        | •••      | ••• | 802         |
| 201.          | म हाय श्वर चासाधनम्                | •••                 | •••        | •••      | ••• | 808         |
| 202.          | मञ्चाप्रविद्रिरासाधनम्             | •••                 |            | •••      | ••• | 8.2         |
| 203.          | घ्वणाग्रकेयूरासाधनम्               |                     | •••        | •••      | ••• | 8°इ         |
| 204.          | व्यपराजितासाधनम्                   | •••                 | •••        |          | ••• | 8°इ         |
| 205.          | वचगान्धारीसाधनम्                   |                     | •••        | •••      | ••• | 808         |
| 206.          | पश्चरद्ताविधानम्                   |                     | •••        | •••      | ••• | 8°મેં       |
| 207.          | तच्च प्रदेश्तुलासाधनम्             | •••                 | •••        | •••      | ••• | 82 B        |
| 208.          | वचप्रदश्कृतासाधनम् ( आस            | ायान्तरेय           | J)         | •••      | ••• | 878         |
| 209.          | वच्चप्रट्यूलासाधनीपायिका           | •••                 |            | •••      | ••• | કર ક        |
| 210.          | <b>ध्वत्राग्र</b> कीयूरासाधनम् ( म | খ্যমকাই             | ार्धमकिर   | मतेः)    | ••• | કરપ્        |
| 211.          | व्यार्थीणीववित्रयासाधनम्           |                     | •••        | •••      |     | ११७         |
| 212.          | उष्णीथविजयासाधनम्                  | •••                 |            | •••      | ••• | 398         |
| 213.          | वसुधारासाधनम्                      | •••                 | •••        | •••      | ••• | ४२१         |
| 214.          | वसुधारासाधनम्                      | •••                 | •••        | •••      | ••• | <b>४</b> २२ |
| 215.          | वसुधारासाधनम्                      | •••                 | •••        | •••      |     | ४२२         |
| 216.          | वसुधाराधार <b>ख्य</b> पदेशः        | •••                 | •••        | •••      | ••• | 8२इ         |
| 217.          | वचवाराष्ट्रीसाधनम् ( अव            | धूतश्रीमद           | दयवच्चया   | दानाम् ) | ••• | ४२४         |
| 218.          | प्रचालोकसाधनम् (कोकद               | त्तस्य)             | •••        | •••      | ••• | ४२ई         |
| 219.          | <b>द</b> चवाराष्ट्रीसाधनम्         | •••                 | •••        | •••      | ••• | ৪३२         |
| 2 <b>2</b> 0. | वच्चवाराष्ट्रीवग्धविधिः            | •••                 | •••        | •••      | ••• | ৪ইই         |
| 221.          | ज्वालामुखौसाधनप्रयोगः              |                     | •••        | •••      | ••• | <b>8</b> ₹8 |
| 222.          | महामायाज्वालामुखीवस्वव             | ारा <b>द्यी</b> प्र | गोगसाधन    | म्       | ••• | ४३ई         |
| 223.          | महामायादेखाः आग्रानम्              |                     | •••        | •••      | ••• | ৪হ৩         |
| 224.          | वच्चवारा <b>च्चीसाधन</b> म्        | •••                 | •••        | •••      | ••• | 839         |
| 225.          | ऊर्द्धपादवव्यवाराष्ट्रीसाधन        | म् ( च्योडि         | रयान वच्चप | ੀਰ-      |     |             |
|               | विनिर्गतम्) …                      | •••                 | •••        | •••      | ••• | 880         |
| 226.          | सङ्क्षित्रवचवाराष्ट्रीसाधनम्       | •••                 | •••        | •••      | ••• | 88.         |
| 2 <b>27</b> . | सङ्क्रिप्तवचवारा <b>डी</b> साधनम्  | •••                 | •••        | •••      | ••• | 88 <b>२</b> |
| 228.          | अस्तप्रभा नाम साधनोपा              | यिका (डं            | ोम्बीइरेव  | स्य      |     |             |
|               | हेवचतम्सोडुता)                     | •••                 |            | •••      | ••• | 888         |
| 229.          | नेरात्याम खलयोगिनो विश्व           | जिः                 | •••        | `        |     | 84.0        |
| 230.          | <b>केवलनैरात्म्यासाधनम्</b>        | •••                 | •••        | •••      | ••• | 88.5        |
| 231.          | नैरात्म्यासाधनम् (सच्च्जवि         | ाजासस्य )           | •••        | •••      | ••• | 84.5        |
| 232.          | वखयोगिनौसाधनम्                     |                     | •••        | •••      |     | 84 X        |

CONTENTS

| 233.         | वष्ययोगिनौसाधनम्                                 |                     | •••        |      |      | 84.8          |
|--------------|--------------------------------------------------|---------------------|------------|------|------|---------------|
| 234.         | वच्चयोगिनौसाधनम्                                 |                     | •••        |      |      | <b>ક</b> યૂપ્ |
| 235.         | वच्चयोगिन्याराधनविधिः                            | ( सিদ্ৰগ্নৰ         | रपादीया    | ;)   |      | કષ્€          |
| 236.         | वर्खयोगिगौसाधनम्                                 |                     | •••        | •••  |      | કપ્દ          |
| 237.         | वच्चयोगिन्युपदेश्रः                              | •••                 | •••        | •••  | •••  | 840           |
| 238.         | वष्ययोगिन्या बलिविधिः                            |                     |            |      |      | ୫୳୯           |
| 239.         | मद्रामायासाधनम्                                  |                     | •••        | •••  | •••  | 8पू च         |
| 240.         | मचामायासाधनोपायिका                               | । ( कुकारि          | पादानाम्   | )    | •••  | 8ईई           |
| 241.         | हेरकसाधनम्                                       | • • •               |            | •••  | •••  | 8ई प्ट        |
| 242.         | हेरकसाधनम् (कल्याग                               | ण्गर्भस्य )         | •••        | •••  | •••  | 8.90          |
| <b>2</b> 43. | हेरतसाधनम्                                       |                     | •••        |      | •••  | ४०२           |
| 244.         | सङ्ग्रित्विभुजहेरुकसाधन                          | म्                  |            |      | •••• | ୳ୠ            |
| 245.         | दिभुजहेरकसाधनम् ( ग्र                            |                     | a)         | •••  |      | 808           |
| 246.         | [ पुरद्तोभविधिः ]                                | •••                 |            |      | •••  | 899           |
| 247.         | <b>बाह्य</b> यूजाविधिसङ्गृष्टः                   | •••                 |            | •••• | •••  | 308           |
| 248.         | इरेकसाधनोपायिका (म                               | <b>चामाया</b> त     | ग्लानुसारे | रेग) | •••  | 859           |
| 249.         | <b>व</b> लिविधिः ( सञ्चामायातः                   |                     |            | •••  | •••  | ४⊏€           |
| 250.         | सप्ताद्तरसाधनम् ( दुर्जयग                        | <b>क्ट्रोड्</b> तम् | ) .        |      |      | 829           |
| 251.         | सप्ताचरसाधनम् ( अदय                              | वच्चपादाग           | गम् )      | •••  | •••  | 860           |
| 252.         | बाह्यपूजाविधि <b>सङ्गृष्टः</b> ( ग्न             | ाश्वतवच्चस          | य )        |      | •••  | કદર્દ્        |
| 253.         | <b>. इस्त</b> पूजाविधिः ( <sup>न</sup> ग्राश्वतव | खस्य )              |            | •••  | •••  | 738           |
| 254.         | बुद्धकपालसाधनम्                                  | •••                 |            | •••  | •••  | ५००           |
| 255.         | हिभुजसम्बरोपदेग्रः ( रत                          | करपदा               | नाम् )     |      | •••  | ५०३           |
| 256.         | [ इदयमन्त्रसिद्धपदेग्रः ]                        |                     | ••••       | •••  |      | ५०€           |
| 257.         | वचच्चद्भारसाधनम्                                 | •••                 | •••        | •••  | •••  | ५०€           |
| 258.         | मद्वाबलसाधनम्                                    | •••                 |            | •••  | •••  | ५०७           |
| 259.         | <b>च्चयग्रीवसाधन</b> म्                          | •••                 | •••        |      | •••  | y . e         |
| 260.         | च्यग्रीवसाधनम् ( सप्तभा                          | ति <b>क</b> ल्पोन्न | म् )       |      | •••  | ५०८           |
| 261.         | <b>परमाश्वसाधनम्</b>                             |                     | •••        | •••  | •••  | 4१०           |
| 262.         | चैलोक्धविजयसाधन <b>म्</b>                        |                     | •••        | •••  | •••  | 422           |
| 263.         | वष्यञ्चालानलार्कसाधनम्                           |                     |            |      |      | ५१२           |
| 264.         | भूतडामरसङ्क्षिप्तसाधनम् (                        | वैरोचनस             | य )        |      | •••  | 422           |
| 265.         | भूतडामरसाधनम्                                    | •••                 |            | •••  | •••  | 424           |
| 266.         | भूतडामरसाधनम् ( त्रैलोग                          | ন্যবন্দ্র )         | •••        | •••  | •••  | पूर्•         |
| 267.         | भूतडामरसाधनम्                                    | •••                 |            | •••  | •••  | 424           |
| 268.         | रक्तयमारिसाधनम्                                  | •••                 |            | •••  | •••  | 420           |
|              |                                                  |                     |            |      |      |               |

elxxxii

#### CONTENTS

| 269.         | रत्तयमारिसाधनम्              | •••       | •••        |           | •••   | भू३०                      |
|--------------|------------------------------|-----------|------------|-----------|-------|---------------------------|
| <b>27</b> 0. |                              |           | •••        |           | •••   | ५३१                       |
| 271.         | साधिछानरत्तयमारिसाधन         | म् ( वैरो | বনহলি      | तस्य )    |       | ५३८                       |
| 272.         | रत्तयमारिताधनम् (गुणाव       | ম্য্যসম্থ | )          | •••       | •••   | ঀৢঽৢৢৢ                    |
| 273.         | यमारिसाधनम् ( सङ्गलसेन       | ख)        | •••        | •••       | •••   | 4 8२                      |
| 274.         | क्रणायमारिसाधनम्             |           | •••        | •••       | •••   | પ્ર કર્દ્                 |
| 275.         | न्नव्ययमारिसाधनम्            | •••       | •••        | •••       | •••   | 480                       |
| 276.         | <b>क्रथायमारिसाधनम्</b>      | •••       | •••        | •••       | • • • | ¥8⊂                       |
| 277.         | त्रव्ययमारिसाधन <b>म्</b>    | •••       | •••        |           | •••   | <b>୳</b> ୳ ୦              |
| 278.         | कृषायमारिसाधनम्              | •••       | •••        | •••       |       | 448                       |
| 279.         | यमानतकसाधनम्                 | •••       | •••        | •••       | •••   | <u>પ</u> ્રષ્ <u>ય</u> પ્ |
| <b>2</b> 80. | यमान्तवसाधनम्                | •••       | •••        | •••       | •••   | યપ્રદ્                    |
| 281.         | विन्नानतकाधनम्               | •••       | •••        |           | •••   | 440                       |
| 282.         | [यमान्तकस्य बलिमन्तः]        | •••       | •••        | •••       | •••   | 115                       |
| 283.         | मैत्रेयसाधनम्                | •••       | •••        | •••       | •••   | પૂર્દ્                    |
| 284.         | जम्मलसाधनम्                  | •••       | •••        | •••       | •••   | y ई ०                     |
| <b>2</b> 85. | विस्तर जम्भलसाधनम्           | •••       | •••        |           | •••   | ५६२                       |
| 286.         | व्यासायान्तरेग जम्भलसाध      | ागम्      | •••        | •••       | •••   | યુ€્8                     |
| 287.         | जम्भलसाधनम् ( सङ्घिनम्       | )         |            | •••       | •••   | 4 5 8                     |
| 288.         | जम्भलसाधनम् ( सङ्क्रिप्तम्   | )         | •••        | •••       | •••   | ષ્દ્ધ                     |
| 289.         | जम्भलसाधनम्                  | •••       | •••        | •••       | •••   | પૂર્દ્                    |
| 290.         | जन्मत्रस्य चुन्तुकदानविधि    | (; ]      |            |           |       | પૃ્€્⊂                    |
| 291.         | उच्छ्य्राजमालसाधनम्          |           | •••        | •••       | •••   | ५६९                       |
| <b>2</b> 92. | उच्छ्यात्रसलसाधनम्           | •••       | •••        |           | •••   | 120                       |
| 293.         | उच्छ्याजन्भलसाधनम् ( तु      | माराकर    | गुप्तख)    | . <i></i> | •••   | <b>৸</b>                  |
| 294.         | उच्छ्यजन्भलसाधनम्            |           |            |           |       | <b>4</b> 98               |
| 295.         | उच्छ्याजमालसाधनम् (ब         | भयाकर     | । प्रस्य ) |           |       | <b>પ</b> ુર્ક્            |
| 296.         | जम्मलसाधनम् ( सुजनभड         |           | •••        |           | •••   | 1 25                      |
| 297.         | जम्भलसाधनम्                  | •••       | •••        |           |       | المحكر                    |
| 298.         | वश्यजस्मलविधिः               | · · •     |            |           | •••   | ५ंटर्                     |
| 299.         | जम्मलजलदानोपदेशः             | •••       | •••        | •••       | •••   | ५८२                       |
| <b>30</b> 0. | मञ्चाकालसाधनम्               | •••       | •••        | •••       |       | ५८३                       |
| 301.         | महाकालसाधनम्                 | •••       | •••        | • • •     |       | 454                       |
| 302.         | मञ्चाकालसाधनम्               |           | •••        |           |       | ५ू⊂ई                      |
| <b>3</b> 03. | मचाकालसाधनम् ( करा           | ाचलस्य    | }          |           |       | ष्८०                      |
| 304.         | <b>ब</b> ढ्भुजम हाका लसाधनस् |           | •••        |           |       | 46.0                      |

| 305. | चतुर्भुजमद्वाकालसाधनम्      | •••        | •••        |     |     | યુદર   |
|------|-----------------------------|------------|------------|-----|-----|--------|
| 306. | मज्ञाकालसाधनम् ( सुमर्      | तभद्रस्य ) | ••••       | ••• | ••• | 462    |
| 307. | गगपतिसाधनम्                 |            | •••        | ••• | ••• | પુદર   |
|      | सद्धर्मावतारियौरात्रश्रीत   | रासाधन     | ाम्        | ••• | ••• | ષ્રદર્ |
|      | -                           | •••        | •••        | ••• | ••• | યુર્શ  |
|      | · ·                         | •••        | •••        | ••• | ••• | પ્રદય  |
|      | भगवत्वा मालामनः             |            |            | ••• | ••• | ષદદ્   |
| 312. | <b>बोडग्रसुजम</b> हाकालसाधन | रम् ( वि   | रूपाद्धाः) | ••• | ••• | ષૂદ૭   |

# साधनमाला । हितीयो भागः ।

171.

नमत्तारोद्भवकुरुकुसाये ।

प्रथमं तावनान्त्री कचिनानोहरे स्थाने स्टरुमस्लर-काद्यपविष्टः पटादिगतां भगवतीमवतार्थ्य बाह्यपूजां इत्वा स्वह्वदि निर्मालं पूर्णचन्द्राभमादिस्वरसमुद्भवं चन्द्रं विभाव्य बीज 'तस्योपरि न्यसेत्।

> जध्माणां च चतुर्थं तु अग्निवर्णोपरि स्थितम् । ईकां रेण समायुक्तमाकाण्रदयभूषितम् ॥ तस्य चिचमयूखाभिः कृत्वा वन्मीलिनं जगत् । सद्वादिधातुर्व शोध्य कुरुकुत्त्त'पर्व्वते गताम् ॥ सञ्चोद्य च तथा तारामानयित्वा पुरअ्वरेत् । तस्माद् बीजात् महापूजामिघांश्व स्फारयेद् बुधः ॥ पुष्पधूपतथादौपगन्धनैवेद्यसञ्चयैः । सास्यमाल्यन्टत्यगौतवाद्यपूजादिभिक्तथा ॥

<sup>1</sup> A यखो० । <sup>3</sup> AC निम्मेलं ।

\* A इका•। \* A ॰प्रों।

44

elxxx

#### CONTENTS

| 100           | ^                               |             |          |           |     |              |
|---------------|---------------------------------|-------------|----------|-----------|-----|--------------|
| 199.<br>200.  | चार्यमङामन्त्रानुसारिगौग<br>    | •           | •••      | •••       | ••• | 8°१          |
|               | आर्यमचासितवतौसाधग               | Ą           | •••      | •••       | ••• | <b>४</b> ०१  |
| 201.          | महायश्वर चासाधनम्               | •••         | •••      | •••       | ••• | 8°8          |
| 202.          | मचाप्रविद्विरासाधनम्            | •••         | •••      | •••       | ••• | ४०२          |
| 203.          | ध्व <b>नाग्रकेयूरासाधन</b> म्   | •••         | •••      | •••       | ••• | 8 ° इ        |
| 204.          | व्यपराजितासाधनम्                | •••         | •••      | •••       | ••• | 8°ई          |
| 205.          | वस्रगान्धारीसाधनम्              | •••         | •••      | •••       | ••• | १०इ          |
| 206.          | <b>पश्चर</b> त्ताविधानम्        | •••         | •••      | •••       | ••• | ୫୦୫          |
| 207.          | वचार्युत्वासाधनम्               |             | •••      | •••       | ••• | 888          |
| 208.          | वचप्रदृत्नासाधनम् (बार          |             | U )      |           | ••• | 888          |
| 209.          | वच्चप्रदुक्षलासाधनोपायिका       |             |          | •••       | ••• | 88 8         |
| 210.          | ध्वजायनेयूरासाधनम् (म           |             | धिर्माकर | मतेः)     | ••• | ક્ષર પ્      |
| 211.          | <b>आर्योग्गी</b> मवित्रयासाधनम् | Ĺ           | •••      | •••       | ••• | ११७          |
| 212.          | उष्णीवविजयासाधनम्               | •••         |          | •••       | ••• | 318          |
| 213.          | वसधारासाधनम्                    | •••         | •••      | •••       | ••• | ४२१          |
| 214.          | वसुधारासाधनम्                   | •••         | •••      | •••       | ••• | 8२२          |
| 215.          | वसुधारासाधनम्                   | •••         | •••      | •••       | ••• | 8२२          |
| 216.          | वसुधाराधारख्युपदेशः             | •••         | •••      | •••       | ••• | ४२३          |
| 217.          | वचवाराष्ट्रीसाधनम् ( खव         |             | (दयवष्यप | ादानाम् ) | ••• | ४२४          |
| 218.          | प्रज्ञालोकसाधनम् (कोकव          | (त्तरय)     | •••      | •••       | ••• | 8२ई          |
| 219.          | वस्यवाराष्ट्रीसाधनम्            | •••         | •••      | •••       | ••• | ४३२          |
| 2 <b>2</b> 0. | वचवाराष्ट्रीवस्थविधिः           | •••         | •••      | •••       | ••• | 8३३          |
| 221.          | ञ्चालामुखौसाधनप्रयोगः           | •••         | •••      | •••       |     | <b>8</b> ₹8  |
| 222.          | मङामायाञ्चालामुखीवस्वव          |             | वोगसाध   | ান্       | ••• | 8३ई          |
| 223.          | मञ्चामायादेखाः ग्राग्रानम्      |             | •••      | •••       | ••• | 820          |
| 224.          | वचवाराष्ट्रीसाधनम्              | •••         | •••      | •••       | ••• | 830          |
| 225.          | ऊर्द्धपादवच्चवाराष्ट्रीसाधन     | म् ( व्योहि | डयानवच   | पौठ-      |     |              |
|               | विनिर्गतम् )                    | •••         | •••      | •••       |     | 89C          |
| 226.          | सङ्क्षित्रवचवाराष्ट्रीसाधनम्    |             | •••      | •••       | ••• | 880          |
| 227.          | सङ्क्रिप्तवचवाराष्ट्रीसाधनम्    |             | •••      | •••       | ••• | 8.8 <b>२</b> |
| 228.          | बम्दतप्रभा नाम साधनोपा          | यिका (ड     | ोम्बीहेर | নম্ব      |     | •            |
|               | हेवचतन्त्रोडुता)                | •••         | •••      | •••       |     | 885          |
| 229.          | नैरात्याम <b>खलयोगिनौ</b> विश्व | ंडः         |          | `         | ••• | ୫୫୦          |
| 230.          | <b>केवलने</b> शात्म्यासाधनम्    | •••         | •••      | •••       | ••• | 84.5         |
| 231.          | नेरात्यासाधनम् (सइजवि           | ानासस्य )   | •••      | •••       | ••• | 845          |
| 232.          | वस्योगिनौसाधनम्                 | •••         | •••      | •••       |     | 84.2         |
|               |                                 |             |          |           |     |              |

- AC तांका ।
- <sup>1</sup> A omits. <sup>8</sup> A omits.

- " A E . 1
- \* A ॰ ताहिना।
- <sup>6</sup> AC खाभिनिवे•

तत्रेयं गाथा-यत् क्षतं <sup>े</sup>द्ष्कृतं किष्चित् मया मूढधिया पुनः । श्वन्तव्यं तत् त्वया देवि यतस्वाताऽसि देहिनाम् ॥ चित्तं मैचौ विहारे [च] निवेष्टव्यं पुनस्तदा । करुणाचित्तमृत्याद्य प्रमोदचित्तमावहेत्॥ पश्चादपेक्षते सब्वें चित्तमाचव्यवस्थया। चित्तं ग्रून्यं ततः कुर्य्यात् प्रक्षताकारहानये ॥ श्रन्य'तावहिना दग्धाः पञ्चस्तन्धाः पुनर्भवाः । ि पठित्वा ] ॐ श्रन्यताज्ञानवजस्वभावात्मकोऽहम् ॥ मुह्लत्तं श्रन्यतायोगं कुर्यात् चित्तस्य विश्रमम् । प्रतिज्ञां प्राक्तनौं स्मृत्वा बौजमाचं पुनः सारेत्॥ प्रतारिता मया सत्त्वा एकान्तपरिनिर्हताः । क्यं तान् उडरिष्यामि ऋगाधाद् भवसागरात्॥ इति सत्त्वक्रपाविष्टो निश्चेष्टां ग्रन्यतां त्यजेत्। धर्म्भधातुमयं चित्तमुत्पादयति चेतसा ॥ बुडाधिष्ठानतो बौजमुत्पलाखं ततो भवेत्। उत्पत्ते चन्द्रविम्बं तु 'त्रकारस्वरसमावम् ॥ तसिांश्वन्द्रे पुनर्वींजं तसाद् गभक्तयो गताः । ताभिविंशोधिता ध्येया निःशेषा लोकधातवः ॥

रतन्यं मे शर्गं सर्व्वं प्रतिदिशाम्यघम् । त्रनुमोदे जगत्प खं बुडबोधौ दधे मनः । इति मन्त्रं चिधा वाच्चं ततः' श्रन्तव्यमि त्यपि ॥

शोध्यं बोध्यं तथा सब्बें रश्मिभिर्बुडकोटयः । विशतस्तानुत्पचे ध्यायात् ततस्तारोद्यो भवेत् ॥ चतुर्भुजां रत्तवर्णां रत्तपद्मासनस्थिताम् । रक्तवस्तयगां भव्यां रक्तताटझमौसिकाम् ॥ सव्यभुजाभ्यामभयं शरं च दधतीं पुनः । त्रवसव्यदितये चापरकोत्पलधारिग्णीम् ॥ कुरुकुक्ताद्रिगुहा निस्थामारो लिकमौलिकाम् । रत्तपद्मासनाधस्तात् राहुस्तस्यों परि स्थितः ॥ कामदेवः सपत्नीको भावनीयोऽतिविह्वराः । राहोरुपरि सपत्नीककामदेवस्थितासनाम्। वज्रपर्यक्किनौं तच सर्व्वचित्रकलावतौम् ॥ ध्यात्वा भगवतौं सम्यक् सर्व्वालङ्कारभूषिताम् । समयमूर्तिं समासाद्य ज्ञानचकं समाह्वयेत् ॥ भटित्याकारनिष्यनं ज्ञानचकं पुरःस्थितम्। जः हुँ वँ होरित्या(नेना)कष्य प्रवेश्य बद्धा तोषयेत्॥ समयमुद्राप्रयोगेगः 'सुखमार्गे' निवेश्येत् । पाणिभ्यामञ्जलिं कत्वा मांस लौ नामितौ यदा॥ दौर्घाभ्यां तु इता स्त्रचिः स्त्रचिमध्ये त्वनामिके। लताभ्यां मध्यमौ सिष्टौ दावङ्गुष्ठावधोगतौ ॥ अनेन बन्धयेत् समयो(नया) ज्ञानचकं प्रवेशयेत् । ततोऽभिषेकं प्रार्थयेत् बुडानितिं पठन् झतौ ॥

- 1 AC निर्मत• ।
- A मालो०।
- <sup>•</sup> AC मुख• ।
- ' N दीमाभ्यां।

- \* AC •सादिग्रहा• ।
- \* AC रासभखो॰ ।
- \* AN •लेर्नमितो ।
- ' AC omit स्त्रचि•।
- \* The MSS add गायां after this, which makes the metre faulty.

<sup>1</sup> A मह्या॰ C सह्या॰ । 3 A 📬 I <sup>5</sup> AC •क्सें। <sup>1</sup> AC गर्भियौगां।

- · A HHIGT I \* NCB मन्त्रधरी।
- \* AC -
- \* AC र्भम० ।

श्रंभे'न वर्धते प्रज्ञा अपरांभेन वश्यकत्। ग्रंग्रेनैव तृतीयेन विषाकर्षी भवेन्नरः ॥ सर्व्वस्य लोकस्य भवेत् स पूज्यः स्वौगां मदेनापि हि 'गर्वितानाम्। यथेच्छया 'मन्त्री वरो विभुङ्क्ते चभ्यासयोगात् सुरसुन्दरौणाम् ॥

सद्यं जप्त्वा पश्चात् कर्मा समारभेत्।

बोधिवजेग बुडानां यथा दत्तो महामहः । ममापि चाग्रनार्थाय खवजार्थं ददाहि मे ॥ ते ददन्ति मच्चत्रुता राज्या'भिषेकनामतः । पुष्पाभिषेकवत्प्राज्ञः पञ्चभिर्लोचनादिभिः ॥ त्रमिषेकं महावज्रं चैधातुकनमस्त्रतम् । ददामि सर्व्वबुद्वानां चिगुद्धालयसमावम्॥ बुद्वाभिषेकतस्ताराधर्माचुडामणिर्भवेत्। र्त्तचित्तप्रभाभाभिर्भासंयन्ती जगचयम् ॥ प्राप्ताभिषेकरतन्तु सर्व्वसिद्धिं प्रसाधयेत्। वर्षाईं च हढावेशात् यथोक्तविधिना पुरः॥ चिसन्थासु बलिं दत्त्वा भावनाक्रमपुर्व्वकः । ताराह्वदयेनानेन जपेत् मन्त्रं समाहितः ॥ ॐ कुरुकुक्ते हीः' हुँ स्वाहा। ततः पूर्व्वसेवामश्रर-

<sup>1</sup> N खभावो०। <sup>2</sup> Ab adds • कच्याझायोक्तकमाय before कुद०। <sup>8</sup> Ba कागोइरेस्तुस्ये। <sup>6</sup> Bb सुखासना०। <sup>6</sup> Ab • कार्रानःख्त०। <sup>1</sup> Ab omits • साप्र्य्यत ..... संखिक्य।

यस्याः स्मरणमाचेण सदेवासुरमानुषाः । ध्रुवं किक्करतां यान्ति तां नमस्यामि तारिणौम् ॥ प्रथमं तावन्मन्त्री कचिंन्मनोऽनुकूखे स्थाने स्त्रौजन-संसर्गादिरचिंते सुखां सौनः स्वह्वदि प्रथमस्वरपरिणत-चन्द्रमण्डचोपरि सरश्मिकहोः कारवीजविनिर्गतरक्त-मयखसमूद्देर्जगदवभासनपूर्व्ववं कुरुकु ख्रपर्व्वतस्थितकुरु-

172. नमस्तारोद्धव°कुरुकुस्ताये ।

हौःकारं मदनातपचनिहितं स्त्रीणां भवेत् स्नायकं जिह्नायां च तदेव बुडिजननं छन्मध्यके चैव तत् । दष्टानां परिभावितं विषहरं धर्म्माधरं स्वष्ठरं ताराया हृदयं चिलोकविजयि त्तेयं छपाशालिभिः ॥ कुरुकुस्तां विभाव्य स्वां तारो द्वूतां सरोरुहे । साध्यमन्तर्गतं छत्वा भावयेत् कार्मावह्वलाम् ॥ ज्ञानसच्चालपीयूषधारां तन्मूर्द्धि चिन्तयेत् । पतन्तौमिति सप्ताहं चिमन्थं भावयेत् छतौ ॥ कमाभ्यासात् शुट्रसिडिं साधयित्वा विचश्चणः । साधयेच महासिडिं सर्व्वया नाच संशयः ॥ ॥ कल्पोक्ततारोद्ववकुरुकुल्लासाधनं समाप्तम् ॥ कुर्झां भगवतीं सञ्चोद्यानीय 'पुरतो 'गगनदेशे सञ्चिन्य हृदीजरफ़्मिनिर्म्मितविविधपुष्पधूपादिपूजाभिः पूजयेत्। तदनु वन्दना पापदेशना पुख्यानुमोदना परिणामना चिशरणगमनं बोधिचित्तोत्पा दपूर्व्वकम्----

रत्नचयं मे शरणं सर्व्वं प्रतिदिशाम्यघम् ।

अनुमोदे जगत्पृण्यं बुडवोधौ दधे मनः ॥

इति चिधा पठेत् । ततश्चतुर्श्रह्मविद्यारभावनापूर्व्वकं सर्व्वधर्म्मश्चन्यतां विभाव्य तद्धिष्ठानमन्त्रं पठेत्— ॐ श्चन्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहम् । तदनु सकलं जगत् दुःखितं करुण्याऽवलम्व्य स्वचित्तं बौजरूपमवलोक्य तत्परिणतं रक्तकुवलयोपरि प्रथमस्वरपरिणतचन्द्रस्थित-बौजरस्मिभिः पूर्व्ववत् जगदवभास्थानन्ततथागतकोटौः सच्चोद्यानीयान्तर्भावयेत् । तदुत्पलादिपरिणतां रक्तवर्णां रक्तपद्मचन्द्रासनां रक्तपट्टांग्रुकोत्तरीयां रक्तप्रभावलयां रक्तताटं इक्तिरीटिनीं चतुर्भुजां सव्ये ग्रभयप्रदां द्वितीये समापूरितग्ररां वामे रत्नचापधरां दितीये रक्तोत्पल-धरां त्रमिताभतथागतमुकुटां कुरुकुर्झ पर्व्वतगुद्दास्थित-राहुमस्तकस्थितसपत्नीककामदेवोपरिस्थितां श्वङ्गार-रसान्वित प्रथमयौवनोपेतां कुरुकुर्झा भावयेत् । रवं समयसत्त्वं निष्याद्य कटिति ज्ञानसत्त्वं पुरतः समानौय

- ANCBa प्ररो।
- \* AbBa ०दन०।
- <sup>b</sup> Ab ∘fzi |
- AD 929 | 1 D. ------ Al
- <sup>1</sup> Ba रसोज्जन०, Ab रसोखन०।
- <sup>8</sup> AC omit रवं ... •भवियेत्।
- <sup>2</sup> ANCAb ग्रमन•।
- \* Ba নাত্ত• 1
- <sup>6</sup> Ab ∘कुखा।

बोधिवजेग बुज्ञानां यथा दत्तो महामहः।

ममापि चाग्रनार्थाय खवज्राद्यं ट्टाहि मे ॥ इति प्रार्थ्य----

त्रभिषेतं महावजं चैधातुकनमस्त्रतम् ।

ददामि सर्व्वबुद्धानां चिगुच्चालयसमावम् ॥

इति पठन्तौभिर्बुद्वाज्ञया लोचनादिभिरभिषेकं दीय-मानं ध्यायात्। मकुटे त्रमिताभो व्यवस्थितः। एवं भावनां ठात्वा जपं कुर्थ्यात्, न द्रुतं न विलम्बितं नास्पष्टं न माचाहौनं त्रसत्सद्धल्पवर्ज्जितम्— ॐ कुरुकुक्ते द्रौः हुँ खाद्दा। एवं चिसन्थकमेण पिष्टक भर्करादिबलिदान-पुरःसरं सादर निरन्तरहढावेभेन षण्गासान् भावयेत्, सिडिनिमित्तानि भवन्ति। तदनु प्रथमे मासे रोगाद्युप-(द्रव)भमं भवति, दितौयमासे भोजनं प्रणीतमयाचितम्, वतौये नानाविधवस्त्रलाभः, चतुर्थे ताम्बूलं नानाविध-मनवरतं लभेत्, पच्चमे विचिचरूपादिगुण्समुदित-स्त्रौंसङ्गमः, षष्ठे मासे सदेवनागयक्षगन्धर्वकिन्नरादिदिव्य-

- ' Ab ०**सुदा** ।
- <sup>•</sup> NCBBa omit.
- \* AC क्रौँ खाहा, N क्रौः ज्ञः खाहा।
- <sup>6</sup> Ab omits सादर॰ ... ॰मयाचितं।
- \* ANCBa •सङ्गः ।

- ' Ab तचैवं ।
- · ANCBa fuzo 1
- <sup>1</sup> AC सावर०।

स्वीसङ्गमः । प्रायेग भगवतौं भाव'यतः स्वीगामेवोपद्रवो भवति। तदेतानि मार्क्साणि परित्यच्य भावयतो भगवत्याः स्वप्ने साम्रात् वा प्रत्यादेशो भवति। खन्नाज्जनपाद-**लेपान्तर्ज्ञान रसरसायनखेचरभूचर पातालसिडि**प्रमुखाः सिन्नीः साधयेत्। यदि प्रत्यादेशों न भवति तदा पूर्व्वोक्तमुद्रां बद्धा पूजाबसिदानादिपूर्व्वकं षण्मासान्ते पूर्यमास्यां सकलां राचिं जपेत्। ततो ज्वसति सिइ-श्व भवति। तया मुद्रया 'ब्रह्मोन्द्ररुद्रनारायणप्रस्तयः समालष्टाः समागम्य किङ्करतामुपगम्य साधकाभिलषितं सम्पादयन्ति। ततः प्रस्ति जन्मजरामरणरहितः सिन्नो सोक धातून् गत्वा तथागतान् पश्चति, भूमि-धारखादिकं प्राप्नोति ।

॥ मुक्तकेन तारोद्गवकुरुकुद्धां साधनं समाप्तम् ॥

173.

आदौ मन्त्री सुखासनोपविष्टः खह्नदीजरभ्मिभिरग्रतो भगवतीं बुद्वबोधितत्त्वांश्वानीय सम्पूज्य चिश्ररण-गमना दिनं कुर्यात्। ततः श्रन्यतामधिमुच मन्त्रेणा-

<sup>2</sup> •€#• only in Ab.

\* ANCBa अस्रोपेन्त्र•

नमः कुरुकुझाये।

। Ab ∘वेत्।

<sup>3</sup> ACBa omit .भूषर. ।

6 Ab आर्थ्यताराजस्पन्नमेख कुरुकुझा०।

\* ANCBa • मात

1 A omits onHao 1

| <sup>1</sup> B स्वंका०।       | ' BAb omit रत्ताखरल॰। |
|-------------------------------|-----------------------|
| <sup>8</sup> B omits.         | • छ ज्येका•।          |
| ۵ N नी:                       | Ab omits ৰঙ্গুম•।     |
| <sup>1</sup> Ba • स्रयमगढते । | s Ab सारयसंसरय.       |
| * NAb anfafa !                | 10 Ba • मध्ये         |

पूर्व[व]त् ग्रन्यतापर्यन्तं विभाव्य रेफेग परिगत द्वय्यें ज्ञीःकारं 'स्फारसंहारविग्रहं च ध्यात्वा 'फटिति तत्परि-गामतः कुरुकुल्लां भगवतीं अष्टभुजां रक्तवर्गां रक्ताष्ट-दत्तपद्वाद्वय्थें वज्ञपर्यक्कनिषमां क्रूटागार "मध्यनिवासिनीं

नमः कुरुकुझाये।

#### 174.

## ॥ इति ंषड्भुजकुरुकुत्तासाधनम् ॥

धिष्ठाय अकारसम्भवचन्द्रमग्डले ताँकारं राग्निमालिनं विचिन्त्य तत्परिणतां कुरुकुक्तां भगवतीं पग्न्येत् रक्तां रक्ताष्टद्वं पद्मस्रव्यासने वजपर्यक्कनिषमां पद्भुजां सव्यावसव्यप्रथमभुजाभ्यां चैलोक्यविजयमुद्राधरां दितीय-दक्षिणवामकराभ्यां अक्कुशरकोत्पलधरां परिश्रिष्टभुजदये-नाकर्णपूरितधनुःश्ररां रक्ताम्बरधरां पञ्चतथागतमकुटिं साध्यस्य हृदि रक्तोत्पलवरटके चन्द्रमग्डले रक्तवर्णे 'ताँकारं विभाव्य वायुमग्डलारूढं तं हृद्यक्कुश्रेन विद्धाऽऽनीय हृदये तस्योपविग्न्य रक्तोत्पलकलिकाश्ररेण साध्यं पुनः पुनः विध्यन् मन्त्रं जपेत् । तचायं मन्त्रः— ॐ कुरुकुक्के 'हौः अमुकं मे वश्रमानय द्वाः स्वाहा । ततस्तं विद्वलं वश्रीभूतं पादयो-निर्पतितं दृष्ट्वा प्रेययेत् । एवं श्क्रमपि वश्रमानयति ।

प्रथमकरद्वयेन वैस्रोक्यविजयमुद्राधरां अवशिष्टदक्षिग-करैः अङ्ग्रं आकर्षपूरितग्ररं वरदमुद्रां दधानां परि-शिष्टवामभुजैः पाशं चापं उत्पत्तं दधानां सकलालज्जार-वतौं भावयेत्। पूर्व्वदर्खे प्रसन्नतारां दक्षिणदर्खे निष्यन-तारां पश्चिमदने जयतारां उत्तरदन्ते कर्णतारां रेशानदने 'चुन्दां आग्नेयदले अपराजितां नैर्चत्यदले प्रदीपतारां वायव्यदलें गौरीतारां च ध्यायात्। एताश्व सर्व्वा रक्त-वर्णाः पञ्चतथागतमुकुटा वज्ञपर्येङ्गनिषसा दक्षिग-भुजाभ्यां वरदमुद्राऽऽकर्षपूरित्र श्ररधरा वामभुजाभ्यां उत्पत्तचापधराः। पूर्व्वदारे वज्जवेतालीं लम्बोदरां विक्वतमुखौं रत्तवर्षां अक्षोभ्यमुकुटां दक्षिणइस्ताभ्यां तर्ज्ञन्यङ्क्षधरां वामकराभ्यां वजघण्टापाश्रधराम्, दक्षिग-दारे अपराजितां पौतवर्शां रत्नसमावमुकुटां दक्षिग-इस्ताभ्यां दर्ग्डाङ्ग्रंश्वरां वामहस्ताभ्यां घण्टापाश्वराम्, पश्चिमदारे एकजटां झष्णवर्धां जर्श्वकेशां लम्बोदरां दन्तावष्टब्यौष्ठां च्रमिताभमुकुटां दक्षिणकराभ्यां वज्रा-क्रुग्रधरां वामकराभ्यां घण्टापाग्रधराम्, उत्तरदारे वज-गान्धारौं कनकथ्यामां त्रमोधसिड्विमुकुटां विक्षतमुखौं लम्बोदरां दक्षिणभुजाभ्यां 'खड्गाङ्ग्रंघरां वामभुजाभ्यां धण्डापाश्रधरां चिन्तयेत्। एताश्चरत् आलौढपदस्थाः। तचेयं चैलोकाविजयमुद्रा— तलौ ष्ठष्ठलग्नौ, त्रामिकाद्वयं यन्धिं छत्वा कनिष्ठां मध्यमाङ्गुन्नेनावष्टभ्य तर्ज्जन्यौ

| 1 | A चून्द्रां । | ' Ba वायव्ये ।               |
|---|---------------|------------------------------|
| 5 | B •टिन्धः     | <ul> <li>A òmits.</li> </ul> |
| 5 | ACAb •गन्धा•  | " Ab uzigio                  |

રપ્ર

अकुशाकारेख सलीलं ललाटदेशे धारयेत्। भावनाखिनो मन्तं जपेत, ॐ कुरुकुक्ते हौः' खाद्दा। अयुतजापेन सर्वे जना वध्या भवन्ति, नियुंतेन मन्त्रिखः, स्राप्तेष राजानः। उत्पलं घतमध्यात्तं 'अश्वत्यसमिधश्व जुह्तयात्, दप्टं पदं प्राप्नोति। श्रीफलकाष्ठेनाग्निं प्रज्जाल्य घत-मध्वात्तानां 'श्रीफलानां लक्षं 'जुह्तयात्, राज-मन्त्रिणे वध्या भवन्ति इति। उत्पलसद्दसं जुह्तयात्, घतप्रदौपसद्दसं देव्या अग्रतो निवेदयेत्। सर्व्वं राजानो वध्या भवन्तौति।

॥ ैग्रष्टभुजकुरुकुझासाधनं समाप्तम् ।

। इतिरियमिन्द्रभूतिपादानाम्॥

175.

त्रथ मन्त्री स्त्रीपुरुषौ वश्रीकर्तुकामः शुक्तप्रतिपद-मारभ्य चिसन्ध्यमयुतमेकं प्रत्यहं जपेत् भगवतीमवल्तम्ब्य रक्तवस्त्रं परिधाय गावं च प्रादृत्य। तवायं क्रमः---स्वहृदि रविस्यरक्तहीःकारजरक्ताष्टदलकमलं योनि-पर्य्यन्तगतनालं विचिन्त्य तद्दलेष्ठष्टंसु अमरानष्टौ त्रा ई ज च्टृ ऌ्ट्रं रे त्रा 'त्रः इत्यष्टस्वरपरिणतान् त्रतिहृष्टपुष्टकुद्धरक्तवर्णाननुक्रमस्थितान् स्वनासिकापवन-

ANC add 🕱 after this.

- \* AC चाश्वथ•, Ba चश्वत्येन ।
- ⁵ B जपेत्।
- 1 A दलकमलानष्टी• ।
- \* ANC at at :

- \* N चियु०।
- \* B omits.
- <sup>6</sup> B omits षष्टभुग•।
- <sup>3</sup> ANC omit.

- <sup>8</sup> B ० जाया।
- 1 A 35810 I

<sup>2</sup> ANCBa साधाः । \* N 11 min 1

ह्रत्पूर्य्यर्क्तोत्पसकिम्बल्कस्थितष्ठीःकारनिर्गतपाशाङ्ग्रशे-त्यसूरूपैरं मुभिर्नासायामपुटेन निर्गत्य साध्यस्य दक्षिणपुटे प्रविश्य साध्यं ज्ञानदेष्टं रक्तवर्षे पाग्रेन गलके बद्धा त्रङ्गग्रेन इदि विद्धा नासापुटेन नियार्थ 'यँकार-परिणतवातमण्डलारूढः, उत्पलेन इदि भगे वाऽऽताडा

कुरुकुझायोगयुक्तो भावयेदुपदेशकम् ॥

उपदेशो लिखतेऽस्याः सर्व्वसिन्निप्रदायकः ।

प्रखम्य कुरुकुलकां मातरं सिडिदायिनीम्।

176.

# ॥ भ्रमरीयोगकुरुकुझासाधनम् ॥

पेरितान् इष्टा खवामनासिकाविवरेख निःस्टत्य साध्याया दक्षिणनासिकाविवरप्रविष्टानां जूनविश्रीर्णतया अ इ उ च स र त्रो त्रं इति इस्वा एसरपरिणतान तान् धात्वा **ऋाकर्षपूरितरक्तोत्पलकलिकाशरनिकरैः** साध्यायाः किञ्चल्कं विद्वा तत्परिणतशरानादाय तदामनासिका-विवरेख निःस्तत्य योगौ दक्षिणनासिकयां तान् खह्वदि प्रविष्टान् विचिन्तयेत्। पश्चाद्त्यलनालेन गलके बद्धा योनिं च विद्धा अङ्गुभेन पौडयित्वा रभ्मिज्वासया पर-वशीक्तय च तामारुद्ध सानन्दो मन्त्रं जपेत्--- अ कुरु-कुछो ही: अमुकों मे वशमानय स्वाधा। सप्ताधात् सिध्यतीति ।

कुरकुक्षोपदेग्रक्रमः ।

तमानीय वामपार्श्वे उत्तानं संस्थाप्य राम्मीन स्वह्नदि डीःकारेख' दक्षिणपुटेन प्रवेश्ययेत् । पञ्चात् पुनः हृदौजो-त्यितरक्तोत्पलाकाररभ्रिरेखाभ्यन्तरे**खै**व भविवरमागम्य वामकर्णे संस्पृश्य मस्तकं वेष्टयित्वा दक्षिणकर्णविवरेण निर्गत्व तया कलिकारस्मिरेखया आकर्णाझप्टोत्पल-कलिका नाल शर शुषिरे प्रवेश्य किष्चित् कलिकामुखं विकार्थ्यं साध्यस्य लिङ्गे भगे वा यसनन्यायेन सुहुर्सुहुः वेधयेत्। बौजेनेति केचित्। शराघातप्रविष्टरश्मिना सर्व्वाङ्गे व्याप्तं सवन्तं विद्वसं ऋश्ररणं पश्चेत्। यदि उत्यितं ताडयेत् तदा खपादतले पतितं साध्यं विचिन्त्य पुनस्तयैव वेधमनुष्ठयेत्। यदा तु वेधनासमर्थौ भवति तदा हृद्दौज रन्धे साध्यमुत्याप्य नाभिकमलोपरि उत्तानं कत्वा वामपार्श्वस्थमस्तकं संस्थाप्य बीजरफ्रिना तुषार-कणासमूहवत् सर्व्वाङ्गव्याप्तं विद्वसौभूतं विचिन्त्य मन्त्र-मावर्त्तयेत्- ॐ कुरुकुसे हौः स्वाहा। स्वाधिष्ठान-कमोपदेशयायमन्योऽपि ।

॥ कुरुकुझोपदेशकमः ॥

<sup>\*</sup> AC •वासप्ररथिरे । • AC •रग्निनागतरन्ते ।

' AN •कारे।

3 AC विष्टायास्य।

RYY

#### 177.

#### ॐ नमः कुरकुक्ताये ।

प्रथमं सुखासनोपविष्टः कुरुकुझारूपं ठत्वा 'सकल-सत्त्वं वर्श् कर्त्तुमारभेत । स्वह्नदि स्वर्थ्यमण्डलं तस्योपरि रक्तवर्णताँकारं ततः पच्च रफ्रयो निःस्तत्य तथागतान् सम्पूच्च रत्नचयं मे शरणमित्यादिना पापदेशनादिकं ठत्वा श्रन्यतां विभाव्य पश्चाद् रक्तोत्पलं तस्योपरि स्वर्थ-मण्डलं तस्योपरि रक्तताँकारं रतत् सब्वं परिणस्य कुरुकुझाभट्टारिकां रक्तवर्णां चतुर्भुजां दक्षिणभुजे शराभय-इस्तां वामे धनुरुत्पलधरां वज्यपर्यक्कस्थितां रक्त-कच्चुकोत्तरौयां ज्यात्मानं भावयेत् । ज्रधसि कामदेवं सपत्नीकं चिन्तयेत् । पश्चात् मन्त्रं जपेत् भावनान्वितः---ॐ कुरुकुझे [हीः] स्वाहा ।

## ॥ कुरुकुझासाधनम् ॥

#### 178.

ह्च चन्द्रमण्डले झौःकारजं झौःकाराकान्तमध्यं रक्तोत्पलं ध्यात्वा तत्परिखतामार्थ्यकुरुकुक्तां रक्तवर्षां रक्तपद्म-ज्वन्द्रासनां रक्तप्रभामण्डलां रक्तविचित्रवसनोत्तरौयां त्रमिताभमुकुटां चतुर्भुजां मूलभुजाभ्यां त्राकर्णाकष्टरक्तो-त्पलकलिकाण्ररविराजितकुसुम बाखचापधरां वामेन

- ' A omits सनाज॰।
- \* Ab जातं ।

- ' N खह•।
- \* ANC मध्ये ।
- <sup>b</sup> Ab omits •गाव-, ACBa •वाम•।

स'कन्दविकचरकोत्यसधरां दक्षिणेन वरदां महा श्रुझार-रसोञ्चसां दृष्टा ज्ञानसत्त्वेनैकौक्तव्य स्वश्ररीरारुणकिरणा-कुशाष्ठष्टान् देवासुरगरुडकिनरमहोरगयक्षनरनारौशत-सहसादिगणान् प्रणतविग्रह्तानतिभक्तान् परवशान् दशसु दिक्षु पश्यन् ॐ कुरुकुस्ते हौः स्वाहा इति मन्त्रं जपेत्' सन्नमारभ्य यावत्पर्य्यन्तं भगवतौं सान्नात् [न] कुर्य्यात्।

अय कश्चित् वश्णैकर्त्तुकामः इतलक्ष्रजापो ययोक्तं योगं विधाय भक्तिप्रखतः सुरासुरादिमध्यवर्त्तिस्वदेहरश्म्यद्भुशा-कष्टां साध्यां मग्रतः मंस्याप्य स्वहृदि पोडश्रदलरकोत्पलं तड्डदि च विचिन्त्य पूर्व्ववत् आर्यवज्ञां नङ्गोक्तकमेख स्वमराङ्गुश्भावनया तन्तामाक्षरं स्वहृदि मन्द्रेख गाढ-मां कम्य। तथैव शरेख हृदि विश्वा महारागमूर्च्छितां च कोदर्खेन पादयोरुत्पलपाशेन च गले बद्धा समारुध स्वपादयोर्निपात्य- पुरुषं चेदङ्गुशेन हृदि "विन्धेत्, स्वियं चेत् धर्मोदये- अ कुरुकुत्से अमुकं अमुकौं वा आकर्षय ह्रीः स्वाहेति मन्तं जपेत्। आठहे तु "साध्ये तमेव मन्तं वश्मानयेति विदर्भ्य जपेत्। श्रतजापेन सामान्येन नर-नारौ "गखो राजामात्यस्व वशो भवति, अयुतेन प्रजालोकः,

' Ab • कत्य।
' Ab • कत्य।
' मच्चा• omitted in ACBa.
' ANC जपन्।
' ANCBa साध्य•।
' ANCBa साध्य•।
' ANCAb तद्धति।
' ANCAb तद्धति।
' ANCAb तद्धति।
' ANCBa साध्य•।
' ANCBa त्यद्धति।
' ANCBa त्यद्धति।
' ANCBa न्ययेत्।
'' ANCBa • मया।

सन्नेख राजा, सप्तसन्नेख सुरा'सुरकन्याय, कोव्या गरुडै-रावतादयो दिव्यपण्रवः सामान्यपण्रवं थ, सादर निरन्तर-दीर्धकासमनन्तजापेन चिभुवनमपि वण्लीकुर्यादिति।

# । 'श्रार्थ्य श्रीमतीकुरुकुझासाधनम् ।

#### 179.

प्रथमं तावत् भावनादौ पञ्चगन्धानुसिते पृथिवी-प्रदेशे हृष्टचेता व्रतौ समाहित उपविश्य मृदुविष्टरे ततः पत्रात् हृदि रेफपरियतं स्वर्थमग्डलं ज्वासामासा-करासिनं तस्य नाभौ रक्तष्टौःकारं विचिन्तयेत्। ततो हौःकारान्निःस्टत्य मरीचिजालैर्दशदिशावस्थित सत्त्वधातू-नवभास्य श्रीकुन्कुसारूपेणावस्थाप्य पुनरागत्य तस्मिन्नेव प्रविष्टां मरीचिज्वासां विभावयेत्। ततः पश्चादाकाशे पुरतो दिरष्ट वर्षाकारां ज्वस्तित्पक्रसोर्द्धमूर्डजां पञ्चकपास-श्रिरोधरां श्वारूढां मुण्डमासालङ्कतद्वारां श्रर्ह्वपर्यक्क-नाव्यस्यां ईपदंद्राकरासवदनां ससज्जिक्कां चन्नीकुण्डस-कण्डिकाकेयूरमेखसानूपुरहातभूषणां व्याध्वर्म्यनिवसनां चसद्रक्तवर्त्तुसचापारों पितचिनेचां श्रमिताभनाथमुकुटौं चतुर्भुजां ज्वाकर्णपूरितरक्तोत्पर्खं कस्तिकाश्ररपूरितरक्त-कुसुमधनुर्व्वरां श्रेषदिभुजाभ्यां रक्तपुष्पन्नताङ्ग्ररक्तोत्पस-धारियौं विचिन्तयेत्। तस्या स्व पूजार्थं स्वक्रस्त्य्य्य-

| 1 | AC • सराच ।   | 8 | A omits सामान्यप्राव॰ ।  |
|---|---------------|---|--------------------------|
| 3 | A ग्रामादर• । | 4 | Ab omit बार्यवीमती ।     |
| 5 | Ba ottato I   | 6 | AC प्ररतोद्य Ba प्रतोरद. |
| 2 | ANTON         |   |                          |

<sup>1</sup> ANCBa • वासारो • । <sup>8</sup> A omits • वणिवा•...• रह्योत्पत्त • ।

मण्डलस्थ हीः कारोद्ववपञ्चोपचारपूजाभिः पुष्यधूपदीप-गन्धनैवेश्वादिभिः पूजयेत्। पूजयित्वा परमकारुणिको योगी भक्तिनम्नः कायांदिना 'कायादिवन्दनया(ना) वन्दते । ततो यदकारि मया पापं कारितमन मोदितं च तट् भगवत्याः प्रत्यश्चे देश्यति । तदनु संसारसागरपतित-सत्तवधातूबरणरूपं बोधिचित्तं बिभर्त्ति। ततश्चतुर्व्रह्मविद्वारं भावयेत। तदनु श्रून्यताभावना। तत्र चित्तमात्रमधि-तिष्ठेदनेन मन्त्रेग,--- ॐ श्रन्यताज्ञानवजस्वभावात्मको-ऽहम्। इति चित्ताधिष्ठानम्। तदनु आकाश्रदेशे रेफपरिणतं स्वर्थमण्डलं ज्वालाकरालिनं विभावयेत्। तस्योपरि राष्णहॅंकारपरिएतं विश्ववज्ञं प्राकारं पज्जरबन्धनं च वजनयौं भूमिं विभावयेत् इति रक्षाचक्रम् । ततो मध्ये रकाराइति दिव्यं धर्मोदयज्ञानं मुझवर्षे विभावयेत्। तनाध्ये रक्तहीःकारोद्ववरक्ताष्टदर्खं पचकमलं तत्योपरि किम्बल्के रेफपरिशतं 'रविं तदुपरि शरं पुनरपि तस्वोपरि पृर्गेन्द्धवलं दाचिंग्रस्रष्ट्रणात्मकं तद्परि पुनरपि स्तर्थ-मण्डलं चतुरशीतिव्यज्जनरूपं रक्तवर्णं तयोर्मध्ये रक्तडौःकारपरिखतरक्तोत्पचकखिकाश्ररैः' स्वचित्तप्रविष्टं विभावयेत्। पञ्चात् चन्द्रस्तर्य्यशरेरेकौभूतं द्रवमिवात्मानं पूर्व्ववत् कुरुकुझारूपं विभावयेत्। विभाव्य खह्नदिं रेफेख

- 1 AC भक्तिनमखारा०।
- <sup>2</sup> ANCBa omit.

<sup>8</sup> ANCBa •सम्बनु• । <sup>8</sup> Ba omits •सच• ।

- \* ANC झतं ।
- <sup>6</sup> A omits रवि...रसङ्गाःकारपरिगत• and repeats इति रचापकं ..... तखोपरि from above. Ba also repeats the same.
- ' NBa Wt 1

<sup>8</sup> A इदिसोन।

**१५**८

- 46

स्वर्थमण्डलं तन्नाभौ झौःकारं पुनरपि भाषयेत्। तदुद्वव-रश्मिमिराद्यधामिताभंनाथमानीय गुद्धेतरपूर्जाभिः सम्पूज्य चाभिषेकं थाचयेत्। तचेयं याचना, अभिषिच्चतु भाममितनाथ इति । 'ततस्तेनामितनाथेन पञ्चाम्त-पूर्णान् स्वहृदयात् स्फ़रितान् पञ्चकलग्रान् विभावयेत्। ततस्तैः पञ्चाग्टतपरिपूर्णकलग्रैरभिस्नाप'यित्वा स्वह्वदि कलग्रान् प्रवेशयेत्। तच प्रवेश्य योगौ शिरसि अमिता-भनाशं भावयेदिति चिसन्थं विभाव्य मन्त्रं जपेत्। ततः मन्त्रः ॐ कुरुकुस्ते श्रीः खाद्या। रक्तचन्दनेन विश्रेषतो जापः । ॐ त्राः हुँ इति मुखाधिष्ठानं कार्य्यम् ।

अय मन्त्री स्त्रीपुरुषो वशीकर्त्तुकामः शुक्तप्रतिपद-मारभ्य चिसन्थ्यमयुतमेकं प्रतिदिनं भगवतौमूर्त्तिमवस्तब्य रक्तवस्त्रं परिधाय प्रावत्य गाचं च तदनु खहृदि रविस्थ खह्नदवस्थितरक्तझीःकारपरिग्गतरक्त मष्टदलकमलं योनिपर्यन्तगतनासं विभावयेत्। तद्दलेष्ठष्ट समरान अष्टान्तःस्वरपरिणतानतिह्वष्टपुष्टक्षुबरक्ताननुकमपरि-पठिंतान् खनासिकापवनप्रेरितानुङ्डीयं सब्येतरनासिका-

विवरेग निःस्तत्य साध्यस्य दक्षिगनासिकाविवरेग सरभसमा "सूनविश्रीर्ग" तयाऽऽद्याष्टस्वरान् प्रविष्टान्

<sup>2</sup> AC सोच॰ । 1 ANCBa office | 3 AC •मामिति• Ba मां नाय• । \* B omits ततस्तेना॰ .....प्रवेग्रयेत् । <sup>6</sup> AN omit सापयिता। <sup>6</sup> AC तदवस्थित, N साइदवस्थितो, Ba स[इ] विसा । <sup>8</sup> N • परिचि•। 1 ANCBa omit otho \* Ba उहौरय।

- " ANCBa ofaerita i
- <sup>10</sup> B जय।

₹€१

किष्चिद्रकान् पत्रयुतान् विचूषंयेत् इति पश्चेद् योगी । पश्चादाकर्षपुरितरत्तोत्पलकलिकाशरेग हष्टमुष्टियुतो मन्त्री किञ्चलां 'प्रतिवेधयेत् । ततस्ते समराः स्वसमयेन चोदिता वामनासिकाविवरेख निःस्टत्य एकैकं स्वरं रहौत्वा योगिनो दक्षिणंनासाविवरेण प्रविष्ठा इति खह्नदि खपर ज्ञानेनैकौभावं कुर्यात् । पश्चात् उत्पत्तेन गत्ते बद्धा योनिमक्कुभेन तु पौडितां भरजालैविंचिन्त्य वभमानयेत्। त्रलातच<sup>®</sup>कारूढां साध्यांमानयेत् मन्त्ररूपेख साधकः---

सदानन्दो जपेकान्त्रं सोपदेशं सुनिर्णयः ।

ॐ कुरुकुन्ने हौः अमुकौं मे वशमानय खाहा। समस्तं चैतदहर्न्निशं कुर्यात्। ततः सा विद्वलीभूता सतौं आगच्छति मन्त्रचोदिता ।

मक्तकेशी विवस्ता वा चानङ्गविवशातुरा। तां प्राप्य खेष्टयोगेन पुजयेद बुह्वमएडलम् ॥

॥ इति उड्डिंयानविनिर्गतकुरुकुक्षासाधनम्" ॥

विपुला सिडिर्न केनापि विइन्यते।

- <sup>8</sup> B omits. 10 B adds 🐝 सिद्धिः after Colophon.
- 6 ACBa gazi I
- \* B ०नासिका०।
- ' Ba प्रविवेश्व बेत ।
- 1 AC विभाव०, Ba विभूष०।

3 A सं।

<sup>1</sup> AB साध्य ।

<sup>8</sup> Ba बोडि॰।

<sup>5</sup> Ba •ज्ञानसेकी • ।

- ABa omit.
- <sup>1</sup> A प्रमुख•।
- <sup>8</sup> Ba omits.

- ' ACBa चेत्।
  - \* Ba चित्र• 1

प्रथमं मन्त्रिणा सर्व्वसत्त्वानात्मानं च सर्व्वदःखेभ्यो विमोक्तुकामेन प्रभातसन्थायामुत्याय 'मुखप्रश्वासनादिकं क्रत्वा मनोऽनुकूखे स्थाने सुखासने चोपविश्य सर्व्वचिन्ता-पराङ्मखेन चितत्त्वमन्त्रेण स्थानात्मयोगरशां कत्वा खह्नद्ये शुम्रश्रश्राङ्मग्डलं भावयेत्। तदुपरि निजबीजं स्फुरद्र-ग्सिकं तै रग्निभिधर्मधातौ भगवतौमाझव्य पुरतः संस्थाप्य नानाविधविचित्रसुगन्धिपूजाभिः सम्पूज्य वन्दनादिकं विधाय श्वमापयित्वा पुर्ख्यं परिणाम्य प्रणिधानं विद्धीत'। Ť श्रन्यताज्ञानवजस्वभावात्मकोऽहमित्यनेन ैपश्वात् मन्त्रेण ग्रन्यतां विभाव्य चितत्त्वेनाधिष्ठाय पुनरात्मान-माकाशे 'चित्रलिखितमिव प्रभाखररूपं चिन्तयेत्। तद-नन्तरं 'स्वहृदये मुभ्रचन्द्रमण्डलं तदुपरि हीःकारबीज-जनितेन्दीवरं तदुपरि ऋष्टताङ्गमण्डसमूर्खस्थितबीजा-धिष्ठितं स्फुरणसंहरणं कत्वा चितत्त्वमन्त्रेणात्मानं भगवती-मश्चसूचोत्पत्तास्टतकुण्डों सव्यावसव्यपाणिभ्यां दधानां चिनेचां पद्मधक्प्रमुखैः सर्व्वतवागतैः वौखादिषोडण्रदेवौ-भिरभिषिक्तां अमिताभविराजितनानापुष्योपश्रोभितजटा-मुकुटां श्रन्नारादि्रसोपेतां किष्चित्सव्यपाणिपस्चवस्थास्र-द्वचमालोकमानां श्रीराम्गोधिश्वेतवर्णाकस्थामन्द्रताङ्को-

गुरुपादप्रसादेन कथ्यते भावनाक्रमः ॥

कुरुकुक्षां नमस्त्रत्य वासानां वुडिटडये।

#### 180.

साधनमालायां

परि सत्त्वपर्थञ्जासनस्यां कङ्कार्यकेयूरकुराडलनूपुरमुका-हारदिव्यवस्त्रादिविभूषितां नौसानन्तवडवेशौं पौयूष-वर्णवासुनिकतहारां रक्ततसनक्रतनर्णीयकुण्डलां दूर्वा-ग्यामनकोटिकरुतयज्ञोपवीतां **गुक्लपद्मनागेन्द्रक्त** हारां म्रणालवर्णमद्वापद्मकतनूपुरां पीतशङ्खपालकतकङ्ख्यां धूमाअवत्कुं जिकझतकेयूरां भुभ वर्षां सवदस्रतविग्रहां करुणाई चित्तां भावयेत्। तदनन्तरं स्वहृदये विधु-मण्डलोपरि पूर्व्वबीजं स्फुरद्रश्मितं विभाव्य तद्रश्मिभिः सर्व्वसचान् भगवतीरूपं निष्पाद्यानीय ॐ जः हुँ वँ होः इत्यनेन मन्त्रेण सीरोदकमिव एकलोलीक्षत्य स्वश्ररीरे प्रवेग्ध पूर्वार्चितभगवतीं च चितत्त्वेन गुक्करक्तरुष्णेन सन्तोष्य हढीकृत्य शिरः कण्डहृदि मुद्रयेत्। तदनु हृद्दीज-स्कारितरभिमिः सुखावतौसद्दादिं लोकधातुस्थान् अमित-नायप्रमुखान् सर्व्वतयागतान् वौर्यादिषोडण्रदेवीसमन्वि-तान् पञ्चतयागतात्मकपञ्चाखतकर्पूरकुङ्गमकस्तूरिसुगन्धः-परिपूरितरहौतकलग्रान् आनौयाभिषेकं ेरुत्तीयात् गाया पाठपूर्व्वकम् । तचेयं गाया----

> 'बोधिवजेग बुद्धानां यथा दत्तो मधामहः । ममापि वाग्रनार्थाय खवजाद्यं ददाहि मे ॥

- ' A omits रक्ततत्तक .... . ज्वतकारां। ' N . डोरां।
- <sup>3</sup> ACBa ॰माभवु॰ । <sup>5</sup> ABa ॰सादि॰ ।

\* A स्वत्र• । \* A •सहादि• ।

- 1 ANC artes +
- \* A पठेत् पूर्व्वनं, Ba पठेत्।
- \* Instead of this Śloka Ba reads ৰাছিবখন ৰুত্তা-নানিজাবিগা।

- \* ACBa प्रमु. |

- ' A स्य इन्द्रौ।
- \* ANC (चधा भिन्ने)
- \* AC •समन्त्रिवे ।
  - A BE o 1

हतवा

AC otti 1

चिसप्ताभिमन्त्रितं यस्य इस्ते मस्तके [वा] दीयते स मूर्खोऽपि

त्रमिषेकं 'महावजं चैधातुकनमख़तम् । रुक्तामि सर्व्वबुद्धानां चिगुद्धाखयसम्भवम्॥ यथा हि जातमाचेग सांपिताः सर्व्वतथागताः । तथाइं सापयिष्यामि शुद्धं दिव्येन वारिणा॥

त्रभिषिञ्चन्तु माममितनायप्रमुखाः सर्व्वतयागता वीशादिषोडशदेवीसमन्विताः । 🕉 सर्व्वतथागताभिषेक-समयत्रियें आः हुँ इत्यनेन तेर्ण्यभिषिञ्च मुकुटे षेकग्रहणम् । तदनु खनाभौ कमलखेन्दौ जर्र्धास्वतमग्नि-बौजारूढं सान्तमिन्दुबिन्दुनादचतुर्थस्वरयुतं त्रजिकालि-स्फुरन्तं सुधामयं शुँ दे दीपात् प्रदीपमिव देदीप्यमानं सुखदारेण निश्चार्थ सर्व्वमणिमन्त्रीषधीनां प्रभावं भटिति ग्रहीत्वा नाभिदारेग नादे प्रवेश्ययेत्। पुनः पुनर्योगौ

'स्वरूपस्मृतियुक्तः कुमारौकर्त्तित्रहवेग नवगुगं

रकपञ्चा शत्स्फ्राटिकगुलिकयाऽश्रसूचं विधाय पच<sup>\*</sup>ज्जीवेन (?) वा मध्यमाङ्गुष्ठाभ्यां ग्रहौत्वा श्रान्तिके एकाधिकश्रतकेन कोधाङ्गुष्ठाभ्यां चिसन्थं चतुःसन्थं वा चिरं विभाव्य धानाकर्षेणयोगतः तमेव मन्त्राह्यरं जपेत्। इढचित्तेन निमग्रमानसः पूर्व्वसेवाक्षतसन्धः प्रतिदिनायुतजापेन साईमासदयेन कविर्भवति, विषनाग्रं' कुरुते। मन्दपुर्खोऽपि चिसप्तलन्नजापेन चिसप्ताभिमन्त्रितां कठिनौं इस्तं वा

सन् कविर्भवति । पर्षदनभिभवनौयो वादी च भवति मञ्जुश्रीसमप्रभः। अत्रुतान्यपि सर्व्वशास्त्राणि चिन्तयति। इदं वा मन्त्रं गुरूपदेशतो जप्तव्यं प्रचारहाये--- ॐ कुरुकुसी हौः वद 'वद 'वाग्वादिनि स्वाहा। सप्ताक्षरमन्त्रों अक्षरसन्त-होमाक्तविधानयुक्तचिमधुराक्तगुक्तपुष्पाशीति-जापेन सहसहीमेन नागकन्या'मपि आकर्षयति, अप्राधितदिव्य-मानुषौं च लभते। नाञ्चर्यं सिडमेतत्। अचिन्त्यो भगवान् बुडः, बुड्यमां अप्यचिन्त्याः, अचिन्त्या बुड्वसिड्यः, अचिन्त्यो हि मणिमन्त्रौषधीनां प्रभाव इति । पूर्व्ववत् कुमारौकर्त्तिसूचेग कतपोषधतन्त्रवायेग(य)ः चिचकरेग च पट्टं विधाय चिष्कालमग्रीहत्य सुगन्धिपुध्यैरभ्यर्च साइद्वारो मन्त्रो जप्तव्यो मैचचित्तेन। स्यानसिद्वौद्वत्य-विचिकित्सासयसंग्रययुक्तस्यान्यचित्तस्य मन्दस्य रष्टेवेत्याइ सर्व्वविदितवचनात्। एते स्यानादयश्चित्तस्यामु निग्रहाय यक्षतः परिवर्ज्जनीयाः। दशाक्षरतारामन्त्रश्व जन्नव्योऽनेन कुरुकुझायोगेन सर्व्वविधोप शान्तये सत्त्वानां वशाय ताराकुरुकुलयोरभेदात्।

' A वबद । \* ABa augio I · A नागाङ्गाना N नागाङ्गना । Ba HAMIO

' AC •चिन्तिया, Ba •चिन्तया।

<sup>\*</sup> AC • বিষয়• ।

रहाभिधानपचाणि शरीं यष्टिमधु तथा। ब्राह्मीं [च] मागधीं चैव सक्षौद्रां 'भक्षयेत् क्षतौ ॥ त्रस्यायमुपदेशः- सप्ताक्षरमन्त्रेष सप्तवारानभिमन्त्य मैषज्यमसतमयं निष्पाद्य त्रात्मानं भगवतीरूपमालम्य

<sup>1</sup> A भयङ्गतिः ।

प्रज्ञाविधिः ।

> प्टतं तगरमूलं च चक्राङ्कितं तयैव च। दंद्राघातप्रलेपेन 'पानेन च इरेद विषम् ॥

### विषतन्त्रम् ।

पूर्व्वीदितचिह्नवीजरक्तवर्णपरिणतां भगवतीं करणाई-चित्तपर्यन्तां विभाव्य स्वहृदि रक्तचन्द्रोपरि धट्कोणचक्रस्यं ॐ कुरुकुस्ते स्वाहेति सप्तवीजस्फुरद्र ग्रिमभिर्भगवतीं ज्ञानसच्चरूपामानीय 'सुखद्वारेण पूर्व्वीक्रमन्त्रेण पूर्व्ववत् प्रवेश्य एकलोस्तीक्तय सर्व्वं चितत्त्वादिकं कृत्वा हृदौ-जरग्रिमभिराक्षष्टां साध्यामक्षस्त्वपाग्रेन बद्धाऽऽनीय पाद-तस्ते निपात्य मुक्तकेणां विद्यसां म्तामिव दृष्ट्वा तेनैवास-स्त्वपाग्रेन' कताक्तुग्रेन' महासुखदारेण त्रवधूतौरन्श्रेण साध्यस्य 'भगदारेण विद्यानमारुष्य रक्तचन्दनेन ''प्रवासेन वा षडिंग्रतिगुणाधस्त्रवेणानामिकाङ्गुष्ठयहीतेन संरक्त-चित्तेन सप्तास्ररमन्त्रं जपेत् । पूर्व्ववत् रक्तज्ञीःकारं पुनः कमसक्तिज्जस्क''क्रर्णिके द्रष्टव्यम् ।

### वग्र्यविधिः ।

- ' AC बोडू॰ । ' AC सङ्गाग्र॰ ।
- 5 Ba geo (
- · AC सूत्रेय।
- " AC गुड• ।
- Ba wei

- <sup>2</sup> A omits.
- · ACBa WICUC+ |
- " AC add विषय गया।
- \* AC add बल्तस्पारीन।
- <sup>10</sup> A वा प्रवा•, N वा गवा•

| <sup>।</sup> Ba •मेनसञ्च• । | <sup>2</sup> Ba • নলছ।     |
|-----------------------------|----------------------------|
| <sup>3</sup> ACBa तिरनं।    | * ANC वन्द्या०।            |
| ANC 🕄 I                     | ं N •की।                   |
| <sup>1</sup> N वध्रीभवतु ।  | <sup>8</sup> AN omit.      |
| * AC • मसे ।                | <sup>10</sup> N मांस only. |
| A •गासच्च।                  | 12 AC प्रव्ये ।            |
| 47                          |                            |

ॐ कुरुकुसे सर्व्वदुष्टान् नाग्नय नाग्न्य कीसय कीसय भज्जय भज्जय मईय मईय ध्वंसय ध्वंसय ज्रापसारय ज्राप-सारय ज्राभिमतं मे कुरु ग्रान्तिं मे कुरु पुष्टिं मे कुरु सर्व्व-

वग्र्यतन्त्रविधिः ।

पुष्ये" च ऋश्चे वश्चकं जनस्य ॥

संग्रह्म पिष्ट्वा च विपच्च तैले

"खखाटमांसं च तथैव नासिकाम्"।

म्हतस्य नेचं हृद्यं च लोलं

जारी चएडालिका चैव स्नेइमझी' स्वश्रुवकम् । म्रताञ्चीदरकौटाञ्च वध्यं कुर्व्वन्ति भक्षणे ॥

वश्यविधिः ।

पुनरपि प्रमदां वश्णीकर्त्तुका मेनाशोकाष्टम्यां अशोक-टक्षतखे गत्वा रक्ताम्बरं परिधाय एकाग्रचित्तेन अतौवो-त्कखिताश्यो भूत्वा कुरुकुझायोगं विधाय मदन फर्स भक्षयित्वा कार्माचिका(?)रसेन तिखकं [परिधाय] 'वश्यानुरक्तचित्तेन मन्त्रं जप्तव्यम्। तचायं मन्त्रः— ॐ 'हौः अमुकौ" मे 'वश्मानय स्वाहा। सप्तास्वरमन्त्रेख वा स्वाहान्तेन वा नाम' प्रविदर्भ्य मन्त्रं जपेत्। देवतान् वश्ं करोति किं पुनः क्षुद्रमानवान्। महाकाखोऽपि वशी-कतो हारौत्या महायसिख्या अनेन कुरुकुझामन्त्रेखेति—

'N को । 'A omits. 'NC 👻 । <sup>1</sup> ANCBa ॰दात्त्त•। <sup>9</sup> बाष...वच्चे only in Ba. <sup>9</sup> Ba मखा•। <sup>10</sup> ACBa •यात्रं। \* Ba मखा• : 11 AC तथा बग्रवं, NBa तथा बग्रेंग। <sup>12</sup> АС очто, Ва очто 1 <sup>13</sup> АС одинто 1

ततस्तु [वि]लिखेत् मन्त्रं होमकुण्ड अमागतः । शान्तिकं वर्त्तुलं कार्व्यं इस्तमाचं तु स्ट्रचयेत् ॥

यथा वध्ये तथाऽउत्तष्टौ मार्गे विंघत्यक्रलम् ॥ इस्ताईं च भवेच्छान्ती इस्तमाचं तु पौष्टिके। दिपच्च मारगेऽज्र्षं यथाऽरकष्टौ "तु वश्यके॥ प्रति"यत्स शान्तिकं होमं पौर्श्वमास्यां तु पौष्टिकम्। त्रभिचारं चतुईश्यां ऋष्टम्यां वश्यकर्माणि ॥ इति। ग्रुपरे-

ंत्रय होमकुर्रेडविधिं वक्ष्ये— शान्तिके शान्तचित्तेन पुष्टिके पुष्टिचेतसा । वध्ये चोलग्छचित्तेन उद्विग्नेन तु मारगे॥ शान्तिके मग्डला कारं वाखाकारं तु पौष्टिके । वध्ये चार्डचन्द्राखं खधातुरिव मारगे॥ इस्ता"यामं भवेच्छान्ती हिइस्ती पौष्टिके ततः ।

बस्तिविधिः ।

सचान् वध्यान् मे कुरु स्वाद्या अँ हीँ औं हुँ हँ वाँ हाः' अनेन मन्त्रेण वाखग्रिमण्डलोपरि 'मण्डलस्थपद्म-भाजने भक्तादिकमस्टतमयं पार्दसहग्रं हट्टा च्रश्च'रेखाधि-षाय भगवत्ये सर्व्वभूतेभ्यो दौयते । अ मुरित्यनेन सर्व्व-पुजादिकं विसर्ज्ञयेत् । एतेन महाविघ्रशान्तिर्भवति ।

- ¹ ANC ०मेग। \* ACBa उद्धलि ।
- <sup>6</sup> AC पूर्वे । \* Ba नाच ।
- <sup>ь</sup> Ва खस्त ।

- ° ANC समन्ते च ।
- <sup>1</sup> AC जाई ।

- \* Ba o yu ray o 1
- ' AC इसे, Ba इसे।

असक्षक्सासाधनम्।

त्रर्श्वचन्द्रं समालेखं वध्याकर्षं गयोस्तया ।

होमकुर्ग्ड समुद्दिष्टं दिशो भागं विनिर्द्धित् ॥ उत्तराभिमुखो भूत्वा मन्त्री श्रान्तिकमारमेत् । पौष्टिकं तु सदा 'पूर्व्वे त्रभिचारं तु दक्षिणे ॥ पश्चिमें तु सदा प्रोक्तं आकर्षोचाटनादिकम् । ग्रभिचारं सदा कर्ष्णं पञ्चरङ्गेन वध्ययोः ॥ तिसतगडुलक्षौरेग घतेन मधुना सह।

पञ्चाम्टतेन(त) युक्तेन शान्तिकं पौष्टिकं मतम् ॥ समिधानि च सर्व्वाणि श्रीरदृश्चसुगन्धयोः ।

भक्ष्यं नानाविधं दद्यात् वल्तिं वा सार्व्वभौतिकम् ॥

ग्रीफोऽभिचारतमांणि कुर्यात् सर्व्वाणि साधकः ॥

शान्तिकं शरत्काचे तु हेमन्ते पौष्टिकं तथा।

प्रदोषे शान्तिकं प्रोक्तं प्रत्यूषे पौष्टिकं तथा। मध्याहे ऋईराचे वा प्रकुर्व्यादभिचारकम् ॥ न हिं होमकर्माणः सङ्ख्यां ये चैव वदन्ति च। ते त्राचार्या महाशान्ता बुद्दशासनसमाताः ॥

'श्रर्श्वचस्तं खनेट् भूमौ श्वेतरङ्गं तु दापर्यत् । पार्श्वयोस्तु समासिख चक्राकारं समन्ततः ॥ पौष्टिकं तु दिइस्तकं एकइस्तं ततः खनेत्। चतुरसं समं तेन बेखं च पीतगैरिकैः ॥ त्रभिचारकं चिकोगं तु विंग्रत्यङ्गुलविस्तरम् । खनित्वा विंश त्यर्धं च ज्वालामालाकुलं लिखेत्। **Z**00

4.

रागचेतसस्वन्धे [च] द्वेषिखः परदूषकाः। गर्व्विता मोइयुक्तास्ते वर्ज्जिता बुद्वशासने ॥ इति द्वोमकरखविधिः।

'त्रान्यस काखदष्टी यस्तु कामेन' गुरूपदेशतः काखं ज्ञात्वा ज्ञात्मानं भेषंनागरूपं ध्वात्वा सितवर्णं खह्व देष्ट-दलकमलोपरि प्रज्ञामण्डलस्यप्रज्ञाबीजं महासुखास्टतं पिबन्तं चक्षुम्यीं निश्चार्थ साध्यं शिरश्वश्चर्मुखइस्तग्द्य-पाइपर्य्यन्तं स्वन्तं एकाग्रहढचित्तेन ध्यातव्यम्। नोचेंट् वा पोषधयुक्तां ग्रनामिकां पुर्व्वोक्तमण्डलबीजस्थां सुसा'ध्वी-क्तय बीजयुक्तेन घण्टाधः स्पृत्रेत्। सगुडं दत्त्वा तर्ज्ञनिकया वा जीवस्वया वस्त्रेणाच्छाच नोचेदना इतेन पूर्व्वोक्तस्यानेषु स्पृग्रेत्। पूर्व्वपोषधं दातव्यं नोचेत् ग्रण्मिग्डलस्यं खवन्तं ध्यातव्यम्। सुरघोषटज्जनं मधुना पानं दातव्यम्। अज्ञ-न्यासं इसीन सदा कर्त्तव्यम्। चितत्त्वेन दष्टं मोशितव्यं रतेनोत्तिष्ठेच सन्देशः। पुनः फणीन्द्रेण गखे बद्धा दष्टं चम्बु पीडितं सं नीयमानं खगेन्द्रेण सं प्रविष्टं निर्विधं भवेत्। अपसरत् सतारकाचन्द्राद्धो ध्यातं जलाविल-कपाक्तिकमिव स्तय(न्ती)किव्विषं भवति नान्धया। इष्टं गोविन्दमिव दष्टं सुप्तमनन्तभोगोपरि शौराभोधिपयः-चातं निविधं भवति नान्यया ।

<sup>1</sup> A सिद्धे• । <sup>2</sup> Ba omits the concluding portion from here. <sup>3</sup> AC कावेन । <sup>4</sup> A • स्वान्ध्र व । <sup>5</sup> AC • दवे थ• । <sup>1</sup> A • भ्याद्ध्र व , N• भ्याद्ध ल । <sup>5</sup> AN स्वचीवटक्षण• । <sup>6</sup> A वद्ध• । युज्ञाकुर्दुक्तासाधनम् ।

त्रातातीतं च शान्तं स्तोभनं कुरुते परम्। शुत्तं विषहरं ग्रेयं पीतं स्तमाकरं पुनः॥ [संक्रामखं च रत्तेन] छण्णेन चाजनं मतम्। चतुर्भुजं यथायोगं चतुर्वीजसमग्वितम्। स्तमानोचाटनं न्यासं स्तोभनं कुरुते ध्रवम्॥

परस्तमामेरुः प्रयोक्तव्यः किन्तु स्तोभनं चासनं कर्त्तव्य-मानाम्वितं प्रसिधानं यो रुखाद्वि खइस्ताभ्यां मुखाधि-कर्श्वनासिकां स गुरूपदेश्रतो इंसोचारसेन विषं इन्ति । मुघ्या विषमाद्यधा संक्रामयेत्न सन्देष्डः । स्वविरेचकयोगत-स्तत्त्वं व्योषभक्षर्सा द् विषं नश्यति । समुद्रजसौवीरं पान-योगाच विषं इन्ति । चकाज्कितं खेतफसिनं पुनर्नरैं-र्निःशज्कं ध्रियंते (फसौ)---

> गुहो सिही<sup>°</sup> चन्द्रो सुजो एक येसां<sup>′</sup> सापुड । <sup>°</sup>रुठेख काख कि करद्र सो बापुड ॥<sup>°</sup>

> > ॥ शुक्लकुरुकुखासाधनं समाप्तम् ॥

<sup>1</sup> A तीरं। <sup>9</sup> N भूंतं। <sup>9</sup> AC ॰ माया। <sup>9</sup> AC ७ माया। <sup>9</sup> AC ७ मार्चे। <sup>1</sup> C एक खांसां। <sup>9</sup> C कालि। <sup>10</sup> छाया— गुष्टः सिंष्टचन्द्रः दर्थ एको नेवां सर्पेः (१ सम्प्रात्)। वटः कालः किं करोति स वराकः व

\* AC TETTO I

- · A मचाकार ।
- \* AC ज़रा 1

<sup>1</sup> AC •विसरोम•।

स्वहृद्याद्यस्वरेख चन्द्रमण्डलं ततः सपरं बीजमधो वहि-विश्व्यितं चतुर्थस्वरभेदितं ततो बीजान्निःस्तत्य मरौचि-जांलैर्दश्वदिक्स्थितान् सर्व्वलोकधातूनवभास्य श्रीकुरु-कुल्लारूपेखावस्थाप्य पुनरागत्य तस्मिन्नेव बीजे प्रविष्टान् मरौचिजालान् विभावयेत्। ततः पश्चादाकाश्रदेशे पुरतः दिरष्टवर्षाकारां ज्वलितपिङ्गोर्श्वमूर्ध्वजां पञ्चकपालश्रिरो-धरां तार्श्याक्तनां वजपर्यक्वनिषसां श्रुक्तप्रभामण्डलान्वितां घड्भुजां सव्यावसव्यप्रयमकराभ्यां चैलोक्यविजयमुद्रा-धरां दितीयवामद्ष्टित्तवाहुल्तिकां चवयीवनगवितां घरां परिशिष्टभुजद्वयेनाश्रस्त्वकमण्डलुधरां सन्टक्राररमं विश्वतीं कनकवल्यपूरितबाहुल्तिकां नवयीवनगवितां सितवस्त्वपरिधानां श्रुक्तकच्चुकोत्तरीयां सर्व्याभरत्यभूषितां पञ्चतयागतमुकुटां हृदि सितोत्पलवरटके चन्द्रमल्डले तदीजं विन्यस्य विभाव्य च एवमइङ्गारं कुर्य्यात् श्रह्मेव

त्रसिखुखितविकाशामोजसक्काशनेचा-मभिनववनखद्सीहारिसर्व्वाक्रशोभाम् । स्फुटवखयचापस्फूर्ज्ञदिष्टाक्कुशाक्कां प्रखमत कुरुकुक्कां कामसर्पापहन्त्रीम् ॥ प्रथमं तावत् भावनादौ पञ्चगन्धोपखिप्ते विजने प्रथिवौ-

प्रदेशे हृष्टचेता व्रती म्टदुविष्टरे चोप'विश्य ततः पश्चात् हृदि रक्तरेफेग स्त्र्य्यमग्डलं ज्वालामालाकरालिनं ततः

नमः कुरुकुसाये ।

181.

साधनमालायां

वुरुवृद्धासाधनम् ।

कुरुकुसा भट्टारिकेति । ततः खहृदि आदिस्वरसम्प्रतचन्द्र-मर्रा स्थमप्टमं बीजं तस्योद्गवपचोपचारपूजान्वितो नानाविधदेवीः पूजासजाखविसरैः पूजयेदिति पूजा, पूजयित्वा परमकारुणिको योगी भक्तिनम्नः कायवाक्-चित्तेन वन्दयेदिति वन्दना, वन्दयित्वा च पापदेश्रना-'पुण्यानुमोदनादिकं कुरुते। यत् इतं मया पापकं कर्मा कारितमनुमोदितं तदद्यं भगवत्याः प्रत्यक्षतो देशितं सर्व्वमिति। तदनु बोधिचित्तं बिभर्त्ति। भवसागरे पतितान् सचान् तेषामुद्धरगं कर्त्तुं चित्तवजं श्रेष्ठं करोम्यहं इति बोधिचित्तोत्पादः । ततः पश्चात् चतुर्व्रह्मविहारान् तान् भावयेत्। तदनु सर्व्वभावान् विचार्यं प्राज्ञतकायपरि-त्यागाय स्वभावभुडमन्त्रमामुखौकुर्व्वन् श्रन्यतां चैसोक्या-तिमकां विभाव्य मन्त्रेणानेन खचित्तमधितिष्ठेत- ॐ ग्रन्यताज्ञानवजस्वभावात्मकोऽहम्। पश्चात् पूर्व्वाहितप्रणि-धानबलात् सत्त्वार्थमभिवीष्टमाणे मन्त्री दिव्यकाय-मुत्पादयेत्। मन्त्रन्यासक्रमेग दिव्यकायस्त्रचना। तदन्वा-काश्रदेशेंऽष्टमं बीजं तेन निष्यन्नं पुण्डरीकं विकसितं तस्रोपर्य्यष्टमं बौजमर्डेन्दुबिन्दुभूषितमधः षष्ठस्वरभेदितं तत्परिणतं विश्ववज्ञं तेनं वज्जमयौं भूमिं वजवितानं वजप्राकारं च चिन्तयेत्। ततो मध्ये एकाराक्तति दिव्यं धर्मादयत्तानं शुक्तं विभावयेत्। तनाध्ये शुक्तमष्टमं बीज-मधों वहिविभूषितं मूर्डनि चतुर्थस्वरभेदितं सविसर्गं

- AC omit oप्रखानुमोदनाः ।
- <sup>3</sup> AC omit.
- <sup>b</sup> N ०पर्य्यन्त•।
- 1 AN •मध्ये।

- \* А तरयाा, С तरये।
- \* N ॰ चमं, C ॰ वरमं ।
- <sup>6</sup> AC omit.

<sup>2</sup> A •साधनमा• । 3 AC • 484. 1

1 C •दमा।

तस्वोद्भवशुक्ताष्टदलकमलं तस्वोपरि किञ्चल्के सतमं बीजं तस्वोझवं स्वय्थं तस्वोपर्याद्यस्वरसम्पूतं चन्द्रस्वयं अशौत्वनु-व्यज्जनैर्व्याज्जतं चन्द्रमा'दर्शातम्तं दाविंग्रस्रष्टर्णावसू-षितं चनयोर्माध्ये युक्ततदीजपरिणतमुक्तोत्पलकलिकायां खचित्तं प्रविष्टं चिन्तयेत्। पश्चात् चन्द्रासनरवीन्दुचित्ते-रेकौभूतं द्रवमिवात्मानं विभाव्य ततः पूर्व्वमुक्तकुरुकुसा-कर्पमात्मानं विभावयेत्। ततो विभाव्य खह्वदि रेफ्रेख स्रय्थं विभाव्य तनाभी बीजं पुनरपि भावयेत्। तदुद्वव-रग्रिसमिराक्तव्यामिताभनायमानौय गुद्धेतराभिः पूर्जाभिः तं सम्पूज्य चाभिषेकं याचयेत्। तचेषा याचना, त्रुभि-षिञ्चन्तुं माममिताभनाथ इति । ततस्तेनामिताभनाथेन पञ्चाम्रतपूर्णान् खहृद्यात् स्फारितान् ৰূলগান विभावयेत् । ततस्तैः पञ्चान्दतपूर्णकलग्रैः संस्नापयेद् भग-वन्तमिति। ततस्तान् कल्ण्यान् स्वहृदि प्रविष्टान् चिन्तयेत्। ततो विन्यस्य मूर्धामिताभनायं चिन्तयेदिति। तत-स्विसन्थं भावनां विभाव्य न्यासं इत्वा मन्त्रं जपेत्। न्यास-मन्त्रस्योबारः--- षष्ठस्य टतौयबौजमर्बेन्दुबिन्दुभूषितमधः पञ्चस्वरभेदितं स्तनादूर्खे शिखरभागपर्यन्तं न्यसेत्, शुक्त-माद्यस्वरसभूतमईन्दुविभूषितं न्यसेत् कछ, रक्तं वतीयस्य ततीयं बीजमबेंन्दुविभूषितं अधो वहिविभूषितं चतुर्थ-खरमेदितं न्यसेत् नाभ्यधोवस्तिपर्य्यन्तं, पौतं प्रवमस्य दितौयं बीअमर्बेन्दुविभूषितं न्यसेत् पाददयंपर्य्यन्तं, इरितं प्रथियातेजोवायुराका शस्त्र पच्चमं हिं जँ सँ गँ स्तँ सँ जः हुँ वँ होः खँ रँ शिरसि च इदये मूर्द्रि माभी च कण्छे इत्या

न्यासं इरति विषं काखकूटादिसमावम् । अधातो मूल-मन्त्रस्योबारः — आदौ वर्णेश्वरं दत्त्वा ततः पञ्चमस्य पञ्चमम्, सप्तमस्य पञ्चमं चान्ते तदिन्दुदयभूषितम्, ततः प्रथमस्य प्रथमं बौजं पञ्चमस्वरभेदितम्, 'षष्ठस्य दितौयं बौजं पञ्चमस्वरभेदितम्, पुनः प्रथमस्य प्रथमं बौजं पञ्चम-स्वरभेदितम्, षष्ठस्य व्रतीयं बौजं [पुनः षष्ठस्य व्रतीयं बौजं] तत् प्रथ[मैकादग्रे]न विभूषितम्, सप्तमस्य चतुर्थे बौजं त्रिधो वहिविभूषितं मूर्द्वि चतुर्थस्वरभेदितं झत्वा अन्ते सविसर्गकम्—

नमञ्चान्ते पुनर्दत्वा वौषडन्तं तु योजयेत् । स्वाद्या चैव पुनञ्चान्ते स्वं सर्व्वच कारयेत् ॥ सत्तैः पच्चदश्रभिवीं जैर्मं न्त्रमछरसङ्ख्या । जपेस्नसं द्योमयेदशांशकेन कुसुमादिकाः ॥ सब्ये प्राणप्रवेशेन सरविश्रशिंगतैर्बन्धनम् । सब्ये वामे च इत्वा प्राणवन्धं कुर्य्याद् जापं सदा मन्त्री ॥ स्कटिकमुक्ताफलेनास्रस्त्चकेणाप्टोत्तरश्तेन गुसिकाः स्त्वैं ग्रन्थयेत् । प्राणनिर्गमकाले न चास्रये द् गुसिकाम्— प्राणावेशे जपेन्मन्त्रं यदीच्छेत् सिक्विमात्मनः ।

ॐ धः कुरुकुस्ते हौः नमो वौषट् स्वाद्दा— देव्या हृदयमन्त्रः। ॐ श्वेते हुँ फट् शिरः, ॐ श्वेतजटिनि, स्वाद्दा शिखा, ॐ रत्नामिताभपग्न[सम्म]वायेति कवचम् ॐ (चन्नु)समन्तचन्नुविशोधने स्वाद्दा नेचम्, ॐ भयनाशनि

<sup>1</sup> AC repeat. ' AC repeat षष्ठस्य......•भेदितम् । <sup>3</sup> AC • घडं। ' AC • न्लाद्यर• । ' A गतं ग• । <sup>6</sup> C • न्दर्ग । ' AC स्तर्भ स• । ' A • क्रु• । 48

चासनि' चास चास' चासय चासय' सर्व्वनागयष्ठभूतान् भटि' तटि वैतडि' श्वेते श्वेतजटिनि हुँ हुँ फट् फट्' खाहा अस्वम् । मुक्ताफखाष्टस्त्वेख मन्वजापः। पञ्चास्टतं भच्चं शोधयित्वा मन्त्रितं ॐ आः हुँ इति चष्ठरेख । चितच्वैस्तद्धिष्ठानम्, अधिष्ठानात् मन्वसिंह्रिरिति ।

खहृदि त्रादिखरं ध्यात्वा कपाखनयोपरि पद्मभाएडं तनमध्ये पञ्चबौजानि ततो बौजानिःसृत्य पुस्तीरमसयं गत्वा पुनर्जालन्धरं यावत् ततो जालन्धरगतान् तथा-गतान् बोधयेत् । तान् सर्व्वानेकीभूतान् द्रुतं चन्द्रमण्डल-रूपं पश्चेदस्टतम्, घण्डिकारन्ध्रमा गेंग संवदस्टतं स्तन्ध-धात्वायतनानि प्रौणयेत्। प्रौणयित्वा तत्पाचे च तिष्ठति। तच घण्टिकोपरि हुँकारमध्ये मुखविस मिनतं तचोपरि अँकारं पग्नित्। ततः खह्लत्यद्रभाग्हे ज्ञानामृतं खच्छम्, ततो यँकारपरिखतं वायुमण्डलं ध्वजाङ्कं धन्वाभं नौलम्, तचोपरि रेफेखाग्निमण्डलं चिकोखाकारं ज्वालाङ्कितम्, दीष्यमानां शुतेजसा तस्योपरि नाभ्यकं शुक्तमष्टपचसंयुक्तं सकार्शिकं सनासं मेड्रगतपर्य्यन्तं चिन्तयेत्। तन्मध्ये ष्ठीःकारं ज्वालामालाकुलं सुदीप्तं तत्परियतां कुरुकुक्तां भगवतौं ज्ञानाम्हतेन सन्तर्पयेत्। पञ्चतवागतैरधिष्ठितां तां विभावयेत्। एतज्ज्ञानास्तवर्षिणौं ध्यात्वा सर्व्ववारं विषाभिभूतानां योजयेत् मन्त्रवित् सदा ।

- <sup>1</sup> AC omit. <sup>3</sup> AC जासे बासे | <sup>3</sup> AC खामय खामय | <sup>4</sup> AC मति |
- <sup>6</sup> A वैरटि। <sup>6</sup> one पट् is omitted in AC.
- 1 AN omitmie |
- \* AC नेत्र• 1

<sup>8</sup> C •विड• ।

- ACBa विभूष• |
- <sup>3</sup> AC omit •प्रद•।
- <sup>1</sup> A सन्धाः ।

- <sup>6</sup> ANC omit.
- С ॰परिपठि॰ ।
- \* C omits.

क्तालचयं विभावी स्यात् तार्ध्यचूडामणिः स्वयम् । त्रज्ञलातचक्ररूपेण मन्वरूपेण साधकः । सदानन्दो जपेद् योगी सोपदेशः सुनिर्ग्णयम् ॥ त्रनन्तादिकुलिकान्तान् नागान् न्यसेत् सर्व्वेषु स्थानेषु— त्रस्रराणां पुरा न्यासं स्वराणां च विश्रेषतः । तत्पञ्चादनन्तकुलिकौ केश्वन्धनस्थितौ ॥ हेमाभस्तस्वकः कर्ण्यसूषाठतोद्यमः शिरः<sup>°</sup> । मण्विन्धे मद्यापद्यस्तप्तचामौकरप्रभः ॥

त्रथ मन्त्री विषमपद्दन्तुकामः शुक्लप्रतिपदमारभ्य चिसन्थ्या'यामयुतमेकैकमेवं प्रतिदिनं भगवतौमूर्त्ति-मवस्वब्य शुक्लवस्त्रं परिधाय प्राष्टत्य च गाचं तदनु स्वहृदि चन्द्रस्वशुक्लहौःकारपरिखतमष्टदस्तकमसं 'योनि-पर्य्यन्तगतनासं विभावयेत्। तद्दलेषष्ट समरान् अष्ट-स्वरपरिखतान् हृष्टतुष्टपुष्ट'कष्णरक्ताननुकमपठि'तान् स्वनासिकापवने प्रेरितान् उड्डौय स्वनासिकासव्येतरेख निःस्तत्य साध्यस्य विषातुरस्य दक्षिण्वनासिकाविवरेण प्रविष्टान् सरभसमासूनविशीर्थतया निर्व्विषौक्षत्य अष्टा-द्यसरान् किञ्चित् शुक्लान् पचयुतान् विचूर्ष'येत्। इति विचिन्त्य विषातुरस्य दक्षिण्वनासापुटविवरेण निःस्टता इति चिन्तयन् योगौ पद्यादश्रमासाभिधातं कमण्डसु-जसाभिषेचनं कत्वा विषार्त्तमुत्यापयति।

\* The author's name is given only in N.

े ANC •तन्तान्त• ।

A दध्यप्रमत्र ।

\* AC यापवेत् ।

# । 'हतिरियमाचार्यश्रीकण्णपादानाम् ॥

दाशष्टकुरुकुझासाधनं समाप्तम् ।

॥ श्रीमन्मायाजालमहायोगतन्त्रात्ं षोडग्रसाहसिका-

अनेनैव च मन्त्रेण द्ध्यद्ममर्कपचंत्रं इत्वा भोजयन् मन्त्री इरेट् विषसागरान्। पूर्णकुमां दक्षिणावर्त्तप्रज्ञं वा एकविंग्रतिवारान् परिजप्य उदकं पाययेत्ं विषातुरान्। शुक्तं ध्यानं सलाटे बिन्दुरूपं निर्व्विषीकरोति। पीतं ध्यानं स्तमानं करोति। रक्तं ध्यानं नागरूपं विषस्तोभं कुरुते। रक्तं ध्यानं विषसंक्रामणं कुरुते। इरितं ध्यानं प्रत्युज्जीवनं कुरुते। इति ध्यानविग्रेषः कथितः।

साधको भावितात्मा स्यात् तार्श्वचूडामणिः स्वयम्। तचस्वश्व जपेन्मन्त्री चिसन्थं सुसमाहितः ॥

ईहग्रेराभरखैरुग्रैर्भूषितो मन्त्रवित् सदा॥ कुरुकुझारूपसंस्थितः गरुडोपरि समासौनः साधयेत् सचराचरं रवमनेनानुक्रमेख।

यत्त्रोपवीतकिथया स्थितः कर्कोटकः सितः । वासुकिर्मेखलायां तु एन्नपद्मामलद्युतिः ॥ कुन्दबन्धकसङ्काशी पद्मशङ्घी च पादयोः ।

JOE

संश्लेपेग तारोद्ववकुरुकुझारूपमात्मानं विचिन्य धर्मोदिये साध्यं दृष्ट्वा खह्वदयस्वज्ञानरग्रिमना तमभिषिञ्च्य परिग्रुडं सम्पुटाज्जलिकं वश्रीभूतमारक्तवर्णं ध्यायादिति वश्यविधिः ।

त्रथ भगवत्याः कुरुकुझायाः साधनं वच्छे। प्रथमं ताव-न्मन्त्री सुखासनोपविष्टः पटादिगतां कुरुकुझां बुडवोधि-सत्त्वांख पुरतोऽवलम्व्य मनोमयौं पूजां विधाय प्रणिपत्य चिश्ररणगमनादिकं कुर्य्यादनेन----

> रतन्वयं मे शरणं सर्व्वं प्रतिदिशाम्यधम् । अनुमोदे जगत्पुख्यं बुद्वबोधौ दधे मनः ॥

उत्पादयामि वरबोधिचित्तं

निमन्वयामि बहु सर्व्वसच्चान्।

इष्टां चरिष्ये वरबोधिचर्थां

बुद्वी भवेयं जगती हिताय ॥

'इत्यादिना बोधिचित्तं उत्पादयेत्।

तदननारं ॐ खभावशुद्धाः सर्व्वधर्माः खभावशुद्धोऽइं इति वारचयमुद्याय्यं खभावशुद्धमधिमुख श्रन्थतां विभाव्य खहृद्याद्यखरसमावे चन्द्रमण्डले ताँकारं रश्मिमालिनं विचिन्त्य तदुद्भवरश्मिसमूहैईशदिग्लोकधातूनवभाख सर्व्व-सत्त्वान् वशीक्तय तस्मिन् बीजे कुरुंकुस्तात्मदेहं प्रवेशेना-त्मानं कुरुकुस्तारूपं पश्चेत् रक्तवर्णां पद्मस्र्य्यासनवज्ञ-पर्य्यद्वनिषयां सुप्रभामण्डलां षड्भजां सब्यावसव्यप्रवम-

ा इत्यादिना.... व्येत् is found only in Ba. IN सज़द.

भुजाभ्यां चैलोक्यविजयसुद्राधरां दितीयदक्षिग्यवामकराभ्यां अङ्गुशरकोत्पलधरां परिशिष्टकरदयेन आकर्णपूरित-धनुःं शरां सष्टक्राररसविश्रमां कनकवखयपूरितबाहु-लतिकां नवयौव'नोडतां रक्तवस्वपरिधानां रक्तकञ्च-कोत्तरीयां सर्व्वाभरखभूषितां पञ्चतंयागतमुकुटाम् । ह्वदि रक्तोत्पलवर्टके चन्द्रमण्डले बन्धकजवाकुसुमसन्निमं ताँकारं विन्यस्य एवं विभाव्याइङ्कारं कुर्य्यात् त्रइमेव कुरुकुस्ताभट्टारिकेति । ततो नानाविधदेवताभिः पुजास्र-जालविसरादिभिः पूजितं संस्तुतं दृष्ट्वा वायुमण्डलारूढं हदि त्रङ्गग्रेन विद्धा साधनौयस्य हृदये उपविषय साटोप-मुचारयेत्। रत्नोत्पलकलिकानिभेन शरेण साध्यं पुनः पुनर्व्विवन्धयेत्। तचायं मन्त्रः- ॐ कुरुकुक्ते हौः अमुकं वश्रमानय होः स्वाहा। ततः साध्यं विद्वसौभूतं पादयोर्निपतितं हट्टा प्रेषयेत्। एवं चिसन्थं भावयतो नित्यं श्रक्रमपि वश्रमानयति । पूर्व्वसेवाऽस्य अभिनवपटे केशाद्यपगते पोषधिकेन चित्रकरेण प्रच्छने प्रदेशे पटो लेखयितव्यः। एवं निष्यन्ने पटे प्रतिष्ठिते शुभे अइनि तस्यायतः सितचन्दनेन मण्डलकमुपलिप्यं घतप्रदीपं प्रज्वाच्य पञ्चोपचारैभंगवतीं च सम्पूज्य श्रयुतं जपेत्। तचायं मनवः--- ॐ कुरुकुक्षे हौः खाद्दा । ततः सर्व्वकर्म-समर्थो भवति ।

॥ षड्भुजकुरुकुक्ताभट्टारिकायाः साधनं समाप्तम् ॥

| ł | ANBa •नवतां | 2 | ACBa ॰ जासे   |
|---|-------------|---|---------------|
| ï | A सानप॰ 1   | + | А ∘को ।       |
| 6 | A TEL       | 5 | AC • जिस्स् । |

₹⊂0

- <sup>4</sup> A •বিহামি• ।
- । AC  **ज्ञार**० ।

'AC ०कारुग्रौं। 'AC ०व्वीपरि ।

कुरुकुज्ञामद्तं नत्वा वध्ये तत्साधनं स्फुटम् ॥ ंइह तन्त्रे भावनाधिकतो मन्त्री प्रातः शयनादृत्याय हृदये रँकारपरिखतस्त्र्य्यमण्डले रक्तडौःकारं दृष्ट्वा तत्करर्णवैध्यमाणकुरुकुझाभगवतीं अग्रतो दृष्टा पच्चो-पचार मेधैः सम्पूच्य तस्याः पुरतो रत्नचयं मे शर्. मित्यादिगाथां ेचिः पठेत्। ततस्तिदुःखदुःखितान् सचान् मनसाऽवलास्य तदुःखोडरणलक्षणां महाकरुणां भावयेत्। ततो धर्म्मपुन्नचयोर्याच्चयाइकस्वभावयोरभाव-स्वभावामदय विज्ञतिलन्नरूणां श्रन्यतां विभाव्य तनान्वेणाधि-तिष्ठेत्--- ॐ श्रन्यताज्ञानवजस्वभावात्मकोऽहमिति । तत-स्तदेवादयचित्तमाकाशे स्वर्थमण्डलं दृष्टा तन्मध्ये रत्त-ज्ञीःकारपरिणतरक्तोत्पचकर्णिकास्नर्य्ये तदेव बौजं ततः स्फुर्णमंहरणं कत्वा तचैव प्रवेश्य तत्सव्वं परिणम्यं त्रौंकुरुकुझारूपमात्मानं पश्चेत्, रत्ताष्टदलकमलमध्ये शवह्नत्मूय्योपरि अर्डपर्य्यद्वे तार्रंडवेन स्थितां स्र्य्यप्रभा-मण्डलां दिग्विदिशु अष्टभाशानपरिष्टतां रक्तवर्शां दिरष्टाब्दां ऊईपिङ्गलेकेशें शिरसि पश्चबुडमयीं पश्च-कपालधारिणौं सद्योमुख्डमालालङ्कतहारां दंघ्राकराल-वदनां ललज्जिह्वां रक्तवर्त्तुलवामारोपितचिनेचां क्रोध-श्रङ्गाररसां चस्थिमयचक्रौकुण्डलकण्ठिकारुचकमेखला-केयूरनूपुरक़तभूषणां मूलभुजाभ्यां च्राकर्णपूरितरक्तो-

हेवजतन्त्रसम्बन्धां चैलोक्यवश्रकारिग्रीम् ।

183.

इत्यनेन खयात्। ततोऽम्टताखादविधिना पश्चाम्टत-प्रदीपं निष्पाद्य सितहुँकारजवज्रमयी जिह्वां हत्वा चयक्षरेणाधिष्ठाय तेन कुरुकुझारूपमात्मानं प्रौणयेत्। ध्यानखित्नो मन्त्रौ मन्त्रं जपेत्। तथैव हौःकारं मंवेध्य स्थितां ॐ कुरुकुस्ने हौः खाद्दा इत्यष्टाक्षरमन्त्रमालां दीपमालामिव ज्जलन्तौं मनसाभिलिख द्रुतविलम्बितादि-दोषरद्दितो रक्तं बन्दनाक्षमालया जपेत्। कोटिजापेन

न उ फेडिग्र ग उं खित्तं॥

रसो परममहासुहत्रो

त्रक्खरमन्तं विवज्जियत्रों न उं सो विन्द ग वित्त ।

द्रव्यैः' सम्पूज्य तसिन्निव बौजे संहरेत्।

त्यसकलिकाशरयुक्तरक्तकुसुमचापधरां शेषभुजाभ्यां रक्तो-त्यसपाशाङ्ग्रश्मारिणौं चिन्तयेत्। तच्छिरःकण्ठहृदयेषु ॐ त्राः हुँकारान् पश्चेत्। ततः स्वहृत्पूर्य्यस्वरक्तोत्पत्त-कर्णिकास्त्य्ये रक्तहौःकारं दृष्ट्वा तद्रश्मिभिः सर्व्वतयागतान् सञ्चोद्यानौय प्रार्थ्य पञ्चाम्टतपूर्णकसश्चेः अभिषिच्चते। अभिषिच्यमानाया मुकुटे भगवानमिताभ उत्पद्यते। ततः स्वहृद्दीजादष्टौ देवौर्निश्चार्थ्य स्वस्ववोधिचित्तादि-

ર⊂ર

षद्गतिचकपतितान् सत्त्वान् वश्रीकरोति । सन्थांन्तरे तु भटिति निष्यन्नं कुरुकुझारूपमात्मानं विचिन्त्य पूजास्तु-त्यादिकं कुर्यात् । अतव्याखानादिसर्व्वकियां कुर्व्वाणे भगवत्यद्वद्वारेखैव कुर्य्यात् । ततो यथाश्यवनप्रणिधानानि कुर्य्यादिति ।

उपदेशयाच गुरुपरम्परायातो लिखते। स्वह्नदौजं सवदस्टतद्रवं हृदयादुत्याय मस्तं कं वामावर्त्तेन संवेध्य दक्षिणकर्णविवरेण निष्कृम्य दक्षिणकरे धनुर्गुणस्थश्रर-पुद्धविवरेण तत्कलिकाकर्णिकायां प्रवेध्य तद्रध्मिना तान् विकाध्य स्फुरणेन विभवगतं सत्त्वहृदयेषु प्रवेध्य तत्क-मलानि सच्चोद्यानीय पुनस्तचैव प्रवेध्य कलिकां झत्वा श्ररात् कर्णविवरेण मस्तकं दक्षिणावर्त्तीं झत्य सूमध्ये स्थित्वा श्ररात् कर्णविवरेण मस्तकं दक्षिणावर्त्तीं झत्य सूमध्ये स्थित्वा श्ररात् कर्णविवरेण मस्तकं दक्षिणावर्त्तीं झत्य सूमध्ये स्थित्वा श्रवधूतीमार्गेण कण्ठं हृदयनाभिपर्यन्तमहासुखालोक-स्थानां यथोपदेशं प्रविधेत् । ततः प्रज्ञोपायामलसमाधि-सम्भूतसत्सुखापूर्णमिव स्वदेहं चैलोक्यं च पद्वयेत् । तत्व्हणमिमां गाथां च स्मरेत्—

त्राइ ग त्रन गगमञ्झु नहिन उभव गउनिव्वाग। एहु सो परममहासुहत्रो गउपर गउत्रप्पार्ग॥

रुवं [पुनः] पुनर्यावत् सच्चान् वश्रीक्तय तान् महाबोधौ साक्षादेवं नियोजनन्नमो भवेदिति। रुवं साध्यस्य साध्याया वा कुरुकुल्लारूपभावितायास्तदीजं तथैव साधकश्ररात्

> आदिर्गान्तो न मध्यो नच्चिन तुभवो न तुनिर्वाण्यम् । एव स परममचासखदो न तुपरो न त्वात्कीयः #

\* AN •कमावर्त्तन ।

⁵ इराया----

49

AN •न्तरेण।

<sup>3</sup> NAN जिभगवत् । • N • इट्टरगामि० ।

<sup>1</sup> A सत्त्वासायें०। <sup>2</sup> A omits •क्रपेण। <sup>2</sup> This Sādhana is found only in AC: see fol. 34.

### ॥ संक्षिप्तकुरुकुझासाधनं समाप्तम् ॥

पूर्व्वोक्तविधानेन किन्तु खहृदीन्दी हीःकारवीज-निष्यन्नां रक्तवर्थां दक्षिगेन शरोद्यतहस्तां वामेन रक्तो-त्यसधनुर्धारिगौंध्यायात्। तत त्राकर्षपूरितधनूरक्तो-त्यसकलिकानिभश्ररेण साध्यं पुरतो विचिन्त्य हृदि विन्धयेत्। पूर्व्वोक्तमुद्रया हृदूर्णाकण्डमूईसु विन्यस्य ततो जापः--- ॐ कुरुकुम्ने हीः देवदत्तं वश्मानय स्वाहा।

ेनमः कुरुकुलाये ।

#### 184.

## । इतिरियं सहजविसासस्य ॥

॥ श्रीहेवजतन्वक्रमेग स्वाधिष्ठानकुरुकुत्तासाधनं समाप्तम्।

विधायासादितं पुख्यं कुरुकुक्तात्वसाधनम् । तेन सर्व्वजनाः सन्त वध्यबोधिनियोजने ॥

साध्यकरस्थण्ररकसिकायां तद्रश्मिविवुडायां तथा दक्षिण-कर्णेन प्रवेश्य तथैव 'गत्वा तथैव स्थित्वा तथैव प्रविश्य तत्स्थानं गत्वा तथैव तिष्ठेत् श्रीकुरुकुझा रूपेण च हीःकारं मदनातपर्चनिहितमित्याद्युक्तम् । ततोऽवश्यं सा साध्यसाधकपरवण्ण्ह्रदया सर्व्वकार्य्यकरणोत्सुका भवतौति । कुरुकुझां नमस्यामि सितवर्षां चतुर्भुजाम् । इषुकार्म्मुकइस्ताभ्यां सितोत्पलाभयप्रदाम् ॥ पद्मासनस्थितां दिव्यां [रक्तताटद्कमौलिकाम्] । दंष्ट्राकरालचिनेचां पिङ्गोर्द्वकेण्मूर्डजाम् ॥

त्रय सुखासनोपविष्टः स्वह्नदये चन्द्रमण्डलं तद्परि हीःकारं दृष्ट्वा सितवर्णस्फटिकोऽयं ग्रुभज्योतीरभिविस्फु-रितान् तद्रश्म्याक्षष्टशुभ्रबुबनेधिसच्चान् पुरतः पूजयित्वा शिरसा प्रणम्य तदयतः पापदेशनापुण्यानुमोदनां ततः परिणामनां चिश्ररणगमनबोधिचित्तोत्पादनं कत्वा चतु-र्ब्रह्मविहारान् भावयेत्। परहितचिन्तां मैचौं परदुःखनाग्र-कियां करुणां परसुखतुष्टिं सुदितां परदोषोपे[श्रासुपे] श्रां भावयेत्। ततः श्रन्यतामन्त्रमुचरेत् अ श्रन्यताज्ञान-वजस्वभावात्मकोऽहम् । अय पूर्व्वोक्तहौँ कारेण स्फुरण-संहरखं कत्वा आदिक्रमेण सितवर्णा कुरुकुछामात्मानं भावयेत्। खह्नदये सितवर्णाष्टदलपद्मं लौनं तद्परि स्वर्यमग्डलं तचैव हीँकारसम्भवां देवीं विचिचरूपां सितवर्णां चतुर्भुजां वामे चापधरां दक्षिगेनाकर्णपूरित-शरां वामे सितीत्पसां दक्षिगेनाभयइस्तां पद्मासनस्थितां दिव्यवस्त्रशोभितां श्वेतपट्टां शुकोत्तरौयां विकटदंद्रां चिनेचां जर्द्धपिङ्गलकेणां अमिताभमुकुटिनी स्वर्यासने स्र्यप्रमां नानाभरणभूषितां नौलानन्तवडवेशां रक्ततश्चककुण्डलां पौतण्ज्जपालकण्डिकां विश्व[वर्ण]कुलिककेयूरां इरित-

' This Sādhana is found only in MS B: see fol. 92.

' MS • হতশান• ।

<sup>2</sup> MS • झलियो ।

\* MS 1941.

मस्तकताखुकछेषु हृदये स्तनयुग्मके॥ कथां वक्षे पाददये न्यसेत् मन्त्रम्। योऽर्थसिखये सोभयेत् भुवननागान् आकर्षयेचासुरदेवता अपि ब्रह्मारुद्रादि-देवानपि किं पुनः क्षुद्रमानुषान्। उच्चारितो दि मन्त्रार्खा

अध पुरेक्षोभमन्त्रं कधयिष्यामि येन सिर्धान्त चिद्रशाः। ॐ कुरुकुक्ते अमुक चटत प य श हौँ फट् स्वाहा। अष्टसिडिनाम मन्त्रमिदम्। अष्टौ परौक्षा-प्रदायिकां अष्टैश्वर्थ्यतां भावयेत्। चिदशैरपि पूज्यते। अधापरध्यानं वर्क्ष्ये—

गुद्धात् गुद्धतरं जापं कथितं सित्तिहेतुना।

यस्या[श्व] जापमाचेग चैलोक्यं वश्रमानयेत्॥ ॐ कुह्कुल्ले हीः स्वाहा। श्तज्जापमाचेग चैलोक्य-विजयी भवति। सितवर्ग्येन निर्विषीकरगं स्फटिकेन लभते प्रज्ञां हेमेन वश्यां पुष्करेग विनाशनम्।

रता[य] भावनाः कत्वा पूजयेत् क्रमयोगतः । पूजां कत्वा दृढीकृत्य जापमन्त्रमनुस्मरेत् ।

कर्कोटकयत्तीपवीतां सितवासुकिमेखलां खणालधवलमहा-पद्महारभूषणां सितनन्दपनन्दोनागराजेन इतपाद-नूपुराम्। अथ पुनरष्ट'कुरुकुक्षानागाः इताझल्यों भूत्वा पादतले निवसन्ति। एवं समयसत्त्वं निष्पाद्य ज्ञानसत्त्वेन सहैकीकृत्य भावयन् पूजयेदिति। पूर्वादिदिष्ठ् अश्लोभ्य-वैरोचनरत्नसम्भवामोधसिड्यः। अग्निकोणादिषु लोचना-मामकौपाण्डराताराः।

३≂ई

' छाया----तत् कुरुकुक्तारूपं छत्वा ये इय्योऽइर्नियं वीजं क्रीः ते ददत्वये। गुरुवचने वृढं इत्तरा मानं भगति इयवरपादो विषायां कुरुत दानिम् ॥

## । इतिरियं सिद्धश्वरपादानाम् ॥

# ॥ सितकुरुकुझासाधनं समाप्तम् ।

चैस्रोक्यो[त्तमो]त्तमा विद्या सितकुरुकुझायाः । साधनं विषदन्तस्य सर्व्वकर्म्सकरं शुभम् ॥

गुरुवऋगे दिढ करि माणह भगऋ सबरपा विसढा करे हाणहुं॥

अइणिसि वीश्व इन्ते देह्यग्र।

तं कुरुकुलारूप करिये ह्यग्र

अचोपदेशोऽयम् —

पशुपर्ख्यादयः कोव्या सप्तसन्नेखेख चासुराः ॥ शतसहस्रेख मन्त्रेख वज्रगर्भाभिसम्बोधिपदं खभते ।

लक्षैकेन देवराजा प्रजा[सोकोऽ]युतेन तु।

अनुचारितोऽयुतं जपेत्, उचारोऽनुचारवर्ज्जितः अयुतसइसं जपेत्। एवं जापमाचेग वैलोकाव्यापी योगी गच्छेत् भुवनचतुई श्रम्। स्वेच्छादर्शनं ददाति। कथितं मन्त्र-साधने----

' A वच्चेग्र बन्धनं।

# ॥ हेवजकमकुरुकुछासाधनं समाप्तम् ॥

पशुपथ्यादयः कोव्या सप्तलक्षेण चासुराः ॥

सक्षैकेन वशो राजा प्रजासोकोऽयुतेन तु।

प्रथमं स्वहृदि रक्तवर्णं चन्द्रमग्डलं विभाव्य रक्तवर्णं हौःकारं पश्चेत्। ततः पापदेश्रनादिकं निवेदयेत्। पश्चात् ग्रन्यतां भावयेत्। ग्रन्यतायां स्थितो योगी रेफेण द्वय्यें पुरतो विभाव्य तदुपरि हुँकारं नौजवर्णें विभावयेत् मतिमान्। तत्यरिणतं विश्ववज्ञं तत्यरिणतां वजमयौं भूमिं वज्रप्राकारं वेजपद्मरबत्धनं च। ॐ रक्ष रक्ष हुँ हुँ हुँ फट् फट् फट् खाद्ता। पश्चाट् योगी रक्तवर्शं पद्मं तदुपरि चन्द्रमग्र्डलं तदुपरि रक्तवर्ग्रेडीःकारपरिणतं रक्तोत्पलम्, तदुपरि पुनश्चन्द्रमण्डलम्, तत्यरिणतां कुरुकुस्तामातानं विचिन्तयेत् अर्डपर्य्यक्वेन नाथस्यां व्याघ्रंचर्माष्टतकटिं पञ्चमुद्राविभूषितां ऊर्द्धकेशां च पिङ्गलकचां त्रमिताभनावशोभितशिखां धतुर्वाण-तथोत्पलाङ्ग्रहस्ताम् । अत्र स्थाननियमो नास्ति, नापि भोजने नियमः । ऋद मन्त्रजापस्तु क्रियमाणः यथा न कश्चित् प्रत्येति तथा कर्त्तव्यः । ॐ कुरुकुन्ने हीः स्वाहा ।

साधनमालायां

- \* AC जगदर्व । <sup>•</sup> N सत्त्वेऽत्र । <sup>6</sup> AC प्रखंतत्। A •स्तर•।
- <sup>3</sup> A ॰पलास्त॰।

- <sup>2</sup> A लगेहे।
- <sup>1</sup> AC प्रोधन्ते।

म्तानं कर्मा प्रकाश्य कुश्लमपि तथैवानुमोद्यं च तेषाम्॥ सर्व्वं काखव्यतीतं तदनु भगवतः सहुरोराज्ञयैव ज्ञात्वा ध्यायात् तद्यं सहजमनुपमं धर्मारूपं जिनानाम्।

ज्ञीःकारां गुयुतांस्तैर्गुरुसुगतसुतैः सार्धमात्रष्य बुद्वान् । यत्किच्चिज्जनाजनासुक्षतमनुमतं कारितं वा तदेषु

पश्चंस्तत् सौख्यसम्यद्गरमतिमुदितः सत्परार्थैकमूत्तिं ध्यायात्तत्सर्व्वसत्त्वेषहितहितमतिम्जानश्चन्यामुपेश्चाम् ॥ एतत् सर्व्वं समाप्य स्वहृदयकलितस्फूर्ज्जदर्कस्थर<sup>'</sup>त्त-

ग्लानैकापत्यबोधात् तदनु करुणया भावयन् सर्व्व-सत्तान ।

मायाम्॥ त्रादौ सत्त्वेषुं मैत्रौं हिततनयगतस्नेहरूपां विचिन्य

श्रीहेवजन्नमेग चिभवपरिगतज्ञाननिस्यन्दमूर्तिं थ्यायाद् रत्तोत्पलास्तं युतिदलितजगद्दन्दं निर्चाण-

अध्यासौनः ग्राणाने गहनगिरिगुहागह्नरकोधसन्थौ व्रप्ते वाऽय खगेहें कचिदपि विगतोपद्रवे वा प्रदेशे ।

मुद्गाखद्रागवजस्फुरदुरुकिरणासङ्गिपिङ्गोर्द्धकेशीम् । यामेकाग्रं विचिन्त्य चिद्णपुरवधूदोर्चताबन्धनानि प्राप्यन्ते' तां नमामो जगदसमवश्रीकारभैषञ्चसिडिम्॥

प्रातः प्रोन्मीलदर्क्षचुतिमतिमस्टणज्योतिरश्लीणलश्ली-

नमः कुरुकुक्ताये ।

187.

कुरुकुझासाधनम् ।

तत्मार्व्वद्यं तदेव चिभुवनमखिलं तत्तदाभागमूच्यो सर्व्वासां पारमौगां परमपरिणतं मञ्चु तत्त्वं तदेव ॥ निर्माप्रस्तत्र योगी प्रणिधिघटनया धर्माकायस्वभावो जातः सम्भोगरूपारजनितकिरणस्प्रारमेकार्कचकम् । हुँकाररूच नौखद्यतिरयजनये विश्ववज्ञं तदात्म-प्राकारं पष्ट्रारं च प्रवलवरमहामारवीरेरभेद्यम् ॥ पश्चाद् रक्तारविन्दप्रगयिं नीतरगौ भासमानं कणाभं ज्ञीःकारोद्भूतरत्नोत्पलमुपरि ततो विस्पुरत् सूर्य्यविम्बम्। तसिम्बुयोऽतिविश्वभ्रमदरुखमहारोचिराभासुरो हीः देवौ स्यादुग्रमारव्यतिकरदत्तनोद्दामतीव्रानलश्रीः ॥ प्राचीनार्कप्रकाशां निरतिश्वयमहायौवनव्यक्तगर्व्वा भारतत्विङ्गोर्द्धकेशौं स्तनजघनभरां मृद्'ष्टङ्गार-साराम्।

वामासज्ञारुणाभचिनयनकिरणस्पृष्टदंष्ट्राकरालां प्रस्फूर्ज्ञदन्नगर्भथमदुरुरसनाकोटिरुद्दामरोचिः ॥

विश्वाग्निस्फारदीप्तं दुतिस्टमरण्रवासक्तवामाङ्चिकोटि-विन्यस्योर्द्धं स्फुरन्ती तदितरचरणं वामजानोरुपान्ते। विस्तौर्गदौपिदेइच्छदकलितगुरुश्रोगिभारा लसाङ्ग

निर्यद्रत्ताम्बुधारामुरसि नरशिरअक्रमालां वहनौ॥ उन्नासोन्निद्रमुखस्फुरदरुखविश्रासोत्पसंदैतकृत-

कौडत्कोदण्डकाण्डप्रकटितचिकणकर्णसन्धानपूर्णाम् । आत्राचोग्राङ्गण्रेन चिभुवनमखिलं पालयन्तीव धाचौं

रक्ताड़ां वामपाशी निरुपमसइजं रागराज्यं तदेव ॥

- <sup>1</sup> AN मज्ज• | <sup>2</sup> AC धम्मेचकां।
- <sup>4</sup> A •प्रशिधि•।
- \* A भरोत्मुदु, N भरोमुझ, । · AC • TIT · I
- <sup>6</sup> N ०दीम०।

350

- 50
- <sup>3</sup> B बकारज **सहचन्द्रे रहाक्रीःकार**०। \* B ०निर्जात०।
- <sup>2</sup> B gives the Namaskāra; other MSS have only 🕉 1
- <sup>1</sup> AC स्तीवजापा।

त्रादौ मन्त्री क्षतमुखशौचादिकः सुखासनस्थः ैखहृद्य-कारजचन्द्रस्थितहौःकाररक्षिसमानौतकुरुकुल्लादेवौं हृदौ-जनिर्यात पूजाविश्रेषैः सम्पूच्य वन्दनां पापदेशनां पुख्यानु-मोदनां तत्परिणामनां चिश्ररण्णमनं बोधिचित्तोत्पादनं चतुर्ब्रह्मविद्वारौभावनां च क्वत्वा श्रून्यतां विभाव्य मन्त्रेण् चाधिष्ठाय हृदीजनिष्पस्नरक्तकुवलये उपकारजचन्द्रमण्डले

यस्याः स्नर्णमात्रेण सद्देवासुरमानुषाः । ध्रुवं किङ्करतां यान्ति कुरुकुन्नां नमामि ताम् ॥

2 अ कुरुकुल्लाये नमः ।

188.

पञ्चाङ्गं पञ्चमुद्राभरणपरिणतं पञ्चबुब्रकमेख । बिम्राणा रागवजं शिरसि भगवती तन्मयः साधकेन्द्र-स्तन्मन्त्रं 'क्षीवजापो जपति यदि सुरैर्व्वन्दनीयस्तदङ्क्तिः ॥ एतत् साधनमुत्तमं भगवतो लीलाश्वनेराज्ञया यत् क्तवा करुणाभिधानकविना पुख्यं समासादितम् । तेनास्तामतिनिष्कलज्जविमलप्रज्ञोदयस्फारितां खच्छन्दप्रसरप्रभाखरमहासौख्यप्रतिष्ठं जगत् ॥ ॥ कुरुकुल्लायाः साधनं श्रीहेवज्ञतन्त्रोड्वृतं समाप्तम् । । क्रतिरियं कवेः करुणाभिधानस्य। रवं स्नोकाः १२॥

खच्छन्देन्दुप्रकाश्रत्रियमुपहसतः पञ्चमौसौ कपासान्

<sup>2</sup> सगन्ध......भवति is omitted in A.

<sup>1</sup> N •ताराषादानां।

ॐ कुरुकुस्ते खाद्दा। आर्य्य'ताराया ह्वदयं अप्रतिद्दत-शक्तिं चिभुवनवश्कर्माणि प्रथितं पूर्व्वोक्तसमाधिस्थोऽक्षर-सद्यं जपेत्। पश्चात् पुष्पधूपविसेपनगन्धचूर्शताम्बूसादि यस्यानेनाभिमन्त्य दौयते स वशो भवति। 'सुगन्धिधूपेन

नमः कुरुकुझाये ।

189.

### ॥ इति कुरुकुझासाधनम् ॥

तां विभाव्य तत्सर्व्यपरिणतां भगवतौं रक्तवर्णां रक्तचन्द्र-पद्मासनां रक्ताम्बरां रक्तकिरीटवतौं चतुर्भुजां सब्ये अभयप्रदां अन्येन समापूरितग्ररां वामेन रकेन रत्न-चापधरां अपरेण रक्तोत्पसधरां अमिताभमुकुटौं कुरु-कुखापर्व्वतोदरनिवासिनौं श्रङ्गाररसोज्ज्चसां नवयौवनां कुरुकुक्कां भावयेत् यावत् खेदो न भवति, खेदे तु मन्तं जपेत्। तचायं मन्त्रः— ॐ कुरुकुक्के ह्रीः खाहा। साध्यं वग्रीकर्त्तुकामस्तु रक्ताग्रोकतले सिन्दूरेण चिकोणमण्डस्वकं कत्वा तच रक्तकुसुमैदेवौं सम्पूज्य स्वयं तु रक्ताम्बरः साध्यं पादेन आक्रम्य नग्नं विद्वसं मुक्तकेग्रां हृदि रक्तोत्पस-कस्तिकया विध्यन्निव जपेन्मन्तः। तचैष मन्त्रः— ॐ कुरुकुक्को ह्रीः श्रमुकं मे वग्रीकुरु स्वाहा। कर्मनप्रसरप्रयोगः।

स्वमात्मानं धूपयेत्, सर्व्वजनप्रियो भवति। बन्धूक-नुसुमानि होमयेत् यस्य नाम्ना स वश्रो भवति। खानं पानं चाभिमन्व्य यस्य दौयते स वशो भवति। महा-पुरुषवशौकरणे श्वेतसर्षपो होतव्यः। पश्चात् सुतिथि-नष्ठचादिना च भगवत्याः पूजादिकं क्रत्वा कुङ्गुम-गोरोचनाकर्पूराद्यैः भूर्ज्जे वस्त्रे वा षोडशारमुत्पर्सपचाकारं चक्रमभिखिख्य चँक्रमध्ये मन्त्रसहितं साध्यसाध्यानां नाम खिखनौयम्। पत्रेषु कु रु कु खे अक्षरचतुष्टययन्त्रितं साध्यस्य केवत्तं नाम खिखनौयम्। बहिराःकारेण त्रिगुण्दौ-ठतं चक्रं रक्तसूत्रेण संवेध्य मदनमयपुत्तखिकाया हृदय-मध्ये निश्चिप्य खदिराङ्गारेण तापयेत्, पादार्हाष्टं कुरुते। पुरुषस्य स्त्रियो वा वश्रीकरणे ताम्र द्वच्या योनौ पादयो-विंद्वा तापयेत्', वश्रीभवत्यच न संश्रयः। महत्या श्रव्या इमं मन्त्रराजं भगवत्याः पूजां ठत्वा जप्तव्यम्। एवमनेन क्रमेण् सर्व्वसिद्विर्भवति।

॥ 'इति कर्म्मप्रसरप्रयोगः ॥

- 「Ba 天瓶・」
- <sup>8</sup> AC पुष्पा।
- <sup>•</sup> N omits this Colophon.
- ' A ॰ ज्ञमम॰ ।
- \* A तप॰।

'गँ रँ वँ यँ पँ शँ चँ डँ ॐ कुरुकुस्ने सर्व्वदुष्टान् नाश्य नाश्य कोलय कोलय भज्जय भज्जय मईय मईय ध्वंसय ध्वंसय अपसारय अपसारय शान्तिं मे कुरु पुष्टिं मे कुरु 'अभिमतं मे कुरु सर्व्वसत्त्वान् 'वश्यं मे कुरु डीः खाद्दा। ॐ डीँ औँ हुँ हेँ हाँ हाः।

॥ कुरुकुझाया बलिविधिः ॥

#### 191.

नम उष्णीषविजयाये।

पूर्व्वोक्तविधानेन चन्द्रे सितयूँ कारजां श्रुक्तां चिमुखां चिनेचां नवयौवनां नानासङ्कारधरां अष्टभुजां भगवतौं चिन्तयेत् पौतकष्णदक्षिणेतरवदनां दक्षिणचतुर्भुजैः विश्ववज्ञपद्मस्यबुडबाणवरदमुद्राधरां वामचतुर्भुजैः चाप-तर्ज्जनौपाश्व्यभयद्दस्तपूर्णकुम्भाः चैत्यगुद्दागर्भस्थितां वैरोचनमुकुटिनौं निष्पाद्य स्वबौजं पद्मस्थं हृदिं ध्यायात् । तदनु शिखाससाटकण्ठनाभिचरणेषु यथाक्रमं हुँ चाँ हौः त्रं त्र्यः इति पच्चाक्षराणि पश्चेत् । ततो मन्त्रं जपेत्, अध् सूँ स्वाहा ।

॥ उष्णौषविजयासाधनम् ॥

' गॅ...डॅ is omitted in NBa. ' N reads च्यभिसतं मे कुद after the second च्यपसार्य। <sup>\*</sup> B वध्री मे। <sup>•</sup> C चॅ∘। <sup>6</sup> Ab omit. <sup>\*</sup> AN क्रोँ। <sup>1</sup> Ab ज्य।

| 1 | C begins with 🗳 :    | <sup>2</sup> ANC ०लक्वारवतीं। |
|---|----------------------|-------------------------------|
| 3 | ANC ছন ছন ছন হন ।    | • C 業業 i                      |
| 5 | ANC उडं उडं मट् मट्। | <sup>6</sup> B ०तात्प० ।      |
| 3 | B रं• ।              | <sup>8</sup> AC ॰ वेशा॰ ।     |

पूर्व्वोक्तविधानेन श्रन्यताभावनानन्तरं त्रष्टदस्तकमलेा-परि द्धर्यस्यहुँकारजवजं वॅंकाराधिष्ठितवरटकं ध्यात्वा तत्परिणतां वज्रचर्चिकां चिनेचामेकमुखीमर्ज्वपर्यक्र-ताण्डवां स्टतकासनस्यां क्षणाङ्गों दंष्ट्रोत्कटमेरवां नरण्रिरोमासाविसूषितकण्ढदेशां मस्थ्याभरणविसूषितां पञ्चमुद्राधारिणीमश्लोभ्यमुकुटिनौं व्याघ्रचर्मानिवसनां मुक्तकेशों षड्भुजां दक्षिणे वज्रखन्नचक्रधारिणौं वामे कपासमणिकमसधरां रक्तवर्णां कर्मानुरूपतः श्रुक्तादिवर्णयुक्तां च ध्यात्वा स्वह्वचँकारकरानौतज्ञानचकं

193.

॥ इत्यार्थ्वसितातपं चापराजितासाधनम् ॥

'पूर्व्योक्तविधानेन ह्वदि चन्द्रमण्डले सितॐकारजां सितातपचापराजितां भगवतौं चिमुखां षड्भुजां प्रतिमुखं चिनयनां शुक्कां नौलारुणदक्षिणवाममुखौं चक्राङ्गुश्धनुईरदक्षिणकरां सितवज्रश्ररपाशतर्ज्जनौधर-वामकरां सक्रोधदृष्टिकां सर्व्वयद्वविध्वंसिनौं दिव्यालङ्कार-वस्तवतौँ वैरोचननायकां ध्यात्वा मुद्रां बन्धयेत्। दक्षिण-इस्तमुष्टितर्ज्जनौं हृदि संस्थाप्य वामहस्तमुष्टिमुत्यापयेत्। जापः— ॐ सितातपचापराजिते सर्व्वयद्वान् चासय चासय इन इन<sup>ै</sup> 'हुँ 'हुँ फट् खाद्या। पुरः' संस्थाप्य पूजादिकं निर्व्वर्त्त्य प्रवेशयेंत् ततो मन्त्रं जपेत्— ॐ वज्रचर्चिके हुँ स्वाहा । ॥ इति वज्रचर्चिकासाधनम् ॥

### 194.

नमो मद्दाप्रतिसराये।

पूर्व्वोक्तविधानेन ग्रून्यताभावनानन्तरम कारजेन्दुं-मण्डले पौत प्रँकारजं कतविविधर ग्रिमपरार्थं परिणम्य भगवतौं महाप्रतिसरां फटित्यात्मानं निष्पादयेत्, पौतां चतुर्म्मुखां चिनेचां त्रष्टभुजां प्रथममुखं पौतं दक्षिणं सितं पश्चिमं नौलं वामं रक्तं दक्षिणभुजैः खड्गचक-चिग्रलण्ररधरां वामभुजैः परशुचापपाण्यवज्ञधरां विश्व-पद्मचन्द्रासने ललिता क्षेपसंस्थितां रक्तप्रभामण्डलां सर्व्वाभरणभूषितां विचिचवस्तवसनां पट्टां शुकोत्तरौयां नानारत्वमुकुटीम्। एवं विचिन्त्य ततः कायवाक् चित्तचन्द्रेषु अ ग्राः हुँ सितपौतनौलच्च स्तराणि चिन्तयेत्। ततः स्तनान्तरे चन्द्रस्यप्रँकारं विचिन्त्य नानाविधदेवतीभि-रात्मानं पूजितं दृष्ट्वा तावद् भावयेत् यावत् खेदो न जायते। खेदे सति स्वह्लचन्द्रे मुक्ता हारोपमं मन्त्वं पश्यन् जपेत्— अ मणिधरि वर्जिणि महाप्रतिसरे हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा।

## ॥ महाप्रतिसरासाधनम् ॥

' B एनः । ' B ॰ सत् । ' B ॰ मं॰ । ' Ab ॰ जचन्द्र॰ । ' ANC ॰ पं॰ । ' Ab omit इतत • ... भगवतौं । ' AC ॰ कारनुत्तरे । ' Ab इव ॰ . B खडदि । प्रथमं योगौ समाहितचित्तो भूत्वा हृदि पँकारपरि एतं विश्वपद्मं तचोपरि अकारपरि एतं चन्द्रमण्डलं तच पौतं 'प्रँकारं विन्यस्य तदिनिर्गतर फ्रिभिः गुरुबु डवोधिसत्त्वान् सञ्चोद्यानौयाग्रतो विचिचासनोपविष्टान् वन्दनापूजना-पापदेश्रनापु ख्यानुमोदनाचि श्रर एगमनबोधिचित्तोत्पाद-

पुख्यपरिणामनाक्षमापनाः कुर्यात् । ततो मैचीकरुणा-मुदितोपेष्टाभावना । ॐ श्रन्यताज्ञानवज्जस्वभावात्मको-ऽइमित्युचार्य्य श्रन्यं विभाव्य ततः स्वचित्ते भटिति चन्द्रं पीतप्रँकारं [च] विभाव्य तत्परिणामेन प्रतिसरां सुपीतां रत्नमुकुटिनीं पीतशुक्षपीतरक्तचतुर्म्मुखीं चिनेचामष्टभुजां दक्षिणभुजैः खड्गचकचिश्रचश्ररधारिणीं वामभुजैः पाश-परशुचापवजधारिणीं पद्मचन्द्रासने चलिताक्षेपस्थितां नानारत्नाभरणविभूषितां विभाव्य तस्याः शिरःकण्ठ-हृदयोपहृदयेषु चन्द्रस्यशुक्षरक्तपीतद्वष्णान् ॐ त्राः प्रँ हुँकारान् विन्यस्य एतन्मन्त्रोचारेणात्मानं देवीरूपमधिति-ष्ठेत्। ततः स्वहृदयान्त्रिर्गतर्प्राभिरष्टोभ्यादीन् सच्चोद्या-नौय त्रभिषेकं ग्रहीत्वा मुकुटे त्रधिपतिमश्रोभ्यं चिन्तयेत्।

<sup>7</sup> After this the MS A adds a long fragment, which is unnecessary here, consisting of the Sādhanas of Śaptaśatika Hayagrīva (end only), Trailokyavijaya and Vajrajjvālānalārka (beginning). It repeats this portion again at the end. The reason seems to be that some leaves of the original codex were not in order. See Infra.

<sup>1</sup> N 401

<sup>°</sup> A ų́ į ,

ततः स्वहृदयात् पूजादेवौः संस्कार्थ्य पूजयित्वा शताश्चर-मन्त्रमावर्च्य च तावट् भावयेत् यावत् खेदो न जायते । खिन्ने चित्ते सति मन्त्रं जपेत्— ॐ मणिधरि वजिणि महाप्रतिसरे हुँ हुँ 'फट् फट् स्वाहा' । ततोऽपि मन्तः— ॐ वजसच्च समयमनुपालय वज्रसच्चत्वेनोपतिष्ठ हढो मे भव सुतोघ्यो मे भव सुपोघ्यो मे भव अनुर्क्तो मे भव सर्व्वसिडिं मे प्रयच्छ सर्व्वकर्मसु च के चित्तं श्रेयः कुरु हुँ हहहहहोः भगवन् सर्व्वतथागतवज्ञ मा मे मुच्च वज्जीभव महासमयसच्च ग्राः— शताह्तरमन्तः । उत्यानकालसमये पूजादिकं कृत्वा धमापयेत् ।

॥ इति महाप्रतिसरायाः साधनं समाप्तम् ॥

196.

मैचौं सर्व्वजनेऽपि जन्ममर्खव्याधिव्यथा विश्वले कारुख्यं मुदितामुपेक्षणमतिं छत्वोपदेशादतः । मायास्वप्नसमं समयमखिलैः श्वन्यं विकल्पैर्जगत् विज्ञानैकवपुर्विभाव्य पुरतो मन्त्रौ ततस्तेन च ॥ प्रुस्वाकार्श्रशाङ्कविम्ब'लुठितां पौताछतिं प्रॅछतिं कुर्व्वाणां निजर्श्मिभिः प्रतिदिशं विश्वस्य सद्दाञ्छितम्।

<sup>4</sup> AC omit.

\* AN • वाधीन यथा।

<sup>1</sup> One uz is dropped in N.

<sup>8</sup> B चित्तं मे।

<sup>6</sup> A ० विल् • ।

३६८

## ॥ प्रतिसरासाधनम् ॥

ध्यात्वा विश्वसरोजगर्भविससचन्द्रासनस्थायिनौ पौतापौतसितासितारुणमुखं नेचचया लङ्गतम् ॥ मौसीरतमयं विचित्रवसनं रक्तप्रभामण्डसं सीसाहितपयोधरयुगासकोत्तरीयां शुकम् । खङ्गं चक्रशरचिश्रलपर शुश्रीपा शवजं धनु-र्बिस्राणा भुजपञ्चवैः प्रतिसरा भूयात् स्वयं साधकः ॥ अ आः हुँ इति चाम्ररैः पटुंमतिर्देहे गिरिस्वान्तके दृष्ट्वा चन्द्रगतं सितं विधियुतं पौतं च नौलात्मकम्। \*सचन्द्रे कुच'युग्ममध्यमिलितप्रँकारजन्मार्चिषा निष्पनैः परिपूरितं निजवपुर्धायात् स देवीगगैः ॥ रुवं च स्फ़ुरगेऽपि संह्लतिविधौ सच्चातखेदी यदा मुक्तादामनिभं तदा स्थिरमतिः रभ्रिप्रतानोज्ज्वलम् । हृचन्द्रों परि मन्त्रराजमसमं ध्यायन् जपेदौदृशं नित्यं सादरमञ्जसा बहुतरं कालं विशु हाशयः ॥ तचायं मन्त्रराजः--- ॐ मणिधरि वजिणि महाप्रति-सरे हुँ हुँ फट् फट् खाद्या ।

રકદ

· Ba oerune :

<sup>1</sup> N ०सग०।

- \* ANBBa .fz.
- \* B कुर्व्वते ।

# ॥ इत्यार्थमहासाइसप्रमईनीसाधनम् ॥

पूर्व्वोक्तविधानेन विश्वपद्मचन्द्रे बुँकारोद्ववां महा-साइसप्रमर्इनौमात्मानं थ्यायात् शुक्तामेकमुखौं षड्-भुजां दक्षिणचिभुजेषु खन्नबाणवरदमुद्राः, वामचिभुजेषु धनुःपार्श्व पर्श्यवः, विचिचालज्जारधरां रूपयौवन-श्रङ्गारवतौं वैरोचनकिरीट युक्तां पद्मचन्द्रासनप्रभाम् ।

# \_\_\_\_\_

198.

## Â.

पूर्व्वोक्तविधानेन विश्वपद्मचन्द्रे इरितमाँकारजां महा-मायूरीं इरितवर्णां चिमुखां षड्भुजां प्रतिमुखं चिनेचां कष्ण ग्रुक्तदक्षिणेतरवदनां दक्षिणचिइन्तेषु यथाक्रमं मयूरपिच्छवाणवरदमुद्राः तथा वामचिइन्तेषु रत्नच्छटा-चापोत्सक्रस्थकल्प्रा विचिचाभरणां श्रक्ताररसां नव-यौवनां चन्द्रासने चन्द्रप्रभावतीं ग्रर्डपर्याक्वनीममोध-सिडिमकुटां भावयेदात्मानम्। ततोऽस्याः शिरःकण्ठ-हृदयनाभिस्थचन्द्रेषु यथाक्रमं ॐ ग्राः माँ हुँ इत्यक्षर-चतुष्टयं विभाव्य स्फुरणसंहरणं कुर्व्वीत । ततो मन्त्रं जपेत् - ॐ महामायूरी विद्याराज्ञी हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा। ॥ इत्यार्थमहामायूरीसाधनम् ॥

साधनमालायां

| ł  | B begins with नमः। | z   | ANC •वेति।                 |
|----|--------------------|-----|----------------------------|
| \$ | BBa oula !         | ٠   | A omits वामसुज • खङ्कारवती |
| 9  | NC मौँ•।           | 6   | A पश्चदे• ।                |
| 1  | AC पीत॰ ।          | . 8 | ACBa ॰पाश्च•।              |

त्रथामायान्तरेख पञ्चमहादे वत्यो निर्द्धिश्यन्ते। तच महाप्रतिसरा पौता चिमुखी प्रतिमुखं चिनयना दश-भुजा क्रष्णसितदश्चिषोतरवदना दक्षिणपञ्चभुजेषु यथा-क्रमं खड्गवज बाखवरदह्वदयशायिहस्तस्यच्छचाणि तथा

## 201.

॥ इत्यार्थ्यमहासितवतीसाधनम् ॥

महांसितवती चतुर्भुजैकमुखी रक्ता दक्षिणभुजदये त्रुक्षस्रचवरदवती 'वामभुजदये वज्राङ्कुप्रहृत्यदे्प्रस्थ-पुस्तकवती 'जी बीजा त्रुमिताभमुकुटी त्रर्ह्वपर्य्वङ्कस्थिता नानासङ्कारवती स्वर्यासनप्रभा चेति ।

200.

॥ इत्यार्थ्यमहामन्त्रानुसारि शीसाधनम् ॥

ंमहामन्त्रानुसारिखी चतुर्भुजैकमुखी क्रष्णा दक्षिख-भुजदये वज्रवरदवती वामभुजदये परग्रुपाग्रवती हुँकार-बौजा अ्रष्टोभ्यकिरौटिनौ स्रर्थ्यासनप्रभा चेतिं ।

महायश्वरत्तासाधनम् ।

\* This Colophon is found in Nb only.

<sup>\*</sup> Ba • भ्रीत•।

<sup>2</sup> B ॰मुखदिया।

' A • জন্ম।

॥ 'इति महाप्रत्यक्रिरासाधनम् ॥

यौवनसम्पना ।

महाप्रत्यक्रिरा क्रष्णा घड्भुजैकमुखा खड्राक्रुण्वरद-दक्षिणहत्ता रत्तपद्मचिश्रलहृदयस्यसपाशतर्ज्ञनीयुक्तवाम-इस्ता हुँबीजा अश्रोभ्यमुकुटा सर्व्वालक्कारवतौ रूप-

202.

## ॥ 'महापञ्चरश्वासाधनम् ॥

मन्ताः ।

रसिवरदौ वामभुजयोः परग्रुपाशाविति । च्रह्मराङ्किताः खबीजमध्याः खनामसहिता ग्रमुषां

भुजयोरसिवरदौ वामभुजयोः परशुपाशौ चेति। महासित वती चतुर्भुजैकमुखी रक्ता दक्षिणभुजयो-

महासाहसप्रमईनौ पूर्व्ववदेव। महामन्त्रानुसारिगौ चतुर्भुजैकमुखौ रुष्णा दक्षिग-

वरददक्षिणवामभुजा चेति।

दिव्याभरखवस्त्रभूषिता चेति। महामायूरी हरिता दिभुजैक मुखी दिव्या मयूरपिच्छ-

वामपञ्चभुजेषु चापध्वजरत्नच्छटा परभुण्ड्वाः रत्नसमाव-मुकुटी टष्णकच्करकोत्तरीया अर्डपर्य्यक्रसलिताक्षेपा

ध्वजायकेयुरा झण्णा चिमुखी चतुर्भुजा रक्तग्र्याम-दक्षिणवाममुखी खन्नपाश्रधारिद्धिणकरदया वजान्नित-खट्वाङ्ग'चक्रवाम हस्तदया ऊर्द्धपिङ्गलकेशी शुष्कपञ्च-मुग्डालङ्कतश्चिरस्ता व्याघ्राजिनवसना दंष्ट्राकरालमुखौ प्रलम्बोदरौ प्रत्यालौढपदा स्वर्थासनप्रभा पौतवस्त्र-कच्चकिनी हुँबौजा ऋषोभ्यमुकुटा।

॥ ँइति ध्वजायकेयूरासाधनम् ॥

## 204.

त्रपराजिता पौता दिभुजैकमुखौ नानारत्नोपशोभिता गणपतिसमाकान्ता चपेटदानाभिनयदक्षिणकरा ग्रहीत-पाशतर्जनिकहृदयस्थितवामभुजा त्रतिभयङ्करकराख-रौद्रमुखी अभेषमारनिर्दं लनी ब्रह्मादिदृष्टरौद्रदेवता-परिकरोच्छितच्छचा चेति।

205.

<sup>2</sup> This Colophon is given in Nb only.

Comits • चन्न• ا

<sup>5</sup> Omitted in NCBBa.

\* ACN ० लगं।

वजगान्धारी कष्णा षएमुखी दादशभुजा ऊर्द्धपिङ्गल-केशौ प्रत्यासौढपदा दंष्ट्राकरासवदना प्रतिमुखं चिनेचा दक्षिणषड्भुजेषु 'यथाक्रमं वज्जवज्ञघण्टाखङ्गचिश्रलबाग-

\* Ba •नयना।

॥ दिति अपराजितासाधनम् ॥

चका थि, वामषड्भुजेषु खट्ठाङ्गाङ्गुश्रधनुःपरशुपाश-हृत्तर्ज्ञन्यः, प्रथममुखं क्रष्णं अपराणि मुखानि पञ्चवर्णानि विश्वपद्मस्तर्थ्यासना चेति। ॐ हुँ हुँ स्वाहेति जापमन्त्रः ।

त्रवैव भवति धारिणी — नमो रत्नचयाय, नमञ्चण्ड'-वज्रपाणये महायक्षसेनापतये, नमो भगवति महा-वज्रगान्धारि ज्रनेकण्रतसहसप्रज्चलितदीप्ततेजाये उप्र-भौमभयानकाये योगिनीये भौष्मभगिनीये दादण्-भुजाये विकीर्णकेणीये ज्रनेकरूपविविधवेण्रधारिणीये, एह्येहि भगवति महावज्जंगान्धारि चयाणां रत्नानां सत्येन ज्राकट ज्राकट बलदेवादिकं ये चान्ये समये न तिष्ठन्ति तानावर्त्तीयिष्यामि, 'ण्लीघं यह्न यह्न यह्न' ॐ ज्रल ज्रल ज्रल ज्रल हुलु हुलु मुलु मुलु चुलु चुलु धम धम ''रक्ष रक्ष ''रक्षापय रक्षापय पूरय पूरय ज्राविण्य ज्ञाविण्य भगवति महावज्जगान्धारि सिद्धचण्ड-वज्रपाणिराज्ञापयति ''ज्ञीः हः हुँ फट् स्वाहा। ज्रस्याः कर्म्यप्रसरोऽनेकविधः।

॥ "इति वजगान्धारौसाधनम् ॥

A •वालचका•।
A जालचका•।
ANCB omit.
After this A again states the same Sādhana.
AC •ज्र•।
Repeated in A.
In Ba the terminations are in •चे and not in •चें।
Ba spells the name as •गन्धा•।
Repeated in C.
Ba omits.
C रङ्गापव २।
N इरे: इ: इइइइ डे. C इरे: इ: इ इ डे।
This Colophon is given only in Nb.

808

## 206.

## नम आर्थ्यप्रतिसराये।

प्रथमं तावनान्त्री मुखशौचादिकं कत्वा मनोऽनुकूले स्याने सुखासने उपविश्य ॐ त्राः हुँ रष्ठ रष्ठ हुँ फट् खाहेति खानात्मयोगेन र खामधितिष्ठेत्। ततः खहृदि अकारजं चन्द्रमण्डलं तस्रोपरि पँकाररभिनिर्गतान् गुरु-बुडवोधिसचानवभाख पुरतो दृष्टा महाप्रतिसराप्रमुखान् सगरणपरिवारान् पूजयेत्। पुष्पधूपदौपगन्धवलिनेवद्या-दौनि ढौकयित्वा पापं प्रतिदेशयेत्, चिरत्नशर गं गच्छेत्, बोधिचित्तमुत्पादयेत्, कुण्लमूलं परिणाम्य क्षमापयेत्, ततञ्चतुर्ब्रह्मविद्वारान् भावयेत् तहुःखोबरणा करुणा सुखप्रतिष्ठापना मैचौ स्थिरसुखत्वेन मुद्तिा तथतारूपत्वो-पेक्षा। ततः सर्व्वधर्मान् मनसाऽवलम्ब्य निर्व्वित्रल्पनं विचिन्त्य ॐ श्रन्थताज्ञानवजस्वभावात्मकोऽहम् । ततो हुँकारे**ग विश्ववज्रमयौं भूमिं अधितिष्ठेत्**ं। तेनैव च वजेग वजपज्जरं वजप्राकारं वजवितानं च विचिन्य तन्मध्ये सुँकारपरिणतं सुमेरपर्व्वतं महामोक्षपुरभवनं नानाकुसुमाभित्तौर्गम्, तस्वोपरि हुँकारेग विश्ववज्ञं पँकारपरिखतं विश्वपद्मं कर्णिकाकेश्ररान्वितम्, तस्योपरि चन्द्रमण्डलमध्ये पँकाररभ्रिं संस्फार्थं तैः पश्चज्ञानात्मकं आक्राय सर्वतयागतैः सहैकोक्तय द्रवीभूतवीज-परिणामेन वस्यमाणवर्णाक्षतिः महाप्रतिसरा गौरवर्णा दिरष्टवर्षाक्रतिः चैत्यासङ्कतमूर्डा चन्द्रासनस्या स्तर्थ-मण्डलालौढा वजपर्यक्थिनी चिनेचा अष्टभुजा चल-

' ANC • योगर• । \* AC • तिछते । \* AC स्थार्थ।

1 AC ॰ भार । 3 Ba ॰ रूपां।

' C omits •साध्यायन•। ' C नोज•।

तस्या मद्दाप्रतिसरायाः पूर्व्वस्यां दिशि तथैव पूर्व-योगमधिकत्य विश्वपद्ममध्ये हुँकारेख वर्ज्ञ चिष्ठपरिखामेन मद्दासाइसप्रमर्हनी ठब्खवर्षा पिङ्गलोर्ड्वकेशा नर-कपालालङ्कता सूध्दकुटिदंद्राकरालवदना स्फुरस्पूर्य-मण्डलासना ललिताश्चेपेख महाभूतमहायद्यानाक्रम-माखा कटककेयूरमण्डिता हारनूपुरभूषिता, तस्या दक्षिख-

महायानोह्रहर्णलिखनपठनवाचन खाध्ययनत्रवणधार-णाभियुक्तानां परिरक्षणकरी। रुवंभूतां भगवतीं स्फुरणसंहरणयोगेन सादरनिरन्तराभ्यासेनावलम्ब्य तस्या जापमन्त्रः— ॐ मणिधरि वजिणि महाप्रतिसरे हुँ हुँ फट् फट् खाहा।

लुण्डलग्रोभिता हारनूपुरसूषिता कनककेयूरमण्डित-मेखला सर्व्यालङ्कारधारिण्री, तस्या भगवत्याः प्रथममुखं गौरवर्णं दक्षिणं क्षणं प्रष्ठे पीतं वामे रक्तम्, दक्षिणप्रथमभुजे चक्नं दितौये वज्ञं हतौये ग्ररं चतुर्थे खड्गं, वामप्रथमभुजे वज्रपाग्रं दितौये चित्रूलं हतौये धनुः चतुर्थे परग्नं, बोधिदृष्ठोपश्रोभिता नानापुष्पफलाद्यलङ्कता ब्रह्माविष्णु-मष्टेश्वरनन्दिकेश्वरादिभिः संस्तुता, देवनागयक्षगन्धव्वे-र्दश्चिण्पार्श्वे सत्करणीया, इन्द्रयमवरुणवैश्रवणासुरगरुड-किन्नरमहोरगादिभिः देवैः स्तुता, रागद्वेषमोहवासनानु-सन्धिपाश्रच्छेदनकरी, परमन्त्रमुद्राविधकाखोईचूर्णप्रयोग-विद्वेषणाभि चारकाणां च दुष्टचित्तानां विश्वंसनकरी, सर्व्वबुद्वबोधिसत्त्वार्थगणवरपूजाभिरतानां परिपालनकरी, प्रथमभुजे वरदवजं दितौये अङ्गुशं ततौये शरं चतुर्थे खड़ं वामप्रथमभुजे तर्ज्जनौपाशं दितौये परशुं ततौये धनुः चतुर्थे पद्मोपरि षोडशरत्नम्, तस्या मूलमुखं दृष्णं दक्षिणे श्वेतं प्रष्ठे पौतं वामे हरितं सर्व्वं चिनेचम्, नाना-रत्नाद्यलङ्घतशरीरा महाबलपराक्रमा रौद्रवेशा वटव्रक्षोप-शोभिता सप्तमाचाद्दिवतासन्त्रासनकरी रेक्त्यादिग्रहाणां सन्त्रासितमनाः वासुक्याद्यष्टनागसन्त्रासनकरी वात-पित्तश्चेष्मादिसंशोधनकरी रौद्रतमोऽन्धकारमेघस्फुटनकरी सर्व्वापसत्युनिवारणकरी। तस्या जापमन्त्रः— ॐ अस्त-वरे वरप्रवरविश्वद्वे हुँ हुँ फद् फद् स्वाहा।

ततो महाप्रतिसराया दक्षिणदिग्भवने विश्वपद्मोपरि चन्द्रमण्डलमध्ये माँकारबीजपरिणामेन भटिति महा-मायूरी पीतवर्णा स्वर्थ्यमण्डलालीढा सच्चपर्यक्रिनी चिमुखा चिनेचा ऋष्भुजा रत्नमुकुटिनी सर्व्वाभरणभूषिता तत्या दक्षिणप्रधमभुजे वरदं दितीये रत्नघटधरा वतीये चकं चतुर्धे खड्गं वामप्रथमभुजे पाचोपरि भिष्ठां(श्रुः) दितीये चकं चतुर्धे खड्गं वामप्रथमभुजे पाचोपरि भिष्ठां(श्रुः) दितीये मयूरपिच्छं वतीये घण्टोपरि विश्ववज्ञं चतुर्थे रत्नध्वजम्, ततो मूलमुखं पीतं दक्षिणे क्रणं वामे रक्तम्, ऋणेक-वश्वोपणोभिता तत्पार्श्व स्थिता, ससप्तविषसञ्छादनकरी सरौद्रकपिलादिराश्वसीविध्वंसनकरी समस्तनागादीनां सन्तासनकरी देवनागयक्षगन्धवीर्नमस्करणीया ससप्त-विंशनश्वचादिनवग्रहा दिभिः सेवनीया सस्थावरजङ्गम-

1 AC omits परशुः हतौरे।

<sup>2</sup> The second षट् is omitted in AC.

<sup>8</sup> A स्थितसप्त•। \* AC • द्य त्रयद्या•।

'विषविमोचनीया सदेवदैत्यासुरसम्मोइनकरौ। तस्या भगवत्या जापमन्त्रः— ॐ ऋम्टतविसोकिनि गर्भसंरह्यणि श्राकर्षणि हुँ हुँ फट् फट् स्वाद्या।

तस्याः प्रतिसरायाः पश्चिमदिशि विश्वपद्मोपरि चम्द्र-मर्ग्डलमध्ये मँकारबौजपरिणामजां महामन्त्रानुसारिणौं भावयेत् शुक्कवर्शां द्वादशभुजां चिमुखां चिनेचां स्फुरत्सूर्थ्य-मर्ग्डलालौढां रत्नमुकुटिनौं सर्व्वालङ्कारशोभितां नव-यौवनोपेतां हारनूपुरकुण्डलालङ्कारां शिरौषदृष्ठोप-शोभिताम्, तस्याः प्रथमभुजाभ्यां धर्माचकमुद्रा दितौय-भुजाभ्यां समाधिमुद्रा तृतौये वरदः चतुर्थे त्रभयः पत्र्वमे वज्ञं षष्ठे शरः तृतौये तर्ज्जनौपाशः चतुर्थे धनुः पत्र्वमे रतच्छटा षष्ठे पद्माङ्कितकलश्रः, मूलमुखं शुक्तं दक्षिणे रुष्णं वामे रक्तम्, नानाकुसुमाभिकौर्णा साष्टलेकि-पासादिदेवैः संपूजनौया सचतुर्महाराजिकदेवसङ्घैः संस्तुता समालाविद्याधरैरर्चिता। तस्या जाणमन्त्रः— ॐ विमले विपुले जयवरे श्रम्तते विरजे हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा।

ततो महाप्रतिसराया उत्तरस्यां दिशि विश्वपद्मोपरि चन्द्रमग्डलमध्ये चाँबीजपरिणामजा महासित वती हरितवर्णा स्त्र्य्यमग्डलालीढा विमुखा चिनेचा षड्भुजा तथागतमुकुटिनी सर्व्वाभरणालङ्कता दिव्यवस्त्रोपच्छादनी,

AC oulde 1

AC omit.

<sup>&#</sup>x27; • विष• omitted in AC. C • गिये।

<sup>\*</sup> All MSS (ACNa) read •कमनः which is absurd. Here कानस is substituted as in images कानस is generally seen in one of the twelve hands of मद्दामन्तानुसारिगो।

तस्याः प्रथमभुजे अभयं दितीये वर्ज तृतीये शरं वाम-प्रथमभुजे तर्ज्जनीपाशं दितीये धनुः तृतीये रत्नध्वजम्, मूचमुखं इरितं दक्षिणे शुक्तं वामे रक्तम्, चम्पकदृष्टोप-शोभिता सकामदेवादिप्रमुखेः सम्पूज्य स्तुता सहारीत्यादि-यक्षयक्षिणीविध्वंसनकरी काकोच्नूकर्यध्रश्चेनकपोतादि-विद्रावणकरी सभूतपेतपिशाचवेताचराष्टसादिसंमोहन-करी । अस्या जापमन्त्रः— ॐ भर भर समार समार इन्द्रियवखविशोधनि हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा ।

एवं यथानिर्द्धिं मण्डलं विभाव्य तस्या रक्षिसमुद्द-व्याप्तात् स्वस्वबीजात् रासीन् निश्वार्यं ताश्व रास्रयः समस्तचैधातुक्रमभिव्याप्य तचैवास्ररे प्रवेश्ययेत्। पुन-र्गगनकुइरे स्फार्यित्वा ज्ञानचक्रमाक्षय संस्तुत्य सञ्चार्थ स्वसमयचके प्रवेशयेत्। ततो दयं मेकलो सीभूतं विभाव्य तस्मात् रश्मिभिः सर्व्वतथागतानाक्षय सम्पूज्य प्रार्थये-दभिषेकम्, सिच्चमानमात्मानं [च] पश्चेत् । पूजास्तुत्व-म्तास्वादपूर्व्वनं भावयेत् विचेश्रणः--- चक्षुषोर्माइवज्जी महाप्रतिसरा, ओवयोर्देषवजी महासाइसप्रमर्दनी, घागे मात्सर्यवज्ञी महामायूरी, वक्ते रागवज्ञी महामन्त्रानु-सारिणी, स्पर्शे ईर्ष्यावज्जी महासितवती। एवं रूपवेदना-संज्ञासंस्तारविज्ञानस्तन्धधात्वायतनस्वभावा एवं देवता-विश्रुडितो ज्ञातव्या विशेषतः। तचैव समयौ भूत्वा मन्त्रं जपेंद्नेन विधिना । यान्येव मन्त्राक्षराख्युचार्य्यन्ते तानि देवतायोगेन साध्यनामविद्भितेन शान्तमानसेन अवि-च्छिनं जपेत्।

'Nb भ्रारे। 'AC ∘क्षेपयेत्।

\* A तस्यायनम्मया। \* A रत्र•।

मर्व्वसत्त्वहितार्थाय सर्व्वसत्त्वहितोदयम् । येन केनचिद्ध्येष्यमायुषो टडिहेतुतः ॥ पञ्चरसाविधानं च लिखते 'खल्ययनं मया। सचानां च हितार्थाय वर्त्तयन् मण्डलं शुभम् ॥ गुचिभूम्यां शुभे रम्ये गोमयेनोप लेपिते। वितानवितते चैव नानावस्त्रप्रलम्बिते ॥ समन्ताचित्रगन्धेन चन्दनेन विशेषतः । विंश्राष्ट(क)मङ्गुलिं छत्वा मण्डलं वर्त्तयेत् ततः ॥ श्वेतेन 'रत्तचूर्येंन शान्तिकर्म प्रशस्यते । पद्मस्याष्टदलं कुर्य्यात् कर्णिकाकेशरान्वितम् ॥ कलश्रान् पञ्च संस्थाप्य सग्दामवस्त्रशोभितम्। बचपताकासंयुक्तपस्तवेन तु ब्रादितम् ॥ पुस्तकं धर्म्भधातुं च पटं चाग्रावलम्बितम् । पुष्पं धूपं च गन्धं च बलिनैवेद्यढौकितम् ॥ दूर्व्वाकुन्दसमायुत्तं शुक्तपुष्पं विशेषतः । दिग्विदिक्षु च देवानां पूजयेच यथाविधि ॥ गुडभक्तं शुक्लपुष्यं पायसं च विश्रेषतः । गन्धर्वाणां बलिं दत्त्वा पूर्व्वस्थाने तु स्थापयेत् ॥

ज्वरे गरे' तथा रोगे संग्रामे च तथैव च। डाकिनी[स]भूतोच्छुष्मनदीश्रचुप्रपीडिते ॥ त्रशनिविद्युन्मेघानां पर्व्वते वनमार्गयोः । तसान्मन्त्रं सारेन्नित्यं सर्व्वशङ्कानिस्तदनम् ॥ गचैव क्रमः---- पश्चरचाविधानम ।

तिलक्षणसुरापूर्णं मत्स्यमांसपलाण्डकैः । कुमाग्डानां वसिं दद्यात् दक्षिगे दिशि स्थापयेत्॥ पायसं दधि श्रीरं च सर्ज्ञनं च विशेषतः । पश्चिमायां दिशि स्थाप्य नागानां च महाबलिम्॥ माषमुद्रकुल'त्यानां जाम्बुडौसीधुमेव च। उत्तरस्यां दिशि स्थाप्य यक्षाणां तु बलिं ददेत्॥ ईशानौं दिशमारभ्य यावद वा पथगोचरे। गुक़र्क्तं च 'हरितं सग्दाम च प्रल'म्बितम्॥ मध्यश्वेतं सग्दाम नानापुष्यविशेषतः । ष्त्रीररुधिरणरावाणां 'सर्ज्जरगन्धमेव च ॥ तत्तदक्तु[वि] श्रेषाणां अर्धे दत्त्वा यथार्थतः । ैफलाफलं यथाप्राप्तं लडुमोदकप्रष्कुलि ॥ पिष्टकादि यथोक्तं च खर्रेड सीर्वि सेपतः। दक्षिणे बलिं संस्थाप्य अष्टचिह्नेन शोभितम् ॥

নযা च—

धर्माभागक आचार्यः कर्मावज्ञी तथैव च। सानं हत्वा मुचिर्वस्तं त्रासनं च मुचिर्मतम् ॥ पूर्व्वाभिमुखं तिष्ठयेत् पाठयेत् मौलिनं सदा । पिग्डपातिकभिक्षूणां भुचि शीलं प्रशस्यते ॥ त्राचार्य्याङ्गुलिमा कश्चित् पाठयेत् परिशुद्धितः । रकवारादिकारभ्यैकविंशादि प्रवर्त्तयेत्॥

' ANb ∘योगां। <sup>8</sup> AC •ादामल• ।

<sup>6</sup> A ভলাভলি।

- \* AC सजिज्ञा )
- <sup>2</sup> AC पौत इरित छ।

- <sup>1</sup> A adds मन्त्रं after this. <sup>3</sup> AC • ग्रेज ।
- <sup>2</sup> Repeated in A.

\* AC 4180 . 1

नमस्ते देवताः सर्व्वा धर्म्मधातो नमोऽस्तु ते ॥ दूर्व्वाकुन्दसमायुक्तं' साध्यनामविदर्भितम् । ऋर्चयेद् देवतामूर्धि धर्म्मधातुं तथैव च ॥ सक्तदुचार्थ्य मन्त्रेणं सक्तद् योंगेन ऋर्चयेत् । ऋयुतेन तु कर्म्मेण ऋायुर्वर्डति सर्व्ववित् ॥ येन केनचिदध्येष्यं (तस्या) मण्डलं च प्रवर्त्तयेत् । 'राज्यं राष्ट्रं तथा यामं गोष्ठमुद्यानमेव च ॥ ऋमनुष्यावताररोगमडकदुर्भिक्षं नग्र्यति । तेन कर्मोण रक्षन्ते शुष्कदारूण्यपि स्वयम् ॥

सत्ये प्रतिष्ठाय प्रजाय मोचके सर्व्वे च कामाः सफला भवन्तु ॥

नमस्ते पुरुषवौर नमस्ते तु तथागताः ।

न्यूनाधिकविधी पाठे सम्यक्सिक्विर्न जायते। धैर्य्यवीर्य्येण सम्पन्नः करुणासच्चार्थमुद्यमात् ॥ तेन खरूययनं कुर्य्यात् पूर्व्वबुद्वेन भाषितम् । ग्रुक्रभाजनमक्तानां त्र्यामिषं च विवर्ज्जयेत् ॥ सर्व्वे निरामिषं छत्वा सर्व्वश्चास्त्रे तु सम्मतम् । उत्तराभिमुखाचार्य्यः तच कर्म्म समारभेत् ॥ भावयेत् पूर्व्वमुद्दिष्टं देवतालम्बनं प्रति । स्तुतिपूजासमायुक्तो घण्डावादनतत्परः ॥ नमोऽस्तु बुडाय त्रानन्तगोचरे नमोऽस्तु ते सत्यप्रकाशके मुने ।

' AC add 🕉 वथाप्रश्वताकारे क् चार्च वेत् ।

## ॥ वज्रश्वुलासाधनम् ॥

पूर्व्योक्तविधानेन हृदि चन्द्रमण्डले इरितहुँकारज्ञान-निष्यनां वज्रश्रङ्खलां चिमुखां षड्भुजां नौलग्रुक्क-दक्षिणेतरमुखीं चिनेचां वज्रश्रङ्खलग्ररवद्दक्षिणकरचयां तर्ज्जनौपाग्रचापवदामकरचयां इरितग्र्यामवर्णां ईषड-सितमुखीं सर्व्वालद्धानारचयां इरितग्र्यामवर्णां ईषड-सितमुखीं सर्व्वालद्धानार्द्या इरितग्र्यामवर्णां ईषड-सितमुखीं सर्व्वालद्धारां दुष्टसत्त्वनिस्तदनौमात्मानं ध्यात्वा मुद्रां बन्धयेत्। इस्तदयेन प्रथक् प्रथक् वज्रमुष्टिं कत्वा कनौयसौं तर्ज्जनौं च श्रद्धलाकारेण बन्धयेत्'। अभ वज्रश्रद्धले हुँ फट् स्वाहा इति जापमन्त्रः।

नमो वस्त्रप्रदुलाये।

207.

## ॥ पञ्चरश्चाविधानम् ॥

श्वचिन्यकर्मादुःखानि यद्धें कर्त्तुमिच्छति । ततो रस्राविधानेन रस्रा भवति निश्चितम् ॥ वातजाः पित्तजा रोगाः स्नेष्मजाः सन्निपातजाः । निइताः सर्व्वरोगाश्व खस्ति भवति सर्व्वदा । पाठखाध्याययोगेन निर्व्विघ्नो भवति निश्चितम् ॥ पूर्व्योक्तविधानेन श्रन्थताभावनानन्तरं विश्वकमल-स्र्य्थस्थद्यरितश्यामहुँकारजां 'इरितां चिमुखां अष्टभुजां प्रथममुखमीषडासरसं दक्षिणं कपिलं कपिललोचनं च वामं रक्तं स्टकुटीदंष्ट्राकरालं दक्षिणेषु चतुःकरेषु अभय-वज्रश्वद्वल्प्रर्थरां वामचतुःकरे रुधिरपूर्णकपालतर्ज्जनी-पाग्रचापधरां ललिताक्षेपासनस्थां मार्ज्ञारचर्म्भोत्तरीयां अमोधसिडिभूषितोर्छ्वपिङ्गलकेशां विचिन्त्य ॐ वज्रश्वद्वले हुँ फट् स्वाहेति मन्त्रं जपेत्।

। इति आमायान्तरेण वज्रश्रद्धालासाधनम् ॥

### 209.

त्रादौ तावन्मन्त्री सुखासनोपविष्टः ग्रन्थाः सर्व्वधर्मा इत्येवमुचा थ्यं एवमाद्ये भ्यः ग्रन्था धर्माः प्रभवन्तौ-त्येव दृष्टिसम्पत्तिमृत्पाद्य रत्नचयश्ररणादिगमनं कुर्यात्। ततो यावन्तः सत्त्वाः सत्त्वसंग्रहेण संयहौताः, ते सर्व्वे मया सर्व्वन्नज्ञाने प्रतिष्ठापयितव्या इति। ततो हृद्ये विश्वदत्त-कमलं तदुपरि स्रर्थ्यमण्डलं ततो हुँकारनिष्यन्नां वजं-श्वद्वलात्मिकां सर्व्वक्यच्छेदनौं दुष्टसत्त्वनिस्त्दनौं ग्र्यामां चिमुखौं चिनेचां दितौयैकपिङ्गल्लोचनां वामे स्वकुटौ-मुखौं रक्तदंष्ट्राकरालां प्रथमे ईषड्यसिताननां ग्रष्टभुजां प्रथमद्धिणकरेणाभयददां दितौये वजं त्तीये वज-श्वद्वलां चतुर्थे शरं वामकरे रुधिरपूरितकपालं दितौये

<sup>&#</sup>x27; AC omit चरितां....•मुत्रां। \* AC व्ययेवेत्।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> AC ॰मन्ये॰ । <sup>4</sup> A omits वष्य॰ । <sup>6</sup> AC सम्बन्ध• ।

- <sup>1</sup> N देग्रे। <sup>3</sup> AC ०कारपरि०। 53
- <sup>4</sup> AC omit.

ॐ चन्द्रार्कविमले खाहेति मन्तमुचार्य खहृदि त्र काराकारपरिणतचन्द्रस्वर्य्यसम्पुटोपरि ध्वँकारपीत-रक्षिमिराकाण्डदेणे बुद्वबोधिसच्चान् दृष्ट्वा मनोमयपुष्पा-दिभिः सम्पूज्य चिण्ररणगाथां पठेत्। तदनन्तरं ॐ खभाव-युद्धाः सर्व्वधर्माः खभावशुद्वोऽहमिति मन्त्रमुचार्य्य मुह्रत्ते श्रुचातां भावयेत्। ततः ॐ श्रन्यताज्ञानवज्ञखभावात्म-कोऽहमित्यहद्वारमृत्पाद्य सच्चाद्युद्वरणाण्ययः प्रतिबिम्ब-सन्निमं चन्द्रस्वर्य्यसम्पुटोपरि ध्वँकारपीतरभ्रिमिरनन्त-सच्चान् बुद्वबोधिसच्चरूपेणालज्कृत्य तड्वदि प्रविश्य पुनरा-

सन्मैचादिमनःशुडो दानपारमितापरः । भावयेन्मारविध्वंसकारिणौं 'तारिणौं रणे ॥

'प्रदेशे सुखासनोपविष्टः----

नमो ध्वजाग्रकेयूराये।

### 210.

वजम्खुल्लाम्। स्रगन प्राप्यतं बाधिः कि पुनरन्याः । ॐ वजम्बद्धले हुँ फट् खाद्दा । ॥ वजम्बद्धलासाधनोपायिका समाप्ता ॥

तर्ज्जनिकां तृतीये पाशं चतुर्थे धनुः, स्फुरन्तीं बुझमेधान् सुललितासनस्थां मार्ज्ञारचर्म्भोत्तरीयां भावयेत् (ॐ) वज्रष्टद्धलाम्। क्षेग्रेन प्राप्यते बोधिः किं पुनरन्याः सिडयः।

गत्य रश्मिसमूहं बीजे प्रविशन्तं भावयेत्। तत् सर्व्वे परिखम्य संग्रामतारिखीं देवीं पीतवर्धां मनोरमां चतु-र्वक्रभुजां कुद्वां प्रत्यासीढां सम्बोदरीं गुभां रक्तवर्त्तुस-चिनेचां सुनौलाम्बरधारिणौं श्वसि चक्रसव्यहस्तां वामाभ्यां तर्ज्जनौपाश्रक्षणवज्राङ्कितश्वेतमूषसधरां वामाङ्गास्निष्ट-चिश्रलां प्रथमं पौताननां वामे रक्तेतरसितां जर्द्धविद्यत-धूमाभां रक्तपिङ्गोर्द्धजटावद्वां कपालपञ्चशोभनां पद्म-ह्र्य्थमध्यस्थां त्रात्मानं भावयेत् स्थिरम् । एवं समयसत्त्वं निष्पाद्य स्वर्थ्यश्वह्वदीजरभिाना ज्ञानसत्त्वमानीय सम्पूज्य जः हुँ वँ होः एभिर हरेरात्राच्य प्रवेश्य बद्धा वर्श्व नयेत्। ततस्तथागतान् याचयेत्--- अभिषिच्चन्तु मां सर्व-तथागताः। ततोऽस्रोभ्यादिभिः तथागतैः खह्नदयात् विस्फारितपञ्चाग्टतपरिपूरित कनकक खश्चस्तैरभिषिच्य-मानमात्मानं भावयेत्। तचेयं अभिषेकगाया---

त्रमिषेकं मद्दावजं चैधातुकनमक्कृतम् ।

ददामि सर्व्वबुबानां चिगुद्धासयसम्भवम् ॥

अ सर्व्वतथागताभिषेकसमयत्रिये आः हुँ खाहा। ततः परिशिष्टपानौयं परिखम्य मुकुटे अक्षोभ्यो जायते ।

मन्त्रमावर्त्तयेक्तित्वं सत्यवादौ दयापरः । भगवति ध्वजायकेयूरे परसैन्यविध्वंसनकरि ঔ

स्वतैन्यपरिपालनि जर्णामुखि ख ख खाद्दि खादि पर-सैन्धं अनन्तमुखेन अनन्तभुजेन प्रहर प्रहर हुँ हुँ फट् फट् खाहा- हृदयमन्त्रः । अ सर्व्वप्रहनस्वर्ध्यामीकर्षि

\* N • भरित• :

। A আলিনে ।

प्रथमं तावनान्त्री मुखग्रीचादिकं इत्वा सुखासनोप-विष्टः चतुर्ब्रह्मविद्वारान् भावयेत्। तदनन्तरं स्वह्वद्यकार-परिणतं चन्द्रमण्डलं ध्यात्वा तदुपरि सितअुँकारं दृष्ट्वा तदिनिर्गतरग्रिससमूद्वैर्जगदवभास्य पुरतः सर्व्वबुद्धवोधि-सत्त्वान् विचिन्त्य पूजापापदेग्रनादिकं कुर्य्यात्। ततः अत्र ग्रून्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहम्। ततः पुनरपि सह्वदीन्दी पँकारजं विश्वदलकमलं ध्यात्वा तदुपरि चन्द्रविम्बमध्यग्रंसितधुँकारं दृष्ट्वा तत्परिणतां उष्णीष-विजयां चैत्यगुहान्तःस्यां सितवर्थां चिमुखां चिनेचां त्रष्ट-भुजां सर्व्वालङ्कारभूषितां विश्व'दलकमलचन्द्रस्यां बद्ध-वज्रपर्यक्कां प्रथमसितवद्नां दृष्टिणे पौतमुखां वाने नौलमुखां दंष्ट्रापुटावष्टभौष्ठां दक्षिणचतुर्भुजेषु विश्ववज्ञ-रक्तारविन्दस्थत्रमिताभजिनग्ररवरदह्स्तां वामचतुर्भुजेषु

---- आर्थीश्वीवविजयाये ।

211.

। हातिरियं पण्डितमध्यमकरुचेईक्माकरमतेः ॥

गच्छथं बुद्वविषयं पुनरागमनाय मुः॥ इत्यनेन मन्त्रेख विसर्ज्जयित्वा विष्ठरेत्। ॥ इति ध्वजाय्रकेयूरासाधनं समाप्तम्।

खाहा— उपहृदयमन्त्रः। मालामन्त्रस्तु धारखां द्रष्टव्यः। उत्यानकाले—

क्तो वः सर्व्वसम्वार्थः सिडिर्दत्ता यथानुगा ।

धनुःतर्ज्जनीपाण्रत्रभयभद्रघटहस्तां वैरोचनमुकुटिनौं दिव्यवसनपरिधानोत्तरौयां सितप्रभामालिनौं पश्चेत् ।

तस्या दक्षिणे लोकेश्वरो वामे पद्मधारौ दक्षिणे चामर-हस्तः, वामे वज्ञपाणिः कुवलयदसग्र्यामः वामे कुवलयस्य-वज्ञधारौ दक्षिणे चामरहस्तः। एतौ निषणौ चिन्तनौयौ । ततः पूर्व्वदक्षिणपश्चिमोत्तरेषु अचलटक्तिंराजनौलदण्ड-महाबलाः । सर्व्वे नौला दिभुजा एकमुखाः चिनेचाः प्रत्यालौढा व्याग्रचर्माम्बरा ऊर्द्धकेशा अष्टनागाभरणा विश्वदलकमलद्धर्याक्रान्ता वामे तर्ज्जनौपाश्रहस्ता दक्षिणे खड्ग अङ्ग श्रवज्ञदण्डहस्ता भावनौयाः । उपरि गुडावासकायिकौ देवपुचौ चिन्तनौयौ पूर्णकुम्भस्टतास्टतां प्रवर्षमाणौ ।

रवं सपरिवारां भगवतौं ध्यात्वा न्यासं कुर्यात्। ॐ शिरसि, आः कर्छ, हुँकारं हृदये, चाँ ललाटे, हौः नाभौ, आं आः पादयोः। ततो मुद्रां बन्धयेत् सम्पुटाम्जलिं कृत्वा तर्ज्जन्यौ सद्कोच्य। ज्येष्ठाङ्गुष्ठाभ्यां साधुकारं दत्त्वा ॐकारचयसहितां धारणौमेकवारमावर्च्य पश्चात् विना मुद्रया आवर्त्तयेत्। ॐ मुँ खाहा— हृदयमन्तः। ॐ अग्वतायुर्ददे खाहा— उपहृदयामन्त्रः। ॐ अमिते अमितोद्ववे अमितचकान्ते अमितगाचे अमितगामिनि अमितायुर्ददे गगनकौर्त्तिकरि सर्व्वक्षेश्वस्वयंकरौये खाहा— इति मालामन्त्रः।

॥ आर्योष्णीषविजयासाधनं समाप्तम् ॥

' A adds नानालक्वारभूषितां after this. 2 N उत्ति ।

- 3 A ०लीबुड. Na ०लिर्नुड०।
- 1 AC ०स्मार० ।

' ANa सप्त• i

प्रयम्य पद्मं जगनाथं ध्यानासक्तजगत्प्रियम् । उष्णीषाराधनं वश्च्ये स्वस्मर'णाय साधनम् ॥ कचिद् देग्रे विहारे वा भूधरादौ मनोरमे । सुकुमारासनासीनो योगी चित्ते विचिन्तयेत्॥ सचानां शक्करं तच सधुँकारं स्फुरत्रभम्। बुडान् तस्यावभासेन पूजयेत् चध्ववर्त्तिनः ॥ सम्पूज्य पुरतस्तेषां पापं कायादिकर्माजम् । क्तादिभेदसज्जातं देशयेदपदेशवित् ॥ अनुमोद्यं गुभं सब्वं तत्प्रस्ततं विशोधयेत् । चिरत्नशरणं गच्छेत् 'सप्रपञ्चं यथाकमस् ॥ उपदेशं दढीक्तय यावदाबोधिसाधनम्। त्रालम्ब रूपया सत्त्वान् बोधिचित्तं विभावयेत्॥ निर्मितं च निरालम्बं निःस्वभावं खधातुवत् । तचाकारोज्ञवामोजस्थिते श्रीतांशुमण्डले॥ देवीं तदीजसम्गूतां चिमुखीं च चिलोचनाम् । नवयौवनसम्पत्नां ऋङ्गारादिरसास्पदाम् ॥ सर्व्वबुबगुणाकीर्थां सर्व्वालक्कारभूषिताम् । प्रभासीर्ड सर्व्वाणां शरहगनसनिभाम् ॥ जाम्बुनद्रप्रभाकारां शान्तसव्यान्नोञ्चलाम् । प्रलयामोधरोद्वासिभीमतीव्रतराननाम्॥

विश्वहृद्यसंसक्त'कुलिशं सव्यपाणिना । दितीयेनाम्बुजासीनं बुद्धमन्येन मार्गणम् ॥ वरदानं चतुर्थेन वामेनापि यथाक्रमम्। तर्ज्जनीनिहितं पाशं चापं चापि तथाभयम्॥ दधानां पूर्णकुमां च ध्यायात् चैत्यगुद्दालयाम्। सबीजं चिन्तयेत् पद्मं तड्डदिस्थमनुत्तरम् ॥ तस्य भुक्तप्रभाजाखचीदनाशीखितं नभः । बुब्रमेघैर्महाव्यू हैर्बोधिसचैः समन्ततः ॥ महाहपात्मवास्तेऽपि मन्त्रेग चध्वर्त्तिनः । चिन्तनौयाः प्रयत्नेन सदा सेकप्रदायिनः ॥ चैत्यान्तर्गतमेाँकारं चामाकारं प्रभाखरम् । हुँ हौः त्रं त्रः इत्येतद् बौजजातं ययाक्रमम् ॥ शिखाललाटकण्ठस्थं हृन्नाभिचरणस्थितम् । चन्द्रमग्डलं मध्यस्वं ध्यायात् योगौ महेन्नरम् ॥ श्ररदिन्दुप्रभाकारौ स्फुरक्तभक्तिमालिनै।। कसलवजसम्भूतौ सव्ये चामरधारिणौ ॥ पद्मवज्रधरौ तस्याः पार्श्वयोः सव्यवामयोः । केकरं पुरतोऽत्युयं टक्किराजं च दक्षिणे ॥ नौलदर्ग्डं तु प्रष्ठस्यं वामे महावलं न्यसेत्। त्रपाणा क्रु श्र स बजद रख समात पा गयः ॥ सदिद्युदजसम्पातप्रखयास्रोदनिःखनाः । ग्रौष्मार्कनयनालोक'दृष्टप्रायहरा त्रमी ॥

AC सम्तागाला.

AC one !

<sup>1</sup> Na •समौ

<sup>3</sup> AC •सधो या।

**४२**०

- <sup>3</sup> N धाला। \* A has नामकरेण वरदा again. • ANC add अरे।
- ' AC सर्वे ।
- 2 C व्यक्तरं।

पूर्व्ववच्छुन्यतापर्य्यन्तं विभाव्य भटिति जमालरूप-मात्मानं ध्यात्वा खह्तदये चन्द्रमण्डलमध्ये वँकारबीजन निर्जातां वस्धारां भगवतीं ध्यायात कनकवर्षां सकलालक्कारवतीं दिरष्टवर्षात्रतिं दक्षिणकरेण वरदां वामकरेख धान्यमञ्जरीधरामश्रोभ्यधारिखीम् । पुरतो भगवतौं श्रीवसुन्धरां दक्षिगतो वसुश्रियं पश्चिमतः श्रीवसु-मुखों वामतो वसुमतिश्रियम्। एताञ्चाद्याह्यरबीजाः स्वना-यिकासमानरूपाश्चिन्तनीयाः । एवं विभाव्य सन्त्र-मावर्त्तयेत्-- ॐ वसुधारिणि खाहा, ॐ वसु खाहा, ॐ वसुत्रिये खाहा, ॐ वसुमुखि खाहा, ॐ वसु-मतित्रिये खाहा। प्रत्यहं गोमयेन दिइस्तप्रमागं चतु-रसं मण्डलवं झत्वा विसन्थं सुगन्धिकुसुमैरभ्यर्च्य सहस-

वसधाराये नमः ।

213.

॥ इत्यण्णीषविजयासाधनम् ॥

सर्वे तर्जनिकापाधीरवसव्यकरोद्यताः । ज्वालामालाकुला ध्येया विश्वपद्मार्कमण्डले ॥ इत्यमहर्निशं मन्त्री भावयेद् यस्तु योगवित् । स प्राप्नोत्यचिराद् बोधिं वज्जयानप्रवर्त्तनीम्॥ चतुष्टयं जपतो षएमासात् मनोर्घं परिपूर'यति । यथा-लब्धकुसुमानां चतुर्र्लेश्रमाहुतिं 'क्वत्वा महती श्रीर्भवति ।

## ॥ इति वसुधारासाधनम् ॥

### 214.

त्रथ वसुधारां भावयितुमिच्छति, तदा सर्व्वमेव पूर्व्ववत् किन्तु षष्ठस्य हतीयकं बीजं अर्डेन्दुबिन्दु-भूषितं तेनैव निष्यन्नां वसुधारां पीतवर्णां धान्य-मज्जरीनानारत्ववर्षमाणघटवामहस्तां दक्षिणेन वरदां सर्व्वाच्छ्यारमूषितां सखीजनपरिष्टतां भावयेत् आहमेव वसुधारेति। इस्तद्वयेन मुष्टिं बद्धा मध्यमाहतीयपर्व्वभग्ना वसुधारामुद्रेयम्। ततो जापं कुर्य्यात्— ॐ श्रीवसुनिधान-स्ने खाद्दा। 'पट्टगतां भगवतीं आवतार्थ्य महतीं पूजां हत्वा भावयेत् खपेच। ततः सिद्धा भवति भगवती ।

॥ वसुधारासाधनम् ।

#### 215.

पूर्व्योक्तविधानेन पौतवँकारपरिग्रतां दिभुजैकमुखौं पौतां नवयौवनाभरग्रवस्त्रविभूषितां धान्यमज्जरौनाना-रत्नवर्षघटवामहस्तां दक्षिग्रेन वरदां ज्रनेकसखीजनपरि-टतां विश्वपद्मचन्द्रासनस्थां रत्नसम्भवमुकुटिनौं स्वबीज-

· B प्र• 1

<sup>2</sup> N उडला।

\* AN read बामे after this.

' B omits पट्टगतां...भगवती । A omits.

हृदयां भाटिति निष्पाद्य मुद्रां बन्धयेत्। इस्तद्वयेन मुष्टिं इत्वा मध्यमा तृतौयपर्व्वभग्ना— वसुधारामुद्रा। ततः ॐ वसुधारा रत्ननिधानश्चेचे खाद्या इति मन्त्रं जपेत्।

॥ वसुधारासाधनम् ॥

### 216.

वसुधारायाः पटस्य प्रतिमाया वा त्रायतश्वन्दनेन चतु-रसं मण्डलकं क्षत्वा तच भगवतौं मनसाऽऽरोप्य पूजयित्वा चन्दनालिप्तपाणिः वसुधारा'धारणौपुस्तकं स्तचावबड-कुसुममालां पुरतः स्थापितोदकभाजनेन निक्षिप्य सर्व्व-सत्त्वेषु महामैचौचित्तमालम्व्याभिमतसिद्धौ हृदयमाधाय वसुधाराधारणौं पठेत्। पठंश्व स्वाहान्वितमन्त्राणां स्वाहाण्रब्दमुचारयन् सितपुष्यटूर्व्वासहितास्नतं तण्डुला-न्युदकभाजने दद्यात् षण्मासं यावत्। पाठावसाने च भूचिप्रदेशे तदुदकं विसर्ज्ययेदिति।

॥ वसुधाराधारख्यपदेशः ॥

' AN घारि०। ' A( ' B खाद्योबरित०। ' A]

54

\* AC ेस्त्रावड० !

\* ANC •ताखख• ।

#### 217.

## नमो वच्चवाराह्ये।

प्रातरुत्याय योगौ मुखशौचादिकं कत्वा समय'ग्लिकां मुखे प्रशिष्य गिरिगह्वरादिमनोरमे खाने विश्ववज्ञा-सनासौन आलिकालिं वारचयमुचार्यं अहं वजवाराही भूत्वा तदाकारं जगत् सव्वं करिष्यामीति व्रतनिश्चयः खह्व दबस्र व्ये रत्तवँकारं पश्चेत्। तदीयरत्तरश्मिभिः प्रख्यानखद्ःसंहैरकनिष्ठभुवनवर्त्तिनौं वज्रवाराहौं वश्च-माग्रभुजायुधां गुरुबुद्वबोधिसच्त्वांश्वानीयाकाणे पुरतः संस्थाप्य हृद्रग्रिमविनिर्गतपुजाभिः सम्पुज्य च तद्यतः पापदेशना पुख्यानुमोदना पुख्यपरिखामना चिश्ररखगमन-बोधिचित्तोत्पादादिकं कत्वा चतुर्ब्रह्मविद्वारान् विभाव्यं ततः अ श्रन्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहमिति मन्त्रार्थ-मासुखीकुर्व्वन् सुह्नर्त्तमप्रतिष्ठरूपेग तिष्ठेत् पूर्व्वप्रशिधान-वशात्। समाधेर्व्युत्याय त्राकाग्रे यँरँवँसँपरिखतानि धनुस्तिकोणवर्त्तुलचतुरसाणि इरिन्नीलरक्तश्वेतानि चतु-माद्दाभूतमण्डलानि उपर्थुपरि पश्चेत्। तदुपरि सुँकार-समावं सुमेरं चतुरसं च चतूरत्नमयं अष्टग्रकोपशोभितं विचिन्त्य तदुपरि ॐ मेदिनी वजीभव वज्रबन्ध हुँ, ॐ वजप्राकार हुँ वँ हुँ, ॐ वजपम्बर हुँ पँ हुँ, ॐ वजवितान हुँ खँ हुँ, ॐ यजगरजाल चाँ ग्रँ बाँ, ॐ वज्र'ज्वालानलाई

h Ab adds अकरत्वसमर ।

\* AC omit ucuuftainen i

ANC ale .

- ' N adds तथा ग्रून्यताज्ञानवचल्रभावाः सर्व्वधर्माः ।
- <sup>6</sup> A जॉ• | <sup>1</sup> Ab व्याकाकराकार्क।

² A •द्यापुर्ये।

हुँ हुँ हुँ — एतैर्मन्वैर्वचभूस्यादिषट्तं विधाय तदस्यन्तरे चतुरसादिसर्व्वचन्न्र क्रूग्यादेषट्तं विधाय तदस्यन्तरे चतुरसादिसर्व्वचन्न्र क्रूग्यां विचिन्त्य तन्मर्थ्य रक्तपँकारजमष्टदत्तपद्मं तद्दरटके त्राखिकात्तिपरिणतचन्द्र-स्वर्थ्यसम्पुटमध्ये रक्तवज्ञान्तर्गतं रक्तवँकारं प्रक्षतिप्रभाखरं पर्य्यत् । एतत्सर्व्वपरिणामेनात्मानं भगवतीं वज्ञ-वाराहौं दाडिमकुसुमप्रखां दिभुजां दक्षिणेन वज्ञ-तर्ज्ञनिकाकरां वामेन करोटकखट्वाङ्मधरां एकाननां चिनेचां मुक्तंकेण्णं षएमुद्रामुद्रितां दिगम्बरां एकाननां चिनेचां मुक्तंकेणां षएमुद्रामुद्रितां दिगम्बरां पत्रज्ञाना-तिमकां सहजानन्दस्वभावां प्रत्याखीढपदाकान्तभैरवकाल-राचिकां सार्द्रमुएडमालाखङ्घतगाचां स्वद्र्धिरं पिवन्तीं भावयेत् ।

तथा पूर्व्यादिचतुई लेषु यथाक्रमं वामावर्त्तन डाकिनी-लामाखण्डरोहारू पिण्णैः कष्णप्र्यामरक्तगौराः; एता एकवक्राः चतुर्भुजा वामे कपालखट्वाङ्गकपालहस्ताः दक्षिणे डमरुकर्त्तिकाः चिनेचा मुक्तकेशा नग्ना त्रालौढासन-संस्थिताः पञ्चमुद्राविभूषिता भावयेत्। विदिग्दलेषु चत्यारि बोधिचित्तादिपूर्णानि कपालानि विचिन्तयेत्। तदनु भगवतौह्नदीजविनिर्गतर्प्रियमिर्जन्कारेण ज्ञान-चक्रमानीय हुँकारेण स्वसमयचक्रजले जर्लं मिव प्रवेश्च वँकारेण बन्धनं होःकारेण तोषणं कुर्य्यात्। ततः युँ हुँ हूँ-ज्ञाः डाँ डँकारेणायतनानि बोधयेत्। 'यड्देवतौ युह्रै-

<sup>1</sup> A •टाङ्गा•। <sup>2</sup> Ab reads दत्तियोग...•खद्वाङ्गधरां after सङ्गानन्दसमावां। <sup>3</sup> A •सुकुट•। 'ANC साई•। <sup>6</sup> A •सिमं। 'Ab हो ई, C चा ई, A चा ई। <sup>1</sup> A यहे•। मंन्वपदैर्भगवतीं कवचयेत्। ॐ वँ नाभौ, हाँ थाँ ह्वदि, हीँ मेाँ वत्ने, हेँ हीँ मृर्द्धि, हुँ हुँ शिखायां, फद् फद् सर्व्वाक्नेषस्वम्। ततो भगवतीकायवाक्चित्तपयेषु ॐ त्राः हुँ इत्यर्पयेत्। ध्यानात् खित्नो मन्त्रं जपेत्। तच मन्त्रः— ॐ वज्जवैरोचनौये हुँ हुँ फद् स्वाहा। चिसन्थं बलिपूर्व्वकं भगवतौं भावयेत्। भावयन् भगवतीरूपेख सर्व्वदा विहरेदिति।

> ॥ वज्जवाराह्यीसाधनं समाप्तम् ॥ ॥ क्वतिरियं महापर्रिडतावधूतत्र्यीमद्दय-वज्रपादानामिति ॥

## 218.

नमो वचवाराह्ये।

कुमतिद्हनदक्षां ध्वस्तदौर्व्वाच्यंपक्षां विषहतजनराग्रेईलयोपात्तमोश्चाम् ।

प्रश्रमसुखसम्रद्धां वज्जवाराहिदेवीं लिखति निचयमस्याः कोकदत्तो हि नत्वा॥ तचार्ड्वयामावश्रेषायां रजन्यां विधिनोत्यितः कचित् ग्रग्रशानादौ मनोऽनुकूचे स्थाने सचन्दनाद्यपलिप्ते नाना-पुष्यप्रकरोपशोभिते सास्तात् श्वासने वा यथासुखमुपविश्य मैच्यादिभावनापूर्व्वकं स्वहृदि 'द्राँकारजस्र्त्यमग्र्डचे

' C omits. ' ANAb थेt' ' ANC विष्ठरन्। ' A ॰ दौर्वच्च • । ' A omits a considerable portion of the Sādhana and resumes again after धारयन्तों in the middle of the Dhyāna (p. 428, l. 15). ' N पं•।

કર્ટ્

सित' हीः कारज'र सिम जालैः प्रकाशीकत्य वजवारा ही-प्रमुखगुरुयोगिनौबोधिसच्चतथागतान् यथास्थाने पुरः संवीध्य हृद्दीजनिर्गत-प्रचर्ण्डा-चर्ण्डाश्ची-प्रभावती-महा-नाशा - वौरमतौ - खर्वरौ - लङ्केश्वरौ - दुमच्छाया - चित्त -चक्राष्टाभिः ; ऐरावती - महाभैरवा - वायुवेगा -सुराभश्ची -श्यामादेवी-सुभद्रा-हयकर्षा-खगानना-वाक्चकाष्टाभिः; चक्रवेगा-खएडरोहा-शौएडनी-चक्रवर्मिणी-सुवीरा-महा-बला - चक्रवर्त्तिनी - महावीर्थ्या - कायचक्राष्टाभिः ; नील-रक्तसितवर्शाभिः अश्रोभ्यामिताभवैरोचनशिरोधराभिः, चन्द्रासनचिनेचपष्चमुद्राधराभिः, वज्रपद्मचक्रकपालमाला-वबद्वचिश्रिखालञ्जुतशिरोभिः, वर्च्चिकपालखट्ढाङ्गान्वित-पूजाव्ययकरपत्तवांसिः, 'ऋर्घादिपुरःसरं पूजयित्वा वन्दना-पापदेशनात्रकरणसंवरपुग्यानुमोदनाचिश्ररगगमनबोधि-चित्तोत्पादमार्गात्रयण्त्रात्मभावनिर्य्यातनात्रध्येषणाया-चना विधिवट् विधाय पुर्ख्यं परिणाम्य ग्रून्यताज्ञानप्रति-पत्तये शिरसि सम्पुटाम्बलिं कित्वा गाथापाठपूर्व्वकं तथागतान् अध्येवयेत्। तत्रेयं गाथा- अ सर्वतथा-गताः श्रंसिताः सर्व्वसत्त्वानां सर्व्वसिद्धयः संपद्यन्तां सर्व्वतयागतायाधितिष्ठन्तु ॐ स्वभावशुद्धाः सर्व्वधर्माः खभावशुह्रोऽहमिति। तदनन्तरं पूज्यपूजापूजकान् सर्व्वधर्माय ग्रन्यानिमित्ताप्रणिहिताकारेण खप्न-प्रत्ययवत् प्रत्यात्मवेद्यमधिमुञ्चन् ह्वन्मन्त्र'किर्णजालै-

- <sup>เ</sup>N ซไ.. \* N adds • झीःकारण• again.
- 3 BC un • C चार
- \* N adds देवीभिः after this.
- <sup>7</sup> B जालकिरती• । <sup>6</sup> C बद्धा।

र्निराभासौक्तत्व ॐ श्रून्यताज्ञानवजस्वभावात्मकोऽइमित्य-इङ्कारं कुर्य्यात्।

ततः खचित्तं रक्तपँकाररूपेग परिनिष्यमं तत् परि-'रक्तपद्मोपरि अँकारजतरखिमग्डले सितहुँ-सम्य कारेणं स्रर्थस्य हीःकाराधिष्ठितारुणपञ्चस्रचिकवञं ध्यात्वा स्फुरगसंहरगपूर्व्वकं तत्परिगतां षोडणवर्षाकारां णर-दिन्दुधवलां रक्तवर्त्तुलचिनेचां ईषइंद्राकरालवदनां नाना-कुसुमविराजितमुक्तकेशाईवड विराजितां कष्णवजावली-दयमध्यीक्षतकपालमालाबद्वचिश्रिखां चक्रीकुर्एडलकरठी'-रचकमेखलालक्कृतां विलसत्तिपताकोञ्ज्यलसव्यकरपक्षव-स्थितपूर्व्वोक्तवजेण अज्ञानपुरुषस्य भयानुविधायिनीं अव-सव्येन ग्रध एकसू[चि]कोर्ध्वकृष्णपञ्चसू[चि]कसितदराडानु-गतशुष्कसाईशिरोविश्ववज्रकनककस्थमूखविनिर्गतर्ण-त्मूऋ्स्यण्टिकान्वितविश्वपताकाविराजितबाहुद्र्डासंसक्त-खट्वाङ्गं चतुर्मारात्तरगापूर्वं पद्मभाजनं धारयन्तौं खरद्रधिर-सार्द्रान्त्रयथितपञ्चाशच्छिरोमालाप्रलम्बिनौं रक्तपद्मौपरि स्वर्थस्थाज्ञानपुरुषे आसीढपदस्थां विवस्तां प्रचण्डस्वर्थ-प्रभां स्फुरद्रोममाखिनौं प्रतिबिम्बसमां श्वज्ञारादिरसोपेतां नानानिर्माखैर्दशदिक्षु जगदर्थपरां द्वर्थ्यस्वज्ञीःकाराधि-ष्ठितस्वर्थ्यस्थवज्रहृद्यां वज्रवाराहीमात्मानं थ्यायात् । ततो ह्नदीजरभिजालैः सर्वसचान् तद्र्पापनां निष्याच त्रात्मनि प्रवेश्याहमेव भगवती वज्जवाराहीत्यहक्कारं कुर्यात्।

· C reads रक्तपद्मो ... तत्परियतां after क्षुसुमविराजित ।

<sup>2</sup> Badds • स्टर्येः after this. <sup>3</sup> C • वद्र • । <sup>4</sup> N • कार्या • <sup>6</sup> N • समसाजनं । प्रचालोकसाधनम ।

तदनु' खनाभौ विश्वपद्मारुणसूर्य्यंमण्डले सित-ही कारं दृष्टा तन्मन्त्रमालामध्रुस्त्रचाकारां सितां चक-अमणयोगेन वदनविवरेण निश्चार्थ्य बुद्धगुणगणमणिमन्त्रौ-षधिचन्द्रतारालिपिशास्त्रकलाद्प्रिभावमादाय नाभिविवरे प्रविशन्तीं स्वपरेषां सर्व्वाज्ञानदइनात्मिकां ध्यायात्। ततो हृदीजरभिसम्बोदितगगनस्थां ज्ञानंदेवीं पुरतो दृष्ट्वा पूर्व्वोत्तदेवीगगैरर्धादिपुरःसरं पूर्जायत्वा 'फेल्कार-मन्त्रपाठपूर्व्वकं ज्वालासुद्रां बद्धा ललाटे वामावर्त्तेन भामयन् तामावाहयेत्। तच रक्तलोलीभावानमन्त्रा-इङ्कारं कुर्य्यात्। तचायं मन्त्रः--- ॐ योगशुद्धाः सर्व्वधर्माः योगशुद्वोऽहम् । ततस्तङ्बदीजसञ्चोदितान् गगनस्यान् अक्षेभ्यादितयागतानानीय तैः पश्चाम्रतस्तपश्चतया-गतात्मककर्त्त्रौः तन्त्रिर्मितनानातूर्य्यग्रङ्घम्टद्रन्पखववीखा-वेखुगौतध्वनिभिः देवासुरैश्व जोजोत्कारपरायखैः कुङ्कम-कर्पूरकॡत्तरीसुगन्धिकुसुमप्रवर्षिभिः—

यथा हि जातमाचेग सापिताः सर्व्वतथागताः ।

तथाई सापयिष्यामि शुईं तु दिव्येन वारिणा ॥

गायां पठन्तौभिरात्मानमभिषिच्च 🕉 सर्व्वतथागता-भिषेक'समयश्रिये हुँ इत्यनेनाधिष्ठाय तां विश्वपद्म-स्तर्थ्यस्थास्रोभ्याधिष्ठितशिरस्तां चिन्तयेत्। ततस्तविर्मित'-प्रचण्डादिदेवौभिः तनिर्मितनानाविधपूजाभिः आत्मान-मभिपुज्य वश्यमाणकमेणामतास्वादं कतवा यावदिच्छं

\* AC omit •प्रचखादिदेवोभिः तन्निमित•।

<sup>2</sup> А ०सुप्रभा०, С ० मुझ्ब०।

+ C 70 1

<sup>1</sup> A तदम।

<sup>3</sup> B •स्याज्ञान•। <sup>•••</sup>A •समश्रि•।

ध्यात्वा स्फुरणसंइरणपूर्व्वकं द्रुतादिदोषरहितं मन्त्रं जपेत्। तचायं मन्त्रः— ह्रौः। यदा उत्यातुकामः तदा मन्त्रमालां नाभिस्थ ह्रौःकारे च्रन्त'र्भाव्य पूजापुरःसरं प्रणि-धानं विधाय पुर्ख्यं परिणाग्य श्रताक्षरं च चिधोचार्थ्य देव्यहज्जारमुद्दहन् सर्व्वधर्म्भांश्व तद्रूपापन्नान् पश्चन् यथा-सुखं विहरेदिति ।

तचायं शताश्चरमन्त्रः— (ॐ त्राः) ॐ वज्रसत्त्व समयमनुपाखय वज्रसत्त्वतेनोपतिष्ठ हढो मे भव सुतोष्यो मे भव सुपोष्यो मे भव त्रानुरत्तो मे भव सर्व्वसिडिं मे प्रयच्छ सर्व्वकर्म्मसु च मे चित्तं श्रेयः कुरु हुँ हहहह होः भगवन् सर्व्वतथागतवज्ञ मा मे मुच्च वज्जीभव महासमयसत्त्व त्राः (हुँ) इति ।

सन्थान्तरेऽपि भटिति देव्याकारमभिमुखीकत्य पूजादि-पुरःसरं यावदिच्छं विभाव्य प्राग्वन्मन्तं जप्त्वा पूर्व्ववत् सर्व्वे कुर्य्यात्। अर्डराचसन्थायां तु पूर्व्ववत् सर्व्वे कृत्वा प्रयनकाले शिरःस्थाने गुरुबुडवोधिसच्चान् दृष्ट्वा सम्पूज्य अष्टाङ्गपातप्रणामाश्चरेन सिंहश्य्यायां सुप्यात्। ततः प्रभातसन्थायां देवीप्रवोधितः सन् पूर्व्ववत् सर्व्वे कुर्या दिति। यदा अनेन क्रमेश कचित् प्रदेशे शवपर्य्यङ्गेन सुखासनोपविष्टः क्षपयाऽवलज्य सर्व्वसच्चान् पापदे-श्रनामारभ्य यावदोधि चित्तात्पादपूर्व्वकं आःकारपरि-श्तायां स्वजिद्वायां पद्मद्लाकारायां हीःकारं ज्वलद्वासुरं यावदिच्छं विभाव्य स्थिरीक्तत्य श्तार्बगुलिकामालाष्टस्त्रवेश

' AC ०रोऽन्त०। ' AC यावदाबोधि०। \* AC सुप्येत ।

चिसन्थं चतुःसन्थं जपेत् योगी । 'सुषुप्सुः पूर्व्वविधिना 'सुप्यात्। एवं जपभावनात्मको विधिवत् लब्धानुज्ञो अष्टलोकधर्मनिर्मात्तः आहः समयसंवर्खः क्रपावान कल्यागमिचाराधनतत्वरो योगी सप्तलक्षजापेन सर्व-शास्त्रकलाकलापेषु 'त्रभित्रो भवति। मेधावौ श्ररो विशारदः 'पर्षदनभिभवनीयो वादी च भवति । ज्वरगर-विषडाकिन्यादिभिरनुपदुतो भवति। यद् भक्षयति तद्म्हतं भवति। सिद्वे सति मन्त्रजापेऽस्मिन् एतन्मन्ताभि-मन्त्रिता कठिनौ यस्यैव इस्ते दौयते स मूर्खोऽपि कवि-र्भवति । तस्य गन्धमात्रेग पत्नगादयः सन्निहिता न भवन्ति। एभिरुपद्रवैरुपद्रुतानामन्येषामपि सर्व्वोपकार-समर्थो भवति । किं बहुनोक्तेन मयापि जडधिया शास्त्रे अक्षतक्षेशेन विश्वित्तचेतसा अस्य मन्त्रस्य लक्षदयजापेन इदं प्रज्ञालोकसाधनं क्रतम्। ंये पुनः स्थिरचेतसः अनन्त-

॥ प्रज्ञालोकसाधनं समाप्तम् ॥

<sup>1</sup> AC ससप्तः ।

1 ANC orfatii

\* B অ হ ০। · ANC ufrace 1

55

<sup>2</sup> ANB खपेत्।

\* AC चामि०।

6 ANC चेन ।

रोक्तगुर्णैर्युका भवन्ति तेषां सुतरां सिंडिः स्यादिति ।

892

सत्त्वान् वश्रीक्वत्य चतुरार्थ्यसत्येऽवतारणाय वश्यविधि-रुच्चते। ततः पूर्व्वोक्तकमेख निष्यनां भगवतीं एवं रक्त-बीजचिह्रपरिणामतो रक्तवर्णां विभाव्य सम्पूज्य स्तुतिं कुर्यात् अक्षोभ्यवज्जेत्यादिगायाभिः । चितत्त्वनिर्याताधो-मखकरोटचयोपरि रक्तत्राःकारजवज्ञपद्मभाग्रहे दग-समयान् षोडग्रस्वर्ककारादिचतुस्त्रिंग्रह्यज्जनैरधिष्ठिंता-नधो यँरँपरिगतवाय्वग्निमग्डलाभ्यां ज्वालानलतापनं क्तवा समयन्यस्तवीजर्श्मिचोदिततयागतसमूहान् आनीय तचान्तर्भाव्य ग्राद्यस्वरजात चन्द्रोपरि हॅंकारजचन्द्रस्यं तद्धिष्ठितसितपञ्चस्त्रचिकवजस्फ्रितर्भ्रिजालैर्वजधर-मपि चन्द्रवज्रस्य च प्रवेशात्, उंत्यातकताविचिकित्सादि-दोषापगते तदुपरि ॐकारं ध्यात्वा तत्किरखैस्तथा-गतानम्रतरूपापनान् नानासोकधातुस्थाम्रतमपि तच प्रवेश्य प्रखवस्य च प्रवेशात्। यथावनिष्यनमस्ततं दृष्ट्वा वारचयं चितच्चेरधिष्ठाय विधिवदस्ततास्वादं छत्वा याव-दिच्छं विभाव्य खनामाक्षरपरिणतं साध्यं पुरोवर्त्तिनं दृष्ट्वा तन्मन्वमालानिर्गतर्ग्सिभिः तमानौय तचान्तर्भाव्य तस्य चित्तं मकारपरिणतं आरक्तचन्द्रमण्डलां कारं ध्यात्वा तमान्वमालानिर्गतां देवीं रक्तवर्धां वामकरेख झीःकार-

पाश्रधरां दक्षिणकरेण रक्तोत्पलकलिकानिभवजाङ्ग्रश्रधरां

- 1 ANC omits oave 1 <sup>6</sup> B •चन्द्रमखतोः।
- · B •मानार• |
- 7 AC मखा• 1

- <sup>1</sup> AC तान् वृद्वा ।
- \* B oत्यानताo ।
- 6 AC गततया।

साध्यपुरोवर्त्तिनीं हट्टा 🕉 त्राः हीः त्रमुकस्य चित्तमा-कर्षय हुँ जः इति तामाज्ञापयति योगी। ततः सा देवी विधिवत् प्रविश्य पाभेन संवेध्याङ्गभेन चोदयन्ती यथा-वदानीय खचित्ते प्रवेश्येत्। देवी तु मन्त्रमासान्तर्गता द्रष्टव्या। ततस्तं मुक्तशिखं विद्वसं विद्वसं गसं (?) रन्तुकामेच्छया एकान्तपरवशीभूतं इतकरपुटाड्जलिकं साधकाभिमुखं किं करोमौति [ब्रूते]।

# ॥ वज्जवाराहीसाधनं समाप्तम् ॥

220.

दिगम्बरा मुक्तकेशी वजवाराही नाभिदेशे कर्चि-कपासधारिणी चत्यन्ती चिन्त्या। वग्धं भवतौति।

॥ वज्जवाराद्या वश्यविधिः ॥

<sup>1</sup> C साध्यस्य।

अ नमो भगवत्वे चार्यवचवाराह्ये।

त्रयातो भगवतौनां 'गुद्धेश्वरीणां सर्व्वदेवतौनां महा-धियानां—

महान्तं च महागुद्यं महामायां महेश्वरीम्। चैलोव्यं संहर त्येषा चैलोक्यं स्टजते पुनः ॥ गुद्य कानामियं माता महामायेति विश्रता । चैंलोक्यचासनी विद्या 'प्रपद्येयं महेश्वरी ॥ यया विज्ञातमाचया विद्यया साधकेश्वरः। सदेवगन्धर्वगणान् सथश्वासुरमानुषान् ॥ विद्याधरपिश्राचांत्र राष्ठसों रगकिनरान्। वश्रमानयति भूतानि जलजस्थलजानि च॥ महाश्वर्यकरौ विद्या इन्द्रजासकरौ तथा। मोइनं स्तमनं चैव विदेषोचाटनादिकम्॥ वश्याकर्षग्रंजमां चानेकविधकुतू इलम् । पठिता कुरुते विद्या वाचां सिडिं च साधके ॥ न जपं न व्रतं तस्य नोपवासो विधीयते । अक्रेशतो भवेत् सिडिर्देवि सत्यं वदाम्यहम् ॥ मन्त्रं तव महामाये सर्व्वत्रैलोक्यसाधिके । प्रवस्थामि महायोगे दिव्यैरस्रपङ्तिभिः ॥ ॐ नमो भगवति वज्रवाराहि श्रार्थापराजिते चैलोक्यमाचे 'मद्दाविद्ये सर्व्वभूतभया'वर्छे मद्दावजे वज्रा"-

<sup>1</sup> AC omit ग्रद्धेश्वरीयां सब्वेदेवतीनां। <sup>2</sup> A •त्येका। <sup>5</sup> ACB खज्यते। <sup>4</sup> ANC •काममयं। <sup>5</sup> A प्रश्रास्येयं, NB प्रपदेयं। <sup>6</sup> AC •नाग•। <sup>7</sup> ABC •जम्भनं। <sup>5</sup> AC मद्दावैद्य•, Ab विद्ये। <sup>8</sup> B • पद्दे। <sup>10</sup> Ab वच्यासे।

सने अजिते अपराजिते वश्यद्धरि 'अससामणि 'विष-शोधनि कोधनि कराखिनि सन्वासनि मारणि सप्र-भेदनि' पराजये विजये जम्मनि स्तम्मनि मोहनि वज्र-वाराहि महायोगिनि 'कामेश्वरि खगे तद्यया 'प्रोतंगे प्रोतंगे इन इन प्राणान् निङ्किणि निङ्किणि 'खेखिणि खेखिणि धुन धुन वज्रहस्ते शोषय शोषय 'खट्वाज्ञ कपासधारिणि "महापिश्रितमांसासनि मनुष्यान्त्रप्रादते सार्द्रनरशिरो-मासाग्रथितधारिणि सुमानिसुमे इन इन प्राणान् "सर्व्वपापसचानां <sup>"</sup>सर्व्वपश्चनां <sup>"</sup>मांसच्छेदनि कोधमूत्ते सहस्रशिरे सहस्रवाहवे शतसहस्रानने ज्वलिततेजसे ज्वालामुखिं पिङ्गललेाचने वज्रश्रीरे वजासने ैंमिलि "मिलि तिमिलि तिमिलि हे हे हुँ हुँ ख ख धु धु धुरु धुरु मुरु मुरु अदैते महायोगिनि पठितसिद्वे "द्रे" " मुँ द्रे **धँ धँ ग्रँ° ग्रँ हे हे ह ह भौमे इस इस वीरे हा हा हो हो** हुँ हुँ चैसेाक्यविनाशनि शतसहस्रकोटितथागतपरिवारिते हुँ फट् सिंहरूपे खः गजरूपे गः चैलेाकोदरे महासमुद्र-"मेखले यस यस हुँ हुँ फट वौरादैते हुँ हुँ हा हा महा-

 'ANCB नेत्र०।
 AC विग्रोषणि, NAb विषग्रोषणि।

 'Ab को घक।
 'Ab मानिनि।
 'Ab ॰ दष्टरणि।

 'Ab भामे०।
 'AB प्रोंगतंगे प्रौतंगे।

 'Ab भामे०।
 'AB प्रोंगतंगे प्रौतंगे।

 'AC खिंखि०।
 'Ab adds वच० before this.

 'AC खिंखि०।
 'Ab adds वच० before this.

 'AC खिंखि०।
 'Ab adds वच० before this.

 ''Ab ० मदार्थितसित०।
 ''B सर्व्यापाय०।

 ''2 Omitted in Ab.
 ''B सर्व्यापाय०।

 ''Ab ० मदे।
 ''AC ० सखि।

 ''Ab ० मदे।
 ''AC ० सखि।

 ''Ab ५ मिलितचिलिते करालिनि।
 '''N चलि।

 ''Ab खै।
 ''Ab ऊँ ऊँ।

पशुमोइनि योगेश्वरि त्वं डाकिनि 'सर्व्वखेाकानां वन्दनि सद्यः प्रत्ययकारिखि हुँ फट् भूतचासनि महावीरे परम-सिद्वे 'महाविद्येश्वरि हुँ हुँ फट् हुँ हुँ फट् खाहां ।

॥ ज्वालामुखौसाधनप्रयोगः' ॥

#### 222.

एषा भगवती महामाया पठितसिद्धा। अत्र्याः साधनं भवति। सोमग्रहे स्वर्य्यग्रहे वा ग्रहमपश्चन् एकविंशति-वारान् प्रवर्त्तयेत्। ततः सिद्धो भवति। यावदावर्त्तयति तावत् स्वीसहसैरनुगम्यते। सक्षदुचारितेनाकर्षयति मारयति कुद्धचेतसा उचाटनविद्वेषणस्तमानं च कुरुते। इच्छावशात् कुसुमं सक्षत् परिजप्याकाशे सिपेत् ब्रह्मा दीनाकर्षयति। श्रश्मानाङ्गारं सक्षज्ञप्तं यहे ग्रामे नगरे वा सिपेत्, दाहं दर्शयति, मयूरपिच्छकं सक्षज्ञप्तं आकाशे सामयेत्, पुन-रुपश्मयति। श्रर्करां सक्षज्ञप्तां चतुर्ह्तिंशं सिपेत्, जतु-रङ्गबसं दर्शयति। मयूरपिच्छकं विपरीतं सामयेत्, प्रत्या-नयनं क्षतं भवतौति।

॥ महामायाञ्चालासुखीवजवाराहीप्रयोगसाधनम् ॥

<sup>6</sup> ANC •दीनादभौयति ।

8इ€

<sup>&#</sup>x27; सर्वे• only in Ab. 2' मचा• only in B.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> After the end of the mantra Ab repeats the portion beginning from ॐ गमो भगवति...कामेन्द्रारे खने adding ऊँ पट् at the end.

<sup>\*</sup> This colophon is found only in Nb.

त्रधुना महामायायाः आशानान्युच्चन्ते। पूर्व्वादि-दिग्भागे मण्डलस्य साधकानुग्रहं नाम आशानं उत्तरेणाद्वैतकरं पश्चिमे कोधाननं दक्षिणे घोरान्धकारं त्राप्नेय्यां महाप्रखयं नैक्तत्यां महामेखापकयोगवहुलं वायव्ये सिंहनादमहा फेलारं ऐशाने सरोजबीजं नाम भ्रमशानम्। रषु च यथायोगं दग्धाईदग्धाङ्गखरिडताङ्गाई-खण्डिताङ्गविभौषणाकारं भयद्वरं श्रूलभिन्नोर्द्धार्वत्रवाः पाटलकङ्केलिचूडाशिरौषौ<sup>\*</sup>दुम्बरवटाश्वत्यनागकेशरपादपा यथाक्रमेग महिषमार्जारमेक्तुकव्याघाश्वरधश्रकरपिशाच-मुखा महर्डिका यक्षा समन्तत्य आशानाष्टके श्रमास-र् ग्रंग्रोजुकवायसाञ्च वेताखभूतादय इति ।

# ॥ महामायादेव्याः ग्राणानम् ॥

224. नमो वचवाराद्ये।

1 A मुत्•। \* A • डुम्ब•। 3 N व्यन्तरं।

<sup>6</sup> B •मिरेदी•।

अर् हीँ घातय सर्व्वदुष्टान् हुँ फट् स्वाहा। बलिं दत्त्वा ध्यानं कुर्य्यात्। नाभिमध्ये रँभवं चिकोणमग्नि-मण्डलं तन्मध्ये चतुईलपद्मं रक्तवर्शं तदुपरि हीँ कारं कल्पांग्रिवट् देदीप्यमानं तत्परिखतमात्मानं वज्जवाराष्ठी रक्तवर्शां चतु'ई लेषु पच्चा हतस्ततपद्मभाजनं ध्यात्वा प्रेतासनस्यां त्रासौढपदां नमां जर्द्धकेशां कपासमुकुटां

\* AN omit. \* ANC क्रीग्तार, B क्री only.

<sup>7</sup> B omits चतु ... • भा जनं ।

पञ्चमुद्रोपेतां चतुर्भुजां दक्षिणे 'वजवज्राङ्ग्रंधरां वामे कपालखद्वाङ्गतर्ज्जनीपाग्रधरां रकमुखौं चिनेचां सकुटी-करालवदनां वज्ञधोगां सुभौषणां हहदुदरां ससजिह्नां भावयेत्। ॐ वज्जवाराहि आवेश्य सर्व्वदृष्टान् हौँ खाहा- उपहृदयम्, ॐ हुँ हौँ 'हाँ- हृदयं सन्न जपेत् समाहितो भूत्वा । सिध्यति नाच संग्रयः ।

ॐ ऋ हौँ हुँ हाँ हः। ऋनेन मन्त्रेण महामांसचूर्य कत्वा धूपं दद्यात् पटाग्रतः । सिध्यति दिनैकविंग्रत्या यावनान्यया। ॐ हीँ हैं हाँ हः इः होः हीः हैं <del>हेः</del> फेल्कारं दद्यानिशायां बलिम् सर्व्वमार<sup>°</sup>प्रश्मनार्थम् । निशावलिः पञ्चोपचारेग दातवाः। यस्य कस्यचिन्न कथनीयम् । वज्जयोगिन्योऽधितिष्ठन्ति तत्नाच संश्रयः । श्रीवजवाराहीकल्पः सर्वार्थसाधकः ।

# ॥ वज्रवाराहीसाधनम्' ॥

## 225.

पँकारपरिखतं रक्तपद्मं तस्वोपरि यँकारपरिखतं वायु-मग्डलं कर्षा 'धन्वाकारं ध्वजाइं रेफपरिग्रतं रक्तं चिकोग-मग्निमण्डलं ज्वालाङ्कं वॅभवं अब्मण्डलं श्वेतं वर्त्तुलं घटाङ्कं सँकारजं पृथिवीमख्डसं चतुरसं इरितं सुँकारसमावं सुमेदं

' ANC वज्याङ • ।

- \* AN St. C TI
- · ANC St 1
- ' AC पाँ पाँ पाँ, N पाँ पाँ पाँ गाँ।
- <sup>6</sup> В ध्रमनं |
- <sup>1</sup> This colophon is found only in Nb.
- · AC धन्यामं ।

\* ANC st I

चतुरसं चतुर्दारं ऋष्टऋङोपशोभितं तन्मध्ये पँकारपरिणतं पद्मं तस्योपरि हुँसम्भवं विश्ववज्ञं तदरटके ऋाणिकाणि-योगं तन्मध्ये वँकारपरिणतं वज्रम् । एतत्परिणतां वज्ञ-वाराहीं रक्तां चिनेचां मुक्तकेशां नग्नां खण्डमण्डितमेखलां शतार्डसाई नरशिरोमालाप्रलम्बितां वामभुजे कपालं दुष्टमाराद्यस्तग्धरं दक्षिणे—

तर्ज्ञयन्तीं दिशः सर्व्वदुष्टतर्ज्ञनवजिकाम् ।

कल्पवहिमहातेजां सवन्तौं रुधिरप्रियाम् ॥

जर्र्धपादस्थितां भावयेत् । पद्मस्य पूर्व्वादिपत्रे---

डाकिनों तु तथा लामां खण्डरोहां तु रूपिणौम्।

विदिक्पचे तथा भाव्याः करोटाश्वत्वारः शोभनाः ॥

मन्त्रं चाच— ॐ सर्व्वबुडडाकिनौये वज्ञवर्शनौये हुँ ँहुँ फट् फट्ं स्वाहा।

# ॥ श्री श्रोडियानवज्रपीठविनिर्गत ऊर्ख्वपादवज्र-वाराहीसाधनं समाप्तम् ॥

'AC ॰सार्ड॰। 'B सर्व्या। 'N adds a third इड़। 'BC फट् only. 'B ॰म्बोद्यान॰। 'B omits ॰ ऊर्द्धपाद•। 56 प्रथमं तावट् योगी आशानादो मनोरमे स्थाने सबहदीन्दी ॐकारकिरणेर्गुरुबुडवोधिसच्चानानीय पुरतो-ऽवलम्ब्य पूजापापदेशनादिकं कत्वा खसमं चैधातुकं विचिन्त्य हुँवजीक्तभूमी आशानाष्टकमध्ये धर्मा-दयान्तर्गतपद्मवरटके चन्द्रस्थरविसोमसम्पुटस्थवँकारवज्जं तदीजसमुद्भवां भगवतीं वज्जवाराष्ट्रीं प्रलयानलसन्निमां एकवक्तां दिभुजां दक्षिणे—

तर्ज्ञयन्तीं दिशः सर्व्वदुष्टतर्ज्ञनवजिकाम् ।

वामे वपालं विश्वपताकाविराजितबाहुद्र्रासक खट्ठाक्रधरां भैरवकालराच्याकान्तां प्रत्यालौढेन तार्र्डवां दिग्वासां मुक्तकेशां खर्र्डमग्डितमेखलां दंष्ट्राकरालवदनां चिनेचां विक्तताननां विश्ववज्ञधरां मूर्धि वज्जं मालाकपाल-शोभितां मुर्र्डसग्दामदेहोभयशोभां सर्व्वालक्कारभूषिताक्री सर्व्वबुद्वाभिषेकजां वैरोचनकुलोद्ववां सर्व्वसिद्विप्रदायिकां स्फुरत्संहारविग्रहाम्---

पूजास्तुत्यं म्हताखादं छत्वा योगी समाहितः ।

सादरं भावयन् नित्यं खघु बुद्धत्वं माम्रुते ॥ भावनां छत्वा न्यासं कुर्य्यात् बलिं च दद्याद् योगवित् । ॐ वँ वजवाराही नाभी, हाँ याँ यामिनी ह्वदि, हीँ मेाँ

- <sup>1</sup> ANC कपालखट्ढाक्रधरां।
- <sup>2</sup> AN वश्वक॰, B वक॰। • ANCB ॰सवाप्यते।

<sup>8</sup> A ॰ रता॰ । <sup>6</sup> AC इ. । संचित्तिवच्चवारा ही साधनम्

मोइनी वर्को, हें ' हीं' सच्चालनी शिरसि, हुं हुं सन्वासनी शिखायाम्, फट् फट् चरिडकां सर्व्वाक्नेघस्वम्---नामौ हृदि तया वर्क्ते शिरः शिखास्वमेव च। 'कत्वाग्रग्रंथ्या खलु मध्यस्त्वी ग्रुङ्गुष्ठवज्रो दढं संप्रपौद्य। संस्थाप्यतामधा ललाटदेशे ग्रावर्त्त्यावर्त्त्तेन च विभ्रामयेत्॥

त्राक्रान्तपादोर्द्धहिएतु मूर्धा फेंकारनादतः दश्रदि-ग्लोकधातुस्था वीरयोगिनौः त्राकर्षयेत्— ॐ योगशुडाः सर्व्वधर्म्साः योगशुडोऽइं ॐ 'त्रचरिड होः जः हुँ वँ होः वज्रडाकिन्यः समयस्त्वं दृश्यद्दोः। वजाऋत्या ऊर्द्धविकचवलिं दद्यानिश्चार्डके— ॐ ख ख खाहि खाहि सर्व्वयक्षराष्ट्रस-भूतप्रेतपिश्वानेक्सादापस्सारडाकडाकिन्यादय द्रमं वलिं यत्त्वन्तु समयं रक्षन्तु समयं सिडिं प्रयच्छन्तु ययैवं ययेष्टं भुज्जय पिवय मातिकमय मर्मं सर्व्वाकारसत्सुखविशुडये सहायका भवन्तु हुँ हुँ फट् 'फट् स्वाहा— बलिमन्तः। ॐ वज्जवैरोचनौये 'हुँ फट् स्वाहा— हृदयमन्त्रं दशाध्ररम् । ॐ सर्व्वबुडडाकिनौये वज्जवर्शनीये हुँ हुँ फट् 'फट् स्वाहा । उपहृदयमेकविंशत्यक्षरम् । ॐ सर्व्ववज्जकामिनि सर्व्वभक्ष्यं शोधय गुद्यवज्ञिषि हुँ स्वाहा— सर्व्वभक्ष्यशोधनमन्त्रः ।

| AN | उँ | 1 |
|----|----|---|
|    |    |   |

<sup>3</sup> The MS B ends here.

<sup>3</sup> The metre in this Sloka is faulty.

| ÷ | AC व्यारसि० ।   | * AC मम ।             |
|---|-----------------|-----------------------|
| 6 | AC omit.        | <sup>1</sup> C omits. |
| 8 | C omits ऊँ पट्। | <sup>•</sup> C omits. |

त्संहारविग्रहाम्।

मनोऽनुकूरे आशानादौ स्वह्नदि चन्द्रे ॐकार-किरगैर्नभसि गुरुबुडवोधिसत्त्वान् दृष्टा पापदेशनादिकं कुर्य्यात्। ततो निरालम्बश्रून्यतां भावयेत्। हुँवज्जी-भूतसूम्यादौ ग्रमणानाष्टकमध्ये धर्माधातुमयधर्मादियान्त-र्गतपद्मवर्टके चन्द्रस्थरविसोमसम्पुटस्थवँकारवज्ञसमावां भगवतौं भावयेत् वज्रवाराहों प्रख्यानलसन्निभां दिभुजैकवक्तां दक्षिंगे तर्ज्ञयन्तीं दुष्टतर्ज्ञनवज्जिकां वामे कपालखट्वाङ्गधरां भैरवकालराचाक्रान्तां प्रत्यालीढेन सताग्डवां दिगम्बरां सुक्तकेशां खण्डमण्डितमेखलां दंष्ट्रा-कराखवदनां चिनेचां विश्ववज्ञधरां वज्रमालाकपालमूईजां मुण्डसग्दामदेइशोभां सर्व्वालद्कार शोभितां सर्व्वनुद्वाभि-षेकां वैरोचनकुसोझवां सर्व्वसिडिप्रदायिकां स्फर-

नभोनिमं जगनात्वा सम्बोधिं च तथा मनः । स्थापयामि जगद् बोधौ वज्जवाराहिकात्मकः ॥

227.

गमो वच्चवाराह्ये।

॥ संक्षिप्तवज्जवाराहीसाधनं समाप्तम् ॥

त्रयवा उपदेशः— खचित्तं स्थिरीकर्त्तुकामः खनाभि-कमसोपरि सोमपुटान्तस्यसर्षपद्धस्वँकार् विनिर्गतन्त्रणाल-तन्वाकारराभ्रं ध्यायात्, चैधातुकं प्रभाखरं महा-सुखाकारं पग्र्येदिति ।

- <sup>1</sup> AC •सादनं <sup>2</sup> N adds योगी after this. <sup>3</sup> AC •वच्चयो• <sup>1</sup> This śloka is omitted in A. <sup>5</sup> C स्टताः <sup>6</sup> N • खिनी <sup>1</sup> <sup>1</sup> A रसमुद्रसर्व्ची, C रसदमर्व्ची (?), N रसडमर्व्च (?) <sup>1</sup>
- नभसि भट्टारकं दृष्टा गुरुकुलिग्रेखरं प्रभुम् । पूजयेत् वन्दयेत् धौमानस्रोभ्यप्रतिरूपकम् ॥ स्वबौजं हृदये ध्यात्वा पूजामेघं प्रकल्पयेत् । त्रष्टाभिर्माटभिर्नित्यं पञ्चास्टतप्रयोगतः ॥ 'गौर्य्योद्याः पञ्च योगिन्यः पञ्चास्टतघरा 'मताः । श्रवरौ चएडालौ' डोम्बौ 'रसार्द्रालिङ्गनैर्युताः ॥ त्रघं च देश्येन्नित्यं पुख्यं चैवानुमोदयेत् । चिरत्नश्रर्ग्य यायाद बोधौ चित्तं विभर्त्ति च ॥

गमो नैराक्याये। डोम्बीच्चेरुकपादेंदेवीचकस्य भावना कथिता।

सञ्चिन्य सकलं तत्त्वं हे वजात् योगिनीतन्त्रात् ॥

228.

॥ संक्षिप्तवज्जवारा ही साधनं समाप्तम् ॥

सादरं भावयन् नित्यं खघु बुइत्वमामुयात् । भावनाखिन्नो मन्त्रं जपेत्— ॐ वज्जवैरोचनौये खाद्या । त्राचोपदेश्वः खनाभिकमलोपरि सोमसम्पुटान्त-र्गतम्टखालतन्वाकाररश्मिं ध्यायात् । ततः चैधातुकं प्रभा-खरतया तत् चित्तं सुखशान्तमाद्यमनुत्यन्नं पश्चेदिति ।

जस्तप्रभा नाम साधनोपायिका।

<sup>4</sup> A •चक्रमव, N चक्रमेवं।

AC खधा॰।

- <sup>2</sup> AC ज्ञानमे । • चन्द्रं च omitted in AC.
- तसिन् विभावयेत् पृथ्वौं चतुरसां हरौतिकाम् ॥ पृथ्वौमर्ग्डलमध्यस्यां अव्मर्ग्डलं विभावयेत् । अप्सु तेजः पुनर्ध्यायादग्नौ च मरुन्मर्ग्डलम् ॥ मरुन्मर्ग्डलमध्यस्यं ज्यात्मानं चिन्तयेत् ततः । मिश्रौभूय भवेचक्रमेका का रेग्र चात्मना ॥ चतुष्कोगं चतुर्द्वारं अष्टस्तम्भोपशोभितम् । हारार्डहारसंयुक्तं वज्रस्त्त्वैरलङ्कतम् ॥ तसिंश्वके गतप्राणान् पञ्चदशं विभावयेत् । योगिनौककुभोद्देशात् त्रासनं पञ्चदशं मतम् ॥ ज्यासनोपरि 'चन्द्रं च चन्द्रस्योपरि भास्करम् । ज्यानयोर्मध्यगतं बीजं मूलस्वरादिकं न्यसेत् ॥ ज्यादर्शसमताज्ञानौ चन्द्रस्त्रय्यौं प्रकीर्त्तिौ । ज्यद्वारसम्भवा कर्त्तिः प्रत्यवेष्ठण्यमुच्यते ॥

प्राकारतत्य आरबन्धनं च॥

'खधातौ चिन्तयेट् धौमान् प्र'ज्ञामेकाररूपिखौम् ।

तेनैव वज्जेग विभावयेच

तसिन रवौ इँभवविश्ववज्रम् ।

रेफेल स्वयं पुरतो विभाव्य

तदनु जिनमन्त्रं पठेत्— ॐ ग्रन्थताज्ञानवज्रखभावा-तमकोऽहम्। स्वपरं विभाव्य ग्रन्थं प्रणिधानमनुस्नरेट् योगौ।

प्रथमं ध्यायान्मैचीं तदनु करुणां विभावयेत् । पुनर्पि सुदितां ध्यायादपेष्ठां सर्व्वप्रेषतः ॥ एषामैक्यमनुष्ठानं निष्यत्तिः ग्रुड्वधर्मता । पञ्चज्ञानात्मवं देहं योगिनीनां प्रकीर्त्तितम् ॥ चन्द्रार्काभ्यां च कर्त्त्युा शवलीभूतं यथा जलम् । मित्रीभूय पुनः पञ्चात् ज्ञेया नैरात्म्ययोगिनौ ॥ इष्णवर्णा महाघोरा पञ्चमुद्राविभूषिता ।

सव्ये कर्चिर्महाभौमाऽवसव्ये पद्मभाजनम् ।

अवसब्ये वजखद्वा कं व्याघ्रचर्मा 'हता कटौ ॥ अ आ इ ई उ च कथितानि तु नैरात्म्यादीनाम्, ज च्ह च्ह ऌ इति च प्रोक्तानि पुक्कं स्यादीनाम्, ऌ्ह ए ऐ ओ बीजानौति गौर्व्यादीनाम्, औ यं बौजे पुनरपि कथिते अधोर्श्ववासिन्धाः। चित्तशाश्वतरत्नेशामिताभामोधसिडिभिः तान् 'मुद्रयेत् नैरात्म्यादीन् प्रज्ञापुटे व्यवस्थितान् ।

चित्तशाश्वतरत्नेशत्रत्रमितायुक्तथागतैः । विदिक्स्थान् पुक्रस्यादीन् मुद्रयेदनुलेामतः ॥ देषमोइपिशुनैस्तु रागवजेेेेेेेे मुद्रयेम् । योगिनीनां चतस्टृणां दारस्थानां सदैव तु ॥ कायवाङ्गुद्रयं कुर्य्यात् ऋधोर्द्धेषु समाहितः । 'मुद्युते लक्ष'यनेति मुद्रयं तेन भण्यते ॥ इन्द्रे वज्जा यमे गौरी वारुग्यां वारियोगिनी । कौवेरे वज्ञडाकौ च मध्ये नैरात्म्ययोगिनी ॥ रेशाने पुक्रसी खाता पावके शबरी तथा । चण्डाली राष्ट्रसाशायां वायव्ये डोम्बिनी तथा ॥

' छता कटिः in ANC. ' AC ' A omits सुद्रयेत्... एकस्यादीन् ' A त

- N •तेनेति ।
- 1 AC डाकिनौ ।

<sup>2</sup> AC प्रका०। <sup>4</sup> A सुद्य०। <sup>6</sup> AC ०किंगी।

<sup>2</sup> A रौरो ।

पूर्व्वदारे पुनगौरी दक्षिणे चौरिका तथा। वेताली पश्चिमे दारे उत्तरे घसारी तथा॥ अधरे भूचरौ खाता जर्छे च खेचरौ स्मृता। परमानन्ददाः सर्व्वा यथा नैरात्म्ययोगिनौ ॥ खबौजं हृदये ध्यात्वा रफ्सीन निश्वारयेत् ततः । त्राक्तघ्य तेन सम्बुडान् पूजयेद्ष्टमातृभिः ॥ पश्चादनुनाय'नां विद्धीत भगवत्सु महात्मसु । भगवन्तः सर्व्वतथागता अभिषेकपदं मां ददन्तु ॥ पञ्चादम्हतस्तरीः कुम्भेरभिषिच्चते बुधः । सेचयन् सर्व्वसम्बुडैः चित्तेश्रमुकुटो भवेत्॥ प्रथमं भावयेत् रुष्णां दितौये रक्तां विभावयेत् । त्तीये भावयेत् पौतां चतुर्थे इरितां तथा ॥ पञ्चमे नौखवर्णामां षष्ठे सुभुक्तदेहिकाम्। षडङ्गां भावयेट् योगौ पश्चाट् वर्गविवर्जिताम् ॥ रूपस्तन्धे भवेट् वजा गौरौ वेट्नायां सृता । संज्ञायां वारियोगिनौ संस्कारे वज्रडाकिनौ ॥ विज्ञानस्तन्धरूपेण स्थिता नैरात्म्ययोगिनौ। मण्डले सा स्थिता भौमा भयस्थापि भयद्वरौ ॥ प्टथिवी पुकसी खाता अन्धातुः शवरी मता । तेजञ्चएडालिनी ज्ञेया वायुर्डोम्बी प्रकौर्त्तिता ॥ रूपे गौरौं सदा खाता प्रब्दे चौरौं प्रकौर्त्तिता। वेताली गन्धविषये रसे च घसारी तथा ॥

साधनमालायां

' AC ॰ गिनोः। ' AC omit this line. ' AC साधनं। ' AC ॰ नन्धं। ' AC ॰ मझितुञ्च। ' A omits वध्रं ... ॰ रूपेग। 57

स्त्रीरूपेण <sup>'</sup>वशं सोके कोधरूपेण चासनम् । त्रासिकासिसमापत्त्या बाह्यद्वन्दं निषेवितम् ॥

स्पर्शे ईर्ष्यावजी च मनो नैरात्म्ययोगिनी ॥ कवचमेभिर्महाशुद्धा इन्द्रियाणां विशुद्धये। नवमार्थ्यं धतं मुख्डं कर्त्त्रिका देवच्छेदनी ॥ कपालक्रोग्रमुग्डेन स्तन्धस्थोपरि 'चाग्रनम् । गुर्व्वाचार्य्थेष्टदेवस्य नमनार्थं चत्रिका धता ॥ द्र्भाषत्यात्रवणाय गुरोर्वज्रधरत्व च। कुँग्डलं त्रवगयोधीय्यं मन्त्रं जप्तुं च कण्टिका ॥ रुचकः प्राणि वधं त्यक्तं मुद्रां भजितुं च मेखलाम् । पञ्चनुडस्य स्त्रचेग शरीरं मुद्रितं सदा॥ मन्तः। ॐ अत्र आदर्दउ ज च च्ट्र ऌ ऌ र रे त्रो औ अं ऋ खाहा। माचाविशुद्धिं कययामि----अष्ठोभ्यश्वकिरूपेणामिताभः कुण्डलात्मकः। रत्नेशः वर्ण्यमालायां इस्ते वैरोचनः स्मृतः ॥ मेखलायां स्थितोऽमोधः पञ्चैते गुडमाचिकाः । दोषपरिहाणितो धार्य्या योगिनौभिः सदा धताः ॥ त्रधातमहूपं वधयामि-

स्पर्शे च भूचरी खाता खेचरी धर्माधातुतः । सदा द्यसारविशुद्धा वै सिध्यन्ति तत्त्वयोगिनः ॥

धाँगे मात्सर्यको खाता वक्ते च रागवजिका ।

चराषे।मोंहवजी च कर्णयोर्देषवज्जिकाः।

नुरक्षोभमन्त्रः— अक्षयटतपयस स्वाहा। सार्व्वभौतिक-बलिमन्तः— ॐ अकारो मुखं सर्व्वधर्माणामाद्यमनुत्पन-त्वात् ॐ आः हुँ फट् स्वाहा।

नैरात्म्ययोगिन्धा श्विव] संवरं कथयामि ते । महामुद्रा स्थिता नामौ महासुख करा गुभा। तीक्षात्वादप्रिरूपेग रुपिता सा तु माट्रसिः ॥ त्रादिस्तरस्तभावा सा धौति बुद्धैः प्रकल्पिता । व्याप्य, तिष्ठति चैधांतुं न ज्ञाता सा प्रयग्जनैः ॥ \*नैरात्म्यकमध्यस्वं च अनाइतमधोमुखम्'। ंसवत्यनिर्वर्त्तवयोगेन बोधिचित्तं सदैय तु॥ तसात् कायेऽच ये (नाद्यो) लखनारसनायधूतयः । कायवाक् चित्तरू पेखावतीर्थाः कन्त्रिं मुद्रिकाः ॥ ससना प्रज्ञास्वभावेन रसनोपायेन संखिता। अवधूती मध्यदेशे तु महासुखाधाररूपिणौ ॥ अक्षोभ्यावद्या खखना रसना रक्तप्रवाहिनी। अवध्त्यमितनाथस्य आधारभाविनौ सदा ॥ कर्म्ममुद्रासुखावत्यां चयी नाडाः खकालतः'। सवन्ति कायवाक्चित्तं वजरताज जन्मिनम् ॥ मूचकालस्तु वजस्य वमन्तं रत्नधारिणम् । अभिसंबुबरूपेयामितनाथस्य कथ्यते॥ सदैवोत्पद्यते ज्ञानसुत्तं वावसरेऽपि वा। सइजं परमं सौखं विचोरपि सुखावहम्॥

'MSS •काजिका or •काहिता। 'AO •तुकं। 'AC गाग०। 'A सधो दुखं। 'AC प्रवर्त्त०। 'N कर्या०। 'AC सभावसः।

- 6 AC नाषास्ट ।
- \* A माटा ? ।
- A •छायुताः, N •छोयुताः ।

\* AC समासा• । \* AN .इ ।

पर्य्वेष्टिकर्त्तुस्तनुभिस्तमीवत् मोद्दान्धवारेख सुखं तथा स्यात् ॥ ज्ञात्वैवं भवसागरं विषजखं रागादिनकाकुलं गम्भीराखहरीजताविघटितं सौख्यैकतीरं महत् । कसात् बोधिधियो जनाः ष्ठरूणमपि स्वार्थैकनिष्ठोद्यताः' पारं यान्ति न मोहपाण्यसनं त्यक्ता 'प्रयान्यद्गुतम् ॥ उत्पत्तिक्रमभावनां प्रथमतः कुर्खात् सुधीः ण्राश्वतं मुद्रामन्वविशुडिमाचकवचं सर्व्वाज्व वै विस्तरेत् । पश्चादुत्कर्षमन्वितः प्रतिमुहुस्तच्वेकचेताः सुधी-रूत्पत्वक्रमभावनाभवभिदं ध्यायात् समस्तं सदा ॥ व्याघ्रासीनश्वरेद् यो विविधफणिवरैर्भूषितो यः ष्ठमावाः बाढं सम्भोगयुते विविधमधुयुते कक्क्रगेद्दाखनाम्नि । तेनेदं साधने न्द्रं परहितर्हाचना गुद्धं प्रज्ञाक्रसक्रं होाकार्योद्वासितं यत् श्रमत जिनसुता भाषितं यन्वयेदम्॥ ॥ श्रयत्वतप्रभा नाम साधनीपायिका समाप्ता ॥

व्यम्टतप्रभा नास साधनोपायिका।

यथा निशायां चि भुनन्ति कश्चित्

वेग्मान्तरे दौपितदीपका सन्।

# ॥ नैरात्म्यामण्डसयोगिनीविशुडिः समाप्ता ॥

'कुलेजनानुनादौ समयौ हेवजदेशकः । क्तपावान् गुरुभक्तश्व भवेयं जन्मजन्मनि ॥ वज्ञघण्टार गत्पा गिर्गमीरधर्मा पाठकः । योषिच्छ्कसमाहारी भवेयं जन्मजन्मनि ॥ मोहवजी कषं कृष्णा मोहवजस्वभावतः । रूपस्तन्धो भवेन्मोही रूपश्चित्तेशलशितम् ॥ अनुरागैक हेतुत्वादतीतैर्वारुणं मनः । अनुरागिमनश्चिह्नं रागवजाभलघणम् ॥ रागवज्ञा कथं ग्यामा रागी रक्तो यतो मतः। चतुर्वर्षेरियं यसान्निष्यना ग्यामवर्षतः ॥ षट्तणागतरूपोऽयममोघसमावो मतः । त्रस्याः 'वद्रसरूपिष्याः ग्यामत्वेनोपलप्तषम् ॥ ईर्ष्धा मोइस[मु]द्भता मोहो वैरोचनो मतः । प्रज्ञोपायादतश्रेर्धां चित्तवज्ञाभलक्ष्णा ॥ चित्तमेव मनो यसात् ज्ञानसच्चाः कयं सिताः । मनोरूपाहतं न स्यात् तेनेयं रूपमुद्रिता ॥ षड् विज्ञप्तिः सदा षेढा योगिनौमूर्त्तिवर्ज्जिताः । पूर्व्वपश्वपरी हारस्फुटी कतेन यत् शुभम् ॥ मयाप्तं तेन ते खाका मन्त्रमार्गे सुनिश्चयम्। बुद्धा बुद्धत्वमस्रान्त्या प्राप्तवन्तु श्रणादमी ॥

229.

साधनमालायां

पूव्याक्तावधानन श्रुन्यतानन्तरं चन्द्रमण्डले 'नील-श्रॅकारज'सबीजकक्तिं स्फुरणादिपूर्व्वकं परिणम्य शव-हृचन्द्रस्थार्ड्वपर्यक्वंनाव्यस्थितां नैरात्म्यां रुष्णां एकमुखां ऊर्द्धपिङ्गलकेशां अश्रोभ्यमुकुटिनीं दंध्राकरालललजिह्नां दक्षिणेन कर्त्तिधारिणीं वामे कपालखट्वाङ्गधारिणीं रक्त-वर्त्तुलचिनेचां पञ्चमुद्राविभूषणां तच्छिरःकण्डह्रद्येषु ॐ ग्राः' हुँकारान, ह्वचन्द्रकर्त्तिमुष्टिचन्द्रे ग्रॅकारं दृष्ट्वा इमं मन्त्रं जपेत्— ॐ अत्राइ ई उ ऊ च्ह च्हूं स्ट स्टू ए ऐ ग्रो ग्रो ग्रं ग्रं' स्वाहा।

॥ केवसनैरात्म्यासाधनं समाप्तम् ॥

#### 231.

प्रथमं सर्व्वसत्त्वाभ्युं डरणस्रष्त्रणां करुणां विभाव्य मवाह्याभ्यन्तरश्रन्यतां चासम्ब्य अन्तरीक्षे चन्द्रमण्डले अँकारेण कर्त्तिं तन्सुष्टिचन्द्रे अँकारं चिन्तयेत् । ततो योगिनौचक्रस्फुरणसंहरणं दृष्ट्वा तत्सव्वें परिणम्य शवह्व-चन्द्रमण्डलें भगवतीं नैरात्म्यां कष्णवर्णां कर्च्तिकपाल-खट्वाङ्गग्टहौतदिभुजामेकमुखौं रक्तवर्त्तुलचिनेचां ऊर्ड्व-पिङ्गलकेशां चिन्तयेत् । शिरःकण्डह्वदयेषु ॐ आ्चाः

' AC लीन∘।

े ANC पर्यक्रि।

Bomits 72 978 :

<sup>1</sup> B • डरगं विभावा।

- ' ANC ०क्रीज०।
- \* ANC जाः ।
- <sup>6</sup> B ≪ (
- \* AC ॰ लमध्ये।

हुँकारान् हृचन्द्रकालमुष्टिचन्द्रे अँकारं दृष्टा मन्त्रं जपेत्। ॐ अ आ इ ई उ ज च च्ट्रू रु रु ये ओ औ अं [त्रः] स्वाहा— जापमन्त्रः।

# । नैरात्म्यासाधनम्।

। कृतिः सहजविलासस्य ॥

232.

नमो वच्चयोगिन्धे।

ॐ त्राः हुँ। प्रथमं तावन्मन्तो कचित् कस्मिन्नपि प्रदेशे कस्मिन्नप्यासने उपविश्य वज्जयोगिनौभावनामारभेत। तच स्वनाभौ विकसितं शुक्रवर्षे पद्मं भावयेत्। तचोपरि त्रतरक्तवर्षस्वर्थ्यमण्डलं भावयेत्। तचोपरि सिन्दूरवर्णं मध्यहीँ कारस्थितां धर्मादयां भावयेत्। तचाप्युपरि भट्टारिकां वज्जयोगिनौं तचस्थितष्ठौँ कारपरिणतां पीतवर्णां स्वयमेव स्वक्षचिंकर्त्तितस्वमस्तकवामहस्तस्थितां दक्षिणहस्तकन्निं सहितां ऊर्द्धविस्तृतवामबाहं त्रधोनमित-दक्षिणवाहुं वासःश्रन्धां प्रसारितदन्तिणपादां सङ्घ्रचित-वामपादां भावयेत्। कबन्धानिःस्टत्यास्टग्धारा स्वमुखे प्रविश्ति, त्रपरे उभयोः पार्श्वयोगिन्धार्मुखे प्रविर्शत इति भावयेत्। वामदस्तिणपार्त्वयोः श्यामवर्णवज्जवर्थनौ-

े • स्थितां ।

3 AC पार्श्वयोः ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B omits the author.

पौतवर्णवज्जवैरोचन्यौ वामदक्षिणहस्तकर्त्विसहिते दक्षिण-वामहस्तकर्परसहिते प्रसारितवामपादप्रसारितदक्षिण-पादे सङ्घुचितेतरपादे मुक्तकेश्यौ भावयेत्। उभयोः पार्श्वयोरुभयोयोगिन्योर्म्भध्ये अन्तरौक्षे अतिभयाकुलं भ्राणानं भावयेत्--- इति भावना।

पूत्रीच्यते — मण्डलं कत्वा धर्मादयां स्वर्यालयलगां लिखेत् मध्यहीँ कारसहितां ततः पूर्व्वोक्तभावनया भट्टारिकां मध्ये त्रारोप्य ॐ सर्व्वबुद्धडाकिनीये इत्यादि-मन्त्रेण धर्मादयमध्ये पूजयेत्। पञ्चादर्घः। ॐ सर्व्व-बुद्धडाकिनीये हुँ स्वाहेति मन्त्रेण, पञ्चाद् वामपार्श्वे ॐ वज्जवर्णनीये हुँ स्वाहेति मन्त्रेण, पञ्चाद् दक्षिणपार्श्वे ॐ वज्जवर्णनीये हुँ स्वाहेति मन्त्रेण, पञ्चाद् दक्षिणपार्श्वे ॐ वज्जवर्णनीये हुँ स्वाहेति त्रानेन, पञ्चात् पुनर्राप त्रोडियान पूर्णगिरि कामाखा सिरिहट्ट इत्यनेन पूज्यित्। पुनरपि धर्मसम्भोर्गानर्माणमहासुख इत्यनेन। ॐ ॐ ॐ सर्व्वबुद्धडाकिनीये वज्जवर्णनीये वज्जवेरोचनीये हुँ हुँ हुँ फद् फट् फद् स्वाहा — इति जपमन्त्रः।

। वज्रयोगिनीसाधनं समाप्तम् ॥

' C omits.

#### अँ नमो बच्चयोगिन्छे।

प्रथमं वँकारमध्ये पँकारजविश्वपद्मवरटके रक्तरँकार-परिणतस्तर्य्यमण्डलोपरि हॅंकारपरिणामेन भगवतीं वज्र-योगिनौं मुक्तकेशां उग्रकिरणां नग्नां प्रत्यालीढस्थितां दिभुजां पीनोव्नतपयोधरां रक्तवर्धां चलत्प्रचएडवर्त्तूल-चिनयनां सम्रुभङ्ग'स्कुटिनौं दंष्ट्राकराचलसट्रसनां 'उँग-प्रवारूढां नवयीवनां हाराईद्वारकिङ्किणीज्यालावनड-नितम्बां विचित्ररतालङ्कतनूपुरधरां षएमुद्रोपेतां वामे खट्ठाङ्गकरोटधरां दक्षिणे वजधरां अतिभीमरूपिणी श्मशानादौ भावयेत्। भावनाखिना मन्त्रौ मन्त्रं जपेत्। तचायं मूलमन्त्रः- ॐ सर्व्वबुद्वडाकिनीये ॐ वज्रवर्शनीये ॐ वज्जवैरोचनीये हुँ हुँ फट् फट् फट् स्वाहा। ॐ वज्रडानिनो हौः हुँ फट खाहा- हृदयमन्त्रः । ॐ वज्र-योगिनी हुँ फट्--- उपहृद्यः। त्रय बलिमन्तः--- ॐ वज्र-डाकिनी इमं बसिं ग्रह्ल ग्रह्ल इहं इह खखखख ( यययय ) अअअअं मम सिडिं प्रयच्छ हुँ फट् स्वाहा। अष्टम्यां चतुई छ्यां च नियमेन पूजादिकं ग्रमणानादौ कर्त्तव्यमिति ।

.848

॥ वज्रयोगिनौसाधनं समाप्तम् ॥

\* A omits the last w

· A orego ; \* AC TE only. ' N उत्पायमाः ? !

#### वच्चयोगिन्छे नमः ।

हृदि नानावर्ग्यपँकारपरिणामेन विश्वपद्मं भावयेत्। तचीपरि रक्तवर्णरेफपरिणामेन सूर्य्यमण्डले 'धर्मोदयं समधिकरक्तवर्शं भावयेत्। धर्मोदयोपरि रक्तवर्शं हौँ-कारम्। हीँकारादिभिः पूर्व्वोक्तैः समस्तैः परिणामेन वज्रयोगिनौं कनकथ्यामां स्तर्थासने पद्ममध्ये तथाच पार्श्वे डाकिनौदयं भावयेत् कर्चिकरोटकथरां ऋालौढपद-संस्थिताम्। अ सर्व्वबुद्वडाकिनौं वज्रपुष्ये हुँ स्वाहा, मध्ये। अग्रतः, अ बुद्बडाकिनौं पीतवर्णा वजपुष्ये 'खाद्या। दश्चिर्गे, ॐ वज्जवर्ग्रनौ ग्र्यामवर्ग्ता वजपुष्पे 'स्वाहा। पश्चिमे, ॐ वज्जवैरोचनौं गौरवर्णा वजपुष्ये खाद्या। ॐ धर्माकाय वज्रपुष्पे स्वाहा, ॐ सम्भोगकाय वज्रपुष्पे स्वाहा, ॐ निर्माणकाय वजपुष्पे स्वाहा, मध्ये--- ॐ महासुर्ख-वजपुष्पे खाहा। ॐ त्रोडियानवजपुष्पे खाहा, अ पूर्णगिरिवजपुष्पे खाहा, ॐ कामरूपवजपुष्पे खाहा. मध्ये- अ त्रीइट्टवजपुष्पे खाहा। पुनर्मध्ये- अ नमः सर्वगुरुवुडवोधिसत्तवजपुष्पे खाहा। ॐ नमः सर्व्ववुड-डाकिंनों ॐ नमः सर्व्ववज्रवर्शनौ ॐ नमः हौँ सर्व्व-बुडवैरोचनी हुँ हुँ हुँ फट फट फट खाद्या।

\* AC omit क्री:कार ।

\* AN 🤹 साहा 🗗

' A omits धर्म्भोदयं...भावयेत्।

<sup>3</sup> AN व्नीये

58

· AC .. सुखकाय ।

। वज्जयोगिनौसाधनं समाप्तम् ॥

### नमो वच्चयोगिन्धे।

अत्यन्तनिर्म्दृष्टं दर्पणद् ले अष्टम्यां सिन्दूरं पातयित्वा तच धर्म्भोदयमुद्रां लिखित्वा कोणेषु बाद्यवँबीजं विलिख मध्यमन्तं च धर्म्भोदयवाद्ये चतुःपार्श्वेषु वामावर्त्तेन नन्दा-वत्तें लिखित्वा पुष्पादिभिः सम्पूज्य यथाप्रक्ति मन्त्रं परि-जप्य सिन्दूरं तदेकच भार्ण्डे स्थापयेत्। रवं षर्ण्मासं यावत् कुर्य्यात्। ततो लाङ्गलिकया विषनालनलिकामध्ये तत् सिन्दूरं प्रक्षिप्य ग्रम्प्राने निखन्य वर्लिं पूजां च विधाय मन्त्रं जपेत्। यथाक्रमं रवं प्रत्यहं मासमेकं कुर्थ्यात्। ततः सिन्दूरेस नन्द्यावर्त्ताक्षतितित्तकं विधाय भिष्ठार्थं यामं प्रविग्रेत्। यच तत् तिलकं संक्रान्तं इप्यते तं यत्नेनारा-धयेत् इति।

॥ एवं नन्दावर्त्तेन सिद्धश्रवरपादीयमत-

वज्जयोगि न्याराधनविधिः ॥

#### 236.

प्रथममेव रँकारमध्ये पँकारजविश्वदखवरटके रक्त-रँकारपरिखतस्र्य्थमण्डलोपरि रक्तहुँकारपरिखतमात्मानं भगवतौं वजयोगिनौमुत्रकिरणां नम्नां प्रत्यालौढपदस्थितां दिभुजां पौनोन्नतपयोधरां रक्तवर्णां महारागस्वभावां चलत्प्रचण्डवर्त्तुलचिनयनां समूभक्रभ्रकुटिनौं दंष्ट्राकराल-

<sup>1</sup> C ०निस्पष्ट० ।

<sup>3</sup> A दृग्र्यं ततो ।

- °C वौच्य ।
- AC •गीसाधन• ।

- · AN oftenso 1
- ' Omitted in AN.
- ' AC ०नूपुर० ।

\* AC ॰भाखत्।

' A कर्त्ति०।

बिन्दुमध्यगते देवि कुटिले चाईचन्द्रिके । तुषारकणिकाभासे' हृदयसमतेजसे ॥ तदेवं चित्तमालोव्य प्रभाखरमनाविलम् । जायन्ते तु सर्व्वकामाश्चिन्तामणिरह'र्न्विशम् ॥ अरूपिणं यथाकाणं व्यापिलस्रणवर्जितम् । महामुद्रात्मकं तच(या) चित्तरतं प्रकाशते ॥ ॥ इति वज्जयोगिन्यपदेशः ॥

॥ वज्रयोगिनौसाधनं समाप्तम् ॥

237.

वदनां ससजिद्धां जर्द्धञ्चसितरक्तकेशां शवारूढां नव-**हारार्डहारकिङ्किणी**ग्रब्द'घुर्घुररवविचिचां यौवनभाग्यां रतासङ्कतनूपुररवां पञ्चमुद्रोपेतां वामे कर्पासं देवासुर-रुधिरपूरितं दक्षिणकरे कचिंतर्ज्ञनौधरां त्रतिभौम-रूपिशौं ग्रमशानादौ भावयेत्। भावनाखिनो मन्त्रं जपेत्। तचायं मन्त्रः- ॐ सर्व्वबुद्वडाकिनीये ॐ वज्ञवर्णनीये ॐ वज्जवैरोचनौये हुँ हुँ हुँ फट् फट् फट् स्वाहा--- मूल-मन्त्रः। ॐ वज्रडाकिनीये हीँ हुँ फट् खाहा--- हृद्य-मन्तः। ॐवज्रयोगिनौये हुँ फट्—उपह्नदयमन्त्रः। 'बस्ति-मन्त्रः— अँ वजडाकिनी इदं बलिं ग्रह्ल ग्रह्ल हहहह खख खख अत्रत्रत्र मम सिडिं प्रयच्छ हुँ फट् खाहा। अष्टम्यां पचम्यां चतुईश्यां बलिपूजादिकं ग्रमशाने कर्त्तव्यम् ।

<sup>1</sup> C •सां। <sup>2</sup> AC चन्द्रं। <sup>3</sup> AC •समाद्र•ा

रह भावनाधिक्षतो मन्त्री चतुईवीगीतिचोदनाविबुद्धः प्रातरुत्याय खह्नत्सूर्यस्वहुँनाररम्मिभिरात्मानं विशोध्य इतमुखश्रीचादिकः हुँफडितिस्थानात्मयोगरक्षां इत्वा ध्यानालयं प्रविश्य हुँकारेण उपर्धं परिजप्य सुखा-सनोपविष्टः पुरस्तादन्तरीक्षे भगवन्तं सपरिवारमासोव्य हन्मन्त्रकिरगोद्ववैः पञ्चोपहारमेघैः सम्पूज्य पापदेशना-दिकमिति कुर्यात्। देशयाम्यहं त्रात्मनः पापम्, ज्रनु-मोदे सर्व्वपुष्यानि, सर्व्वंबुबबोधिसत्त्वार्थप्रथग्जनानां परिणामयामि सर्व्वमात्मनः कुण्लमनुत्तरायां सम्यक्-सम्बोधौ, आबोधेस्त्रीणि रक्षानि शरणं गच्छामि, बुडरतं

महामायाह्वयं देवं चतुर्माखं चतुर्भुजम् । अङ्के यस्य तथा देवी चतसो दिक्षु चापराः ॥ महावजधरस्यैव कपया भौषणाक्षतेः । महामायाभिधानस्य साधनं साधु कथ्यते ॥

239.

॥ [ वज्रयोगिन्या बलिविधिः ] ॥

ॐ श्रीवज्रयोगिनि सर्व्वभूतपेतपिशाचादीन् साधय साधय इन इन दह दह यस यस सर्व्वसिडिसाधनानि प्रयच्छ सर्व्वाशां परिपूरय स्वाहा। अ अत्रीवजयोगिनि सर्व्वसिद्धिं कुरु कुरु सर्व्वविधविनायकान् इन इन सम्यक्तांबोधये मम बस्तिं यत्त हुँ हुँ फट् फट् फट खाहा।

धर्मारतं संघरत्नम्, अहो बताइमनुत्तरां सम्यक्तम्बोधिं अधिंगच्छेयं सर्व्वसत्तानामधाय हिताय यावदेतेषां अत्यन्तनिष्ठे निर्व्वाग्रे निरुत्तरे च तथागतज्ञाने प्रतिष्ठा-पनाय। तदनु चित्तमाचमेवेदं सर्व्वमसत्येव तेन तेना-कारेण प्रखाति। तद्यथा स्वप्न इत्यधिमुच्य सर्व्वाकारान् परित्यज्य निर्मालनभोनिमं निराभासमनन्तं प्रकाशमाचं पर्श्येत्, ॐ श्रन्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहमिति चाधि-तिष्ठेत्। अनन्तरं पुरस्तादन्तरीक्षस्त्य्ये हुँकारेण विश्ववज्ञं विचिन्त्य तद्दीप्तराग्रिस्त्रुरणैरधोवज्जमयों भूमिं तिर्य्य-ग्वजप्राकारमुपरि वज्रपद्यारं मध्ये घोरग्रमशानं विभाव्य तन्मध्ये क्रूटागारं मेकपुटं सर्व्वरत्नमयं पर्श्यत्-

चतुरसं चतुर्दारं चतुस्तोर गभू षितम् ।

हाराद्यैरसरोभिश्व भाखदेदीचतुष्टयम् ॥

तन्मध्ये रक्तकमलमष्टदलं ध्यात्वा तत्कर्णिकायामनादि-निधनं तार मुक्ताफलनिभं ज्ञानाम्हतबिन्दुं ध्यायात्। । इत्यय मनादियोगो नाम प्रथमः समाधिः।

मध्यबिन्दुत एव चतुरो बिन्दूनष्टदिग्दलेषु संस्कार्थ्य बीजाकारपरिणतान् पश्येत् यथाक्रमं हुँस्वा त्रा हाः। यथाक्रमं तेभ्यो वज्रमणिपद्मकर्म्मकुलेशान् तत्कुलानि च संस्कार्थ्य पुनर्लतेषेव संह्वत्य तत्परिणताश्वतसो योगिनौः पश्येत्। पूर्व्वदले वज्रडाकिनौं नौलवर्णां नौलपौतसित-

- ' AC मच्चे॰ । <sup>8</sup> A सर्व्वतेव । <sup>5</sup> AC ०रात्म० ।
- <sup>7</sup> AC ॰मादि॰ ।

\* AC •छेति। \* N omits. > \* AC भाव•। हरितवदनां वज्रकपालघण्टाखट्टाङ्ग'धारिणौम्, दक्षिण-दचे रत्नडाकिनौं पौतवर्णां पौतनीससितइरितवदनां \*रत्नच्छटाचिश्रूलग्रीवानिपौडितजम्बुकपताकाधारिखीम्, पश्चिमदले पद्मडाकिनौं सितवर्शां सितपौतनौलं इरित-वदनां विश्वकमलग्ररकपालचापधराम्, उत्तरदले विश्व-डाकिनौं इरितवर्धां इरितपौतसितनौखवदनां त्रसि-डमरुपाण्रकपासधराम्। चन्द्रासनप्रभाः सर्व्वाः ग्रेष'मासां प्रभुमिव नाथमुत्यापयेयुक्ता वज्रगौतिकयाऽनया----

<sup>'</sup>इले सहि विग्रसित्र कमर्ल् पबोहिउ वर्ज्जें।

त्र ललललहो महासुहेग आरोहिउ गवेँ॥

रविकिरग्रेग पपुछिउ कमसु महासुहेग।

त्र जलललहो महासहेग आरोहिउ गर्चे ॥

त्रय गौतिकानुभावेन भगवान् 'बिन्दुरूपतां हित्वा बीजदयाकारेणाविर्भवति। ॐ हुँ। ततः ॐकाराट् वैरो-चनं तत्कुलं च संस्फार्थ्य संहरेत्, हुँकारात् पञ्च जिनान् तत्कुलानि च। ततः ॐकारोज्जवया बुज्जडाकिन्या सहैव भगवान् हेरुको हुँकारादुत्पद्यते ।

> भस्मनोड्र्सितः वय्णे सलितार्कासनप्रभः । कपिशोईज्जलतेशः कपालमकुटोत्कटः ॥

इले सखि! विकसितं कमलं प्रबोधितं वचेगा। अललललहो महासखेनारोपितो न्दत्वेन । रविकिरकेन प्रफ़ल कमलं महासखेन। बलललला महासखेनारोपितो त्रत्येन ।

<sup>1</sup> AN ०कपाल०। <sup>2</sup> A omits रत....वदनां। \* Comits . Flao \* AC • समासां• 1

1 AC जागति ।

<sup>6</sup> A पडोइिड।

<sup>b</sup> काया---

- · AC •स्तदग• ।
- ' AC ०नन्दनः। \* AC ०युज्य०।
- + AC fto I
- <sup>2</sup> AC वद्धाः

तदनु भगवतः चक्षुरिन्द्रिये ॐकारं रक्तं त्रोचेन्द्रिये हुँकारं नौसं घाणेन्द्रिये चौंकारं पौतं जिह्वेन्द्रिये आःकारं सितं उष्णीषस्थाने रेफं हरितं मनसि खकारं सितं चिन्तयेत् इति षडिन्द्रिये षडक्षरन्यासः कवचम्। ॐ आः हुँ इति कायवाक्चित्ताधिष्ठानं यथाक्रमं शिरःकण्ड-हृदयेषु । स्तनांन्तरे स्रय्थे स्वदेवताबीजं तज्ज्ञानस्वभावं दृष्ट्वा तत्किरणाङ्गुण्ज्ञीनमण्डलमाठाष्य हुँकारेण विद्यानु-त्सार्थ अर्थे दत्त्वा जः हुँ व इोः इत्याठाष्य प्रवेग्ध वद्या

नौखपौतमहाश्वेतहरिताद्यचतुर्मुखः । कपालग्ररखट्वाङ्गचापधारिचतुर्भुजः ॥ पच्चवुर्डविशुद्धा तु पच्चमुद्राविश्वपितः । चक्रौकुरुडलकर्ण्डौ च हक्ते रुचकमेखलाम् ॥ नरचर्म्माम्बरधरो दादग्रारुणलोचनः । ज्वालामालाकुलकोधः परमानन्द'सुन्दरः ॥ त्राईपर्य्यद्धे नाधास्थो नवनाध्यरसैर्युतः । ग्रर्नाकरणोज्ञौर्णेश्व जनैाधैर्जगदर्यछत् ॥ प्रियतुल्यायुधा रक्ता तत्कर्ण्याक्षेषिदोर्द्वया । श्रीवुद्धडाकिनी रक्तपौतश्वेतहरिन्मुखी ॥ वुद्धां भिषेका श्रवरी हेवजे गौयते यथा । तथेह बुद्धडाकिन्या हेरुकः संप्र'पूज्यते ॥ बुद्धो रक्तोऽच सत्त्वानां बुद्धकायेन रज्जनात् । शुद्धा धर्म्माः प्रक्तव्येति वागौश्रस्यैव शुक्कता ॥

वशौक्तव तेन सहैकसोस्तीभूतं समयमण्डलं पश्चेत्। ततो ज्ञानवीजरश्मिचोदिततथागतप्रेषिताः पञ्चयोगिन्य आगत्य पञ्चज्ञानाम्बुपूर्णे रत्नकलशैर्भगवन्तं योगिन्ध-थाभिषिञ्चेयुः। अभिषिच्धमानानां शिरसि स्वकुलेश उत्पद्यते। भगवतोऽश्लोभ्धः, बुद्वडाकिन्धादौनां यथाक्रमं शाश्वताश्लोभ्यरत्नेश्रवागौशामोधसिद्वयः। ततो ज्ञानवौज-रश्मि मुखर्फारिताभिः पञ्चोपहारपञ्चकामगुणपूजाभि-भगवन्तं भगवतौं च पूजयेत्। ततो भगवन्तं देवौनां मुखैः स्वयात्—-

दं झोलाटम हा भी ममु ग्र ख ग रा मभू षितम् ।

भक्षमार्यं महामांसं श्रीहेरुकं नमाम्यहम्॥

इति । ततो दिग्देव्यः स्फुरणयोगेन बुइडाकिन्यामन्त-भैवेयुः । ततोऽस्याः शिरसि हृदि नाभौ गुद्धे जर्वोश्च ययाक्रमं ॐ हुँ स्वा त्रा हा इत्येतान् विभाव्य तैरन्योन्या-वधि स्फुरड्रिरस्याः शरीरमभिव्याप्य तया हौःकारजरक्त-कमखया अकारजमुक्ताकर्णिकया तद्दत् हुँकारजकुलिश-ॐकारजमणिः प्रार्भत रतिं अनुरागं यामौत्यनेन मन्त्रेण । ततो मणिद्वयरश्मिचोदितास्तथागता आगत्य मुखे प्रविश्च विसौय कमखदले पतेयुः । तत् पच्च-ज्ञानाम्दतं जिद्वाग्रसलितेन यद्यमाणं चिन्तयेदिति ।

। श्रीमण्डलराजाग्रीनाम दितीयः समाधिः।

ततो भगवचो दिता बुद्रडाकिन्यादयः पञ्च सु पञ्च-भगवत्कायमेघस्फुर गैः सत्त्वानामर्थं यथाक्रमं आदर्श्रज्ञानं

| '' AC ०सुख० । | <sup>2</sup> A स्वो• ।    | 8 | AC আছা :     |
|---------------|---------------------------|---|--------------|
| * AC • मो• ।  | <sup>6</sup> AC •साकी यथा | 6 | AC सारयादी । |

सुविशुद्धधर्माधातुज्ञानं समताज्ञानं प्रत्यवेश्वर्णाज्ञानं इत्या-नुष्ठानज्ञानं महावज्रधरपदं चोत्याद्य खकायमेघान् मूर्ख'-काये संहरेय्रिति ।

। कर्मराजाग्रीनाम तृतीयः समाधिः ।

यदि पुनर्योगी चित्तं स्थिरीकर्त्तुमिच्छेत् सर्व्वसमाधी-ना मग्रनिष्यत्तये, तदा समासतः समाधित्तयं विभाव्य नाभिकमस्पतर्श्विकायां रविसोमसम्पुटप्रान्तेषु निःसन्धिं ध्यात्वा तन्मध्ये सर्षपत्त् श्चसितस्वच्छन्नानं बिन्दुरूपं महा-सुखमयं वीरं विचिन्त्य तद्रश्मिरेखां खणासतन्तुनिभां चन्द्रमध्येन निर्गत्य सम्पुटं तिर्य्यक् चिभिर्व्वेष्टैः संयस्य स्थितां दृष्टा चन्द्रोपरि स्थितेषु त्रिषु वेष्टार्हेषु ग्रथितान् प्रत्येकं षोडश वर्णान् पश्चेत्। उक्तं हि सम्बरोत्तरे---

ककारादिदकारान्तं ङञ्चर्कं निवेशयेत् ।

धकारादिइकारान्तं चालिदयं समालिखेत् ।

मध्यस्थेन त्वकारा जिन्धेस्तव्यः शश्मिग्राडले ॥ इति। इहाप्युक्तं दिव्यमक्षरपङ्क्तिभिरिति। श्वं नाभिमध्ये कमलकर्षिकारविसो मसंपुटगर्भे वौरं भावयन् भावना-परिपाकमधिमुच्च तस्मादेव दितौयस्रक्ष्मरश्मिरेखा-जलितैकज्जालावदवस्थितां पश्चेत्। तस्याः प्रभावेन सवदस्टतपूरसावितो वौरः सा च रश्मिरेखा सितीभवेत्। ततो वौरे नियमित चित्तस्तं पश्चेत् यावत् चेतसः स्वैर्थलाभं निमित्तैरुपलक्षयेत्। उपलक्षिते स्वैर्थ्वे तस्या रश्मिरेखायाः स्फुटमालोकमनन्तं विश्वमवभासयन्तं

A • लूग• । \* AC • माम् ।

<sup>3</sup> AC •चित्तवत्तां ।

विचिन्त्य सर्व्वं करतलामलकवत् पश्चेत्, सर्व्वसमाधौं-आग्नु निष्पादयेत्।

इति बिन्द्योगः ।

जप्तविद्यस्य सिडिरिति जपं उच्यते। तथैंव षड्देवता-चत्रं योगी नाभिकमत्त्वकार्याकावस्थितरविसोमसम्पटगर्भे चिरं विचिन्त्य तथैव च तद्रश्मिरेखाया वर्णावलौंचय-ग्रथितया वेष्टचय संयुते मन्त्रं जपेत्। इह तन्त्रे च्यश्वरा मन्त्राः । तत्र भगवतो मन्त्रः, ॐ हुँ हुँ । बुडडाकिन्धा-दीनां ययाक्रमम्-- ॐ ॐ हुँ, ॐ हुँ हुँ, ॐ स्वा हुँ, अ आ हुँ, अ ैहा हुँ। तथं जपेत् ? संपुटगर्भे जप्यं बीजासरं विन्यस तच्छीर्षे वीरमुत्याप्य अकारमुचारयन् वीराट् रग्मिरेखामुच्छासवायुना सहोत्याप्य तयावभाख जगद् बुद्धमयं कुर्यात्। बौजासरमुचारयन् तेषु सर्व्वबुद्धेषु खदेवतास्वभावतामधिमुञ्चेत्। अन्तहुँकारं उचारयन् निश्वासवायुना समाक्रथ तदुइंमयं जगद् वौरे संहरेत्। एवं पुनः पुनः कुर्यात् यावत् खेदो न भवति। सति खेरे विश्रम्य सर्व्वमिदं कुश्लमनुत्तरायै सम्यक्सम्बोधयेऽभिमतफलसिडये च परिणमय्य पूर्व्ववत् पूजां छत्वा खह्नदीजासरे मण्डलमन्तर्भाव्य, तत जत्याय खदेवतात्मकमात्मानमधिमुच्य सर्व्वं 'कुर्व्वीत । सर्व्वे च भोज्यं पञ्चभिवौंजैः पञ्चज्ञानाम्हतमयं क्रत्वा खह्न-दये च देवताचक्रमधिमुच्य विचिन्त्य च तजिन्नासु तदस्तं जुह्लयात् । स्नानं कुर्व्वन् देवताभिं षेकविधिं ध्यायात् ।

- ' A ॰वापदे॰ । ' AC जाः ।
- AU THI

- <sup>\*</sup> A •सम्पुटे |
- \* AC बुद्ध ।

'AC कुर्व्वति ⊨

\* AC • मेनेविंदध्यात् ।

' A खालरी।

## ॥ महामायासाधनं समाप्तम् ॥

ब्रुवतैवं महामायासाधनं यन्मयार्ज्जितम् । कुण्रलं तेन बुद्धः स्यां वण्लौं विश्वार्थसाधने ॥

मध्याह्रसायाह्रसन्थ्ययोत्तु मण्डलग्रद्दं प्रविश्च खहूदौज-रश्मिभिराधारमण्डलं निर्माय त[सा]देव बीजात् चतसो योगिनौः क्रमेण संस्कार्थ्य यथास्थानं निवेश्च पूर्व्ववद-भिषेकादिकं सर्व्वविधिमनुष्ठाय मण्डलमन्तर्भाव्य तत उत्याय पूर्व्ववत् समाहितयोगं कुर्य्यात् । अर्डराचसन्थ्यायां त्वयं विश्वेषः---- संपूज्यार्थ्यं दत्त्वा ॐ वज्रमुरिति ज्ञान-मण्डलमुत्सृज्य खन्नानवीजे समयमण्डलमन्तर्भाव्य निराभासं सम्बोधिचित्तमधिमुच्य सुप्यात् । एवं दिना-नरोष्ठपि देवीसङ्गीतिचोदनोत्थापितः सर्व्वं पूर्व्ववत् कुर्य्यात् । एवं प्रत्यद्दं यावत् सिद्धिनिमित्तानि लभते । तच मण्डलेश्वरस्य मन्त्रो लक्षजापेन सिध्यति, शेषानामयुत-जापेन । माला'मन्त्रात्र तन्त्रान्तरादानेतव्याः । तान् स्वहृत्स्त्र्य्ये हृचन्द्रे वा यथायोगं मण्डलीकृत्य प्रदीपमाला-वज्ज्यस्तस्यर्थे हृचन्द्रे वा यथायोगं मण्डलीकृत्य प्रदीपमाला-

महामायासाधनम् ।

#### 240.

नमो वष्वडाकाय।

प्रथमं मुखशौचादिनं हत्वा सट्विष्टरोपविष्टः स्वहृदि द्वर्थमगडले हुँकारबीजं दृष्टा पुरतः करुगाचलवजं वस्य-मार्यकवर्यभुजायुधं विचिन्त्य पूजापापदेशनापुर्ग्यानु-मोदनापुख्यपरिखामनाचिश्ररखगमनादिप्रखिधिं च क्रत्वा खकायवाक्चित्ते नामाछरं भावयेत्। तच नामाछरम्---हे इति हेल्पगताः सर्व्वधर्माः, इ इति 'हान्युत्पादिताः सर्व-धर्माः, ए इति पर्य्वेषणविमुक्ताः सर्व्वधर्माः, 'रु इति प्रतिश्रुतकोपमाः सर्व्वधर्माः, र इति रतिसमायुक्ताः सर्व-धर्माः, उ इति उत्पादव्ययधर्मिणः सर्व्वधर्माः, क इति सर्व-सौख्यसमायुक्ताः 'सर्व्वधर्माः, अ इति अकारो मुखं सर्व-धर्माणामाचनुत्पन्नत्वात्। इति कत्वा ग्रून्यतां विभाव्य मन्त्रमुचारयेत्- ॐ ग्रन्यताज्ञानवजस्वभावात्मकोऽहम् । हुँकारेग विधमुत्सार्थ वजपज्जरं विभाव्य प्रमणनाष्टकमध्ये रक्तचतुईलकमलपद्मवरटकद्वर्थ्यमण्डले हुँकारबीजं दृष्ट्वा मैचौकरुणामुदितोपेष्टास्वभावात्मिकाञ्चतुईव्यः सञ्चोदयन्ति श्रीवजगीत्या अभ्यन्तरसाधने -

ंहले सहि विश्वसिश्च कमलु पबोहिउ वर्जों। अखलललहो महासुहेख आरोहिउ वत्वें ॥

- ' A चस्या । \* A omits . act 1
- <sup>3</sup> AC घो॰।

A व्वडास्त्रसंविद्यां, C व्यडास्तु संविद्य ।

पदाहस्ता

6 AN • जम्बुकास ।

रक्तश्यामचतुर्मुखा चतुर्भुजा वामभुजे पताकां केच्चुकं च दक्षिणे चिश्रलरतहस्ता अव्यातुसमताज्ञानस्वभावा, पश्चिमदले पद्मडाकिनी सितारुखवर्णा रक्तपीतनीलग्धाम-चतुर्मुखा चतुर्भुजा वामभुजे धनुःकपालं दक्षिणे शर्विश्व-

तेजोधातुप्रत्यवेश्वणाज्ञानस्वभावा, उत्तर्दले

इति गौतिसमनन्तरं माया'बडवस्तुसंविच्या मनसा हुँकारोझूतं करुणाचलवजं नौलपीतसितस्यामचतुर्मुखं चतुर्भुजं दक्षिगे भुजे कपालग्ररधरं वामे खट्वाङ्गधनुईरं रौद्रासनस्यं चिनेचं साईमुख्डसग्दाममासिनं कपास-मासाभिः शिरसि भूषितं अस्थ्यां सङ्कारविभूषितं ईषदंद्रा-कराखवदनं पिङ्गलोर्ड्वकेशं— काये चौकारं पौतं चक्षुषोः अँकारं सितं श्रोचयोः इँकारं रुक्तं नासिकायां खकारं सितं कण्छे आःकारं सितं हृदये रेफं रक्तं- घडक्र-न्यासलस्रितं खाभप्रज्ञालिङ्गितं व्योमावकाशिनं वज्रधरा-भिषेकिनं कायवाक्चित्ताधिष्ठितं सुविशुद्धधर्मधातुज्ञान-स्वभावमात्मोनं विभाव्य; तत्र पूर्व्वद्रे वज्रडाकिनी नीस-वर्णा नौचपीतरक्तश्यामचतुर्मुखा चतुर्भुजा वामभुजे खट्वाङ्गं घण्टां दक्षिणे वज्रकपालहक्ता पृथिवौधात्वादर्श-ज्ञानस्वभावा, दश्चिखदले रत्नडाकिनी पीतवर्णा पीतनीस-

रविकिर्णेण पपुझित्र कमल, महासुहेण। [अललललहो महासुहेग] आरोहिउ न्दवें ॥ वज्रडाकिनीवत्येन वजसत्त्वं निवेशयेत्॥

महासायांसाधनीपायिका ।

- 1 N US . 1 \* AC ॰सविभवे । \* N ॰ इत्पा॰।
- \* AC विश्वस्य। • A fuo, C चो.।

पर्व्वतादौ ध्यानाखये सुखासनोपविष्टो मैचीकरुणा-ण्रयः स्वहृदि विश्वकमलस्रय्ये नौलन्नीःकारस्फुरद्रभिकं तद्रश्मिसञ्चोदितगुरुबुबबोधिसचान् सम्यूज्य विन्यस्यं चिश्ररगगमनादिनं कुर्थात्। ततः सर्व्वधमीन् खकायं च निःस्वभावतया व्यवलोक्य ॐ श्रन्यताज्ञानादितं पठेत्। ततो हीःकारनिष्यनं नीखकराखवजं हीःकाराधिष्ठित-

नमो हेरकाय।

#### 241.

# । इतिरियं कुक्रुरिपादानामिति॥

### । महामायासाधनोपायिका समाप्ता ।

विश्वडाकिनी ग्र्यामवर्णा ग्र्यामपीतरक्तनीलचतुर्मुखा चतुर्भुजा वामभुजे पाशकपालं दक्षिगे 'खट्वाझडमरुइस्ता वायुधातुकत्यानुष्टानस्वभावा; देव्यः सर्व्वा रौद्रासनस्याः कपालमाला[भि]ः शिरसि विभूषिताः साईमुण्डसग्दाम-मालिन्यस्तिनेचा ईषदंष्ट्राकरालवदना ज्वलितोर्द्धपिङ्गल-केशाः स्फुरद्रश्मिमालिन्यः ; रुवं चतुईवीसमारतमातानं करुगाचलवजं ध्यात्वा शिरसि हृदि नाभौ गुद्धे वायु-माहेन्द्रवरुणाग्निमण्डलेषु यथोपदेशं विभाव्य नपुंसकजापं कुर्य्यात् मन्त्री। खिन्ने सति मन्त्रजापं कत्वा 🕉 त्राः हौँ हुँ फट् एवं भवसम सर्व्वभावस्वभावमन्त्र संखानधर्मात्मा योगी सर्व्वविषयादिकत्यं कुर्य्यात् प्राज्ञतकल्पमुक्त[ये] इति ।

वरटके ध्यात्वा तत्सर्व्वपरिखतं नीसं नरचर्मभृतं कपाल-मालास्त्रोभ्यालङ्कतशिरस्तं ज्वलटूर्द्धपिङ्गलकेशं रक्तवर्त्तु-लाशं अन्त्रसंग्रथितमुण्डमाला वर्लम्बितं नरास्थिरचिता-भरणं दिभुजैकमुखं दंष्ट्राकराखवदनं दक्षिणकरेण वज्र-धारिणं वामकरेण पूर्णकपालं वामस्तन्धासक्तंचलद्वण्टिका-पताकानरशिरोविश्ववज्ञालङ्कतपञ्चस्रचिक वज्रशिखरमध**ः** एकस्त्चिकवज्राकारं यत्रोपवौतवत्खट्वाङ्गं विश्वपद्मस्त्रय्ये वामपादं तस्यैवोरौ दश्चिणचरणं विन्यस्य चत्यं कुर्व्वन्तं हेरुकवौरं भावयेत्। ततस्तदाकारं ज्ञानसच्चं दृष्ट्वा तडू-दयस्त्रहीःकाररग्रिमिर्ज्ञानसत्त्व डेरुकमानीय त्र्यादिकं दत्त्वा ज्रात्मन्यन्तर्भाव्य ह्लाखमुधि समयमुद्रया रष्टा-मधिष्ठापयेत्। तत्रेयं समयमुद्रा- वज्रमुष्टिदयं बद्धा तर्ज्जनीभ्यां ग्रन्थिं ज्येष्ठाभ्यां मध्यमाभ्यां च यथाक्रममध ऊर्द्धं स्त्वीक्तवा ग्रेषाङ्गुली ज्वालाकारेण स्थापयेत्। ततो भावनाखिन्नो जपेकन्त्रम्- ॐ हेरुक वज्रसमय हौः सर्व्वसच्चदुष्टसमयमुद्राप्रभञ्जक हुँ फट्। ततो विसर्ज्ञघेत्। भ्रमशानप्रवेग्रे वज्रमुष्टिदयं बद्धा कनिष्ठाभ्यां श्रद्धा सीक्तवा तर्ज्जनीभ्यां सूचीक्रला लिलाटे धारयन् मुद्रारग्मिनिर्यात-पौतस्त्रस्रवज्ञरभिस्फुर्गैः सर्व्वाङ्गमभिव्याप्य कायवाक्-चित्तं ध्यात्वा पूर्व्वोक्तमन्त्रं जपेत्। आश्रानं प्रविश्वेत्, अमेचा रक्षा भवति।

॥ संक्षेपतो इरुकसाधनं समाप्तम् ॥

' AC ०रचितं।

\* MSS • সুक ।

242.

त्राकाण्रलक्ष्यां सर्व्वमाकाणं चाप्यलक्षणम् । मायोपमं च 'सर्व्वं वै चैधातुकमग्रेषतः ॥ दृश्यते स्पृश्यते चैव यथा माया दि सर्व्वतः ।

न चोपसभ्यते चैव सर्व्वस्य जगतः स्थितिः ॥ इत्यर्थं मनसाधिमुच्य एकानेकवियोगात् खग्ररीरं च सकलं च नौलादिवल्तुजातं ग्रन्यमाकलय्य, खचित्तं मनो-विज्ञानात्यमनन्तरमकारं स्रक्षं निस्तरक्रमप्रतिधं निरु-पमवर्श्यसंस्थानं स्रान्तिम[द]प्युपकारा[य]यचांभ्यन्तर निष्ट-त्तये इत्यारोप्य, लख्यस्थिरीकरणार्थं वद्योताकारमधिमुच, तच श्रन्यताकरुखागर्भे सकलकलापरिपूर्णचन्द्रमग्डलाकारं विचिन्तयेत्। एतसिन् चन्द्रमग्डले उपचितपुग्धसमार-लक्षगे उपचितज्ञानसमारलक्षणं हौःकारं नीलवर्णे ेपग्र्येत्, तत्परिणतं च नौलज्जालावज्रमादर्भन्नानस्वभावं चिन्तयेत्, चन्द्रवज्ञाकारपरिएतं जिननिवइमन्युद्भव-श्रीकरुणाचलकोधं हेरुकाखमात्मानं विभावयेत्, अधो-मुखस्य भवस्योपरि विश्वपद्मं तस्योपरि स्त्र्य्यमग्डलं तन्मध्ये समुपविष्टं एकस्योर्द्धभुजंदयं इति वचनात् अर्ह्वपर्यक्रिनं भस्मोद्दलितरत्तप्रभामालिनं पिङ्गलोर्ध्ववेशं ऋषोभ्याद्यल-ङ्कतकपालमालामुकुटिनं दक्षिणकरेण चिपताकायडीत-नील करासवजं वामस्तन्धावसक्तवजखट्टाक्नं रक्तपरिपूर्ण-कपालवामकरं साईनरमक्तकमालाज्ञतसग्दामदंद्रा-

- े AC सर्वज्ञ ।
- ANI.
- <sup>6</sup> C न्यस्येत् ।

- \* AC •रंम•।
- \* AC নিমি**০**।
- <sup>6</sup> C ०क्सपाल०।

कराखवदनं चलदर्त्तुलाकाररकाक्षं सविभ्रमध्कुटिनं परमार्थतो वाचं विचारश्रन्यत्वात्, संहत्या स्वप्नसौदा-मिनौगन्धर्व्वनगरच्छायामायोपमं चतुर्म्मुद्रामुद्रितम् खेष्ट-देवताविग्रहः सर्व्वसिडिप्रदो भवति--- महामुद्रा समयमुद्रा धर्ममुद्रा कर्ममुद्रा। खहृदि चन्द्रमण्डलस्योपरि वर्ज विभाव्य पञ्चह्रचिकं वर्ग्यभुजसंस्थानोपेतं चिह्रसहितं श्रीहेरकमात्मानं विभावयेत् इति महामुद्रा। तथैव खह्वदि चन्द्रवज्रं विभाव्य वज्राज्जलिं मूर्धि विकर्षा बद्धा तर्ज्जनौ-दयं कुण्डाकारेणावस्थाप्य 'ऋङ्गुष्ठदयं पार्श्वदयेन भग्नं कुर्यात्--- समयमुद्रा। जिह्नायां चन्द्रमण्डलस्योपरि शुत्नं वजं विन्यस्य मन्त्रमुचारयेत्, अ सुभगे त्वमहं देवि हिरि सिरि तिरिणि प्रिये- धर्मामुद्रा। खह्नदि चन्द्रमग्डल-स्योपरि आःकारनिर्यातविश्ववजं विचिन्त्य तलवजवन्धं बद्धाऽङ्गुष्ठदयेन तर्ज्जनौदयमाच्छाद्य भन्नं कुर्य्यात्--- कपास-मुद्रेयं भगवतः कर्मामुद्रा। ॐ श्रीहेरुकवज्र समयमुद्रा हौः सर्व्वदुष्टमुद्राप्रभञ्जक हुँंरेखु रेखु खाद्दा हुँ फर्।

इति साधनविधिरयं भगवतः संक्षिप्तो [वि]हितः कच्या खगभें खाति विस्तरभी रुखा ।

॥ श्रीहेरुकसाधनम् ॥

<sup>1</sup> AC चङ्गछद्वयेन ।

#### 243.

श्रीहेरको जगवाथो भूत्वा सर्व्वार्थसम्पदः। कुर्यात् जगडितार्थायेत्येवमादौ विभावयेत्॥ 'च्यस्रधर्म्भोदयान्तःस्यकूटागारोदयात्रया । विश्ववर्णाङांसचन्द्रे वजासनग्रश्मिमम्॥ स्फटिकेन्द्रङ्गमूलास्यनौलसव्यारुगतरम् । स्वाभग्रज्ञास्त्रेषिकण्ठं वज्रासिमणिपद्मिनम् ॥ वजसचं विभाव्येवं खचित्तं चक्षरीक्षतम् । तदक्तेणाजसंविष्टं सर्व्वरागाग्निना द्रतम् ॥ लेाचनादिस्वसङ्गीत्या दुई्ष्यार्थाय चोदितम्। प्रखयाग्निमहाज्वाखावज्रहीःकार्समवस् ॥ तद्ववं छपाक्रोधं महामैरवदामकम् । सुभङ्गोर्ड्वज्वलत्वेग्रं नौलदंष्ट्रान्वितं सितम् ॥ 'सब्येतरे' [तु] रत्तं च भस्रोड्डलितविग्रहम् । स्वाभाजना भुजैः श्लेषि रौद्रादि धद्रसान्वितम् ॥ कृष्णव'जासिखद्वाक्रमणिराजकरग्रहम् । न्टकर इप्रिगेमालास दस्ताभर गप्रियम् ॥ दन्तिणाङ्घितलाकान्तं वामोरूतलपीडनम् । रौद्रासनं समाखाय हेरुकं खं प्रभावयेत् ॥

> <sup>1</sup> AN च्यप्र• : <sup>2</sup> AC प्रवच• : <sup>3</sup> AN • व्येनं : <sup>4</sup> A omits this and the next line. <sup>5</sup> N सर्व्योत्तरा : <sup>6</sup> N • सड़• : <sup>1</sup> AC • च्यारि• : <sup>8</sup> C • दचा• :

Omitted in A.

### ॥ इति संश्विप्तदिभुजच्चेरुवसाधनम् ॥

भ्राणानाष्टकमध्यस्थो निःसङ्गो हृष्टमानसः । प्रज्ञोपायविधानेन चन्द्रस्र्य्यप्रयोगतः ॥ त्रालिकालिसमायोगात् भावयेत् स्र्य्यमण्डलम् । तच हुँकारसम्भूतं वज्ञश्रकसमन्वितम् ॥ श्वस्यमर्डपर्य्यङ्गं नरचर्मासुवाससम् । भस्मोडूलितगाचं च स्फुरदज्ञं च दक्षिणम् ॥ चलत्यताकाखट्वाङ्गं वामे रक्तकरोटकम् । श्रतार्ड्वमुण्डमालाभिः कतद्दारमनोरमम् ॥ ईषद्दंद्राकरालास्यं रक्तनेचं विखासिनम् । पिङ्गोर्द्धकेश्मस्रोभ्यमकुटं कर्णकुण्डलम् ॥ त्रुस्थ्याभरण्ग्रोभं तु शिरःपच्चकपालकम् । बुद्धत्वदायिनं ध्यायात् जगन्मारनिवारण्मम् ॥ मन्त्रः-- ॐ हुँ फट् स्वाहा।

॥ श्रीहेरुकसांधनम् ॥

244.

सम्बुद्वेन्द्रिय'सद्योगकायवाक्चित्तच्यक्षरम् । हुञ्ज्ञानसच्वमक्षेभ्यमौखिनं रत्न्र्याखिनम् ॥ परमानन्दसुखाखादस्फुरत्संहाररूपिणम् । सच्चिन्य ज्ञानसौन्दर्थ्य योगौ योगं समाप्नुयात्॥

हेरकसाधनम् ।

#### 245.

प्रणम्य श्रीगुरुं नाथं चैलेक्याक्षेपहेरुकम् । तत्साधनविधिः शान्तिपादोक्तः प्रविभज्यते ॥ दिभुजैकमुखं वीरं नैरात्म्यास्तिष्टकन्धरम् ।

चका द्याभर गैर्युक्तं चिनेचं द्यद्विराजितम् ॥

इह तन्त्रे भावनाधिज्ञतो योगौ प्रभाते शयनादुत्याय खहृद्ये स्त्र्य्यस्थहुँकारं दृष्ट्वा तद्रस्मिभिः श्रीहेरुकमव-भाखानौय पुष्पादिपञ्चोपचारेख सम्पूज्य तस्याग्रतः पाप-देश्रनापुखानुमोदनाचिश्ररगगमनं च कल्वा महाबोधि-चित्तमुत्याद्य सर्व्वसत्त्वेषु दिव्यसुखोपसं'हाराकारां मैचीं सर्व्वदुःखापहाराकारां करुणां तत्पुखाविच्छेदनियमाकारां मुदितां क्षेश्रोपक्षेश्र्याद्ययाद्वकाद्यमंनसिकारलक्ष्र्णामुपेक्षां च भावयेत्। ततो धर्म्मपुद्रलादिविकल्पकलज्जवर्ज्जित-रूपां शरनिर्मालमध्याहनभोनिभां ग्रदयज्ञानैकरूपां श्रन्यतां विभाव्य ॐ श्रन्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽह-मित्यधितिष्ठेत्। ततो विबुद्ध नभोदेशे स्वर्थमण्डलस्य-हुँकारं 'दृष्ट्वा तत्परिणतवज्जवरटकस्यहुँकारं पश्चेत्। तत्किरगविनिर्गतैः श्रीहेरुकरूपैः सकसजगदर्धं कत्वा तचैव प्रवेश्य तत्परिगतं श्रीहेरुकं विश्वदलकमलस्थितं शवो परि द्वर्थमण्डलस्थं दिभुजं चिनेचं दक्षिणकरे वज्ञं वामे वजाङ्कितकपासधरं सताएडवं व्याघ्रचर्मानिवसनं

| Į | Omitted in B.           | ঁ AC • স্বাব• ।            |
|---|-------------------------|----------------------------|
| 5 | ANC वाघराजकं।           | * AC ०च्चारं मै०।          |
| 6 | C omits दृष्ट्राऊँकार । | <sup>6</sup> AC सर्व्वो• । |

808

शिरस्वशेभ्यात्मकनरशिरोघटितचक्रौधरं कर्ण आभता-भात्मकनरास्यिकुण्डलिनं कण्छे रत्नसम्मवात्मककण्डिका-युत्तं इस्ते वैरोचनात्मकरुचकधरं कथाममोधसिद्धात्मक-मेखलायुत्तं केशयज्ञोपवौतकेयूरनूपुरैर्युत्तं जर्र्धविङ्गलकेशं दिभुजैकमुखया कर्च्चिकपारूधारिख्या नैरात्म्ययाऽऽसिङ्गितं रवम्मूतमात्मानं विभाव्य, ततोऽस्य श्रोचे नैरात्म्यां चक्ष्षि वजां घागे गुप्तगौरौं जिह्नायां वारियोगिनौं कायेन्द्रिये वज्रडाकिनौं मनसि नैरात्म्यामधिमुच्चेत्। ततः शिरसि दाचिंग्रइलकमलोपरि अधोमुखं हँकारं करछे षेाउग्रदल-कमलोपरि ऊर्द्धमुखमेाँकारं हृदये त्रष्ठदलकमलेापरि त्रधोमुखं 'हुँकारं नाभौ चतुःषष्टिदलकमलेापरि ऊर्छ-मुखमँकारं चिन्तयेत्। ततः समयसत्त्वसदृशं ज्ञानसत्त्व-मानौय जः हुँ वँ होरित्यनेन मन्त्रेणारुष्य प्रवेश्य बद्धा वशौक्तत्य श्लीरोदकवत् समरसौकुर्यात्। तदनन्तरं खह्नसूर्यवज्ञवरटकस्यहुँकाररभ्रीन् निश्चार्य तत्किरगैः सर्व्वतयागतस्वभावहेर्ग कमानौय पूजां कला अभिषिञ्चन्तु मां सर्व्वतथागता इति प्रार्थयेत्। तैः पञ्चाम्टतपूर्णमणि-कलग्रैरभिषिक्तमात्मानं अश्रोभ्यनाथमुकुटिनं ध्यायात्। ततः सर्व्वयोगिनौष्टन्देन खखबोधिचित्तादिद्रव्येन पूजां कुर्य्यात् । ततः----

> दंध्नोत्कटमहाभौममुख्डसग्दामभूषितम् । भक्षमार्खं महामांसं श्रीहेरुकं नमाम्यहम् ॥

<sup>1</sup> B ०भ्यासेक०। <sup>2</sup> B इँ०। <sup>3</sup> AC मनसि। <sup>4</sup> AN ०कानांगी०।

- <sup>5</sup> Na •वसहे•।
- <sup>8</sup> Omitted in AC.
- <sup>1</sup> N स्तूयात्।

- \* AC व्यक्त•।
- \* AC ०विंभावि० ।

### ॥ दिभुज इरुकसाधनम् ॥

रक कुय्यात् । चैलोक्याग्नेपवीरस्य झत्वा साधनमुत्तमम् । यत् पुख्यमर्ज्जितं तेन जनः सर्व्वोऽस्तु वज्रष्टक् ॥

इत्यनेन 'स्तुतिं कुर्य्यात्। ततो नभसि इँकारपरिखतं वजं तद्ध जाःकारपरिगतं पद्मभाजनं तन्मधे ॐका-गोकुटद्हनमारमुग्डंविद्राविसमयवस्त्रनि राङ्कितानि वजपद्मसमायोगादग्निज्जालनं तेन द्रव्यानां तापनं पाकात् द्रवीक्तय सर्व्वतथागतरूपदर्शकज्ञानस्तर्य्यकिरणं तज्ज्ञानबीजकिरग्रेभ्यः सर्व्वतथागतज्ञानाम्हतमाराष्य तैर्व्व-स्तुभिः सहैकौकत्य ॐ आः हुँ इति 'चन्नरे गाधिष्ठाय ग्रुकहँकारजां वज्रमयीं जित्तां इत्वा श्रात्मानं तेन प्रौणयेत्। ततो ह्ल्सूर्थ्यमण्डलवज्जवर्टके हुँकारं संवेष्य स्थितां अर्थ चैलेाक्या क्षेप हुँ हुँ हुँ फट् स्वाद्वा इति दाद-शासर्मन्त्रमालां प्रदीपमालामिव ज्वलन्तीं मनसाऽभि-लिख क्रमात् वाचयनिव निस्टतं जपेत्। मध्याह्रसायाह्र-सन्थयोस्तु भटिति श्रीहेरूकरूपमात्मानं आरचय ततञ्चक्षरादिविशुश्चित्रतुञ्चक्रभावनापूजास्तृत्यम्तास्वाद-जपादिनं कुर्यात्।

#### 246.

भटिति इरुकं सप्रद्रं विभाव्य तड्रुदये रक्ताष्टदसकमसं विचिन्तयेत्। तस्य पूर्व्वदक्षिणपश्चिमोत्तरेषु यथाक्रमं त्र क च ट तथाग्नेयनैर्च्चति'वाथव्यैण्णानदसेषु त प य स मध्यवरटके पूर्व्वे स्वा मध्ये ॐ पश्चिमे हा। सर्व्वाणीमानि 'सूर्य्यमण्डलस्थानि रक्तवर्णानि। एषां चाड्रुणाकारा रग्रस्यो रोमक्रूपेभ्यो निर्गत्य साध्यानारुष्य साधकस्य पादयोः पातयित्वा एष्ठेव प्रविण्ननौति।

### आमायः ।

वरगुरुचरणं नत्वा शास्तारं सकल शास्त्रदातारम् । वश्चो सिज्जाम्नायं नगरशोभस्य मन्त्रराजोऽहम् ॥ सम्यकृतत्त्वमनस्को गुरुभक्तः स्वाधिदैवताभिरतः । निशि पर्य्यटनविधिज्ञो निःश्रद्धः साधयेक्मन्त्रम् ॥ हदि 'पद्धजाष्टदत्तके दिचतुष्कं व्यञ्जनं खरांशुयुतम् । वरटकमध्ये प्रणवं पूजाश्वर् संयुतं रक्तम् ॥ तरुत्वणव र्थान् पार्व्वतपुरपौरानर्कसन्निभान् मन्त्रौ । ध्यायन् प्रखतानात्म नि विंश्वर्य्वं जपेदयुतम् ॥ इति विहितपूर्व्वसेवो गणवरचकं श्रवात्तये कुर्य्यात् । त्राज्ञां प्रस्टश्य तेभ्यः सिडिवरं चाशु सिद्धर्थम् ॥ कतिचित् पदानि गत्वा सम्पूर्य्य चिकं शुभं तु मामक्याः । इत्वा पादतत्वे तत् संस्पृश्य स्वपेदुत्वानम् ॥

| ł | ANC • ऋत्य• +       | `• · · ·     | ı | A सुम• । |
|---|---------------------|--------------|---|----------|
| 3 | A •ग्रास्त्रदानं, N | •गीतदातारं । | ÷ | AC पँकार |
|   |                     |              |   |          |

<sup>b</sup> AC • गांपचित•।

\* AC पकारणा०। \* AC ० रातातम०।

1

पूर्व्वशिरः संजप्यायुतमेकं संपिवेत् तमुत्याय । सक्षदप्येव समस्तं गच्छेत् गगन'मण्डसं तदनु ॥ निविश्रेत् यस्मिन् देशे पुनर्युतं संजपेट् विवर्योगम्। एवं क्षतवर्योगो हेवज्ञसमो जगति सम्पूज्यः ॥

### पुरश्लोभोपदेशः ।

त्रकचटतपयसण्रब्देन त्रालिकालिं नौतार्थनोका । त्रालिकालिजापेन चैलोव्यं क्षोभयेन्सन्वौ ॥

लक्षजापेन । किं पुनरेकमाचमिति ? त्रालिकालि उच्यते— तद्य था, उप्र च्रा इर्ड च्हुउ ऊल्टल्टू उप उपार रे उपर् चार् चो चौ चरेल् चाल् इ हाय या र राव वाल लाइति स्टष्टिक्र मेणालिजापः श्वास-प्रवेग्रेन ।

श्वासनिर्गमे कासिः — क का ख खा ग गा घ घा ङ ङा च चा छ छा ज जा भर भा ज जा ट टा ठ ठा ड डा ढ ढा ख खा प पा फ फा ब बा भ भा म मा त ता थ था द दा ध धा न ना स सा ै ह्य द्या ष षा प्र प्रा स्र सा इति। आदी ॐकारं दत्त्वा स्रोभखे आ कष्टावन्ते वौषद प्रदेयम्। एवं पुरस्रोभमन्त्रः। इति कासचक्रे निवडम्।

### ॥ [ पुरस्रोभविधिः ] ॥

1 AC •तलं।

<sup>2</sup> A द्य द्या, C ड ज्या।

#### 247.

### प्रखम्य नाथं हेवजं सर्व्वधर्मींकसंवरम् । संयद्यते यथामायं बाह्यपुजाविधिर्माया ॥

ततः श्रीहेवज्रयोगवान मन्त्री प्रत्यषे यथावसरं वा क्ततसम्मार्ज्जनादिके भूभागे इस्तं दक्तां ॐ रक्ष रक्ष हुँ हुँ फट् स्वाहा इति 'भूमिमधिष्ठाय तच पच्चान्टत-सुगन्धादिवटिकया तत्तद्भूम्यधिमोष्टपूर्व्वकं पौठोपपौठ-क्षेत्रोपक्षेत्रछन्दोपच्छन्दमेलापकोपमेलापकपौँ लचोपपौस-चैभ्राणानोपभ्राणान इत्युचारयन् चतुरसं मग्डसं-मुपलिष्य ॐ वज्ञरेखे हुँ इत्यभिमन्त्य हृदजकिरणाश्चष्टं भगवन्तं समग्रडलं सर्व्ववीरवीरेश्वरीसङ्घेषरूपं तचारोप्य <del>प्र</del>र्थपाद्यादिदानपूर्व्वकमष्टमातृभिः सम्पूज्य हुँकारजं तदभिमन्त्रितपुष्पादिकं तस्मै दद्यात्। तत्र चक्षर-हृदयोपहृदयमन्त्रैर्भगवते खमन्त्राभ्यां भगवत्ये। જીંગ गौरि हुँ हुँ हुँ फट् खाहा । ॐ चौरि हुँ हुँ फट् स्वाहा। ॐ वेतालि हुँ हुँ फुँ फट् स्वाहा। ॐ घसारि हुँ हुँ हुँ फट्स्वाहा। ॐ पुकसि हुँ हुँ फट्स्वाहा। ॐ ग्रबरि हुँ हुँ हुँ फट्स्वाहा। ॐ चग्रडालि हुँ हुँ हुँ फट् खाहा। 🧳 डोम्बि हुँ हुँ हुँ फट् खाहा। इति मन्त्रैर्यथास्थानं गौर्य्यादौनां ततो बाह्यादिसर्व्वपुजा-दिभिः सम्पूज्य चन्नस्रवर्ज्जितपुष्पदानमन्त्रैः । ॐ त्रष्ठा-ननाय हुँ हुँ हुँ फट् खाहा। ॐ पिङ्गसोर्ध्वनेशवत्सले हुँ हुँ हुँ फट् खाहा। ॐ चतुर्विंग्रतिनेचाय हुँ हुँ हुँ

> ² C ० खवो० । \* AN ० मरं मन्द्रि

- <sup>3</sup> C सव• । + AN लं सुसि• ।
- <sup>।</sup> AC भूम्यधि० ।
  - 61

| i | AC बाधातनुब ।  |  |
|---|----------------|--|
| 3 | A नापि कार्यः। |  |

॥ पूजाविधिसंग्रहः समाप्तः ॥

बाह्यपूजाविधेः स्मृत्यै संग्रहाट् यन्मयार्ज्जितम्। पुख्यं तेनास्तु खाकोऽयं सत्पूजाभाजनं परम् ॥

इति विसर्ज्य चक्रमात्मन्यर्न्तभाव्य रेखालोपादिकं कुर्व्यात्। नैरात्म्यापूजनमपि तयैव मण्डलकमुपलिप्या-रोप्य च मण्डलचकं च्राक्षरस्वह्वन्मालामन्वेण वायि-कायै अन्यासां प्रगवस्वाद्याविदर्भितस्ववीजमन्त्रैः पुष्पा-दिकं यथास्थानं दत्त्वा च्राक्षररद्तितपुष्पदानमन्त्रैः स्तुतिं च कुर्य्यात्। प्रेषं पूर्व्ववदिति।

गच्छध्वं बुद्धविषयं पुनरागमनाय मुः ॥

इतो वः सर्व्वसत्त्वार्थः सिडिर्दत्ता यथानुगा।

फट् स्वाहा। ॐ षोडण्रभुजाय हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा। ॐ कषण जौमूतवपुषे हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा। ॐ कपास-मासाधारि खे हुँ हुँ फट् स्वाहा। ॐ 'त्राधात-कूरचित्ताय हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा। ॐ 'त्राधात-कूरचित्ताय हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा। ॐ 'त्राधात-कूरचित्ताय हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा। औ 'त्राधात-कूरचित्ताय हुँ हुँ फट् स्वाहा। इति मन्त्रैश्व संस्तुत्य यथायोग-मन्यत् स्तुतिप्रणिधानादिकं च कत्वा श्रताष्टरमन्त्रेण हढीकुर्यात्। मन्त्रः— ॐ वज्रसत्त्व समयमनुपास्य वज्ञ-सत्त्वत्वेनोपतिष्ठ हढो मे भव सुपोध्यो मे भव सुत्तोष्यो मे भव ज्यनुर्त्तो मे भव सर्व्वसिद्धिं मे प्रयच्छ सर्व्वकर्मसु च मे चित्तं श्रेयः कुरु हुँ इहहह होः भगवन् सर्व्वतथागत-वज्र मा मे मुद्ध वज्रौभव महासमयसत्त्व ज्ञाः इति। ततः—

| · · · · · ·                              |                                          |
|------------------------------------------|------------------------------------------|
| वजडाकं नमस्त्रत्य महाम                   | ायात्मनं जिनम् ।                         |
| <b>त्रामायसङ्गतस्त</b> स्य 'स्रचते       | ते साधनक्रमः ॥                           |
| <b>त्राद्वो मैचौकपायोगात्</b>            | संबोधौ क्रतमानसः ।                       |
| दानशौखादियुक्तोऽष्टलाक                   |                                          |
| मन्त्रतन्त्रादिसिंडिज्ञी योग             | ाचारश्वमः' कचित् ।                       |
| स्थाने सुखोपविष्टः सन् ह                 |                                          |
| तत्रभोद्भवपूजाभिः सम्पूज्य               |                                          |
| कलार्घदेशनाद्यं तु श्रन्यत               |                                          |
| ॐ ग्रून्यताज्ञानवज्ञस्वभावात             | कोऽइमिति मनसा पठेत्।                     |
| व्योमि रत्तचतुष्पचपद्मस्थे               | स्वर्यमगडले ।                            |
| •                                        | चा स्फुरत्संहारकारकान् ॥                 |
| <sup>क</sup> चतुर्द्धिन्दुसम्प्रता चत्यन | <b>J</b>                                 |
| पूर्व्वाभ्यस्तमहामैचौकरुणा               |                                          |
| चतसोऽपि च डाकिन्य खोव                    |                                          |
| इले सहि विग्रसिग्र कम                    |                                          |
| त्रललललहो महासुहेग                       | 3                                        |
| रविकिरण पफुझिउ कमर                       | -                                        |
|                                          |                                          |
| ' AC सुच्य <sub>ा</sub>                  | <sup>*</sup> AC आडोच।                    |
| <sup>3</sup> AC ॰ योगं।                  | * AN •द्वामे ।                           |
| <sup>5</sup> AC ०वान् ।                  | ' A चतुर्मिविन्दु, N चतुद्दिंग्विन्दु० । |
| ी इहाया                                  | 3                                        |
| इते सखि ! विकसितं व                      | हमलं प्रबोधितं तकोण।                     |
| ध्या वर्त्या. व्यवस्थित                  |                                          |
| रविकिरग्रैः प्रप्नसं कमलं                |                                          |
| <sup>8</sup> C वच्चां।                   | ° C दृत्वे, AN दृत्वेन ।                 |
|                                          |                                          |

### 248.

मङामायातन्वानुसारेे हेरुकसाधनोपायिका ।

8–56

<sup>6</sup> AC पिङ्गलोर्द्धजातः । <sup>1</sup> AC ध्यात्वा । <sup>8</sup> C जम्बुकसत्य० ।

' AN ogso I

<sup>3</sup> A करमयं।

\* A ० भदा० । \* A ० मालो, C ० मालिनं । \* AC ० च्छत्र० ।

\* AC मध्ये चन्द्रो०।

चतुर्माखं चतुर्बाहुं भस्मोडू लितमस्य च। मूलं शरीरवन्तीलं मुखं पौतं तु दक्षिणम् ॥ प्रष्ठतः सितरक्ताभं वांमं मरकतोज्ज्वलम् । चिनेचं नरचर्मादिमुद्रापञ्चकभूषितम् ॥ पिङ्गोर्छमूर्धजां क्षेभ्यं कपालमुकुटोत्कटम् । कपाल पाणिनं सब्ये वामे खट्वाङ्गचापिनम्। रश्मिकोटिस्फुरचित्रबुद्धैः क्तजगडितम् ॥ स्वाभया बुज्रडाकिन्या संस्निष्टं वा रतोत्सवे । न्तयन्तं हेरुकं ध्यायात् चतुई वीशिताननम् ॥ डाकिनीनां चतुर्धिक्षु चिह्नादिकमुच्चते -तच पूर्व्वद्ले वजडाकिनौ नौखवर्णिका। नौखपौतसितारक्तहरितास्यचतुष्टयां ॥ प्टथिव्यादर्शज्ञानादि भुडवजं कपालकम् । सर्व्य दर्धाति वामे तु घण्टाखट्वाक्नधारिका ॥ द्षिणे समताज्ञानतीयधात्वभिरूपिका । श्रीरतडाकिनी रत्नं च्छटाचिश्रलइस्तिका ॥ वामे निपौडितग्रीव'श्रीवजसत्त्वडाकिका ।

ततः संसारदुःखेभ्यः सच्चांभ्युबरणाश्रयः । मायोपमं जगत्तच्वं यथाभूतं विखेाक्य सः ॥ <sup>\*</sup>मध्यविन्दूद्भवं नौलं हुँबीजात् <sup>\*</sup>करुणामयम् । पच्चज्ञानचिकायात्मपरमानन्दसुन्दरम् ॥

| t | AN <b>৹</b> বালব০। | 2 | $\operatorname{AC}$ $\circ$ वाद्या $\circ$ ) | 3 | AC खদ্ধ০ । |
|---|--------------------|---|----------------------------------------------|---|------------|
| ŧ | 4 चित।             | 5 | C •भोर्मा• ।                                 |   |            |

पौतनौससितारक्तइरिताभचतुर्मुखौ ॥ पश्चिमे तु दले पद्मडाकिनौ धवलारुणा। स्यात् तेजःप्रत्यवेद्यादिस्वभावा नव'यौवना ॥ सितारु खद्रुतस्व र्श्वनील इरितनिभानना । विश्वपद्मं ग्रेरं सब्ये कपालं धनुरन्यतः ॥ उत्तरे तु इरित्यौतशुक्तरक्तसितानना । लत्वानुष्ठान वाय्वादिविशुद्धा विश्वडाकिनौ ॥ ैखट्वाङ्गडमरुकं सब्ये वामे पार्श्व कपालकम् । सचिनेचाञ्चतुर्वत्नाः सर्व्वा देव्यञ्चतुर्भुजाः ॥ श्रङ्गारादिरसासङ्गा लक्षणव्यज्जनोञ्ज्ललाः । रौद्रासनस्था चत्यन्यो नाथामा मुद्रिकादिभिः ॥ कुर्थ्यात् षडङ्गविन्यासं नाथस्यावाहनादिकम् । त्रमिषेकं जिनैः पूजां स्तुत्यनुरागनादिकम् ॥ ललाटकण्ठयीश्वधुःश्रीचघाणे हृदि न्यसेत्। ॐ ग्राः खं चिर्द इत्येवं रेफाटूई च हुँकतिः ॥ वजच्छटासमायोगैरानीय ज्ञानमण्डलम् । त्रर्घदानादिपूर्व्वं च प्रविष्यैकौकुर्य्यात् स्वयम् ॥ साईं समयचकेश विशिष्टफलसिइये। रसप्रवेशात् ताम्रादिरजतौभावसिडवत् ॥ सच्चोद्य दिग्गतान् नाथान् हृदयस्वहृद्र्चिषा । तत्प्रभोद्भवविद्याभिर्म्हतकुमास्ताम्बुधिः ॥ त्रमिषेकात् प्र'भोर्मौंसोवश्रोभ्यो द्व्ययोषिताम् । पुनः शाश्वतरत्नेशामिताभामोधसिड्वयः ॥

' N सन्। <sup>3</sup> AC सचि०। <sup>5</sup> AC बन्दुस्र०। <sup>7</sup> AC ब्ह्ह्हर०।

- A omits •বন•।
- \* AC ভলা০ ৷
- \* A •रक• !

इति स्तुतिः । शिरोह्ननाभिगुद्येऽस्य जरुयुग्मादिने कमात्। ॐ हुँ स्वा त्रा हा बोजं ध्यात्वा पञ्चकुलात्मिकाम्॥ ज्ञीःकार'रक्तगुद्धाङां भूँभूतपीतकर्णिकाम् । **त्रीबुडडाकिनी स्वाभां वी**क्ष्य रक्तां रतोत्सुकाम् 🕷 गौत्या सञ्चोद्यमानः सन् चतुर्द्वेवीभिराज्ञया । ॐजातमणिहुँ वजविचिचकरणादिभिः ॥ जिनाननुरागयामौत्यारभेत् रतिचिन्तया । वज्राजस्फारफट्श्रब्दैरानौयास्य प्रवेशितम् ॥ जिनरुन्दं सुखावेशात् द्रुतं वजविनिर्गतम् । पद्मे संचित्तमासाद्य जिन्नया विधिवत् ततः ॥ चतुर्भूतस्वभावे हृद्रक्त'पद्मे चतुर्ईले । स्र्यस्थविन्दुच'न्द्रेन सम्पुटितः सुवेष्टितः ॥ म्रणालस्त्रचोपमसाई सन-रेखाभि'राप्ताक्षरपङ्क्तिभिः सः । निश्वार्थ नादं तत जर्द्धसिन्दु-च्छिद्रे प्रवेग्धानुगमागमः स्यात् ॥

समाध्युत्पृष्टदेवीभिः' सत्पूजाव्यग्रपाणिभिः । पूजयेद् योगिनौयुक्तमात्मानं र्हरुकं स्तुयात् ॥ दंद्रोत्कटमहाभौममुख्डसग्दामभूषितम् । भक्षमाखं महामांसं श्रीहेरुकं नमाम्यहम् ॥

- <sup>\*</sup> A यँका•।
- <sup>3</sup> AC ०पात्रा० ।
- <sup>⊥</sup> Cं सारेत् वायै∘ ।
- <sup>6</sup> C •वचेया।
- \* C ०ताख्याना० ।
- \* AC प्रचा• ।

ॐ त्राः हुँ गुद्धभक्ष्यं भक्ष्येऽहमिति त्रम्टताखादमन्त्रः। प्रागेव स्नानवेसायां त्रभिषेकविधिं भजेत्। चतस्टषपि सन्थासु ध्यायादेवं समासतः ॥

उत्यातुकामः पूजाद्यं कत्वा दृष्ट्वा च दुःखितम् । जगत्तत्त्वदृश्वामुक्तं कुश्रसं परिणामयेत् ॥ यन्मयोपचितं पुर्ख्यं वज्जडाकस्य भावनात् । तेनाइं वज्जडाकः स्यां जगन्नाथपदाप्तये ॥ उत्याय पिर्ग्डंपातादिश्रुं तव्याखादिकां क्रियाम् । खपरहेरुकाकारो मायाकार द्वाचरेत् ॥ हुँकाराधिष्ठितं भोज्यं 'त्राःकारजकपालगम् । त्रधोवाय्वग्निचक्रेर्ग् 'ज्यास्तितं निर्म्मलीक्रतम् ॥ ऊर्द्धमोँ कारमाचिन्त्य त्रभिमन्त्राम्वतायितम् । जिद्वावजांशुनलिकाक्तष्टेनानेन तर्पयेत् ॥

ऊईं निर्गच्छति वायौ चाक्षरध्वनिर्निर्माच्छति, प्रवि-श्रति सति प्रविश्तति, तिष्ठति सति वायौ स्वक्षासितबिन्दु-मध्ये तिष्ठति। एवं यथितस्वरव्यज्जना सार्श्वसप्तगुणरेखा प्रवेशस्थितिनिर्गमा। मन्दं मन्दमन्यचागता 'परा चित्तेन निध्येया। ॐ ज्ञाः हुँ इति चाक्षरजप्यमन्तः।

उचारयन् 'स्फुरत्यार्थैर्मन्त्रमायामलङ्कतम् । च्रस्ररं च तथा कुर्य्यात् नादप्रवेशनिर्गमौ ॥

मचामायातम्त्रानुसारेग हेरकसाधनोपायिका ।

| <sup>1</sup> A ०नानाद्य० । | ² C ॐ गमो श्री०।              |
|----------------------------|-------------------------------|
| <sup>3</sup> AC ०वच्या :   | ' AC <b>৹</b> বন্ধ৹ ।         |
| <sup>ゅ</sup> C ज्ञौः ।     | <sup>6</sup> A omits ऊ क्री:। |

॥ एवं महामायातन्त्रस्य बलिविधिः समाप्तः ॥

<sup>3</sup> त्रीहेरुकमहा वज् कट्ट कट्ट प्रवेश्यय प्रवेश्यय बन्ध बन्ध तोषय तोषय सर्व्ववज्रडाकिनीनां हृदयं हुँ हुँ फट्। ॐ सर्व्व बुडडाकिनी प्रतीच्छेमं बलिं ॐ फट्। ॐ वज्रडाकिनी प्रतीच्छेमं बलिं हुँ फट्। ॐ रत्नडाकिनी प्रतीच्छेमं बलिं हुँ फट्। ॐ पद्मडाकिनी प्रतीच्छेमं बलिं हैाँ फट्। ॐ विश्वडाकिनी प्रतीच्छेमं बलिं हुँ फट्। ॐ सर्व्वडाकिनी प्रतीच्छेमं बलिं हुँ हीः हुँ हैः। ॐ सर्व्वयोगिनी प्रतीच्छेमं बलिं हुँ हहहोः ।

249.

### समाप्ता ॥

# साधनं वज्रडाकस्य कत्वा लब्धं ग्रुभं मया। यत् ते'नार्थञनो भूयात् तदहं क्रतभूषणः॥ ॥ महामायातन्त्रानुसारेण हेरुकसाधनोपायिका

- <sup>3</sup> AC घडष्ट्र• ।
- <sup>1</sup> AC चल ।

\* N omits are 1

विधाय वज्रभूम्यादिं षट्नं षडारमालिखेत्। विश्वाजमंस्थितं चकं विश्ववज्ञावलौक्तम् ॥ हुँभवं ध्यायेदचैव वज्रडाकं महासुखम् । षड्भुजं चिमुखं चार्धं सर्व्वसधारासितम् ॥ व्यज्जनाशीतिसंयुक्तं त्रालिकात्युद्भवं प्रभुम् । वज्ञघण्टासमापनं नरचर्माईधारिणम् ॥ वामे कपालखट्वाङ्गचिश्रलं दक्षिणे करे। कपालमालामुकुटिं विश्ववज्रजटाधरम् ॥ अर्डेन्ट्ग्रेखरं चैव षएमुद्रादेइभूषणम् । नीलपीतहरितवक्तं व्याघचर्माम्बराष्टतम् ॥

ॐ मेदिनि वज्जौभव वज्रबन्ध हुँ। ॐ वज्रप्राकार हुँ वँ हुँ। ॐ वजपज्जर हुँ पँ हुँ। ॐ वजवितान हुँ खँ हुँ। ॐ वज्र शरजाल चाँ शँ चाँ। ॐ वज्रज्वाला-नखार्क हुँ हुँ हुँ—

सुँकारसम्भवं मेरुं सप्तरताष्टश्वक्षकम् ॥

विस्तरो द्र्यंहः प्रायो 'बालस्त्रीणां भवेदिति । संक्षिप्तमपि संक्षिप्य तत् सप्ताक्षरमुबरेत्॥ तत्पूजाश्चन्यताबोधिमन्त्रपर्यन्तमन्तरा । ् हतवानङ्गमध्यङ्गं वज्रडाकं प्रसाधयेत् ॥ यँ रँ वँ सँ चतुर्भूतमण्डलोपरि चिन्तयेत्।

साधगमालायां

<sup>1</sup> AC प्रवाली • ।

जँ झौँ हुँ हुँ फट फट्-

- º AC ०सूर्य्यमे०।
- AC स्याचतु० । <sup>6</sup> C ॰ यां मनता
- <sup>b</sup> A ॐ ग्रिखा॰ C उरनि ग्रिखा।

- <sup>3</sup> AN पूजाविधिः ।

800

'त्राूसौढसान्त सूर्य्यस्यमेरवकासराचिकम् । यया नायस्य तया वज्जवाराद्यापि 'भुजादिकम् ॥ देवी जानु समावेष्ठ परमानन्दविह्वला। ज्ञानाकर्षणदिवं कुर्यात् जःहुँवँद्वोरेभिर्ष्तरैः ॥ षड् योगिन्यः षडारेषु वामावर्त्तविवर्त्तनैः । हेरुकौ प्रथमा देवी दितौया वज्रभैरवी ॥ ततीया घोरचएडी 'च चतुर्थी' वज्रभास्तरी । पचमी वजरौद्री च षष्ठी स्याट् वजडाकिनी ॥ नीला पौता रक्ता इरिता धूम्रा सिता देव्यः । मुक्तकेशा महारौद्रा चिनेचार्श्व दिगम्बराः ॥ रणड्वमरुघण्टा च हस्तेतरकरद्वये। दधाना नरचर्माणि प्रेतस्रय्योपरि स्थिताः ॥ षडश्वरभवा भव्या देव्यः सर्व्वा यथाक्रमम् ॥

लेाँ माँ पाँ ताँ खँ इत्येभिः पच्चधातुभिर्धिष्ठिताः । ॐ अँ हौँ हुँ होः हीःकारैः स्तन्धान् रूपादिकानपि॥

मूँ हुँ खँ त्राः हो हँकारैरायतनानि शोधयेत्। 🕉 इः नमः हीः स्वाहा हुँ वौषट हुँ हुँ होः फट फट, उरः-शिरः स्तन्धनेचादिषु योजयेत्। अ व दां यां ही मां

नाभिह्नदन्नेषु मुधि शिखार्यांमन्यच विन्यसेत् । कायवाक्चित्त चन्द्रेषि ॐ त्राः हुँकारमर्पयेत् ॥ दुर्ज्जयचन्द्रोड्तं सप्ताचरसाधनम् ।

षट्चक्रवर्त्तिचक्रस्थ'देवीव्रन्दकरस्थितैः । पच्चान्दतद्रवापूर्यैः कपालैरभिषेचयेत् ॥ पूजास्तृत्यस्तास्वादं द्वत्वा च भावनां चरेत् । सप्ताक्षरं जपे कन्त्वी निर्विश्रद्धेन चेतसा ॥ ॐ हौः ह ह हुँ हुँ फट् ।

धानजा पात् यदा खिन्नः तदा गुडिमनुसारेत्। स्नृतिसम्बोध्यङ्गं 'श्रीहेरुकः, धर्माप्रविचयसम्बोध्यङ्गं हेरुकौ, वौर्य्यसम्बोध्यङ्गं वजभेरवौ, प्रौतिसम्बोध्यङ्गं घोरचरडौ, प्रसन्धिसम्बोध्यङ्गं वज्रभास्तरौ, समाधि-सम्बोध्यङ्गं वज्ररौद्रौ, उपेक्षासम्बोध्यङ्गं वज्रडाकिनौ----सप्तबोध्यङ्गभावना।

> कण्टिका रुचकं रतनुण्डलं भसा स्त्रचकम् । धड् वै पारमिता एता मुद्रारूपेख योजिताः ॥

॥ दुर्ज्ञयचन्द्रोडूतं सप्ताश्वरसाधनं समाप्तम् ॥

योगौ प्रातरुत्याय समयगुलिकां मुखे प्रक्षिप्य गिरि-गह्तरादिमनोरमे स्थाने विश्ववज्रसमासौनो हृदि द्वर्थ्यस्य-नी खहुँ कारं पग्धेत्। तसात् हुँ कारात् पञ्चाकारान् रफ्सौन् गगनकुइरे चैधातुकमभिव्याप्य संस्फार्थ्य तैञ्च रश्मिभिरकनिष्ठभुवनवर्त्तिनं भगवन्तं वश्चमाखवर्ष-भुजायुधं सर्व्वयोगिनौगुरुबुद्वबोधिसत्त्वांश्व तिर्खाबम्बो-पमान् आनीयाकाणदेशे पुरतः संखाप्य तांश्व रक्षीन् पुनः खबीजे संहरेत्। ततः खबीजात् संस्फार्य्य बाह्य-गुद्धतत्त्वपूजाविश्रेषैर्भगवन्तं योगिनौगुरुबुद्वबोधिसत्त्वांश्व यथाविधिना पूजयेत् वन्दयेत् । ततस्तेषां पुरतः पाप-देशनापापाकरणसंवरं पुख्यानुमोदनाचिशरणगमनबोधि-चित्तोत्पादत्रात्मभावनिर्व्धातनात्र्रध्येषणायाचनाञ्च तदनन्तरं चतुर्ब्रह्मविद्यांरान् भावयेत्। ततः ঔ श्रन्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकाः सर्व्वधर्म्माः ॐ श्रन्यता-ज्ञानवञस्वभावात्मकोऽइमिति सकखवस्तुतच्वसारसंग्राइकं मन्त्रार्थमामुखीकुर्व्वन् अजातानिरुँडप्रभाखरसमाधौ मुह्नर्त्तमप्रतिष्ठितरूपेण संतिष्ठेत्। ततः पूर्व्वप्रणिधानावेध-. सामर्थ्यात् प्रभाखरादुत्याय खप्रमायावत् विश्वं पश्यन् जगदुत्यायात्मनः औंचेरुकत्वं विभावयन् यँ रँ सँ वँ

चिमुखं षड्भुजं नौत्तं स्वाभप्रज्ञाङ्गसङ्गिनम् । हुँजं षड्देवतौनाथं नत्वा सिखामि साधनम् ॥

### 251. नमः सम्बराय।

परिग्रतानि धनुस्तिकोग्रवर्त्तुसचतुरसागि नीखरत्त-श्वेतपौतानि चतुर्महाभूतमण्डलानि उपर्युपरि पश्चेत्। तदुपरि सुँकारसमावं सुनेरुं चतुरसं सप्तरत्नमयं अष्ट-श्रङ्गोपशोभितं तदुपरि ँॐ मेदिनी वज्रीभव वज्रबन्ध हुँ, ॐ वज्रप्राकार हुँ वँ हुँ, ॐ वज्रपञ्चर हुँ पँ हुँ, ॐ वज्र-वितान हुँ खँ हुँ, ॐ वज्रशरजास चाँ शँ चाँ, ॐ वज्र-ज्वालानलार्क हुँ हुँ – एतैर्मन्त्वैर्वजभूग्यादिषट्वं विंधाय तदभ्यन्तरे चतुरसादिक्लटागारं विभाव्य, तदभ्यन्तरे विश्वपद्मस्यं षडारचकं ध्यायात् वज्रपद्मचकावलौष्टतम् । तदभ्यन्तरे पद्मवरटकस्यं रॅंभवं स्तर्थ्यमण्डलं त्रालिकालि-परिणतं चन्द्रस्र्य्यमण्डलसम्पुटमध्यस्यं नौलहुँकारं वज्र-सत्त्वरूपं भावयेत्। एतत् सब्वं परिणम्य भगवन्तं वज्र-डाकं हुँभवं वाराह्यालिङ्गितमहासुखं यथोपदेर्थं आ-दर्शादिपञ्चज्ञानात्मकं षड्भुजं मूखदक्षिगवामनौचपौत-हरितचिमुखं चिनयनं दाचिंशस्त्रिश्वाशीत्यनुव्यञ्जनात्मकं प्रभुं त्रालिङ्गनभुजाभ्यां वज्रघण्टाधरं इतरोर्द्धभुजाभ्यां नरचर्मधारिएं वामभुजासन्नखट्वाङ्गकपालकलितकरं दक्षिणे चिश्रलधरं कपालमालाभरणोञ्ज्यलं षण्मुद्राविभू-षितं व्याघ्रचम्भाम्बराद्यतकटिं विश्ववज्रार्ड्वेन्दुमण्डितजटाजूटं त्रासौढपदाकान्तविश्वाजस्त्र्यमध्यस्यमेरवकासराचिमस्त<sup>े</sup>-कवामकर्शस्तनं भवनिर्व्वार्शस्वभावं भावयेत्। यथा नाथस्य तथा वजवाराद्या वर्शभुजादिकं किन्तु नरचर्म त्यक्रा तत्कराभ्यां धनुर्वाणधारिणौ देवौ भगवज्ञानुद्वयं समावेष्य

858

परमानन्द'विद्वला भाव्या। ततः षट्खां रेषु वामावर्त्तेन षड्देवतीः पश्चेत्। तच पूर्व्वारे फट्कारसम्पवा श्रीहेरुकी प्रथमा देवी नीलवर्णा, अपरारे हुँकारसमूता दितीया वजमेरवी पीतवर्षा, अपरारे 'हाँकारजाता वतीया घोरचण्डी रक्तवर्णा, अपरारे हकारसम्भूता चतुर्थों वज्र-भास्तरी इरिता, अपरारे डीःकारसज्जाता पञ्चमी वज्र-रौद्री धूम्रवर्षा, अपरारे ॐकारनिष्यत्ना षष्ठी वज्र-डाकिनौ सितवर्णा; एता देव्य एकवन्नायतुर्भुजाः दाभ्यां रखडुमरुघण्टाधराः तदितराभ्यां नरचर्मोर्द्धधारिग्यः सर्व्वा महारौद्रास्तिनेचा मुक्तकेशिन्या दिगम्बराः प्रेत-स्रय्योपरि स्थिताः कपालमालामुकुटा आलौढासन-संस्थिताः पच्चमुद्राधराः सिडिसान्निध्यकारिका ध्यायात् । तदनु भगवतो हदीजनिर्गतरभिभिर्जन्तारेख ज्ञानचक-मानौय हुँकारेख समयचक्रे जले जलमिव ज्ञानचक्रं प्रवेशयेत्। वँकारेख बन्धनं होःकारेख तोषणं कुर्यात्। ज्ञानसचहदीजं ध्यात्वा लेाँ माँ पाँ ताँ खँ इत्येभिः पञ्च धातूनधि तिष्ठेत्, ॐ आः हीः होः हुँ ही कारैः स्तन्धरूपादिकानपि, भूँ हुँ खँ आः हाँ हाँकारेराय-तनानि 'शोधयेत्। ततः पड्देव'तात्मकमन्त्रकवधैरात्मानं कवचयेत्। 🕉 इः हृदये नमः हिः शिरसि खाहा हुँ शिखायां वौषट् हे स्तन्धदवे हुँ हुँ होः चक्षुषोः फट् हुँ सर्व्वाक्रेंघस्वम् । षड्देवतीविशुद्धिंमन्त्रपर्दैभेगवतीं

|   |                         | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |
|---|-------------------------|---------------------------------------|
| I | A लिझरा० ।              | <sup>2</sup> AC घट भार ।              |
| 8 | A प्रका॰, C श्रका॰।     | * AN •छयेत्।                          |
| 6 | C Tio I                 | * AC भ्रेम• ।                         |
| ? | A •तान् सकास• N •तामेक• | । ै С • मुझै ।                        |
|   | 1                       |                                       |

\$38

कवचयेत्। ॐ वँ नाभौ हाँ येाँ ह्वदि हीँ मोँ वक्ते हेँ हीँ मूर्भि हुँ हुँ शिखायां फट् फट् सर्व्वाक्ने छस्तम्। तदनु भगवतो भगवत्याख कायवाक् चित्तपथेषु ॐ आः हुँ अर्पयेत्। ततः स्वह्वदौजनिर्यातर्श्मिभिः सञ्चोद्य सर्व-तथागतानानीय अभिषेकमनुनाथयेत् भगवन्तः सर्व्व-तथागता अभिषेकं ददन्तु मे इति। तथागतैर्बुद्धे-क्विर्मितरूपवजादिभिः पञ्चाम्टतभृतकलश्रहस्ताभिषेका-भिरानयेत्।

त्रभिषेकं महावज्रं चैधातुकनमख्रतम् ।

ददामि सर्वबुडानां चिगुद्धाखयसम्मवम् ॥

ॐ सर्व्यतयागताभिषेकसमयत्रिये हुँ इति पठित्वा श्रमिषिच्यमानश्चित्तेश्रमुकुटो भवेत् । देषपिशुनईर्छाराग-मोइधर्माधातुमुकुटिन्यो देवत्यो ययाक्रमं जायन्ते इति ध्यायेत् । हुँकारजं कुलिशं देव्या एकारजं विद्सकमलं श्वाःकारजा कर्शिका ॐकारजं किष्क्रल्कं भावयेत् । वजाक्रुशाकाररश्म्याक्षष्टकमलनालिकां मदनोत्कटविद्वलां श्रनुरागयेत् । ॐ सर्व्यतयागतानुरागेख वजस्वभावात्म-कोऽहमिति ध्वनिभिः सच्चोद्य सर्व्यतयागताननुप्रवेश्यानु-रज्य हृदये द्रवीकृत्य वज्रमार्गेख पद्मदले स्कारयेत् । षोडश पूजादेवीः संस्कार्थ रोमक्रुपाग्रसन्धिषु विधिवदर्ध-पाद्यादिकं दद्यात् । ॐ हेरुक आर्धं प्रतीच्छ स्वाहा । 'ॐ हेरुक पाद्यं प्रतीच्छ स्वाहा । ॐ 'हेरुक श्राचमनं प्रतीच्छ स्वाहा । पश्चात् भूतडाकिनौभिर्गर्भेः पुर्धोः

- 1 C इर्ट। ' A omits ॰ पूजा॰ 1 ' AN स्वार्थ्य।
- \* A omits ७...बाचमन... खाद्या। \* N कोइ॰।

पूजयेत्। यँकारपरिणतं वायुमण्डलं तदुपरि रेफपरिणतं अग्निमण्डलं तदुपरि रक्तआःकारजं पद्मभाजनं तन्मध्ये वुँ आँ जिँ खँ हुँ एतत्परिणामेन पञ्चारतपञ्चप्रदीपं , सबीजाक्कितं तत्पिधानं ॐकारं तदुपरि चक्रकारजं प्रश्निनं तच हुँभववजं तदीजाङ्कितम् । वायुना वही ज्वसति तत्पाकेन शुद्धाः सर्व्वतथागताः अँकारचन्द्रवज्ञाणि च द्रवीभूय निपतन्ति तत्करोटके। ततः ॐ द्याः हुँ इत्युचार्य सर्व्वदेवतानामस्तमाङ्घ तचैव प्रवेश्येत्। 'त्रनेनैवा-धिष्ठाय जिह्वाग्रे वॅभवं यवफलप्रमाणं सितवजं वज्रनालि-कया तदचतमाखादयेत्। मुखात् मुखं भगवत्ये दद्यात् देवतौगणाय च। ततो ध्यानात् खिन्नः सम्बराक्तुर-मुदद्दन् मन्त्रं जपेत्। तच मन्त्रः 🕉 हीः ह ह हुँ हुँ फर्। जापात् खिनः शुंडिमनुसारेत्। सृतिसम्बोध्यक्षं औ-हेरुकः, धर्मप्रविचयसम्बोध्यङ्गं श्रीहेरुकौ, वौर्य्यसम्बोध्यङ्गं वजमेरवी, प्रीतिसम्बोध्यङ्गं घोरचएडी, प्रसच्धिसम्बोध्यङ्गं वज्रभास्तरौ, समाधिसम्बोध्यङ्गं वज्ररौद्रौ, उपेक्षासम्बो-धङ्गं वज्रडाकिनी।

कण्डिका रुचकं रत्नकुण्डलं भस्त द्धचकम् । षट्पारमिताविशुद्धा बोध्यङ्गं बच्युपद्वारपूर्व्वकं चिसन्थं

भगवन्तं ध्यायेत्। तंत्र बलिः। योगौ----

त्रासौढपदसंस्थित उच्चस्थानास्थितत्रितः । दन्तिगाभिमुखो नग्नो मुक्तशिखो निशार्श्वके । त्राकान्तपादोर्द्वदृष्टिस्तु मूर्धां फेँकारनादतः ॥

' A omits अनेने ..... ॰ माखादयेत् ।

\* C योगिनी ।

<sup>4</sup> AC • इना• ।

| 63 |  |
|----|--|
| ~~ |  |

- <sup>8</sup> A प्रयष्ष्टेव । <sup>6</sup> AC • सुखं प्रष्ट • ।
- <sup>1</sup> N লিः। জর্দ্র । <sup>3</sup> A गमक्तेन ।
- \* AC add uur after this.
- \* AC omit.
- \* AC बालर खिः।

# ॥ सप्ताश्वरसाधनं समाप्तम् । । क्वतिरियं पण्डितावधूतश्रीमद्दयवज्रपादानाम् ॥

सच्चारं कत्वा श्रीचकसम्बररूपेख निवारितेन्द्रियो मायोपमं जगदधिमुख ययासुखं विहरेदिति । त्रुद्वयेनादयं कत्वा यत् सप्तास्ररसाधनम् । शुद्वं लब्धं शुभं तेन लोकोंऽक्तु चक्रसम्बरः ।

वजाऋ सिमूर्द्धविक चं छत्वा तदनु ज्वासामुद्रां विधाया-वत्तावर्त्तेन वीरयोगिनौमाक्तष्य ॐ आः वज्ञ अरसि होः जः हुँ वँ होः वज्रडाकिन्यः समयस्त्वं दृश्यहोः एवं चि चतुः पञ्च वारान् उच्चार्य्य आमन्त्रयेत्। तदनु ॐ ख ख खाहि खाहि सर्व्ययसरास्त्रसभूतप्रेतपिशाचोन्मादापस्मारडाकि-न्यादय इमं बस्तिं यह्तन्तु सर्व्वसिद्धिं मे प्रयच्छन्तु ययैवं यथेष्टं भुष्ड्रय पिवध जिघ्रय मातिक्रमय 'मम सर्व्याकार-तया श्रत सुखसस्टब्वये सद्दायका भवन्तु हुँ हुँ हुँ फट् स्वाहा इत्यनेन बस्तिं दद्यात्। तत्तदस्तिं यथोपदेशं सच्चारं क्रत्वा श्रीचक्रसम्बररूपेश नियारितेन्द्रियो योगौ मायोपमं जगदधिमच्य यथामखं विद्वरेदिति।

सप्ताच्चरसाधनम् ।

- \* N adds an si after this.
- · C श्रोसम्ब• ।
- AC चन्द्र ।
- AC .W.
- \* AC •कोयजि• ।

रत्याय यथावसरं वा त्रविस्मृतदेवतायोगस्तथैव सुदृढत-दङझारवान, विस्मृतदेवतायोगस्तु पञ्चस्तन्धाद्यहङ्कारवान, स्वभावशुडमन्त्रीचारणपूर्व्वतं श्रून्यतामधिमुच स्वनाभौ निर्गमप्रवेशेन सह स्फुरणसंहरणपूर्व्वनं आलिकालि-परिणतं चन्द्रं तच हुँकारं पारदवर्णे विभाव्य तचन्द्रं-बीजपरिणामेन स्फुरणादिपूर्व्वनं श्रीसम्बरयोगयान् शुचि-प्रदेशे पञ्चास्ततसुगन्धादिवटिकया तदभावे अन्यतम-द्रव्यमिश्रितसमयवटिकया वा संयुतं इस्तं दत्त्वा शुभा-निशुमा इत्यादिनमुचार्यं चतुर्समण्डलनं उपलिंध्य ॐ वजरेखे हुँ इत्यधिष्ठाय तन्मध्ये इस्तं दत्त्वा पूजेत्यादि चतुव्विंशत्यसराणि पौठोपपौठादिदर्शं भूमिस्वभावानि तत्तद्भुम्यधिमोश्चपूर्व्वकमुचारयेत् । ततस्तच मण्डले फटिति चतुर्महाभूतस्यसुमेरूपरि विश्वचन्द्रे स्वह्नदयवि-निर्ग्गतहुँकारमवस्याप्य तदीजरभ्रिभिर्दश्रदिक्स्यचित्रक-देवतामानौय तच हुँकारे यथोपदेशं प्रविश्य तत्परिणतं भगवन्तं सपरिवारं सब्बाकारनिष्यनं प्रश्चेत्। ततः हृदीज-निर्गतवी खादि देवी भिः संपूच्य सप्तरत्वादीनि च निर्गतानि

सद्गृरुचरगामोजं प्रखम्य संरुद्धते यथामायम् । सम्बरतन्त्राश्रयणाट् बाह्यपूजाविधिर्मया स्पष्टम् ॥ इह श्रीचकर्स म्बरं मख्डलके पूजयितुकामो योगौ प्रात-

नमः श्रीचक्रसम्बराय।

252

धनसालायां

· AC अ उमाय ।

- <sup>3</sup> N ০কাহন০।
- ' AC तान् ।

\* AC यहा.

- \* C •पदामा•।
- <sup>°</sup> A वाम• only.

# । कृतिः शाश्वतवजस्य ॥

॥ बाह्यपूजाविधिसंग्रहः समाप्तः ।

ढौभयित्वा यद्याविधि शोधिंतेन करेण मण्डलकमध्ये च्चश्ररमन्त्रेग पुष्पं दद्यात्। पुनस्तचैव भगवद्भगवती-हृदयोपहृदयमन्त्रैस्ततो डाकिन्यादीनां यममधनौपर्य्यन्ता-नामेतासामेव मन्त्रेण दिक्षु वामावर्त्तन विदिक्षु दक्षिणा-वर्त्तन यथास्थानं पुष्यं मण्डलके दद्यात्। ततः कर-विन्यस्तानां तत्तत्त्यानेषु तत्तनान्त्रेग ॐ हः इत्यादिना पुष्यं दद्यात्। ततंस्तद्वामकरतलगंतपुष्यमष्टपदमन्त्री-चारणपूर्व्वकं मग्डलके प्रक्षिप्य शिरसि अज्जलिकरग-पूर्व्वकं ध्यानमन्त्रचक्रमात्मनि प्रवेशयेत्। ततो हृद्या-ग्रष्ट'पदैस्तु मन्त्रैः स्तुतिपूर्व्वकं यथावर्त्तितस्तुतिभिश्व संस्तृत्य यथाशक्ति पापदेशनादिकं ध्यानमन्त्रजापप्रणि-धानादिकं च विधाय शतासरमन्त्रमुचार्य्य थेगेगशुडाः सर्व्वधर्मा योगशुद्वीऽहमिति मन्त्रसहितकमलावर्त्तमुद्रया सन्तोष्य मुद्रोपसंहारे चाऽऽलिङ्गनाभिधानपूर्व्वकं ज्रना-मिकया भूमिं स्पृणन् 🕉 वज्र मुरिति पठन् विसर्ज्य तचकमात्मनि प्रवेश्य मण्डलकरेखाप्रोक्षणादिकं कुर्यात्। बाह्यपूजाविधेः पुर्ख्यं 'संग्रहाट् यन्मयार्ज्जितम् । तेन भूयात् जगत् सव्वं बुड्यपूजापरायणम् ॥

- " AC add तत्बरतनं।
- ' AC मग्ड॰ ।
- <sup>3</sup> AN यात•।
- N repeats outauno !
- <sup>1</sup> N चालि॰।
- \* AC ogao i

- <sup>2</sup> A adds **TH**: after this.
- + AC omit.
- <sup>6</sup> A fr
- \* <sup>3</sup> A omits.
  - 10 AC उपन• |

तच 'गर्णमण्डलादौ' श्रीचक्रसम्बर्योगवान् खवाम-करस्थान् प्रथिव्यप्तेजोवाखाकाण्रधातून पातनी-मारगौ-'त्राकर्षग्री-नर्त्तंश्वरी-पद्मजालिनी-स्वभावानधिमुच्य टडा-तर्ज्जनीमध्यमानामिकाकनिष्ठातन्नखेषु वज्रसत्त्ववैरोचना-मिताभाष्ट्रीभ्यरत्नसम्भवामोधसिडिस्वभावान यथाक्रमं मुक्त पीतरक्तकष्ण हरितवर्गेन अँ इः नमः हिं स्वाहा हुँ वौषट् हे हुँ हुँ होः फट् हँकारान् विन्यसेत्। करतले भटिति निष्यनं रत्तपञ्चदत्तकमत्तं ध्यात्वा तत्पर्व्वदिग्दलेषु वामावर्त्तन यथाक्रमं यामिनी-मोइनी-क्रेचालिनी-सन्त्रासिनी-चण्डिकास्वरूपाणीति नीलत्रेतपीतहरित-धूम्रधूसरवर्णानि हाँ याँ हीँ मेाँ हेँ हीँ हुँ हुँ 'फट् फट् इति बीजासराणि प्रश्चेत्। कर्णिकायां च वज्र-वाराहीस्वभावं रक्तवर्शे ॐ वँ इति बीजं एतत् प्रतिबिम्बं चकां चयं वा ऋधः करप्रष्ठेऽपि स्फुटं पश्चेत्। ततस्तत्कर-गतानि बीजाश्वराणि "द्रवद्रव्येन म्रक्षयित्वा" सर्व्ववीर-योगिन्यधिष्ठितचित्रकाखभावमधिमुच्च तत् द्रवादिद्रव्यं

प्रखम्य वज्जवाराहीं योगिनीचक्रनायिकाम् । संग्रह्मते यथाऽऽम्नायं इंस्तपूजाविधिर्मया॥

नमः श्रीचन्नसम्बराय ।

#### 253.

च्रह्यरमन्त्रेण च्रष्टपदमन्त्रेण वा दद्यात्। ततः संपूच्च न्यूनाधिकविधिपूरणार्थं श्रताह्यरमन्त्रं पठित्वा चक्रा-द्यधिष्ठानाद्यर्थं ऋध्येष्य तद्दुव्यमपरस्मिन् द्रव्ये ऋन्यच वा स्थापयित्वा इस्तलग्रेन द्रव्येन वामानामिकायद्दीतेन हृजिह्वा'शिरांसि हुँ आः ॐकारोचारणपूर्व्वकं स्रह्ययन् तद्देवताटन्दमात्मनि प्रविष्टमधिमुच्चेत्।

इति चिखिता इस्तपूजा मयाऽख सम्बरतन्त्रसम्बद्दा। स्मृतये मन्द्धियामपि शाश्वतवज्ञेष गुरुवरांमायतः॥

त्रिय पूर्व्वोक्तविधिविश्लोधितवामकरानामिकया पौठोप-पौठादि चतुर्विंश्रत्यक्षराख्युचारयन् यथाविधिविश्लोधित-मदनेन चिकोणचक्रदयमालिख्य तन्मध्ये च वर्त्तुलमग्र्डलम्। तच स्वहृद्दौजनिर्गततत्किरणाष्ठष्टं वा साधारणाधेयमण्डलं विचिन्य तसौ पच्चास्तादिरूपेण निष्पादितं खाद्यपेयादिकं चक्षरेणाष्टपदमन्त्रेण वा दत्त्वा पद्मभाजनगतं उपस्ता-यितमदनं दृडानामिकाभ्यां यहौत्वा भगवन्तं भगवतीं च स्वसहृदयोपहृदयमन्त्राभ्यां उाकिन्यादियममथनौपर्य्यन्तां यथास्वमेतासामेव मन्त्रेण तर्ण्ययेत्। ततः सम्पूज्य न्यूनातिरेकविधिपूरणार्थं शताक्षरमन्तं पठित्वा गणचक्रा-धिष्ठानार्थं चाध्येघ्य अयोगश्रुद्धाः सर्व्यधर्म्या योगश्रुद्वो-ऽहमिति पठन् कमलावर्त्तमुद्रया सन्तोष्य ह्वन्मुद्रोपसंहारे ज्यालिङ्गनाभिनयपूर्व्वकं ज्वनामिकया भूमिं संस्पृंश्रन् अ वज्ञ मुरिति विसर्ज्ययेत्, तचक्रमात्मनि प्रवेश्ययेत्। तत-

'AN • ग्रिरसि। 'AC • सायात्।

3 N adds खभावपूजेत्यादि after this.

• A adds न च after this. • A • ग्रानेन।

338

प्रथमं तावनान्तौ मनोऽनुकूले भूभागे गत्वा दादशा-र्घाम्टतेनोपलिष्य कल्पयेत्। स्वाधिष्ठाने प्रथमं ध्यात्वा भूतभौतिकं स्फारयेत्। स्वहृदये हुताशनमक्षरं ध्यात्वा स्वर्थ्यमण्डलं कल्पयेत् ॐकारेण चन्द्रमण्डलं दयोरेकौ-भूय स्वर्थ्यमण्डलं परं दृश्यते। तस्योपरि हुँकारं विचिन्त्य रश्मिमेघांश्व स्फारयेद् बुधः। तेन रश्मिना गुरुबुडवोधि-सत्त्वानाक्तच्य पुरतः संस्थाप्यार्चयेत्। पश्चात् ध्रमापयेत्। सत्त्वानाक्तच्य पुरतः संस्थाप्यार्चयेत्। पश्चात् ध्रमापयेत्। सत्त्वावाद्यात्रादिमन्त्रमुचार्थ्य निस्तरक्तं विभावयेत् पद्माष्ट-दलं स्टर्याक्रान्तम्। स्टर्थस्योपरि न्यस्येत् श्रक्षरद्वयम्। हुँकारेण प्रज्ञालिक्तित्वेरुकं भटित्याकारयोगेनात्मानं विचिन्त्य पच्चविंशतियोगिनौभिः सह एवं दृश्यते। हेरुक-

नमः श्रीबुद्धकपालाय।

254.

। क्षतिः शाश्वतवज्रस्य ॥

॥ इस्तपूजाविधिः समाप्तः ।

चक्रसम्बरनाथस्य च्यस्नमण्डसवर्त्तिनः । एषा इस्तेन पूजोक्ता योगिनां हितकारिणी ॥ सम्पूज्य यन्मयाऽवाप्तं इस्तपूजाविधिं शुभम् । तेन सर्व्वजनाः सन्तु इस्तपूजापरायणाः ॥

स्तङ्कमिगतमदनं वामानामिकया यद्दीत्वा तेन ह्वजिह्वा-शिरांसि हुँ त्राः ॐकारोचारणपूर्व्वकं स्रष्त्र'यन् तत्कर-गतमपि देवताचक्रमात्मनि प्रविष्टमाखेाकयेदिति ।

| इतवे निच्चय (नित्यं च) विवादगती लोको निमन्त्राते कथम् ।                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| तथा वासीं ग यदि संसारसि उत्तिष्ठति सकलो विषादेग ।                                                             |
| कार्यमात्मनोऽपि झत्या प्रिय! मा कुरु दयमपि चित्तम् ।                                                          |
| भवभये पतिताः समला जन्तव उत्तिष्ठ योगिगौमित्र ।                                                                |
| पूर्व्वपदं यदि संसारसि मा कुर कार्य्ये विवादम् ।                                                              |
| खयि व्यक्तमिते सकलजन्तवः परिवर्जका गतोत्साइ ॥                                                                 |
| मिष्णा माग्मपि मा कुरु प्रिय [उत्]तिरु प्रूचस्सभाव ।<br>कामय योगिनीरुन्दं लं भग्न्यतु (स्तेटतु) व्यथवा भावः । |
|                                                                                                               |
|                                                                                                               |
| <sup>6</sup> C स.स्। <sup>6</sup> C • साहे। <sup>7</sup> A सिन्दे।                                            |
| * AC व्यक्ति । /* A व्योईगि । <sup>10</sup> N तुई ।                                                           |

उत्यितोऽसौ महावौरो घोरसंहारकारकः ॥ नौलवर्षो महावपुः त्रस्थाभरणमर्डपर्य्वज्जन्वत्यस्वं मुख्डमालाविभूषितं मुकुटे त्रस्रोभ्यधारिणं एकवक्रं चतुर्भुजं

चिह्राद्ययोगिन्या सह। ततः---

ं छाया ----

'तइ वत्ता ए जइ समारसि उट्ठहिं सञ्चल 'विसाई' ॥ कज्ज अप्पास वि करिश्च पिश्च 'मा कर'सु विसवि चित्त । भवभञ्च पडिश्चा सञ्चल जसु उट्ठहि जोदनिमित्त ॥ पूव्वपद्द ज्जद समारसि मा कर कज्ज 'विसाउ । तद अर्थामन्ने' सञ्चल जसु परिश्चवज्ज गउसाउ ॥ मिळेँ माए वि मा करहि पि'ञ्च [उ]ट्ठद्द सुससहाव । कामहि 'जोदरि विन्द "तुहु फिट्टउ जहवा भाव ॥ ईहग्रेन गौतेन चतुर्योगिन्यखोदयन्त्यः पूर्व्ववद् वक्तवर्स-

नायेन कामयेत सर्व्वयोगिन्यः । सर्व्वे ते द्रवीभूय द्धर्य-मण्डलसमवस्थितं हद्वा देवीं चोदयन् चतुर्योगिन्यो-अयन्तरसाधने----

किंचे खिच्च विसाञ्चगउ लाग्र खिमन्तित्र काई।

वामे खट्वाङ्गकपालं दक्षिणे कचिंडमरुकं प्रज्ञालिङ्गितं वामे चित्रसेना मत्ता नग्ना मुक्तकेश्री सर्व्वभय'रहिता देवी चुम्बयन्ती मुहुर्म्मुहुः। एवं त्रात्मानं ध्यात्वा 'स्फार-येट् योगिनौनां महर्डिका दिशासु विदिशासु च।

प्रथमाभ्यन्तरपुटे पूर्व्वे देवी सुमालिनी नौला उत्तरे कपालिनी पौता पश्चिमे भौमा ग्र्यामा दक्षिणे दुर्ज्ञया शुका; दितौयपुटे पूर्व्वे शुभमेखला उत्तरे रूपिणी पश्चिमे 'विद्या दक्षिणे कौवेरी रेग्रान्यां कामिनी वायव्यां महो-दधिः नैर्ऋत्यां कारिणी त्राप्तेयां मारिणी; तृतौयपुटे पूर्व्वे भौमदर्ग्रना उत्तरे 'त्रजया पश्चिमे ग्रुभा दक्षिणे त्रोस्तारकी रेग्रान्यां सुरक्षिणी वायव्यां विकालरात्ती नैर्ऋत्यां महायग्रा त्राप्तेयणी वायव्यां विकालरात्ती नैर्ऋत्यां महायग्रा त्राप्तेयां सुन्दरी। कायवाक्चित्त-विग्रुद्धितस्तयः पुटलक्षणाः चत्वारि दारपालिनीनां नामानि कथयामि, पूर्व्वदारे सुन्दरा उत्तरे सुभगा पश्चिमे प्रियदर्शना दक्षिणे नैरात्म्या। सर्व्वा देव्यो नौलवर्णा दिभुजा एकवक्ता त्रस्थ्याभरणाः पिङ्गोर्द्वकेग्रा मुख्ड-माला'रहिता वामे कपालं दक्षिणे कर्त्तिका अर्ड्वपर्यक्क-वत्यस्थाः। त्रासां पत्र्वविंग्रतिस्वर्यासनानि द्रष्टव्यानि। मण्डलचक्रं तु भावयेत्—

> चतुरसं चतुईारं चतुस्तोरणभूषितम् । ऋष्टस्तम्भोपशोभितं वेदिकापट्टिकायुतम् ॥

- ' AC इरिता। ° AC सारेथो•।
- <sup>3</sup> N जया। \* A स्वजेया।
- C omits •रचिताः ... •ग्रोमितं।

202

- 64
- <sup>1</sup> AC बौजज•।
- ANb •स्तुतिविधो ।
- <sup>1</sup> AC हेव॰। <sup>4</sup> N adds धुर धुर।
- <sup>6</sup> AC प्रक. ।
- C परि•।
- \* N घर घर।

प्रस्थानरूपमपरमुप'हंइग्रीयम् ॥ योगस्तु चिविधों ज्ञेयोऽधिष्ठानं च प्रकल्पितम् । निष्पन्नचित्तबिम्बस्य योगो बुईैस्तु कल्पितः ॥ यद्दा फटिति योगेन वज्रडाकः स्वयं भवेत् । भावयित्वा विना बौज'मुपपादकसच्चवत् ॥

निःग्रेषदुःखमपनीय समस्तसौख-माधातुमाभवमहं कुण्रलं चिलोक्यम् । बुद्वी भवेयं इति तु प्रणिधिं विधाय

255.

सिध्यन्ति षएमासेनैव योगिनो नाच संश्रयः ॥ ॥ श्रीमतो भगवतो बुडकपालस्य साधनम् ॥

जपेत्---ॐ महावज्ञो हेरुकव जो धरतुं धरतुं महाज्ञान-स्फेटने शौधं साधय स्तम्भय कौखय हुँ फट् स्वाहा। उत्पत्तिक्रमं कथितं उत्पत्नं गुरुगोचरम्। भूतमौतिकसंवरं योगिनौनां प्रकल्पितम् ॥ ग्रदययोगज्ञानं तु प्रज्ञाखिङ्गितहेरुकम्। क्षेशानां वश्ौकारार्थं यावन्मुद्रः प्रकल्पितः। धौरो विनौतो मतिमान् सर्व्याकुश्खवर्ज्जितः ॥ श्रुचिश्च गुरुभक्तश्च बुद्धकपाखयोगतः । सिध्यन्ति षणमासेनैव योगिनो नाच संशयः ॥

बाह्यतोऽष्ट ग्रमशानानि कल्पयेत्। खिन्ने सति मन्त्रं

| श्वासवातो यथादर्भे खयं गच्छति सर्व्वतः ।<br>भूतकोटिं तथा योगौ प्रविभेच सुहुर्म्मुहुः ॥ |                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| <sup>1</sup> Nb ० जागी स॰ ।                                                            | <sup>°</sup> AC omit.       |
| <sup>3</sup> AC नभी।                                                                   | * AC च मन्द॰, Nb ॰दामन्द॰ । |
| <sup>6</sup> AC ०मलचार० ।<br><sup>1</sup> AC ०मखिष् ।                                  | <sup>6</sup> A •राचते ।     |

सलाटस्यकपाला नि चन्द्राई मूर्भि धारयेत्। षएमुद्रा मुएडमासी च विश्ववजी चिसोचनः॥ आलौढपद्विन्यासी विश्वासरविवर्त्तिनौम् । समैरवां कालराचिमारूढो व्याघ्रचर्मास्टत् ॥ श्रस्रोभ्यग्रेखरः कुको वज्रघण्टाजटान्वितः । वीरोऽसौ वजवाराही वजास्टक्पूर्याकपालस्टत् ॥ खद्वाक्रमेखला रक्ता चिनेचा मुख्डमासिनौ। पञ्चमुद्रा मुक्तकेशी दिग्वस्ता बुडांग्रेखरा॥ रवं भटिति निष्यन्नं भावयेदात्मविग्रहम् । पञ्चज्ञानमयं खच्छं विस्फुरदुबरीचिषम् ॥ **एतदेव 'चिरं चिन्त्यमेकगौचरचेतसा**। त्रारोप्य तत्पदे सत्त्वान् ततों दन्दरतिर्भवेत् ॥ धर्म्भधातुध्वजासङ्गा नामन्द'स्पन्दसम्पदा। संविदानन्दसन्दोइस्यन्दिनौ समुदेति या ॥ तामुदारमनस्तार स्फार संस्कृतसन्ततिः । सततं भावयन्तेवं प्रभाखरमनुसारेत्॥ विश्वारविन्द'रविभैरवकाखराचिका कान्तापतिद्यमणिपच'तयागताधः । त्रक्रोत्तमाक्रसितदौधितिबिन्दुनादः रते निराष्टतिपदं क्रमशः प्रवेश्याः ॥

दिमुजसम्बरोपदेशः ।

सर्व्वव्यापि निराभासं करुग्रैकरसं मनः । त्रासिङ्गति कटित्येषा टपस्यन्तौव श्रून्यता ॥ साकारा च निराक्ततिर्भगवतौ प्रज्ञा तयाऽऽसिङ्गितः उत्पादव्ययवर्ज्जितोऽश्वरसुखो हास्यादिसौस्वो'च्छितः । बुद्दानां जनकः चिकायसहितस्वैकायसंवे दकः ंसर्व्वज्ञः परमादिबुद्दभगवान् वन्दे तमेवाद्दयम् ॥

सर्वद्मः परमादिवुद्धमगवान् वन्द तमवाद्वयम् । कं तत् सुखं रुखद्वीति करुखाज्ञानमक्षरम् । श्रून्यताप्रति मेनेव सर्व्वभावस्य दर्भनम् ॥ सर्व्वतः पाखिपादाद्यं सर्व्वतोऽक्षिभिरोमुखम् । सर्व्वतः श्रुतिमान् सोके सर्व्वमादृत्य तिष्ठति ॥ 'एकः स्वाभाविकः कायः श्रून्यताकरुखाद्वयः । नपुंसकमिति ख्यातो युगनद्व दति कचित् ॥ निरावर गधर्मोण स्कन्धादौनामिष्ठ स्थितम् । सर्व्वमण्डलमेवेदं आधेयाधार सक्ष एम् ॥

॥ दिभुजसम्बरोपदेशः समाप्तः ।

। इतिरियं महापण्डितरत्नाकरगुप्तानाम् ॥

<sup>1</sup> C ब्लिफ्रतः । <sup>2</sup> A ब्लास्यसम्पा॰, Nb ब्लास्यसस्ते॰ <sup>3</sup> AC सवि॰ । <sup>3</sup> ACNB ब्ह्रोति, NA ब्ह्रोति । <sup>6</sup> AC ब्रेगेव । <sup>6</sup> AC द्यायः ।

'A थ्योँ, C थ्प्तौँ। 'A व्पौँ, Nb किं। <sup>3</sup> AC omit व्यल्पा•...•भिद्धाता। 'AC • वन्ध•।

खधातुरेफजे स्रय्थें हुँकारं ज्वलझास्वरम् । कल्पानलमिवात्युयं कष्णवर्णं महाद्युतिम् ॥ तदुत्पन्नं महारौद्रं वज्रहुँकारसंज्ञकम् । त्र्यटहासं महारौद्रं श्लेपयन्तं चिधातुकम् ॥ घण्टावज्ञप्रयोगेन मुद्रा बडकरदयम् । प्रत्यालीढपदेनैव भैरवाकान्तभौकरम् ॥

257.

पूर्व्वोत्तविधानेन-

# ॥ [ हृदयमन्त्रसिद्ध्यपदेशः ] ॥

ेश्वीँ बुडभट्टारकस्य हृदयमिदं 'तीँ मज्जुत्रीहृदयमिदं हौः आर्य्यावलोकितेत्ररस्य हृदयमिदं धौः वजभौष्मस्य हृदयमिदम्। अमीषां चतुर्शां हृदयानां मध्ये अन्यतमं हृदयं जपतां स्वकस्वकदेवतायोगं छत्वा वाग्मिता सेवो-चिता अतिधारिता असमानप्रतिभानता सर्व्वच वादे विजयिता अल्पायासात् पज्चाभिज्ञाता सिध्यति। हृचन्द्र-मण्डलमध्ये अग्रेषवाङ्मयग्ररीरं हृदयाक्षराणां मध्ये अन्यतमदक्षरं ध्यायतां दूरदर्शिताद्यभिज्ञाज्ञानं प्रसिध्यति।

<sup>1</sup> AN omit सित• ; A वामधरं, B • चामरं । <sup>2</sup> ANC धायात् ।

॥ इति महाबलसाधनम् ॥

पूर्व्वोक्तविधानेन श्रन्यतानन्तरं सितपद्मस्त्रय्ये हुँभव-महावलमेकमुखं चतुर्भुजं सर्व्वाङ्गरक्तमूई्वपिङ्गलसर्णाव-बड्वकेशं दक्षिणभुजाभ्यां सितदण्डसित'चामरधरं वाम-भुजाभ्यां वन्दनाभिनयसपाशतर्ज्ञनौकरं व्याघ्रचर्मनिवसनं सर्पाभरणं प्रत्यालीढं दंष्ट्राकरालवदनं स्त्र्य्यमण्डलप्रभा-मालिनं ज्रमिताभमुकुटिनं ध्यात्वां मन्त्रं जपेत्— ॐ महावल स्वाहा।

258.

# ॥ वज्रहुँकारसाधनम् ॥

# ह्नत्कर्ण्डमस्तकन्यस्तं ॐ त्राः हुँ त्रक्षरचयम् । त्रमिषेकविधानेन चित्तवज्रेग मुद्रयेत् ॥ मन्त्रः । ॐ हुँ हुँ फट् स्वाह्रा ।

ų

पर्व्वोक्तविधानेन विश्वकमलत्वय्ये रक्तहँकारज्ञान-निष्यनं आर्याइयग्रीवं रक्तवर्षे चिमुखमष्टभुजं प्रतिमुखं चिनेचं नौलसितदश्चिग्रेतरवदनं सर्णाभरगं ललिताश्चेप-पदन्यासं सक्रोधद्दष्टिनिरीष्ठ'णं प्रथममुखं स्नेरं खलज्जिह्नं दक्षिणमुखं दंष्ट्रावष्टचौष्ठं वाममुखं व्याघ्रचर्मानिवसनं वजदर्रा अमुद्रा शरोदा तदक्षि राजनुष्यं तर्जनिका-खकुच ग्रहपद्मधनुरुद्यतवामकर चतुष्टयं अश्रोभ्यमौ 'लिनं ध्यायादिति पर्मार्श्वं वज्जो नाम समाधिः। मन्त्रजापः-अँ हँ हयग्रीव स्वाहा ।

## ॥ इयग्रीवसाधनम् ॥

260.

•गमो इयग्रीवाय।

इडाइन्त्यन्नेनावस्थितः सर्व्वस्वभाव इति सौगतमतं विदित्वा ततः समेरुप्रष्ठंमष्टासं सप्तरत्नमयं तन्मध्ये सइसयोजनप्रमार्खं मस्तर्वं 'तचोपविश्य रत्नचयशर्ख-गमनादिपुरःसरं कायवाकृचित्तमधिष्ठाय तेनैवाकाण्र-

- ANC •मार्यः
  - 3 B # . .
  - \* ANC चानवचो।
  - <sup>6</sup> Only Ab gives the Namaskāra.
  - 1 ANC omit . ves. ; Nb . siete.
  - <sup>8</sup> ACAb तम प्रति• ।

- \* AC वचतकां•।
- · ANB .fri

व्यापिस्नर्थमण्डलमभिनिमाय तेनैव हॅकारं ज्वलद्राखरा-कारं विचिन्त्य ततो 'नमः समन्तकायवाक्चित्तवजाबां ॐ आः हुँ इत्यनेन दर्श्रादिगनन्तपर्यन्तलोकधातुव्यव-स्थितान् सर्व्वबुद्ववोधिसत्त्वांनानौय ज्ञानाकारेण प्रवेश्व पुनर्द्वितीयहँकारेग हयस्तन्धरं सञ्चोद्यानीय प्रवेश्य ततीयहँकारेगाहमेव हयगीववजस्वभावातमकोऽहं रत्तवर्षे महाभयानकं चिनेचं कपिलभाष्मप्रुरौद्रं टहद्दरं दंष्ट्रा-कराखिनं दन्तौष्ठकपालमाखिनं जटामुकुटिनं अमिता-भशिरस्तं दितौयमुखं भीमभयानकं नीसं इयाननं हीहीकारनादिनं ब्रह्माग्डशिखराक्रान्तं दितौयेन भवाय-पर्य्यन्तं अष्टनागोपेतं खर्ववामनाकारं व्याघ्रचर्मानिवसनं सर्व्वालङ्कारभूषितं सकलदेवासुरं तर्ज्जंथन्तं यहौतवज्र-दर्ग्डं नानावणीय रक्षयः स्फुरणसंहरणपूर्व्वकं विचि-न्तयेदिति । अस्य भगवतः प्रभावात् चिन्तामणिभद्रघट-कल्पतरुरसरसायनादौनि सिंडिसाधनानि अभिमुखी-भवन्तीत्युन्नं सप्तशतिककल्पे। किञ्च भगवतो लखचय-जापात् उभयचन्नवर्त्तराज्यमामुखीभवति, अनेकाभि-रप्तरोभिः परिष्टतः' पुरस्कृतो विद्याधर 'स्थाने बद्दलसुख-

' C सनः ।

\* NAb •द्यानीय।

<sup>8</sup> ACNb omit.

<sup>4</sup> Ab omits.

\* ACNb तर्प•।

- <sup>6</sup> A breaks at this point and the present Sādhana ends there with the concluding portion of व्यव्यात-वजाकेंसाधन omitting the intermediate part which comes again at the end of the codex.
- 1 ACNb oferer
- \* ACNb •खतः ।

10 Ab • 1

8 Ab • अबं जवेत ।

4

मनुभवन् एव ति'ष्ठति, देवेन्द्रः छचधरो भवति, ब्रह्मा च मन्त्री, 'वैमचिची सैन्यपतिः, इरिः प्रतिहारः । समस्तदेवा 'त्रवलगन्ति, 'नगाचार्य्यः शङ्करः समस्तगुणानुपदर्श्यवि, यावत् भगवान् मैत्रेयो नाभिसम्बुध्यति तावत् तिष्ठति । त्रभिसंबुद्वे चानु'त्तरायां सम्यक्तम्बोधौ 'व्याकरोतौति ।

॥ सप्तश्रतिककल्पोक्तं इयग्रीवसाधनं समाप्तम् ॥

261.

तथैव ह्रव्ये नौलहुँकारजं परमाखं रत्तं चतुर्म्मुखं त्रष्टभुजं चतुश्वरणं प्रथममुखं कोधश्वज्ञारं चिलोचनं दक्षिणं रौद्रं वामं ब्रह्ममुखं मूर्धि ललितोडूलितोष्ठं इरि-ताश्वमुखं एकेन दक्षिणचिपताकाधरकरेण विश्ववज्रसहिते-नोत्तिष्ठाभिनयं कुर्व्वन्तं एकेनं वामखेटक इत्तेन विश्व-पद्मं धारयन्तं पुनर्दक्षिणचिपताकाकरेणोत्तिष्ठाभिनयं कुर्व्वन्तं पुनर्वक्षिणचिपताकाकरेणोत्तिष्ठाभिनयं कुर्व्वन्तं पुनर्वक्षिणचिपताकाकरेणोत्तिष्ठाभिनयं कुर्व्वन्तं पुनर्वक्षिण्याचिपताकाकरेणोत्तिष्ठाभिनयं कुर्व्वन्तं पुनर्वामकरोण प्रक्तिं धारयन्तं पुनर्दक्षिणकराभ्यां खड्रं बाणं च अवशिष्टवामकराभ्यां दण्डं चापं च धारयन्तं प्रत्यालीढेन दक्षिणपादैकेनेन्द्राणीं त्रियं चाक्रम्य स्थितं

- ' Ab ॰वंस्ति•।
- <sup>3</sup> ANb च खग•।

\* Ab वेस•।

<sup>1</sup> B रतेन ।

- \* Ab জন্মা ।
- <sup>6</sup> ACNb व्याजियते।
- Nb डेरनु• AC डैः चानु• ।
- <sup>1</sup> B ननितोर्द्धननितोष्ठं।
- \* B . use I
- 10 AC add पुनर्वामकरे गोत्तिछाभिनयं कुर्व्वनां after this.
- " AC ougine I

दितीयदश्चिणचरगेन रतिं प्रीतिं च वामप्रथमपादे-केनेन्द्रं मधुकरं च वामदितीयपादेन जयकरं वसन्तं च इत्यात्मानं ध्यायात् इति। मुद्रा--- विश्ववज्रचिपताकोत्तिष्ठा परमाश्वमुद्रा। मन्त्रः 🦇 मुमा निम्नुमा हुँ।

॥ इति परमाश्वसाधनम् ॥

#### 262.

पूर्व्वोक्तविधानेन स्र्य्ये नौसहुँकारजं चैस्रोक्यविजय-भट्टारकं नौलं चतुर्मुखं ऋष्टभुजं प्रथममुखं कोधऋङ्गारं दक्षिणं रौद्रं वामं बौभत्सं पृष्ठं वीररसं दाभ्यां घण्टा-वज्रान्वितइस्ताभ्यां ह्वदि वज्रहुँकारमुद्राधरं दक्षिणचिकरैः खट्वाङ्गाङ्गण्यवज्ञधरं वामचिकरैश्वापपाण्यवज्ञधरं प्रत्या-सौढेन वामपादाकान्तमहेश्वरमस्तकं दछिणपादावष्टव-गौरौस्तनयुगलं बुद्धसग्दाममालादिविचिचाम्बरा'भरण-धारिएां त्रात्मानं विचिन्त्य मुद्रां बन्धयेत्। तच मुष्टिदयं प्रष्ठलग्नं कला कनीयसौदयं श्रद्धालाकारेख योजयेदिति। मन्त्रः— ॐ भूम निभूम हुँ यत्त यत्तं यत्तापय यत्नापयं हूँ ज्रानय होः भगवन् विद्याराज हुँ फट्।

## ॥ चैलोक्यविजयसाधनम् ॥

· AC • अवरा• । 3 ANC add a third zw 1

65

• ANC add a third रहापय ।

\* AC owering

तयैव यून्यतानन्तरं स्र्य्थे नीसहुँकारपरिखतं वज्ञ-ज्वासानसाक्षें नीसवर्थे ज्वासामासाकुं सप्रभं चतु-मर्भुस्मष्टभुजं श्रङ्गारवीरवीभत्सकरुषरसान्वितचतुर्म्भुखं चतुर्भिर्दक्षिणकरैर्वजलङ्गचकवाणधरं चतुर्वामकरैर्घण्टा-चापपाण्यखट्वाङ्गासक्तविचित्रपताकधरं ज्वसदनसकपिस-णिखाकसापं ग्रतिभीषणमहादिवसयकङ्गणकटिस्त्वत्नूपुर-कषिउकाकुण्डसमुकुटाभरणं महामायाचकरचन चतुरं सपत्नीकं विष्णुमासौढपदेनाकम्यावस्थितं भावयेदिति । ततो मुद्रां वन्धयेत् तसवज्ञवन्धाङ्गुसिज्जासागर्भमध्ये ग्रङ्गष्ठद्वयमुख्तितं कत्वा । मन्त्रं जपेत् -- ॐ वज्ञज्वासा-नसार्क हुँ इति ।

## ॥ वज्रज्वासानसार्क्षसाधनं समाप्तम् ॥

264.

गमो भूतडामराय ।

शकवद्वाकुवेरादिमदविध्वंसकोविदम् । श्रीभूतडामरं नत्वा खिख्यते तस्य साधनम् ॥ संधिप्ताबायसंशुद्धं संधिप्तिरुचि'रज्जनम् । यश्वरधादिसंसिद्धिकौतुकैकद्वदा मया ॥

1 AC ज्याताकुः । 3 AC ०ई जर्म। \* ANC . TE . I

प्रथमं तावनान्त्री सहदीन्दी विश्वविकाशिर्भिसमा-कुलकलेवरं रक्तरँबीजं विचिन्तयेत्। ततस्तद्विनिःस्टता-इण्णिकाराद्यष्टं पुरतो डामरमभिसम्पूज्य सप्तविधानुत्तर-पुजाभिः ग्रन्यतां भावयेत्। ततः-

> कुन्दाभिनिर्माखविका शिनिशाकराई श्रद्वाभहुँहतिहतास्पद्विन्दुंमध्ये। देदौष्यमानमखिलं परिणम्य सम्यक् विश्वाष्टकोमलदलं कमलं प्रपग्न्येत्॥

ततः तन्मध्ये अकारपरि गतौषधी शोपरि हुँकारगर्भे हुँकारपरिखतनौच्रज्जातावज्ञं विभाव्य पग्न्येत् तत्परि-**खतम्**-

> भटिति विकट नीसं भूतसन्वासशीसं जगद्पष्ठतिकर्त्तुर्थापिरक्तैकहेतिम् । हरिहरसरजन्माद्यमारैकवीरं विकटदशनमौंषदिस्फुरत्कोधजालम् ॥ नौरापिक्रोईव बनेशं नौखवस्तारततनुम् । दक्षिणे वज्रधरं वामे सपाशतर्ज्ञनीधरम्॥

पच्चमपालमकुटं वामे चिग्रलकपालधरं दक्षिणे डमरू-कर्त्तिकाधरं कपिलजटामुकुटिनं चिनेचं व्याघचर्माम्बरं सितं महाभूताधिपापराजितं प्रत्यासौडपदाकान्तम्----

इस्तदयसमावद्वमुद्रं श्रीभूतडामरम् ॥

<sup>1</sup> AN • मध्यं।

\* A . MIC !

²C•जीलं।

AC .airas I

केनापि तेन सिखितं किंमपि स्फुटं मे ॥ वैरोचनेन यदवाप्तमितः शुभं तत् । चैलोक्बलोककखुषापहरं श्रमन्तु ॥ ॥ श्रीभूतडामरसंक्षिप्तसाधनं समाप्तम् ॥

मन्त्रः । हुँ वज फट् इति त्र्रभ्यर्थितोऽस्मि गुणिना खलु सज्जनेन ।

रितापयुवन पर दूरा प्राद्धाउगरएग चिन्तयेदति संकुईं जगदर्थैकतत्यरः । इत्कार्ग्धोर्थामूर्थानं सततं रक्षार्थं मुद्रयां स्पृग्रेत् । ध्यानात् खिन्नो जपेनान्त्रं वजवाचा क्रोधवाचा वा ॥

रक्तचक्षुईयं चैव भूतं श्रीभूतडामरम्।

रत्तावेक एव।

त्रप्टनागोपशोभितं तच शिरोवेष्टनं कर्कोटको नौसः ग्रीवाभरणं तक्षको रक्तः नन्दोपनन्दौ कर्णकुण्डसौ पौतावेक एव ब्रह्मसूचमनन्तः सितः कटिसूचं वासुकिः शुक्तः सुद्राभुजयोः केयूरं कुलिकः पारावतवर्णः इतरभुजयोस्तथा श्रद्धपासो धवसः नूपुरौ पद्ममहापद्मौ

त्रजनामिकादयं वेष्य कुच्चयेत् तर्ज्जनीदयम् । कनिष्ठां मध्यमां चैव ज्येष्ठाङ्गुष्ठेन चाक्रमेत् ॥

'तचेयं मुद्रा—

प्रखम्य डा'मरं भक्त्या देषवज्ञं मर्ह्याक्रम् । तस्यैव साधनं वक्ष्ये यथातन्त्रानुसारतः ॥

265.

साधको भूतडामरतन्त्रे जब्धाभिषेको गुरुभिरनु ज्ञातः नदौसङ्गमे सामाने वा एकटशे देवायतने औवजधरयहे वा इत्येवमादिस्थाने स्थित्वा साधयेत् । प्रथमं तावत् इस्त-दये त्रकारेग चन्द्रमंग्रुलं भावयेत्। तन्मध्ये हुँकारं ज्वालामालाकुलम् । ॐ सिडिवज्र हुँ । ततः सर्वपाप-नाशनमन्त्रमुचारयेत्। हृद्ये चन्द्रमण्डलं ध्यात्वा रत्तरेफं बिन्दुसहितं ज्वालामालाकुलं ध्यात्वा इमं मन्त्रमुचारयेत्। ॐ इन विध्वंसय नाशय पापं हुँ फट्। त्रास्य मुद्रा---अन्योन्यमङ्गलिं वेष्टयित्वा तर्ज्जनीदयं प्रसारयेत् तर्ज्जनीस्त्रचौं हत्वा पापनाशनमुद्रा। त्रय समनन्तरं श्रन्यं भावयेत् । पुनः कुन्दस्फटिकसङ्कार्श्रं बोधिचित्तचन्द्रं पश्चेत्। ततो हुँकारमष्टदलपद्मं चिन्तयेत्। तदुपरि रँकारेग स्रर्थमग्डलं तनाधे हुँकारं ज्वालामालाकुलं भावयेत्, अनेन क्रोधावेग्रेन मन्त्रेणावेग्रयेत्। ॐ क्रोधा-वेश हुँहुँहुँ ऋःं। ऋस्य मुद्रा— ऋन्योन्यमुष्टिं छत्वा तर्ज्जनीदयं वेष्टयेत् कोधावेश्रमुद्रा। पुनरस्यैव मुद्रां बद्धा इदं मन्त्रमुचारयेत्। ॐ वज्जावेश्रय वेश्रयं पातय हुँ। ततः स्वदेवताकायं विचिन्तयेत्।

- <sup>1</sup> A भूतडा•।
- \* C चतुर्म• ।
- <sup>5</sup> AC वच्चाभ्रयतु ।

\* AC •रमि•।

<sup>4</sup> AC omit.

ज्वालामालाकुलं दीप्तं युगान्ताग्निसमप्रभम् । मिन्नाज्जनमहाकायं अट्टाट्टहासनादिनम् ॥ [चिन्तयेदिति संकुढं] चैलोक्याधिपतिं प्रसुम् । प्रत्यालीढसुसंस्थानमादित्यकोटितेजसम् । कल्पानलज्जलचक्षुः सन्थार्कमिव वर्तुलम् ॥ ऊर्द्धकेशं महाज्वालं कपालमालामुकुटम् । दंष्ट्राकराखवदनं नौरूस्वच्छांशुवसनम् ॥ नागाष्टकविभूषितं चतुर्भुजविराजितम् । दस्तिर्णे वजमुल्लाल्य [तर्ज्जयन् वामपाणिना] ॥ त्रपराजितापदाकान्तं मुट्राक्स्वेन तिष्ठति । त्रनामिकाद्वयं वेष्ट्यं तर्ज्जनीद्वयं कुच्चयेत् ॥ कनिष्ठां मध्यमां चैव ज्येष्ठाङ्गुष्ठेन चाक्रमेत् । रषा मुद्रा वरा श्रेष्ठा चैलोक्यसाधनी परा ॥

ततो वस्यमाणकमेण पडक्रविन्यासं कुर्यात्। अन्योन्य-मुष्टिं छत्वा मध्यमाक्रुच्यौ प्रसारयेत् शिरोमुद्रा। मन्त्रः ॐ इन वज्ञ हुँ। अस्या खव मुद्राया मध्यमाक्रुच्यौ प्रवेश्ययेत् तर्ज्जनीस्त्वौं छत्वा शिखामुद्रा। मन्त्रः ॐ दइ वज्र हुँ। अस्या खव मुद्राया अक्रुष्ठौ पार्श्वतः दक्षिणाक्रुष्ठं दक्षिणनेचे वामाक्रुष्ठं वामनेचे [नेचमुद्रा]। मन्त्रः ॐ दीप्तवज्र हुँ। अन्योन्यमुष्टिं छत्वा कनिष्ठाइयं वेष्टयेत्

<sup>3</sup> ANC वेष्टयित्वा।

' ¥ ₹ €

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ANC सक्रिमम्।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> All the MSS read वामे तब्जीयन् इरिइरपितामहान्; but this reading is here given after a comparison of the verses in the Sädhanas that follow.

- AN TEL \* A इब | AC omit.

• AC • भों न ।

· AN •सत्कारं।

- - \* A omits सव्वीक्षति ... . त्सारगं स

एव मुद्रायाः तर्ज्जमीं कुण्डलीकृत्य कक्ष्यमुद्रा । मन्त्रः अँ हटवज हुँ कवचः । अस्या एव मुद्रायास्तर्ज्जनीहयं प्रसार्थ अस्तमुद्रा। मन्त्रः ॐ इन दह पच कोधवज सर्व्वद्ष्टान् मारय हुँ फट्। एवं पडक्नविन्यासं कतवा भगवन्त-मावाहयेत्। अन्योन्यान्तरितं छत्वा तर्ज्जनीदयं कुच्चितं ईषत्ं चालयेत् आवाइनमुद्रा। मन्त्रः ॐ वज्रधर-महात्रीध समयमनुपालय शौधमागच्छ हीः जः हुँ फट् स्वाहा। अनेन सर्व्वदेवतामावाहयेत्। एवमावाह्य सुति-विशेषं कर्त्वाऽर्धपाद्यं दद्यात् अनेन मुद्रामन्त्रेग । उत्तान-मज्जलिं हत्वा अङ्गुष्ठौ पार्श्वतः अर्धमुद्रा। मन्त्रः अ सर्व्वदेवता प्रसौद भगवन् महाकोध प्रतौच्छ खवजाई ॐ हुँ त्रः । ततः पाद्यं दद्यात् त्रनेन मुद्रामन्त्रेष । सर्व्वाक्रुसिं कुंग्डलीकुर्यात्, अङ्गुष्ठतर्ज्ञनीमुलसन्दंग्रेनं पुष्पमादाय निर्मन्ययित्वा भगवतों वामपार्श्वे शिपेत्। मन्त्रः अ प्रवर संस्तारं प्रतीच्छ स्वाहा। तत आसनं द्द्यात्। वामइस्तमुत्तानं क्रत्वा ज्येष्ठाङ्गुष्ठेन उच्छितेन दक्षिणहस्त-मुष्टिना वामाङ्गुष्ठं यत्त्तीयात् दक्षिणाङ्गुष्ठेन उच्छितेना-पराजितमान्नम्य वज्रधरस्य भूतासनमुद्रा । मन्त्रः अ जय जय क्रोधाविपत्ति क्रोधराज इति भूतासनं दर्शय रक्ष प्रतिग्रह्ण खाद्या। अय देवतासनं भवति । सम्पुटाञ्चलिं इत्वा 'सर्व्वाङ्गुलिविरलां छत्वा पद्ममुद्रा। मन्त्रः ॐ

तर्जनीं प्रसार्य हृदयमुदा। मन्त्रः अ वजरोष हुँ। त्रस्या

- <sup>5</sup> AC लामे।
- 'C विम्रो०। 'AC ०करिषय।

\* AC खद्यय०। \* AC add मे।

त्रप्टसिः गुद्यपूजासिः पूजयेत्। ॐ वज्रसास्यें हुँ, ॐ वजमाच्ये हुँ, ॐ वज्जगौते हुँ, ॐ वज्जन्त्ये हुँ, ॐ वज्ज-पुष्पे हुँ, ॐ वज्ञधूपे हुँ, ॐ वज्ञासोके हुँ। ततः पूजां कत्वा भगवन्तं स्वश्ररीरे प्रवेश्ययेत् वज्ञावेश्रमुद्रां बद्धा, इदं मन्त्रमुचारयेत्। ॐ प्रविश्च हुँहुँहुँ आद्या। मूसमुद्रां च बद्धा इदं मन्त्रमुचारयेत्। ॐ वज्र फट्। ज्ञानसम्वं

सिध्यन्तु सर्व्वदेवाश्वं शौघ्रं सिडिमनुत्तराम् ॥

पद्मोद्भवनिषसाः सर्व्वदेवताः स्वाहा। ततो 'विद्यो-त्सारणं कला अनेन सुद्रामन्त्रेण अन्योन्यसुष्टिं कला अङ्गुष्ठौ प्रसारयेत् 'त्राक्षेपसुद्रा। मन्त्रः अर्थं नाग्रय सर्व्व-दुष्टान् दह्त पच दुष्टान् भस्मौकुरु हुँ हुँ फद् फट् (त्राक्षेपः)। पुनर्हिग्बन्धनं कुर्थात् अनेन मुद्रामन्त्रेष । अन्योन्यमुष्टिं कत्वा प्रथक् प्रथक् वामतर्ज्जनीं प्रसार्थ्य दक्षिणवाहुमूंचे स्थापयेत्, दक्षिणाङ्ग्रंष्ठेन कनीयसीनखमाकम्य भेषाङ्गुलौः प्रसारयेत् संकुडो दिग्बन्धमुद्रा। मन्त्रः ॐ वज्र-कोध महाचगड बन्ध बन्ध दश दिशान् हुँ फट्। ततो भगवतो मूलमुद्रां बद्धा समयं दर्शयेत् वज्राश्चरं दृष्ट्वा अनेन मन्त्रेण— हुँ वज्र फट्। अन्धोन्धमुष्टिं झत्वा कनिष्ठादयं वेष्टयेत्, तर्ज्जनीं प्रसार्थ्य अङ्गुशाकारेण सिडाकर्षणमुद्रा। मन्त्रः ॐ वज्ररोष महाकोध सिद्याः-कर्षय हुँ जः । ततो वज्रमुझाच्य इदं ब्रूयात्----कोधसिडि महाराज सिडिसंग्रयसाधने।

समयसम्बं चाभेदतो भावयेत्। भावनाखिन्नो मन्त्रं जपेत् अखेदतः। खेदे सति पूजां छत्वा अर्घपाद्यं दम्वा अनेन मन्त्रेण खयात्—

सर्व्वसिडि महाक्रोध सुखसिडिप्रदायक।

दत्त्वा च मन्त्रिशे (महा)सिडिं गच्छ सिडिमनुत्तराम् ॥

त्रथ मुद्रा भेवति सम्पुटमऋत्तिं छत्वा किचित् प्रणमित शिरः पूर्णमुद्रा। मन्तः ॐ सिडिवज त्रापूरय त्रापूरय सर्व्वसत्त्वानां त्राशां त्रमुकसिडिं मे प्रयच्छ हुँ। त्रनेनोचारितमाचेण सर्व्वमुद्रा दढीभवन्ति। पद्ममुद्रां च बद्धा वामाङ्गष्ठं समुत्ध्रिप्य विसर्ज्ञयेत् त्रानेन मन्त्रेण ॐ सर सर विसर विसर गच्छ गच्छ श्रीवजधरः समाज्ञापयति स्वाहा। विसर्ज्ञयन् कवचमुद्रां बद्धा हृदूर्णाकण्डमूर्डसु बाहुमूल दयेन रक्षां छत्वा तदहङ्कारेण विहरेदिति।

॥ भूतडामरसाधनं समाप्तम् ॥

\* С •गिराः।

<sup>8</sup> C स्परचा।

। AC • वेत् ।

- <sup>6</sup> AC व्यानेकः ।
- AN •रचेत।

<sup>3</sup> C वर्ष्वसिद्धि ।

<sup>।</sup> AC भूतडा॰।

- AC omit.
- <sup>2</sup> N कुलाकुलं।

प्रथमं तावद इस्तदये चन्द्रमण्डलं विभाव्य तनाध्ये हुँकारं ज्वासा मासाकुसं थ्यात्वा इमं मन्त्रं उचारयेत्----ॐ 'सिडिवज हुँ। ततो मुद्रां बन्धयेत्। अन्योन्याङ्गुलिं वेष्टयित्वा तर्ज्जनीदयं स्त्रचिवत् प्रसारयेत्'। हृदये चन्द्र-मग्डलं विचिन्त्य तच रक्तरेफं रक्तविन्दुसहितं ज्वाला-मालाकुलं ध्यात्वा इमं सर्व्वपापनाश्रनमन्त्रमुचारयेत्---ॐ इन विध्वंसय विध्वंसय नाशय नाशय पापं हुँ फट्। ततः समनन्तरं श्रन्यं भावयेत्, पुनः कुन्दस्फटिकसङ्काशं बोधिचित्तचन्द्रं पश्चेत्, तच मध्ये हुँकारम्। ज्ञीःपरिणतमष्ट-दलकमलं विचिन्त्य तदुपर्य्वकारनिर्यातं चन्द्रमग्डलम् । तमेव हुँकारं ज्वालामालाकुलं विभाव्य कोधावेशमुद्रां मन्त्रेणावेश्रयेत्। अन्योन्यमुष्टिं बद्धा तर्ज्ञनीदयं वेष्टयेत्। ॐ क्रोधावेश हुँ ऋः। तस्याः प्रभया सञ्चोद्याविश्य तस्मि-नेवानेककोधविग्रहान् प्रविशतश्विन्तयेत्। तत्पुखज्ञानाभि-निष्टत्तं पञ्चस्त्रचितं ज्वालावजं नौलमनेकर प्रस्युपेतं ज्जालामालाकुलं विभावयेत्। तद्वं ज्ञादनेककोधाँद्यो दश्रदिङ् निश्चार्थे सर्वतंत्त्वार्थच्ह्यादिं कुर्वतः पश्चन् तामेव मुद्रामभिमुखमाकर्षयन् मन्त्रमुचा रयन् तस्मिन्

प्रगम्य 'डामरं क्रोधं भूतदर्पविनाशनम्। तस्यैव साधनं वक्त्ये यथासन्धोपदेशतः ॥

नमः श्रीभूतडामराय।

- C •राज•। A वयहन।
- ' AC ग्रोथय। 2 N जुझाम०।
- <sup>3</sup> ANC बहाह॰।

ततः क्रोधाधिपतिः क्रोधराजमुद्रामन्त्रैः षडक्वविन्यासं कुर्यात् । अन्योन्यमुष्टिं क्रत्वा मध्यमाक्नुच्यौ प्रसारयेत्— शिरोमुद्रा । मन्त्रः, ॐ 'इनवज्ञ हुँ । अस्या एव मुद्राया मध्यमाक्नुच्यौ प्रवेश्य तर्ज्जनौं स्त्वौं क्रत्वा शिखामुद्रा । मन्त्रः, ॐ दह्तवज्ञ हुँ । अस्या एव मुद्राया अक्रुष्ठौ पार्श्वतः

कपासमासामुकुटं चैलेाक्यमपि नाशनम् । 'त्र्यट्वासं महानादं चैलेाक्याधिष्ठितं प्रभुम् ॥ प्रत्यास्तीढसुसंस्थानं त्रादित्यकोटितेजसम् । त्रपराजितपदाकान्तं मुद्राबन्धेन तिष्ठति ॥ त्रनामिकाद्वयं वेध्य तर्ज्जनीद्वयं कुच्चयेत् । कनिष्ठां मध्यमां चैव ज्येष्ठाङ्गुष्ठेन चाक्रमेत् । एष मुद्रावरः श्रीमान् चैलेाक्य राज्यसाधनम् ॥

दष्ट्राकराखवदन नागाष्टकावसूषितम्॥ 'त्रानन्तब्रह्मसूचं वासुक्तिकटिसूचं श्रह्लपाखवखयं त्रपरे चैते शुक्ता वामकरे कुखिकवखयं पारावताभनन्दोपनन्दौ कुण्डलौ कण्ठे तस्रक्तेयूरानपरे चैते पौता रक्तपद्म-महापद्मनूपुरं क्षण्णक्रोंटकशिरोवेष्टनम्----

त्रात्मानं पश्चेत् रौद्रं ज्वासामासाकुसप्रभम् । चतुर्भुजं मद्दाकोधं भिन्नाज्जनसमप्रभम् ॥ दक्षिगे वज्रमुझास्य तर्ज्जयन् वामपाणिना । दंष्ट्राकरासवदनं नागाष्टकविभूषितम् ॥

वज्ञे प्रविशतश्चिन्तयेत्। ॐ वज्ञावेशां वेशय पातय हुँ। ततो महाक्रोधरूपम्—

दशिखाकुष्ठं दशिखनेचे वामाकुष्ठं वामनेचे [नेचमुद्रा]। अ दीमवज हुँ। अन्योन्यमुष्टिं कत्वा कनिष्ठाइयं वेष्टयेत् तर्जनीं प्रसार्थ हृद्यमुद्रा। मन्त्रः, ॐ वजरीष हुँ। त्रस्या एव मुद्रायास्तर्ज्जनीं कुण्डलीं शत्वा कवचमुद्रा। मन्त्रः, अ हढवज्ञ हुँ। दे तर्जन्यी प्रसार्थ 'त्रस्तमुद्रा। मन्त्रः, अ इन दह 'पच क्रोधवज सर्वद्ष्टान् मार्य हुँ फट्। ततो वज्जकोधंमावाइयेत्। अज्योन्यान्तरितं छत्वा तर्जनीदयं कुच्चितम्। ॐ वज्रक्रोध समयमनुपाखय शौध-मागच्छ हीः हीः जः हुँ फट् खाद्या। ततोऽर्धमुत्तानमञ्जलिं लत्वाऽङ्गुष्ठौ पार्श्वतः कारयेत्। अ सर्व्वदेवता प्रसौद भगवन् महावजकोध अर्घे प्रतीच्छ हुँ आः । तत आसनं दद्यात्। वामहस्तमुत्तानं क्रत्वा ज्येष्ठाङ्गुष्ठमुच्छितदक्षिण-इस्तमुष्टिना वामाकुष्ठं यत्नीयात् दस्तिणाकुष्ठमुच्छियते। अ जय जय महाकोधाधिपति कोधराज इदं भूतासनं दर्शय रस प्रतियत्त खादा। सम्पुटाज्जलिं बद्धा सर्व्वाङ्गलिं विर्ली कला पद्ममुद्रा विधीयते — आसनमुद्रा। मन्त्रः, अ पद्मोद्भवनिषसाः सर्व्वदेवताः स्वाद्या। तत आहोपं कुर्यात् । अन्योन्यमुष्टिं कृत्वा अङ्गुष्ठं प्रसार्यं वाममुष्टिं हृदि स्याप्य दक्षिणमुष्टिं प्रहाराभिनयेनोपस्थाप्य मन्त्र-मुचारयेत्। 🥗 नाश्य सर्व्वदुष्टान् दृइ पच दुष्टान् भस्मीकुरु हुँ हुँ फट् फट्। ततो दिंग्वन्धं कुर्यादनेन मन्त्रेण। अन्योन्यमुहिं इत्वा प्रेयक् प्रथक् वामतर्जनीं प्रसार्थ दक्षिणबाहुमूचे स्थापयेत्, दक्षिणाङ्गुष्ठेन कन्यसानख-

\* AC पर 1

4 AN . (alatai: 1

'AC 백군·, B 백파· ) ·

<sup>3</sup> AC •нтч• 1

माक्रम्य भेषाङ्गुलौः प्रसार्थ्य दश्मसु दिक्षु सामयेत्। औ वज्रकोध महाचगढ बन्ध दर्श्वादशं हुँ हुँ फट् फट्। ततो वज्रमुझालयन् इदमुचारयेत्।

कोधतिन्ति महाराज सिन्तिसंशयसाधने।

सिध्यन्तु सर्व्वदेवाश्व शौधं सिंडिमनुत्तराम् ॥

'षोडण्रसास्यापूजानिः पूजयेत् । क्रोधराजमूलमुद्रां बद्धा हुँ वैज फट्। हर्श्यंसमयं दद्यात्। तती भगवतः पूजां छत्वा क्रोधावेश्रमुद्रां बद्धा वज्जकोधं स्वश्ररीरे 'प्रवेश्येत्। अ प्रविश वज्रकोध हुँ हुँ हुँ आः ज्वासामासाकुसभीषग-वज आः। संदेहे अन्तर्भाव्य कवचादिनं इत्वा सर्व-मेतत् पूरणार्थं सम्पुटाऋसिं बद्धा पूरणमन्त्रमुचारयेत् । ॐ सिडिवज आपूर्य आपूरय हुँफट्। अनेन सर्वे जनातिरिक्ताः परिपूर्णा भवन्ति। ततो वजकोधोऽहं इत्य-ैइक्कारमुत्पाद्य सर्व्वसिडिमाकर्षयेत् । त्रनेन मुद्रामन्त्रेण अन्योन्यमुष्टिं जल्वा कनिष्ठाइयं वेष्टयेत्, तर्ज्जनौं प्रसार्य्य कुण्डलीं कत्वा विश्विचालयेत्--- ॐ वजरोष महाक्रोध-सिड आकर्षय हुँ जः। ततः खहृदये चन्द्रमण्डलस्थान् जर्द्धशिखान् अंधरान् विचिन्त्य नीलालीमिव पङ्क्तितः ॐ 'वज फट्। ततः सरीमकूपेभ्यः क्रोधवियहं स्फुरसंहार-कारकं विचिन्तयेत्। भावनाखिन्नो जपमार्भेत तन्मान-सो वर्सगरीकचित्तो जपेत्। खिने कोधविग्रहं स्वहृदयेज्त-

- ' AC omit बोडश .... पूत्र बेत्।
- 3 AC दृष्टं, N दृष्टा।
- 5 AC •देइम•
- ANC •नेतामा ।

- <sup>8</sup> B वचस्तट्। • AC omit.
- · AC .....
  - ANC ST

ષરર

I ANC ERT I <sup>2</sup> N adds पूर्व्वोंसं पूजचेत् after this. \* C omits मण्ड मण्ड ! \* B •डामरोपायिका। <sup>6</sup> C • ग्वोडा•।

6 B • चरिता• 1

# माधनोपायिका सकलस'त्लोत्तार गहेतोस्त्रैलोक्ववज्र'रचिता समाप्ता ॥

॥ संशित्तसम्पूर्णविस्पष्टकमसङ्गतभूतडामर'-

र्भाव्य सम्पुटाम्बलिं 'बद्धा सर्व्वसित्तिं प्रार्थयेत्, सित्तिवज्ञ आपूरय सब्वसम्बानामाशां सर्व्वसिद्धिं ने प्रयच्छ हुँ जः । ततः पद्ममुद्रा द्वाभ्यां ऋङ्गुष्ठाभ्यां चालयेत् सर्व्वदेवता-विसर्ज्ञनमुद्रा। मन्त्रः, ॐ सर सर विसर विसर भच्छ गच्छ, सर्व्वदेवतान् श्रीवज्रधरः समाज्ञापयति खाद्वा। ततः स्वश्ररीरं कवचयित्वा कोधाइङ्कारमानसो विहरेट् यथासुखं इत्यनेन कमेगा। मन्त्रसन्नं जपेत्, सिप्रं सिध्यति। अय मन्त्री अभिषिक्तोऽनुज्ञातः क्षतपूर्व्वसेवो वज्रधरं साधयितु-कामो मासमेकं चिसन्थं सहसमेकं जपेत्। ततः पूर्श-माखां यथाविभवतः पूजां कत्वा सुसमाहितः क्रोधसुद्रां बद्धा सकलां राचिं जपेत्। ततः प्रभाते भूः कम्पते, मुद्रा ज्वसति, ज्वसितमात्रेस वज्रधरसहशो भवति, अजरामरदिव्यरूपी भवतीत्याइ भगवान वजधरः ।

#### 267.

'नमो भूतडामराय ।

प्रज्ञोपायमयं क्रोधं बोधिचित्तसमुद्भवम् । प्रखम्याराधनं वक्ष्ये भूतडामरसंज्ञकम् ॥

तच भावसाधकः प्रविष्टमण्डलः सर्व्वसमयाभिषिक्तोऽ-नुज्ञातश्व कचित् गिरिगह्वरादौ मनोऽनुक्तूले प्रदेशे पटादि-गतमूर्त्तिं भगवन्तं धूपादिबाह्याध्यात्मिकपूजाभिः सम्पूज्य पापदेशनादिकं कुर्य्यात् ।

रत्नचयं मे शरणं सब्वं प्रतिदिशाम्यघम्।

त्रनुमोदे जगत्पुग्यं बुडवोधौ दधे मनः ॥

इति । इस्तदये अकारेण चन्द्रमण्डलं तदुपरि ज्जलत्हुँकारं ध्यात्वा सम्पुटाच्चलिं कुर्व्वविदं वदेत् ॐ सिडवज हुँ । ज्ञैःकारेण कण्ठे प्रष्टरलं पद्मं जिह्वादले हुँकारेण शुभवजं वज्ञादिजिह्वेत्यधितिष्ठेत् । स्थानर ्षां विद्ध्यात् अनेन विधिना । तचायं विधिः— हुँकार-मुच्चारयन् भटिति कोधराजमात्मानं निष्पाद्य रक्त-स्रचायवज्ञरक्तपुष्पमालादिविभूषितानयोमयादिकौल्लकान् हुँकारनिष्पवान् प्राटण्मेधनिभान् नाभिदेशादधः श्रला-कारानूर्द्धकोधाक्षतौन् अधो विधान् तौक्ष्णकौलेन मन्त्र-मुच्चारयन् ॐ घ घ घातय घातय सर्व्यदुष्टान् कौलय कौलय सर्व्यपापान् पद हुँ हुँ हुँ वज्ञधर आज्ञान्पयति सर्व्यदृष्टकायवाक् चित्तं कौलय हुँ पर् ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This Sādhana is to be found in Ab only. See folia 40 et. seq.

श्राःकारजं च तस्याग्रे रविबिम्बकरोज्ज्वलम् ।

दिक्षु सर्व्वासु कौलानि रक्षिज्वालानि चिन्तयेत् ॥ तैश्व परम्पराववड्वपद्धरान्तर्गतं स्वहृदये त्र्वंकारेख द्वय्यं तचोपरि कल्पाग्निरिव रँकारमिति विन्यस्य अन्थो-न्याङ्गुष्ठं प्रवेष्टव्यं तर्ज्जन्यौ दौ प्रसार्थ्य ललाटादारभ्य पापास्फोटयोगेन स्फोटयेत् । ॐ इन विध्वंसय नाश्य पापान् हुँ फट् इत्यनेन सन्दह्य आत्मानं बाह्याध्यात्मिक-विकल्पपापाञ्च स्फाव्य याह्ययाह्वकविनिर्म्भुक्तं गगनमिव चिन्तयेत् । ततो—

विधूतकल्पनाचित्तं खसंवेद्यं प्रभाखरम् ।

ह्रत्कृतानन्दहुँकारं होकाराभ्यां विदर्भितम् ॥

मद्धातुसमाकान्तं चित्तमाचप्रभावितम् ।

स्वचित्तेनैकतां कुर्य्यात् तीर्ष्त्यैः किरणसञ्चयैः ॥

प्रतिबिम्बवत् अर्डेन्दुसंयुक्तं पश्चेत्। तत अकारादि-स्वरादीन् रविमण्डले न्यस्य इस्वस्वरान् पापकान् दीर्घान् प्रज्ञात्मकान् नियार्थ्य बुद्यविकुर्व्वितान् छत्वा पुनर्त्तेषां स्वररश्मिषु स्वेनैव विश्वतः कलायोगेन व्यवस्थितान् चिन्तयेत्। ककारादीन् पश्चात् तेनैव न्यायेन उल्णनम-वर्ज्जितांस्तयैव बोधिपक्षान् विचिन्तयेदिति। ततः पञ्च-वर्णकान् बुद्यान् संस्फार्थ्य प्रवेश्यानेकगर्भस्तिमितं सितपग्नं पश्चेत्। तस्योपरि श्रीकोधराजः हुँ इत्युचार्थ्य ज्वालाक्षष्टं श्रात्मानं भावयेत्। कोधावेश्यः--- ततः कोधवजोऽहमित्य-इन्हारं कुर्य्यात्। तत्कुलं पुनः निर्व्यार्थ्य प्रविश्व श्रीभूत-डामरोऽहमिति निश्वयमुत्पाद्य उर्णं वजावेश्य यातय हुँ। कोधावेग्रेन च मन्त्रयुक्तो वजावेश्वः। तत ज्ञात्मानं

ग्रस्य मन्त्रः— ॐ वज्र फट्। ह्रदूर्षायां गर्ने मूर्धि प्रतिष्ठाप्याधितिष्ठेत्। ततः षडङ्गविन्धासं कुर्य्यात् तन्मुद्रा-मन्तैः । अन्योन्यमुष्टिं कत्वा मध्यमाङ्गुलिं प्रसार्यत् शिरोमुद्रा। मन्त्र, ॐ इनवज हुँ, शिर्र । त्राखा रव मध्यमाङ्ग्ल्योः प्रवेशं कला शिखामुद्रा। मन्त्रः, ॐ दहवज हुँ, शिखा। अस्या एव मुद्राया अङ्गुष्ठौ पार्श्वतः दशिगं दशिगे वामं वामे नेचमुद्रा । मन्त्रः, दीन्नवज्र हुँ, नेच। अन्योन्यमुष्टिं कत्वा कनिष्ठिकाद्वयं वेष्टयेत्। तर्ज्जनौं प्रसार्थ हृदयमुद्रा । हुँकाराधिष्ठितं क्रोधवेचं हृदये ध्यात्वा ॐ वर्जरोध हुँ, हृदयम्। अस्या एव मुद्राया तर्जनीं कुण्डसीं क्षत्वा कवचमुद्रा। मन्तः, ॐ हढवज हुँ, ववच। ग्रस्था एव मुद्रायाः तर्ज्ञनीदयं प्रसार्थ्य ग्रस्त-मुद्रा। मन्तः, ॐ इन दह पच क्रोधवज दुष्टान् मारय मारय हुँ फट्, ऋस्वमन्तः। चिरुचार्थ हुँ ऋ बुवन् पुरतः स्वर्थमण्डले नीसं क्रोधराजं न्यस्य वज्रोऽइमिति वाग् ब्रुवन् पराष्टत्तितः क्रोधकोधोऽइमिति भावयेत्। ततो भगवन्तं सर्व्वदेवताभिः सहावाहयेत् । अन्योन्यान्त-रितं इत्वा तर्ज्जनीदयं कुच्चितं ईषचाखयेदक्रुष्ठाभ्यां

ग्रनामिकादयं वेष्य तर्ज्जनीदयं कुञ्चयेत्।

कनिष्ठां मध्यमां चैव ज्येष्ठाङ्गुष्ठेनं चाक्रमेत्॥

वजकोधं निश्चित्व समयोऽहं समयमुद्रां बद्धा समयसचं तिष्ठस्व मामिति वदेत्।

साधनमालायां

तर्ज्जन्यायाकर्षयेत्। अभ्वज्ञमहाक्रोध समयमनुपाखय भगवन् शौध्रमागच्छ सर्व्वदेवताभिः सह हीः जः हुँ फट खाहा।

॥ भूतडामरसाधनं समाप्तम् ॥

268.

नमो यमान्तकाय ।

त्रादौ तावत् सुखासनोपविष्टः साधको रक्ता कार-निष्यत्नं स्तर्थ्यमण्डलं खहृदये विभाव्य तदुपरि रक्तहुँकारं विन्यस्य पुरतो रक्तयमारिं वैश्व्यमाणाद्यतिं गुरुनुइ-बोधिसच्चांश्वाखम्व्य पुष्पादिभिः सम्पूच्य नमस्कृत्य चिण्ररण-गमनादिकं कृत्वा श्रन्यतां भावयेत् ॐ श्रन्यताज्ञानवज्ञ-स्वभावात्मकोऽहमिति । तदनन्तरं रक्त श्राकारजस्त्र्य-मण्डलोपरि हुँकारं तत्परिणतं सार्द्रमुण्डाङ्कितं सितदण्डं हुँकाराधिष्ठितं विभावयेत् । एतत् सव्वे परिणम्य यमान्तकं विचिन्तयेदात्मानं रक्तवर्णे प्रत्यासीढपदस्थितं एकमुखं दिभुजं वामकरेण रक्तपरिपूर्णकपासं दक्षिणकरे मुण्डाङ्कितसितदण्डधरं क्षर्पाभरणभूषितं भयानकं पिङ्गलोर्खकर्या गलद्याघ्रचर्माम्बरं स्वाभप्रच्या विचिचा-भरण्याऽऽसौ ढपदस्थितया श्रासिङ्गितमात्मानं भावयेत् । पश्चात् भगवतो ह्वदि स्त्र्य्यमण्डसं हुँकाराधिष्ठितं तत्परि-

- ' N orto I
- <sup>a</sup> BNAb omit.
- 3 N MITO I
- Ab स्थिते पदे। A सर्व्या•।
- \* AC ॰मानौ• ।

५ू२⊂

- <sup>3</sup> AC विक 1 \* A gives the name of the author in the following words: इतिरियं सिद्धाचाय्यविरूपास-पादानामिति, which is omitted in all other MSS., viz., C, Ab, N and B.
- <sup>।</sup> Ab चिन्त∘।

\* Ab •रागस।

॥ आर्थरक्तयमारिसाधनम् ॥

णतं साईमुण्डाङ्कितं सितदण्डं निश्वसं विभाव्य तन्मध्ये रक्तस्त्र्यमण्डलस्यहुँकारं रक्तवर्णे 'विभावयेत्। ततो गुह्यवजं हुँकारपरिणतं भगवत्या गुह्याष्टदलकमलं रक्त-त्राःकारेगः । तदनु मन्त्रमुचारयेत् ँॐ सर्व्वतथागतानु-रागेण वजस्वभावात्मकोऽहम् । तदनु नाभेरधः सद्रत्ताष्ट-दलनमलोपरि रक्तहीँ नारं ज्वलन्तं विचिन्तयेत्। प्रज्ञा तु मदविह्वं ला गलदं गुका दिभुजैकमुखी भगवता सह सम्पुटयोगेनावस्थिता। एवस्पूतं रक्तयमारिं महिषोपरि विश्वदेशतमलस्यं भावयेत् समयादिविधिपूर्व्वकम् । एतत् दिचिचतुःसन्थं भावयेदिति । वुँ आँ जिँ खँ हुँ समया-धिष्ठानमन्त्रः। ॐ हीः ष्ट्रीः विंकतानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा, मूलमन्त्रः । ॐ यमान्तक हुँ, हृदयमन्त्रः ।

#### 269.

तथैव पापदेशनादिपूर्व्वकं श्रून्यतां विचिन्त्य रक्त-त्राकारजद्वव्ये रक्तहुँकारं तत्परिएतं साईपीतमुएडाङ्कित-सितदण्डं हुँकाराधिष्ठितं भावयेत्। तत्यरिणामेनात्मानं यमान्तकमेकमुखं दिभुजं प्रत्यासीढपदं रक्तपरिपूर्श-कपालवामकरं साईपीतमुख्डाक्कितसितदख्डदक्षिणकरं नागाभरगविभूषगं पिङ्गलोईकेणं व्याघ्रचर्माम्बरधरं अक्षोभ्यमुकुटिनं 'खाभप्रज्ञालिक्रितं महिषोपरि विश्व-दलनमलह्तर्थ्यस्यं ध्यायात्, भगवतीं च दिभुजैनमुखौं विचित्राभरणामासौढपदस्थितां 'मद्विह्नसां स्वसद्याघ्र-चर्माां भगवता सह सम्पुटयोगेन प्रत्यासौढेनावस्थितां एवं विचिन्त्य हृदि स्त्र्य्यमण्डले [हुँ]परिणतमुग्डाङ्कित-सितदर्ण्डं स्वर्थस्यहुँकारमध्यं विभावयेत्। ततो भगवतो हुँकारपरिखतं वज्ञं भगवत्याञ्च ज्ञाःकारपरिखतं पद्म ु विभाव्य ॐ सर्व्वतयागतानुरागेख वजस्वभावात्मकोऽइ-मित्यधितिष्ठेत्। तदनु नाभेरधः 'सद्रक्ताष्टदलकमलोपरि' रक्तडीँकारं ज्वलन्तं चिन्तयेत्। ततः वुँ चाँ जिँ खँ हुँ इति मन्त्राक्षरैः समयद्रव्यसेवापूर्व्वकां दिचिचतुःसन्यं भावयेत् इति। मन्त्रजापः--- तद्यथा, ॐ हौः द्वौः विकतानन हुँ हुँ फट् फट् खाहा। ॐ यमान्तक हुँ।

• ॥ त्रार्थरक्तयमारिसाधनं समातम् ॥

\* N सदन• |

⁴ AC • ग्रतं।

<sup>1</sup> A साज्ञा ।

8 N वसह.

#### 270.

ॐ हीः हीः विक्षतानन हुँ हुँ फट् फट् खाहा। ॐ यमान्तक्षत्' हुँ हुँ फट् फट्। आदी तावन्मन्त्री सुखासनोपविष्टः रक्तत्राकारनिष्यनं सूर्य्यमग्डलं खह्नदि विभाव्य तनाध्ये रक्तहुँकारं भावयेत्। तद्रीसानाक्षष्टं पुरतो रक्तयमारिमवलम्ब्य • गुरुवुडवोधिसच्वांश्व पुष्पादिभिः सम्प्रज्य नमस्कृत्य पापदेश्रॅनादिकं कुर्य्यात्। तच चैंधातुक-मात्मानं च मायास्वप्नेन्द्रजालसदृश्मवलम्ब्य श्रून्यतां विचिन्तयेत्। ॐ श्रून्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽइमिति चित्तमधितिष्ठेत्। ततो रक्तत्राकारपरिणतं सूर्य्यमण्डलं तद्परि रक्तहुँकारपरिखतं साईमुख्डाङ्कितं सितदख्डं तन्मध्ये रक्तचाकारपरिखतं सूर्य्यमण्डलं तन्मध्ये रक्तहुँकारं ैतत्सव्वें परिणग्य यमान्तकरूपमात्मानं चिन्तयेत् रक्तवर्षे प्रत्यासौढपदेन स्थितं दंष्ट्राकरासससजिह्वं विक्तताननं कूरनागाष्टविभूषितं ज्वसत्यिङ्गोईवेशं गसद्याघ्रचर्माम्बरं र्क्तवर्णया विचित्राभरणया प्रज्ञयाऽऽसौढपदेनासिक्नितं । कत्वा भावयेत्। पश्चात् भगवतो हृदि पूर्व्वबीजपरिखत-स्तय्थं तदुपरि हुँकारं तत्परिणतं साईमुण्डाक्कितसितदण्डं निश्वलं भावयेत्। तस्य मुष्टौ स्तर्यमण्डलस्यहुँकारं रक्तं विचिन्तयेत् । पश्चात् गुच्चवऋउँकारपरिखतं साईमुख्डा-क्कित दर्गडं चिन्तयेत् भगवत्या गुद्धे अष्ठदरसक्म सं रक्त-त्राःकारेगः। तदनु मन्त्रमुचारयेत् अ सर्व्वतयागंतानु-

<sup>1</sup> AC •न्तन

<sup>2</sup> AN ततस्त्रे• ।

<sup>8</sup> AC तमेव।

• AC omit etti........

रागेण वजस्वभावात्मकोऽहम्। तदनु नाभेरधस्तात् रकाष्टद'लकमलोपरि रक्तडीःकारं ज्ललनं चिन्तयेत्। भगवानेकमुखो दिभुजः वामकरेख रक्तपूर्शकपासं दक्षिणे मुण्डाक्कितसितदण्डधरं महिषोपरि विश्वकमलस्यं भाव-येत्, प्रज्ञा तु मदविच्चला गलदंग्रुका दिभुजैकमुखौ भगवता सह सम्पुटयोगेनावस्थिता। रवमातं यमारिं भावयेत्। चिसन्थं चतुःसन्थं वा विभाव्य बर्सिं दद्यात्। वुँ आँ जिँ खँ हुँ, समयाधिष्ठानमन्त्रः । ॐ ख ख खाहि सर्व्यक्षराक्षसभूतप्रेतपिशाचीन्सादकुमाएडाप-खाहि सार<sup>°</sup>डाकडाकिन्यादय इमं बलिं यह्तन्तु समयं रक्षन्तु सर्व्वसिडिं प्रयच्छन्तु यथैवं यथेष्टं भुष्झय पिषध मातिक्रमध सर्व्वसिन्चये सहायका भवय हुँ हुँ फट् फट् खाहा-सार्व-भौतिकबल्तिमन्त्रः। रक्तरुष्णपौतसितवर्षे कर्मानुरूपतो ध्येयम्। ततो जापमनुसारेत् ॐ हौः द्वौः विक्ततानन हुँ हुँ फट् 'फट् देवदत्तस्य शान्तिं कुरु नमः स्वाहा। पुष्टौ वौषट, आहरी जः, वुँ मोहे, होः वश्ये, खँ सामो, हुँ फट् प्रेरे , हुँ नियहे, अपराभ्यामुचाटनम् । एवं सामादीनि कर्मग्रसराणि विदर्भयेत्।

शानितके रोचनया रक्षा भवति। सितनेचकर्ष्यटे भूर्ज्ञ'-वंशत्वचविधौतकर्ष्यटे वा चक्रदयमभिखिर्ख्यं नमस्कार-विदर्भितं त्र्रकालमूलादिरहिते शरावसम्पुटेऽवस्थाप्य घतमधुमध्ये प्रक्षिप्य सितसूचेख वेष्टयित्वा चिसन्थ्यं शुक्र-

<sup>1</sup> AC काखद•।

- <sup>2</sup> AC omit ভাৰা• ।
- <sup>3</sup> AC omit the second पट्। 4 AN कर्पटमंत्रे।
- <sup>b</sup> AC इयं तिखा।

५३२

पुष्पेणार्चयित्वा पूर्व्वाभिमुखं सितवर्णे यमान्तकरूपं ध्यात्वा पुरतश्वन्द्रमण्डलोपविष्टं साध्यं दृष्ट्वा सितकलग्रैः चन्द्रास्टतपरिपूर्णेरभिषिज्वयन्तं ध्यात्वा मन्त्रं जपेत् अँ ह्रौः द्रौः विक्वतानन देवदत्तस्य शान्तिं कुरु नमः स्वाहा। शान्तिकविधिः ।

पुरुषाणां शान्तिके पौष्टिके वा कुङ्गुमेन चक्रदयमभि-लिख वौषट्कारसहितं घतमधुमध्ये प्रक्षिप्य शरावसम्पुट-मध्येऽवस्थाप्य पौतसूचेण वेष्टयित्वा चिसन्थं पौतपुष्पै-रर्चयित्वा उत्तराभिमुखं पौतवर्णां यमान्तकमूर्त्तिमवल्ख्य पौतवर्णचतुर्मण्डलमध्यस्थं पौतकनककलशैः पीतवर्णाव्हतै'-रभिषिष्चयन्तं ध्यात्वा मन्त्रं जपेत् अ हीः ष्ट्रीः विक्ठता-नन हुँ हुँ फट् फट् दे्वदत्तस्य पुष्टिं कुरु वौषट् स्वाहा।

# पौष्टिकविधिः ।

भूर्ज्जे कर्पटे वा अलक्तकरक्तचन्दनेनानामिका-रक्तमिश्रेण चकदयमभिलिख होःकारनामसहितं विदर्भ्य सुपरिपक्कोहित श्ररावसम्पुटेऽवस्थाप्य प्टतमधुमध्ये प्रक्षि-प्यारक्तपुष्पैरभ्यर्च्य पश्चिमाभिमुखं रक्तयमारिरूपमात्मानं ध्यात्वा रक्तचन्द्रमण्डलमध्यस्थं साध्यं विचिन्त्य स्वकाय-निर्गतरश्मिनाभिषिच्य विह्वलीभूतं पादयोर्निपतितं विचिन्त्य मन्त्रं जपेत् ॐ हौः ष्रौः विद्यतानन हुँ हुँ पद पद देवदत्तस्य क्वते यज्ञदत्तं वर्ष्तं कुरु होः स्वाहा। यदि वर्ष्रं न गच्छति तदा प्टतमधुरहितं तमेव चक्रं

પ્₹₹

निर्धुमाङ्गारेख तापयेत् ॐ हीः ट्वीः विद्यतानन हुँ हुँ फट् फट् देयदत्तस्य क्षते यज्ञदत्तं वर्श्व कुरु होः इति मन्त्रं जपेत्।

वर्यवधिः।

भ्रम्भानकर्पटे रजस्वज्ञाकर्पटे वा लाह्यारसमिश्रेख चकदयमभिलिख जःकारहौःकारेख नामाझरसहितेन विदर्भ्य स्त्रीक पालसम्पुटेऽवस्याप्य रन्नपुष्पैरभ्यर्च सन्धार्कनिमं यमान्तकरूपमात्मानं रक्तवर्णाङ्कृशपाश-धारिणं ध्यात्वा तस्य हृद्यं ऋङ्ग्रेन विद्धा पाग्रेन गलके बद्धा ग्रागच्छनां चिन्तयेत्। यदि नागच्छति तदा खदिराग्निषु तापयेत्, मन्त्रं जपेत्। इति कर्माप्रसराणि तन्त्रे ज्ञातव्यानि।

॥ रक्तयमारिसाधनं समाप्तम् ॥

### 271.

चेलोक्याभयदाननिर्मिततनुं सौम्यस्वभावां श्रयं रक्ताकारकरं भयद्भरवं पुर्विश्वार्थसम्पादकम् ।

नत्वा मारपम्ं चमत्कृतिकरं औरक्तकाखदिवं

व्यक्तं विस्तरोक्तिमात्मन इदं तत्साधनं जिखते ॥

मन्यादी सुखविष्टरः स्वहृदये रत्तं रवेर्माएडलं

रका कारजमन्त्ररक्तमसमं डुँकाररूपं ज्वलत्।

1 AC • चित्र• 1

· AC ofario i

1 AC orteo, N orteo |

۵ Ab सयं ۱

<sup>2</sup> Ab •तनु•।

Ab arei

· AC • पूर्वाचार्य • ।

\* Ab •मनतमब ।

पञ्चान्नायहृदि प्रचएडकिरणं तद्रूपिहुँकारजम् । दएडं ग्रुक्ततरं च सार्द्रशिरसा युत्तं स्फुरञ्ज्वालिनं तन्मध्ये च सुरत्तहुँहातिवरं स्फूर्ज्जद्रविस्थं हाती ।

प्रत्यालिङ्गितकन्थरं सरभसं सत्स्वाभयाङ्गं स्थया श्रोगेर्व्विच्युतवस्त्रया भुजयुगोपेतैकवक्ताजया । गाढा<sup>®</sup>लिङ्गनसम्पुटैकरसया चालौढपादस्थया

प्रत्यास्तीढपदस्थितातिविकतं रक्ताक्रमत्यद्भुतम् ॥ कुईं चैकमुखं भुजदययुतं सव्येतरे 'संस्थितं रक्तापूर्शकपासकं' तदनु वै सव्ये च मुख्डाझ्लिम् । 'दर्ण्डं शुभ्रतनुं भुजक्रनि चयैः प्रारब्धशोभाविधिं पिक्नोर्ख्वस्थशिरोरुहं क्षतगस्त्वर्म्माम्बरं द्विपिनः ॥

निष्पाद्यात्मगतं यदक्ति कलुषं तद् देश्येत् तत्पुरः' । पश्चात् ग्रेषविधिं विधाय विधिवत् तच्छूंन्यतां भावयेत् ॐ श्रन्यादिकगाथया तदनु रत्ताकारजातारुगें ॥

त्रामद्रत्तयमान्तना।दसाहतानालम्ब्य हुनारतः ॥ नानापुष्पसुगन्धधूपविविधाकारेग् पूजाविधिं

तत्संस्फारितरत्तरभिगइनाक्षष्टांञ्च बुद्वान् गुरून् श्रीमद्रत्तयमान्तकादिसहितानालम्ब्य हुँकारतः ॥

- 7 AN •पादा• 1 <sup>8</sup> ANC सागादिदोष॰ ।
- <sup>5</sup> AC •दुष्ट•। 6 ANC ofanio
- ' Instead of this line Ab has-लोकालोककरो विमूङ्करणः पारव्यकोपक्रमः।
- <sup>3</sup> Ab •इच्चासमाकुलं।
- े ANC ॰ चन्द्राम्ब॰ Ab ॰ पात्राम्ब॰ । <sup>2</sup> ANC •त्तनगः।

श्रीमद्रक्तयमान्तकस्य रचनाट् यत् साधनं ग्र्यामलं पुख्यप्राप्तमतुल्यसङ्गुरुवचः पानात् मयाऽऽम्रायतः । यद वैरोचनरक्षितेन जगतः सर्व्वार्थसम्पत्तये सम्भ्याट् भवपञ्जममवपुषः क्षेणान्धकारदिषः ॥

मन्त्री चापि ततः प्रस्तत्यनुदिनं देवासुरस्वामिभि-<sup>°</sup>र्वन्चोऽसङ्घ्यतरः सुखौ स नियतं दुष्टोग्रभूतादिभिः ॥

तस्यावश्यमयं जगहुरुवरः संसिध्यति ध्यायतो 'दुःखाम्भोधिनिमग्न'दुःखितजनोद्वारैकचित्तस्थितिः ।

अ सर्व्वेति पुनय मन्त्रमसमं चोचार्येत् साधकः पश्चानाभितलेऽष्टपचकमले संरक्तसम्यग्ज्जलत्। हौःकारं च विचिन्तयेत् तद्परि व्यादीर्धरेखां सितां त्राकाशाभिमुखं सुर<sup>क्</sup>तमसमं श्रीमद्यमारिप्रभुम् ॥ भावयेदीहर्श सर्व्वं जग द्रेश्वैकमानसम् । सैरिभष्टषराजीवसमासीनमनुत्तमम् ॥ यथोक्तसमयो युक्तो योगौ समयपूर्व्वकम् । चिसन्थं भावयेत सर्व्वं ग्रङ्गाविगतमानसः ॥

पश्चेत् ग्ह्यविश्रेषणं भगवतो वज्ञं च हुँसमावं सदीजात् परिणामजं भगवतीगुद्धाष्टपचाम्बु जम् ॥

' ANC omit. <sup>3</sup> A ॰चस॰ । <sup>6</sup> A ॰मर॰ । <sup>2</sup> Ab omits खाधिष्ठान•। \* A चर्य्यावचकान्त• ?

कुन्दापौडकरासभोगिपटलासक्कारभौमास्पदम्। उद्यद्दक्षिणपाणिदण्डविकटं प्रज्ञासमासिक्कितं नत्वा रक्तयमारिमात्ममतये तत्साधनं ब्रूमहे ॥ स्थित्वा ग्र्मणानवनपर्व्वतगत्करेषु मन्त्रौ मनोज्ञभवनेषय स खचित्ते । त्र्राकारजातमिहिरोपरि रक्तवर्ण-हुँकारमुच्छसदनन्तप्टणिं विभाव्य ॥ तद्रश्मिभिः प्रकटिताम्बरबोधिसत्त्व-'चर्य्यान्तरासगतबुद्धगणं त्वनन्तम् । त्र्रासम्पूजयेत् तमपि सप्तविधैश्व चित्तैः ॥

नमो रक्तयमारये।

प्रत्यासौढपदोईकेंसरसटाकोटिस्खसं'तारका-

272.

॥ स्वाधिष्ठान रक्तयमारिसाधनं समाप्तम् ॥

अर्भ चाँ जिँ खँ वुँ हुँ, समयाधिष्ठानमन्त्रः । अर्थ हीः ष्रीः विक्तानन हुँ हुँ फट् फट्' स्वाद्या । अर्थ यमान्तक हुँ फट् ।

<sup>\*</sup> ग्रोना॰, C ग्राना॰।

Sādhana.

<sup>\*</sup> C ॰करोट॰ ।

जगत् चातुं पूर्व्वप्रशिधिवस्तमात्रित्य सकसं ततः 'श्रोग्राकारोइवतरगिर्विम्बं तदुपरि । सितं हुँकारं तन्निविडतरदग्र्डं चस्त्रिरो-गसद्क्ताम्बानस्फुटकुसुममासाम्वितमिव ॥ ततो ध्यायेदेभिः खसु परिणमय्याय सकसैः स्वयं वीराकारं विकटकटुदंध्रोत्कटमुखम् । चिभिर्ने'चैर्स्ताकारं विकटकटुदंध्रोत्कटमुखम् । चिभिर्ने'चैर्स्ताकारं विकटकटुदंध्रोत्कटमुखम् । चिभिर्ने'चैर्स्ताकारं विकटकटुदंध्रोत्कटमुखम् । इँकारोइवहुँपदाङ्कितसितं दग्र्डं च सब्ये करे रक्तापूर्ग्यंकपासइस्तमपरं वन्देऽय तं दर्द्दमम् ।

' A • याचिनेन्द्? After this A and C repeat the concluding portion of the previous Sādhana from दुःखाम्मोघि-निमय• to the end, which is followed by the present

सकर्लमथ विदित्वा मन्त्रपाठं विद्ध्यात् । ॐ खभावशुद्धाः सर्व्वधर्म्भाः खभावशुद्वोऽइम् । पुनरपि निजकायाकारसत्कायद्दष्टिं स्थगयितुमथ मन्त्रौ भावयेन्नन्त्रमेवम् ॥

ॐ श्रन्यताज्ञानवजस्वभावात्मकोऽहम् ।

यट् वध्यमागमतिपाटचपार्व्वग्रेन्दु'-सन्थाद्यतिश्मनश्चुमय प्रपूज्य । मैंचौक्रपानुदितचित्त उपेक्षकोऽसौ संह्वत्य सर्व्वमुदितं खचु धर्म्मधातौ ॥

शरदमससुदराकाश्रसङ्काशश्रन्यं

साधनमालायां

| भोगौन्द्रामलवौरपट्टघटनाकाठिन्यपौनोर्द्धगः                                       |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| प्रेङ्खत्पिङ्गकरासकेश्ररसटं ध्यायात् प्रभासेाहितम् ॥                            |  |  |
| प्रत्यासौढपदाञ्चितैकमहिषो धावत्यदप्रेद्धित-                                     |  |  |
| स्फाराताम्रसरोजमुग्रशिरसा व्यालम्बिमालाधरः ।                                    |  |  |
| कल्पान्तानलतोग्रदीधितिधरं दंष्ट्रान्तरालेा ललज्-                                |  |  |
| जिम्नामूखघनोग्रघोरविसरट् हुँकारपूर्णास्यकम् ॥                                   |  |  |
| इत्यं रत्तयमारिमात्मसकलं व्याघाजिनैकाम्बरं                                      |  |  |
| व्ययोदयभुजङ्गबडवटिनं भोगौन्द्रवैर्भूषितम् ।                                     |  |  |
| ध्यात्वा तन्मनसि प्रचग्डकिरगैर्वे जहुँकारजातं (?)                               |  |  |
| ञ्चलद्दग्डयुतं समन्त्रचरगं हुँलाञ्छितं भावयेत् ॥                                |  |  |
| तदनु मदनदृष्टस्वाभया प्रज्ञया तं                                                |  |  |
| प्रभवदरुगहुँकष्णसङ्घजदयम् ।                                                     |  |  |
| च्हजुमतिरक्ताःकारजामोजगुद्य-                                                    |  |  |
| ँस्फुरखरभसयाऽऽलिङ्गितं चैकवक्रम् ॥                                              |  |  |
| स्फुटमिति चरमान्तं सम्पुटाकारयोगं                                               |  |  |
| अहिलविगलदंशुप्रज्ञया खिष्टरूपम् ।                                               |  |  |
| अधर इह तु नाभेरष्ट पूर्च विभाव्य                                                |  |  |
| प्रसर्दरुखवर्षं हीः सितामोजमस्याः ॥                                             |  |  |
| पिण्रङ्गप्रत्रुभौष्मास्यं देवताकारमात्मनः ।                                     |  |  |
| विभाव्येवं महारागदीपकं मन्त्रमापठेत् ॥                                          |  |  |
| अ सर्व्वतयागतानुरागेण वजस्वभावातमको इस् ।                                       |  |  |
| 'कुन्नं यक्षमहाकालं लेाहिताङ्गं यमा'न्तकम् ।                                    |  |  |
| निध्यायेक्तित्ययोगेन न चिरात् फलमञ्जते ॥                                        |  |  |
| ' AC ॰ यन्त्वं। ° A ॰ स्थिता २ । ° A ॰ भौमास्पदं।<br>' C कुफं। ° A ॰ च्चेपमा॰ । |  |  |

। AC ॰ भयदाव॰ ।

\* A **ग**हि• |

स्फुरना ॐ हौः द्रीः विक्तानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा।

सुगतपञ्चकचञ्चलविग्रहं स्फुरणसंहरणे। इतदौधितिम् । भुजगराजितमुख्यसत्वरं भयदग्डविमग्डितइस्तकम् ॥ कपिलविद्युद्धिद्युतिकेसरं विशदमुग्डघटाहतशेखरम् । दिभुजमेकमुखं शतसम्पुटं सहजया सदृश्प्रभया सह ॥ मदनपञ्चसुधासहपञ्चकैः ग्लकहनादिभिरुत्तमदौपकैः । समयवस्तुभिरेभिरुपागतः श्मनश्चुमिमं परिभावयेत्॥ यदि कवित्वसुखित्वसुधीरता धरणिराज्यमथान्यदपौष्यते । तदपि रत्तयमारिसमाधितो भवति सर्व्वमिहास्ति न संशयः ॥ इत्यं रक्तयमारियोगसहितो योगौ व्रजेत् कुवचित् दूरोदारगिरिग्राणनभयद'स्थाने तदा दुर्ज्जयः। हिंसैर्जन्तुभूतैय राक्षसबलैर्देवासुरैय ज्वलज्-ञ्चालाञ्ज्यालजटालकोटिकुलिभालक्कारपाणिर्यथा॥ ध्यानात् खिन्नः स मन्त्री 'जडिमचयधनध्वान्तमुष्टिं ध्वसन्तं भाखन्तं मन्त्रराजं तर् िमिव जपेत् चित्तबीजात् स्फुरन्तम्।

सच्चानां खस्तिहेतो भटिति भगवतो रूपमालम्ब्य योगौ दृष्ट्वा दिक्चकपालान् 'बलिमितिकुलिशाबब्रमुद्रोऽय दद्यात् ॥

अँ इन्द्राय हौः यमाय हौः वरुणाय 'वि कुवेराय 'क 'ईशानाय त आग्नेये आ नैच्चत्ये न वायव्ये न चन्द्राय हुँ ऋर्ताय हुँ ब्रह्माणीये फट् वसुन्धराये फट् वेमचिचिगे खाहा सर्वभूतेभ्यः हा हा ही ही हँ हँ हैं स्वाहा---बलिमन्त्रः ।

> द्रतमिह्न भणित्वा साधनं यन्मयाप्तं कुश्लममलमास्तां तेन साप्तः सधर्माः । भवजलनिधिपारं गन्तुमाबइसेतु-प्रतिनिधिरतिद्ःखं (?) जीवलेाकचयस्य ॥

> > ॥ आर्थ्ययमारिसाधनं समाप्तम् ।

। इतिरियं पैर्ग्डपातिकभिक्षुगुर्खाकरगुप्तपादानामिति ॥

<sup>°</sup> AC घेस ।

\* C इन्द्राय।

' A चलि०।

3 AC 😴 1

273. नमः क्रमायमारचे। न दृष्टचित्ताखिलसौम्यभावाद्-ु विनेयमार्ग्धं सुखमात्रयन्ते । इति स्फुटं येन यमारिरूपं क्तं सदा तं प्रणमामि निघः॥ पराभ्यर्थनया तस्य साधनं क्रियते मया। क्तपालुर्दुष्करक्तते ऋपि नो वौक्षते बलम् ॥ सूत्वा श्रीमान् यमारिर्जगदिदमखिलं तत्स्वरूपं करिष्ये इत्येवं योगयुक्तः स्वकह्नदि तरगौ बीजमाद्यं च दृष्ट्वा। यूजां छत्वा जिनानां सुविंततकरुणस्तत्प्रभाभिः समन्तात् तेषामग्रे निविष्टस्तिश्ररगगमनं सर्व्वभावैर्विद्ध्यात् ॥ रतन्वयं मे शरणं सब्वें प्रतिदिशाम्यघम् । त्रनुमोदे जगत्पुखं बुडवोधौ दधे मनः ॥ श्रन्यलक्षणविरहादनिमित्तकारणस्य वैगुण्यात्। तर्काविषयं यसात् प्रणिधानं नास्ति सर्व्वच॥ 🗳 श्रन्यताज्ञानवजस्वभावात्मकोऽहम् । धर्मोदयग्रुषिरान्तश्चैत्यं विश्वाजवज्रमध्यस्यम् । तन्नर्भे हुँकुलिग्रं ध्यायात् श्रश्मिग्दले योगौ ॥ अ वज्रात्मकोऽहम्। तन्निर्मितंं वज्रधरं सविद्यं नीलारुणास्यं सितमध्यभागम् । वजासिराजीवसुरत्नचिह्रं वजासनस्यं सुविचिन्त्य सम्यक्॥

होःकारदयगर्भितमात्मानं च्यक्षरं स्फुटं दृष्ट्वा । निर्गतगभस्तिमण्डलपरिपूरितसर्व्वदिग्भागम् ॥ मुखेन तस्य प्रविभेद विधिज्ञः 'ततोऽच पद्मे द्रततां व्रजेच । तद्रिमयोगात् पितरौं विलीनौ दिग्देवतौगौतमिदं ततोऽच ॥ त्वं वजचित्त भुवनेश्वर सत्त्वधातो चायाहि मां रतिमनोज्ञमहार्थकामैः। कामाहि मां जनक'सत्त्व महाग्रवस्थी यदौच्छसे जीवितं <sup>क</sup>मज्जुनाथ ॥ त्वं वज्रकाय 'बहतत्त्वप्रियाङ्ग'चक बुडार्थबोधिपरमार्थहिताऽनुद्रशौँ रागेण रागसमयं मम कामयस्व यदौच्छसे जौवितं 'मज्जुनाथ ॥ त्वं वजवाच सकलस्य हितानकम्पौ लोकार्धकार्य्यकरणे सदा संप्रवत्तः । कामाहि मां सुरतचर्थ समन्तभद्र यदौच्छसे जीवितं मञ्जनाय ॥ त्वं वज्रकाय समयाय महाहितार्थ सम्बोधिवंग्रतिलक समतानुकम्पौ। कामादि मां ग्रानिधिं बहुरत्नभूतं यदीच्छसे जीवितं मञ्जुनाय ॥ ' AC तत् स्तोत्र• । \* AC सम्ब०। AC ave 1 <sup>3</sup> AB मजा॰। <sup>5</sup> AC • प्रियाय• । AC सब्द• । <sup>7</sup> Identical Ślokas also occur in supra 162-3.

69

ततो बुद्वान् गगनोदरस्यान् सञ्चिन्य ह्वनन्त्रसमुत्यिताभिः । तन्मुन्नर्थस्युत्यसमस्तदेवी-कराग्रनिर्म्मुन्नसरोजलेन ॥

गतकायवजस्वभावात्मकोऽहम् ।

ॐ धर्म्मधातुवज्रस्वभावात्मकोऽहम्। 'सिँ जँ खँ गँ तथा सँ सँ रँ चक्षुरादिषु भावयेत्। जः हुँ वँ होः तथा खँ रँ बाह्ये रूपादिके न्यसेत्। भूतेषु च यथा लेाँ माँ पाँ ताँ इति च। सम्प्रति वुँ आँ जिँ खँ हुँ इत्येभिः पच्चस्कन्धान् विशोधयेत्। चित्ते वाचि तथा मूर्धि हुँ आः ॐकारजान् प्रभून् वजाजचकमध्यस्थान् ध्यात्वा मन्त्र-मिमं वदेत् ॐ सर्व्वतथागतचित्तवज्रस्वभावात्मकोऽहम्, औ सर्व्वतथागतवाग्वज्ञस्वभावात्मकोऽहम्, औ सर्व्वतथा-

चोदनामुररीकत्य खमन्त्रार्थश्ररीरभात् । भावनाद्यहृदा युक्तो मङ्गलकलनात्मनि ॥ तच खदेवताकारान् बुद्धा तद्राध्मसच्चयैः । प्रवेश्य विधिवद् भूयात् यमारिरतिभौषणः ॥ कठोरबर्डिकण्ठाभः सव्यशुक्तारुणेतरः । कोधपर्यञ्जयोगेन विश्वाजरविसंस्थितः ॥ खाभविद्याधरास्वादरसायनमहासुखः । कडारोर्ड्वज्चलत्केशः पिङ्गभूत्र्मश्रुलोचनः ॥ फणौन्द्रवन्दनेपथ्यो म्हणालधवलदिजैः । मुद्ररासिधरः सब्ये वामे राजौवरत्नध्र् ॥ वाच्यवाचकनिर्म्मुतं सर्व्वं स्थिरचलादिकम् । हष्ट्वा बुद्वान् र्त्त्वयादेभिः सङ्गूतगुणसम्पदैः ॥ त्रि ेशे वजमहाज्ञान वजधातु महाबुधं । त्रि मे वजमहाज्ञान वजधातु महाबुधं । त्रि मे वज्ञाग्र घोषवज्र नमोऽस्तु ते ॥ वेरोचन महाग्रुह्व वज्ञशान्त महारते । प्रक्वतिप्रभाखराग्राग्र देषवज्र नमोऽस्तु ते ॥ रत्नराज सुगाभौर्थ खवज्ञाकार्श्वार्म्मल् । स्वभावश्रुह्व निर्लेप कामवज्र नमोऽस्तु ते ॥ वज्ञामित महाराग निर्व्विकल्प खवज्ञ ध्वे । रागपार्रमिताप्राप्त भाषवज्ञ नमोऽस्तु ते ॥ त्र मोघ वज्रसम्गूत सर्व्वाशापरिपूरक् । श्र द्वस्भावसम्गूत वज्रसत्त्व नमोऽस्तु ते ॥

मूर्धि तथा स्तनमध्ये नाभौ गुद्धे च चरणपर्थन्तं देव्या भवन्ति ॐ हुँ स्वा त्रा हाखानि बीजानि । हुँकार-जनितकुलिशं तनिर्मितगुद्धकमलया देव्या त्रनुराग-सुखितयाऽखिलगगनोदरवर्त्तिनो बुद्वान् ॐ सर्व्वतथा-गतानुरागेण वज्ञस्वभावात्मकोऽहं वज्ञाङाध्वनिभिर्बुद्वान् पद्मान्तर्विनिवेश्य च तत्प्रभोद्भवरूपाद्यैः स्वाभावतो बुद्वान् प्रपूजयेत् ॐ सर्व्वतथागतपूजावज्ञस्वभावात्मकोऽहम् ।

संसिक्तसर्व्वावयवः प्रभावान् कुलाधिपाधिष्ठितपद्मचूडः । ततोऽनुविद्यावयवेषु योगी कुलानि पञ्चाप्रततं विद्थ्यात् ॥

श्रौमद्यमारिसाधनम् ।

#### · AN (mai)

### ॥ क्रष्णयमारिसाधनम् ॥

यमान्तकं कुइं ऊर्द्धकेशं द्रष्णं षएमुखं षड्भुत्रं षट्चरणं महिषारूढं प्रत्यात्तीढस्थितं नरमुएडरुएडैर्विभूषितं त्रति-भयानकाकारं व्याघ्रचर्मानिवसनं दक्षिणे खड्रमुद्गर-वज्ञाणि वामे घण्टावज्रपाश्रमुषत्तान् धारयन्तं मुकुटे त्रक्षोभ्यं विभावयेत्। ततः समयमुद्रां बन्धयेत्। सम्पुटा-आत् बद्धा यङ्गुष्ठौ विकसितौ तर्ज्जन्योर्मध्ययुगटतीय-पर्व्वाणि भज्जयेत्। ॐ द्वौः द्वौः विद्यतानन हुँ हुँ फट् फट् साहा इति मन्द्रं जपेत्।

नमो यसान्तकाय ।

हुँबीजं निष्पाद्य मुड्रिपर्यन्ततः स्र्य्थस्यहुँकारनिष्पत्नं

### 274.

# ॥ श्रीमद्यसारिसाधनम् । । इतिः श्रीमङ्गलसेनस्य ॥

त्रनिलानलचकसंस्थं ध्यात्वा पच्चाम्टतं कपालान्तः। प्रखवोपेतं सार्चिस्वक्षरजप्तेन तेनैव॥ प्रौखयेत् खं परांत्र्वैव ततो मन्त्रं स्फुरन् जपेत्। प्रपूज्य संहरेत् चान्ते खयोगात्म्यं विसर्ज्जयेत्॥ इति रचनासङ्कलितं श्रश्रश्वहलयं तु यच्छुमं तेन। मङ्गलयुक्तो लोको लभतां 'जैनं परं श्रश्वत्॥

#### 275.

त्रादी ताव'नान्त्री सुखासनोपविष्टः साधको रक्ता'-कारनिष्यनं स्र्य्यमण्डलं खहृदि विभाव्य तदुपरि नौल-हुँकारं विन्यस्य हुँकाररफ्रिजयमान्तकादौन् गुरुंबुड-बोधिसत्त्वांश्वावलम्ब पुष्पादिभिः सम्पूज्य नमस्त्रत्व चिश-रगगमनादिकं कर्त्वा ग्रून्यतां भावयेत् 🕉 ग्रून्यता-ज्ञानवजस्वभावात्मकोऽहम्। तदनन्तरं रत्नाँकारजस्तर्थ-मण्डलेापरि हुँकारं तत्परिणतं वज्राङ्कितनीलदण्डं हुँका-राधिष्ठितं विभावयेत् हुँकाररभ्रिचोदितसर्व्वतयागत-प्रवेशपूर्व्वकम् । एतत् सब्वें परिणम्य यमारिं विचिन्तये-दात्मानं प्रत्यासौढपदस्थितं एकमुखं दिभुजं नौसवर्षे दक्षिणकरे वजाङ्कितोद्यतनौलदण्डं वामकरे तर्ज्जनौपाशं ह्नदि, एवम्भूतं यमारिं स्पुरत्संहरद्र्पं विश्वदत्तकमलेा-परि स्रय्यस्थमहिषारूढं भावयेत्। ततो भगवतो हृदि स्वर्थमग्डले हुँकारपरिगतं हुँकाराधिष्ठितं नौलदग्डं हुँकारनिर्गतरास्निना जगदवभाख पुनस्तचैव प्रवेशयेत्। रवं क्रमेग यावदिच्छं स्फुरणसंहरगं कुर्य्यात् समयादि-विधिपूर्व्वकम् । एवं दिचिचतुःसन्थं भावयेत्, ॐ ज्ञीः ष्ट्रीः विक्तानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा इति मन्त्रं जपेत्।

A omits. No द्वारं। AC • बुद्धसत्त्वा • ।

॥ कृष्णयमारिसाधनं समाप्तम् ॥

अन्तस्तुषार मपि येन दयावशेन सन्दर्शितं इठविनेयजनेषु रौट्रम्। विश्वोपकारविधिनाटकनर्त्तकाय तसी मम प्रगतिरस्तु यमान्तकाय ॥ त्रादौ स साधकवरः सुखदासनस्यो ध्यानालये सुरभिगन्धमनोभिंरामे। ध्यायात् समाहितमना हृदये खकौये रत्तारुतिप्रभवचग्डमरौचिबिम्बम् ॥ तस्योपरि स्थितसरभ्मिकनौखवर्ग-हुँकाररभ्रिभ्रत्रते जातयमान्तकादीन् । सम्पृज्य मानसविनिर्मितपुष्पधूप-दौपादिभिर्बहुविधैः प्रणिपत्य 'भक्त्या॥ कुर्व्वीत पूर्व्वज्ञतकल्पषदेशनादीन् श्रन्यं जगदखिलमामुखयेत् ततोऽपि । अ श्रन्यतादिवरमन्त्रपदेन कुर्य्यात् त्रात्मखरूपपरिभावनमादरेख ॥ रत्तार्हातप्रभवचण्डकरस्थनील-हुँकाररूपकुलिश्राङ्कितनीखदराउम् । <sup>'</sup>दर्ग्डस्यहुँकतिधरस्फुरदंग्रुजालं सञ्चोदिताखिलजिनानयनप्रवेशम् ॥ हट्वैतदेव निखिलं परिणम्य पश्चात् त्रात्मानमाशु परिंभाव्य यमारिरूपम्। <sup>1</sup> B • मच्चिया। <sup>2</sup> ANC • रम्ये। <sup>3</sup> B ० जाम०।

4 A भने। 5 B omits six lines here. 6 AC • भाष•।

#### 276.

अेग्गैनिवद्वधनपिङ्ग र्लफोरिंचक्रम् । सद्यो गलन्नर्शिरः क्षतलम्बिहारं त्राट्टाट्टहासरसनिर्ज्ञितमारसैन्यम् ॥ पश्चाद् विचिन्त्य भगवड्रृदयस्थितार्क-संस्थायिहुँकतिसमन्वितनी खदण्डम् । तत्रस्थ हुँकतिकरेरवभास्य विश्वं तत्र प्रवेश्ममिरेग् पुनर्व्विदध्धात् ॥ इत्यं क्रमात् स्फुरणसंहरणं यथेष्टं कत्वा पुनः समयपूर्व्वकमेव सर्व्वम् । सन्थ्याचतुष्टय मिदं सकर्लं विभाव्य खिन्नो यथाविहितमन्त्रजपं प्रकुर्य्यात् ॥ ' A सर्व्वे। ' ANC ० दिने०। ' AC ० इरित०, B ० फ्रेरु। ' B ० मिया

व्याघार्जिनां शुकसमादतगुद्धदेशं वक्तान्तराखविचखद्रसनाभुजक्रम् ॥ सद्विश्वपचकमलेापरि स्वर्थ्यपौठ-संस्थायिचर्र्डमद्विषाक्रमर्यप्रवीयम् । सम्बोदरं विकटदंष्ट्रमुखं च खर्व्वं मार्त्तराडमराडखतुखाप्रगयिचिने वम् ॥

कुडाप्टनागरचिताभरणं कपाल-

नौलाङ्गमेकवदनं दिभुजं सरोषं 'सब्ये करे कुलिशाङ्कितनौलदरण्डम् ॥ वामे करे तु हृदि तर्ज्ञनिपाश्युक्तं भुग्सश्रुजालकपिलौकतवक्तपद्मम् ।

'Ab ∘तन्त∘. B ∘मनव∘। °ANC मनवं। °Ab सञ्चत्•। 'Ab •प्रभावं

सत्त्वार्थहेतोर्बहिष्यरूपम् । नायं यमारि प्रखिपत्य मूर्धा जिखामि तत्साधनमिष्टहेतोः ॥ पूर्व्वं तु 'मन्त्री परिहृष्टचेताः सुखासनस्यो ऽय क्वतप्रतिज्ञः । हृन्यस्तहुँकारभवैर्विचिचैः पूजासमूहैरभिपूज्य नायान् ॥ कृत्वा च तेषां पुरतोऽय पाप-प्रकाण्रनादीन् परिभाव्य श्रन्यम् । समुद्भवं धूमसमप्रभं वै' धनुर्निमं मारुतमएडलं प्राक् ॥

277.

श्रीमन्तमन्तः'करुणामयं तं

॥ कृष्णयमारिसाधनम् ॥

फट् खाहा।

मैचीश्रियं यदिइ जातमगख्यपुख्यम् । तेनास्तु विश्वमखिखं भगवद्यमारि-रूपं भवेयमइमप्यचिराट् यमारिः ॥ तचायं मन्त्रराजः, ॐ ह्रौः ष्ट्रौः विक्तानन हुँ हुँ फट्

साधनमालायां

इत्वा यमारिभगवल्लघुसाधनं मे

44.0

'Ab संचिकं। 'Ab ० जं। 'ANAb पूळें। 'A सत्यं जन०। 'B भागैः। 'Ab ग्रस्तक०। 'B ० स्थितात्मान्।. 70

रँकारबीजप्रभवं चिकोखं रत्तं पुनर्माएडलमग्निं संज्ञम् । वँकारजं वारु एमएडलं तु घटोपमं शुक्लमधोमुखं च॥ **सँकार** जातं सुसमं सुपौतं माहेन्द्रविम्बं चतुरसरूपम्। **हुँसुँसमुङ्गतम**थाष्टश्रङ्गं सुनेरुराजं च यथानुं पूर्व्या ॥ विचिन्त्य चोपर्य्युपरि क्रमेग पूर्व्वोक्तवाखादिकमग्डलादीन् । पश्चाच हुँकारजवज्रभूमिं प्राकार सत्यज्जरमध्य भागे ॥ ग्रकारनिष्यन्नस्गाङ्कविम्ब-मध्यस्यधौःकार्जमञ्ज्वज्ञम् । ह्रदाम पुस्ताङ्कतरं कुमारं वीरं च सव्योद्यतचारुखड्गम्॥ पीतारुणाङ्गं सितपच्चचीरं सदजपर्य्यज्जमतीव शान्तम् । ध्यात्वा पुनस्तडुद्ये विधुख-धीःकारजातारुगमानुविम्बात् ॥ समन्ततो निर्गतरक्तभाभि-स्तैधातुनं व्याप्य सुसं स्थितांस्तान् ।

| <sup>1</sup> Ab भूतै∘।   | <sup>2</sup> ANCB •भास•।    | <sup>3</sup> A • विग्रीर्था • । |
|--------------------------|-----------------------------|---------------------------------|
| ⁴ C ०वदनं।               | <sup>5</sup> Ab जिनवो•ो     | <sup>6</sup> Ab विनेय०।         |
| <sup>1</sup> Ab चोद्ग• । | <sup>8</sup> Ab •सम्पत्ति•। | °AN বৰ্গবব্বিদাব                |

कोधांश्व विद्याजिनबोधिसत्त्वान् सच्चोद्य चानौय च भानुबिम्बे ॥ प्रवेश्य तस्मिन् सहसैकलोली-'भूत्वैव जातं पुनरेव स्वर्थे । स्पुरनायूखेरतिंभाखरं च रक्तं सुंविस्तीर्श्वतरं च तच ॥ हँकारजं रुष्णकरालवजं हुँकारगभें विविधांग्रुजालम् । ततस्तु संस्फार्थ 'जिनादिबोधि-सचान् पुनस्तैरपि षङ्गतिस्थान्॥ सचान प्रतिष्ठाप्य 'विनीय बोधा-वानौय सर्व्वान् कुलिग्रे प्रवेश्य। **त्रनन्तरं** तत् परिणम्य वर्ज थ्यायाट् यमारिं दिभुजैकवक्रम् ॥ वामे करे तर्ज्ञनिवज्रपाशं सव्ये करे 'चोद्यतवज्रदर्ग्डम् । उत्तान सम्पातियमं च याम्य-मारूढमालौढपदं महिष्यम् ॥ खव्वं च दंष्ट्राविकताननं च महोदरं चापि 'च लम्बजिह्नम्। त्रापिङ्गप्रम्यूर्द्धगमूर्डजातं बसुसुवं रत्ततराश्चयुग्मम् ॥

- <sup>6</sup> Ab सत्सा०।
- 3 B ददा.
- 6 AC •सस्तान•, Ab •संसार•
- \* Ab समये विबुद्धः।
- ' Ab स्म., B हु.।
- \* N इसम्बमुग्डा०।

सन्त्रासयन्तं परितः समस्तान् । सङ्घानग्रेषान् भुवनचयेऽपि ॥ एवं सदा ध्यानपरः स मन्त्री मन्त्रं जपन् राचिन्दिवं विश्रङ्कः । स्थित्वा ग्रमशानादिषु तत्त्वयोगात् सिध्यत्यवथ्यं 'समयौ विश्वडः ॥ संलिख 'यत्साधनमेतदाप्तं पुर्खं मया तेन यमारिवौरः । लोकोऽस्तु सर्व्वो जगद्यदुःख-\*सम्भारमारष्ट्यशौघ्रकारी ॥ ॥ कृष्णयमारिसाधनं समाप्तम् ॥

भौमं युगा न्ता निखदीप्तिदीप्तं भयक्करस्यापि भयं 'द्धानम् । उग्रं स्फुरदुबयमारिवन्दै-र्नतं च लोकोत्तरदेवसङ्घेः ॥ **त्रट्टाट्टहासेन सुरासुरादौन्** विद्रावयन्तं च महोग्रमार-

रूणां सरोवं स्कुटीललाटं 'इत्कारिनागाष्टकभूषिताङ्गम् । व्याघाजिनांशं च कपालशेखरं टाप्णं विं मुग्डावलिहारधारिग्रम् ॥

#### 278.

आदी तावनान्त्री करुणावान सुखासनासीनः पुरतो भगवन्तं यमदिषं पटादिगतमवलम्ब्य गुरुबुद्वबोधिसत्त्वांश्व दृष्टा नानापूजाभिः सम्पूज्य प्रगम्य च पापदेशनादिकं कुर्यात् । तदनन्तरं खभावशुब्रेत्यादिमन्त्रेण खभावशुडि-मधिमुच सर्व्वधर्मांनैरात्म्यं विभाव्य निजमन्त्रमुचारयेत् ॐ श्रन्यताज्ञानवजस्वभावात्मकोऽहम्। ततः स्वहृदये त्रकारजचन्द्रमण्डले नौलहुँकारं कचित् स्नर्थस्यं हुँकारं दृष्ट्वा तद्रश्मिभिविंद्यान् विमर्द्य यमान्तकाकारकोधांश्व सत्त्वार्थकरणप्रवणान संस्फार्थ्य फटिति तत्परिणामेन यमान्तकमात्मानं विचिन्तयेत् क्षणं चिमुखं षड्भुजं, कचित् षएमुखं षट्चरणं च, दंष्ट्राकराखवदन'मारक्तनयनं 'चक-खड्गम्षलधरदश्चिणभुजचयं वेत्तालौपरभुपाग्रधारिवाम-भुजचयं, खन्नमुद्ररवज्ञधरदक्षिणकरं वामे घण्टावज्रपाश-मूषलानि बचित्, ऊर्द्धपिङ्गलकेशमुग्डमालाविभूषित-मौलि[न]मष्टनागेन्द्रविरचिताभर्गं त्रशोभ्यमुकुटिनं विश्व-दलनमलोपरि स्वर्थमण्डले प्रत्यालीढपदस्थितमारत्त-प्रभामण्डलं विभाव्य स्तनान्तरचन्द्रमण्डले हुँकारं प्रयोत। कायवाक्चित्तमग्रङलेषु ॐ आः हुँ इत्यक्षरचयं सितरक्त-क्षणां यथाक्रमेग पश्चेत्। तदनन्तरं खह्वदौजनिर्मात-देवीभिरात्मानं 'सम्पूज्य संस्तुत्य च मन्त्रं पठेत् अ झौः झीः विक्रतानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा।

## ॥ कृष्णयमारिसाधनम् ॥

- ACBa ॰मारक्तवदनमारक्त॰। 'Ab
- <sup>3</sup> ANC देवतौमि०।
- \* Ab वच•। \* Ab संयोज्य।

279.<sup>।</sup> ॐ नमो यमान्तकाय ।

कपास मासिनं वौरं नागाद्याभर गोत्कटम् । नत्वा यमान्तकं नाथं जिखते तस्य साधनम्॥ सुखासने समासौनो हृत्यस्तनीलहँकतिः । तज्जपूजाविशेषैश्व 'विभुमये 'प्रपूजयेत् ॥ क्तवा 'तस्य पुरोदेशे 'पापादिदेशनादिकम् । निःखभावं जगत् सव्वं भटित्यां सोक्य सर्व्वतः ॥ हृदीजोद्भवचिह्नोत्यं प्रत्यालीढाड्विपञ्जजम् । स्कुटीभङ्गभौमास्यं पिङ्गलभ्मश्रमूईजम् ॥ विभिवैत्तैर्चजच्चिम्तीमदंष्ट्राकरा खिनम् । रत्ताशं च बहत्कुशिं नवनौलघनद्यतिम् ॥ मार्त्तगडनगडलस्थं च शिरस्यस्थिविभूषितम् । व्याघ्रचर्मां शुनं 'खर्व्वं सर्व्वगर्वापहारि गम् ॥ स्रर्थप्रभामहातेजःपुरिताशेषदिङ्मखम् । ज्यलञ्ज्यालावलीतीव्रयुगान्तवहिसन्तिभम् ॥ चकासिमूषलं भास्वदेत्तालीपर्भुपाशकम् । ंबिस्रार्गं षट्सु दिव्येषु सव्याव<sup>ल</sup>सव्यपागिषु॥ सरोषं भौममत्युत्रं यमारिं मारमईनम्। हुँकारापूर्णकर्ण्ड च ध्यायाट् भौतिविवर्ज्जितम् ॥

- AC पूजन् जपेत् ।
- 6 ANCB दुरित•।
- \* 🛚 खण्नं। 🛛 \* 🖪 ॰ पाण्रां।

<sup>8</sup> Ab सम्प्रज्य भक्तितो विभूं।

- Ab ततः।
- <sup>1</sup> Ab ৹ জিমিः।

10 ANCB सथोय•।

<sup>&#</sup>x27; This Sādhana is twice given in the MSS. A, N and C.

<sup>\*</sup> Ab मालं चौरं।

मनुसारेत्। तदनु रेफोाइवस्त्रय्थे हुँकारभूतवजमुझरं च सबगैजलाञ्छनं विभाव्य तज्जनितं वजभूमिं वजप्राकारं वजपंज्जरं च भावयेत्। तन्मध्ये चन्द्रमग्डलं द्विगुगस्वर-

प्रथमं इतमुखश्रौचादिको भावकः स्वह्नदि ऋकारज-चन्द्रे क्षण्ययँकारं विभाव्य तत्किरणैर्गुरुवुद्वादौनानौय सम्पूच्य पापदेशनादिकं ैविद्ध्यात्। ततो यँकार-माचात्मको योगौ श्रन्यतामामुखौकत्याधिष्ठाय च प्रणिधि-

विंश्रत्यर्श्वसहस्राणां मन्त्राणां मन्त्रवित् सदा । जपन्नव्ययचित्तस्तु लभते सिडिमौहिताम् ॥ पूर्व्वसेवाविधेश्वैष मन्त्रः सिध्यति मन्त्रिणाम् । कर्मानुरूपतो वर्णें नोक्तम<sup>1</sup>स्यातिविस्तरात् ॥ गुरूपदेशत स्तच चिन्त्यं वाञ्छितसिडये । ज्ञेयं च यत्नतो धौरैः कव्यान् पच्चापि सेवयेत् । बच्चुपद्दारयोगेन चतुःसन्थ्यं विधौयताम् ॥

इति जापमन्त्रः --- ॐ हीः ष्ट्रीः विकतानन हुँ हुँ फट् फट् खाद्या।

॥ यमान्तकसाधनं समाप्तम् ॥

#### 280.

'नमो यमान्तकाय।

' Ab •स्माभिर्वि•। ' Ab •सत्तचं। ' ANB विधेयमिति। ' Ab and B give the Namaskāra. ' Ab ध्यायात।

वर्श्यमयदाचिंश्रनाहापुरुषलश्चर्णोद्भूतं प्रज्ञास्वभावं समीध्य

**4**4€

तदुपरि अशीत्यनुव्यञ्जनविशु बिदिगु शित ड ढ द ध थ स युतकादिव्यञ्चनैदिंगुग्रैनिष्यनमपरं **श्रमिग्डसमुपायरू**पं स्फुरदनन्तदौधतिं ध्यायात्। तत'स्तद्भयनिष्यन्नस्त्व्ये नौंसहुँयँसमुद्भूतं नववारिवाइनीसं महोद्रं पिङ्गस्ततर-भूग्स्म प्रूर्द्ध के श्रं दे द्वोत्कटं खर्व्वपीनमहिषस्यं व्याघाजिनधरं स्गपतिचर्मात्तरीयं अतिभयप्रदं खश्ररीररश्मिनिर्मित-पञ्चकोधकतस्पुरगं ग्राभरगौकतफणिराजं विगलच्छताई-नर शिरः श्रेगौधरं षड्भुजं सव्यभुजैर्मु इरकरवाल -कुलिश्रधरं वामैस्तिभिस्तर्ज्ञनिकापाश्रमूषस्वधरं षएस्खं प्रथमं 'चोई च नीसं सितपीतरक्तकर्णा सव्येतरयोर्म्सु खं कमण्रः, सर्व्वाणि मुखानि रत्तवर्त्तुखचिनेचाणि षट्चरणं च पदाभ्यां प्रत्यात्तीढं 'दाभ्यां विरचितन्द्रत्यं अपराभ्यां छतसत्त्वपर्यं इं स्फुरदर्क्षमध्यसंस्थान् विद्यानामईयन्तं अष्ट-करोटौसुघटितभौषे गतरमुग्डमालाम् । तदनु देशँ जँ खँ लँ स्तँ सँबीजसम्भूताः छितिगर्भवजपाणिखगर्भस्रोकेश्वर-विस्तमिसमस्तमद्रनामानश्वशुषि कर्षे घार्षे जिह्नायां स्तनयोश्च नाभौ च चकाण्रनिरत्नाम्बुजसायकण्रतकोटिधरं दक्षिणकरैः वामकरेण तर्ज्ञनिमुद्राः सितद्रष्णपीतरत्त-श्यामशुकाश्वन्द्रस्थाः। तदनु शिरसि कण्छे हृदये काय-वचनचित्तस्याः चन्द्रमण्डलासौनाः ॐ-ग्राः-हुँसमावाः सितरक्तरुष्णवर्णां श्वकाम्बुजधारिणः सव्यैर्वामकरैस्तर्ज्ञनी-

' ANCAb य र ल व। <sup>3</sup> ANC omit ०नर०।

<sup>6</sup> Ab चोर्डनीलं।

<sup>1</sup> B ftai

- 2 ANCAb ः स्तद्रपरि।
  - 4 Ab out 1
  - \* NCB ताभ्यां।

  - \* Ab •रका•।

449

- \* B ww instead of uc uc !

- <sup>1</sup> C समयसत्त्वं।
- · A •कर्मा।

- <sup>b</sup> B ० नी **व** ० ।

- A वष्वसः ।

### 281.

त्रादौ तावत् सुखासनोपविष्टः साधको रक्ताकार-निष्यनं स्र्यमण्डलं खहृदये विभाव्य तद्परि नौलहुँकारं विन्यत्य हुँकाररण्मिजविद्यारिं गुरुबुबनेधिसत्त्वांश्वावलम्ब्य पुष्पादिभिः सम्पुज्य नमस्तुत्य चिश्रर्णगमनादितं क्रत्वा श्रन्यतां भावयेत्, ॐ श्रन्यताज्ञानवज्रस्वभावात्म-कोऽहम् । तदनन्तरं रत्ताकारज स्वर्थमण्डलोपरि हुँकारं तत्परिणतं वज्रं हुँकाराधिष्ठितं विभावयेत्। हुँकाररभ्रि-चोद्तिसर्व्वतयागतप्रवेशपूर्व्वकमे'तत् सर्व्वं परिणम्य विधा-न्तनं विचिन्तयेत् त्रात्मानं प्रत्यासौढपदस्थितं एकमुखं हिभुजं नौचवर्षं वामकरेख तर्ज्ञनिकां पार्थ दक्षिण-करेंगोद्यतवज्ञं भयानकं पिङ्गलोर्द्धकेश्रम् । ततो भगवतो हृदि स्वर्थमण्डले हुँकारपरिणतं हुँकाराधिष्ठितवज्ञं

# ॥ इति यमान्तकसाधनम्॥

मुद्रा ध्येयाः। ततो हृदीजरम्मिभिर्ज्ञानसच्चमानीय 'सम रसतां विभाव्याक्षाभ्यमासिनमात्मानं चिरं भावयेत खेदे तु मन्त्रं जपेत्। तचायं मन्त्रः— ॐ हीः ष्ट्रीः विक्व तानन हुँ हुँ 'फद फद खाहा। ततो विसट चोत्तिष्ठेत्।

एवम्भूतं विघारिं स्पुरत्संहरद्रूपं विश्वदत्तकमलोपरि स्रर्थस्यं भावयेत्। समयादिविधिपूर्व्वकं एतद् दिचिचतुः-सन्थ्यं भावयेत्। ॐ आः विघान्तज्ञत् हुँ।

॥ विधान्तकसाधनम् ॥

282.

नमो यमान्तकाय ।

ॐ इन्द्राय हीः, यमाय घ्रीः, वरुणाय विं, कुवेराय ह, ईशानाय त, अभये आ, नैर्च्चतये न, वायवे न, चन्द्राय हुँ, अर्काय हुँ, ब्रह्मणे फट्, वसुधाराये फट्, वैमचिचिणे 'खा, सर्व्वभूतेभ्यो हां, ही ही हुँ हुँ हेँ हेँ खाहा। बलिमन्त्रः। यत् 'खाद्यते तत सर्व्व यमारये देयम्।

॥ [ यमान्तकस्य बल्तिमन्त्रः ] ॥

- । NC विं।
- <sup>3</sup> ANC वेस• ।
- B खाइरा।

- <sup>2</sup> B ब्राइससे। 4 B स्वाद्या।
- <sup>6</sup> N खाद्यं।

#### 283.

पूर्व्वोक्तविधानेन चन्द्रमण्डलोपरि पौतमैँ कारपरिणतं विश्वकमलस्थितं चिमुखं चिनेचं चतुर्भुजं छष्णभुक्त-दक्षिणवाममुखं सुवर्णगौरं सत्त्वपर्यक्तिणं व्याख्यानमुद्रा-धरकरद्वयं अपरदक्षिणवामभुजाभ्यां वरदपुष्पित-नागकेश्वरमञ्जरीधरं नानालक्कारधरमात्मानं मैचेय-रूपमालम्ब्य मुद्रां बन्धयेत् । 'इस्तद्वयेन प्रथक् मुष्टिं बद्धा तर्ज्जन्यौ अङ्गुष्ठमध्यों त्यापिते पुष्पाकारेण मौलयेत्। ततो जापमन्वः अर्थ मैँ मैचेय स्वाहा ।

## ॥ भैनेत्रेयसाधनम् ॥

#### 284.

#### नमो जम्मलाय ।

पूर्व्ववत् श्रन्यतापर्य्यन्तं विचिन्त्याष्टदस्तविश्वपद्मोपरि चन्द्रे जँकारजं भगवन्तं जमासं ध्यायात् सुवर्णवर्णं सम्बोदरं सर्व्वासङ्कारधरं वामदक्षिणहस्ताभ्यां नकुस्ती-बीजपूरकधरं रत्नसमावमुकुटं उत्पत्तमासाधरम्। पूर्व्वादि-दत्तेषु 'माणिभद्रपूर्णभद्रधनद्वैश्ववणान, आग्नेयादिद्रेषु केलिमासौविचिचकुं एडसौंमुखेन्द्रचरेन्द्रान, तथा यथोक्त-

' C स्तन•। ' B • स्विते। ' This Sädhana is given twice in B.

\* ANC मगा. \* ANC of प्रतिकु. • N • सखे. ।

क्रमेण तेष्ठेव च वसुधारा'चिचकाखिदत्तासुदत्तात्रार्था-सुभद्रागुप्ता देवीसरस्वतीत्वेता यहिष्यश्विन्तनीयाः । वसु-धारा तु जम्भलसहिता सर्व्वा यक्षिण्यो वसुधारावत् यशास्तु जमालवत् एवं ध्यात्वा जपेनमन्त्रम् । तच यक्षमन्त्राः— ॐ जमासजर्तेन्द्राय खाहा। ॐ माणि-भद्राय खाहा। ॐ पूर्णभद्राय खाहा। ॐ धनदाय खाहा। ॐ वैग्रवणाय खाहा। ॐ केलिमालिने खाहा। ॐ विचित्रकुण्डलिने खाहा। ॐ मुखेन्द्राय खाहा। ॐ चरेन्द्राय खाहा। ऋष यशिणीमन्ताः---ॐ वसुधांरिग्ये स्वाहा। ॐ चन्द्रं काल्ये स्वाहा। ॐ दत्तायै खाद्या। ॐ सुदत्तायै खाद्या। ॐ आय्यायै खाहा। ॐ सुभद्रायै खाहा। ॐ गुप्तायै खाहा। ॐ देव्ये खाहा। अ सरखत्ये खाहा। रवं ध्यायतां जपतां चिसन्थ्यं त्रष्टौ शतानि जलचुलुकानां प्रयच्छतां चैलोका-राज्यं ददाति । प्रातरका करुदितेन जलमध्ये जपतां अक्षयधनसम्हिभवति । अय सुवर्णादिपचे वसुधारां यश्चिणीसहितां दितौयपत्रे भगवन्तं जमालं यहीः परि-वतमालिख सम्पुटीकवाराधयेत्। अष्टौ महासिडीरपि ददाति ।

### ॥ इति जमालसाधनम् ॥

- <sup>1</sup> B ॰चन्द्रकान्ति॰ ।
- <sup>3</sup> C चले०।
- <sup>ь</sup> B ०कान्त्ये।

- <sup>\*</sup> AC ৹স্বকা০।
- \* B •रिगौ।
- <sup>6</sup> NC ०तकी०।

#### 285.

श्रन्यताभावनानन्तरं ईषट्रत्तचन्द्रमण्डले यक्षणकटक-मष्टदर्खपद्माकारं तन्मध्ये वँकारेख वसुधारां पौतवर्षां धान्यमज्जरीहस्तां वरदां सर्व्वालङ्कारभूषितां ऋष्टयधिगी-परिष्टताम् तद्यया, भद्रा सुभद्रा सुनन्दां गुप्ता सुगुप्ता सरस्वती आर्था चन्द्रकान्ता चेति। एताभिः परिवृता महादेवी तस्या भगमध्ये जँकारजं जमौलं वसुधारा-ऽऽलिङ्गितं सम्पुटबोधिचित्तविनिर्जातं रत्नसमुन्नतइस्तं प्रव्यक्तं भावयेत्। ऋरणकाले भगवतः पूर्व्वस्यां दिशि नौचवर्षे माणिभद्रं दक्षिणस्यां दिशि पौतवर्षे पूर्यभद्रं पश्चिमायां रत्तं वैश्रवणं उत्तरस्यां रत्तं धनदं ग्रग्निर्चत-वायव्येशानकोगेषु नीलं पूर्णं सुपूर्णं पीतं केलिमालिनं रक्तवर्णं मुखेन्द्रं ग्र्यामवर्णं चरेन्द्रम्--- 'सुवर्णवर्णं पञ्च-किरौटिनं दक्षिणहस्ते बौजपूरकं वामहस्ते रत्नप्रवर्धि-नकुलीधरं स्फुरत्पच्चतथागतं श्रह्वभुग्डपद्ममुग्डे महा-निधाने रत्नाद्मप्रवर्षमाखे खग्रहं पाददेशे चिन्तयेत् पौत-वर्षे श्रीजमालनाथं नीलेत्यलमालाधारिणम्। सव्वें चैते त्रष्टयश्चिणीभगमध्यस्थिता रत्नप्रवर्षमाणा जन्मलसदशा भावनौयाः। पूर्व्वदारे धनदमहाधनदौ दक्षिणदारे यसमहायसौ पश्चिमदारे केलिमहाकेलिनौ उत्तरदारे पूर्णं सुपूर्णों। एती नमी लम्बटपणी लम्बोदरी रत-प्रवर्षको । तता मूर्धि माणिभद्रं चक्षुदये वैश्रवणं वक्रे

ं B नन्दासनन्दा०। <sup>8</sup> BN सवर्षे । \* ANC Haro 1

4 C ॰ सचापूणौं।

५ूई२

मुखेन्द्रं स्तनान्तरे पूर्णभद्रं नाभौ धनदं ऊरुभ्यां केलि-मालिनौ विचित्रकुर्र्डलिनौ पाददये इति देवतान्यासः । अक्षरन्यासस्तु अर्थं मूर्धि ज्लुँ ललाटे व्लुँ कर्षयोः इा मत्तनप्रष्ठे अ मणि बन्धे ज्लुँ इत्तमध्ये ज्लुँ सर्व्वाङ्गुच्यये सः सर्व्वाङ्गुलीमुले। ॐ जमालजलेन्द्राय स्वाहा। ॐ उल्ँ उल्ँ खाइेत्युदकमन्तः। तथा तर्ज्ञन्यां माणिभद्रो मध्यमायां पूर्र्णभद्रो च्रनामिकायां धनदः कनिष्ठायां वैश्रवर्णः इस्तपार्श्वे मुखेन्द्रः 'विचित्रकुराडलिनी अङ्गुष्ठे मणिबन्धे केलिमालिनी। एतद्षरन्यासं इस्ते छत्वा प्रातर्व्वजोदकादिपच्चाम्टतं तदभावे वजोदकमप्युदक-मिश्रचुलुकेन पीत्वा इस्तेनादायाष्टोत्तरश्रतचुलुका देया-स्तिसन्थम्, ऋचिरादेव सिध्यति। ॐ ज्लुँ व्लुँ सः इत्युचार्य उदकचुलुकानि देयानि। एवं इते यदि न सिध्यति तदा श्रीवज्ञहुँकाररूपमात्मानं ध्यात्वा जम्भलप्रतिमां विषराजिकालवणधुस्तूरपचरसभ्मश्रानाङ्गारैर्लेपयित्वा त्रातपे शोषयेत्। पश्चात् आशानामौ तापयेत् कुद्दो नियतं मिछाति ।

## ॥ इति 'विस्तरजमालसाधनम् ॥

- ' ANC ऊँ। ' ANC च्लुँ।
- NCB चिविक्त०।
- \* ANC •पद्मे जाँ।
- ' AN ह, C जुं।
- <sup>6</sup> B जम्मल•।

- <sup>3</sup> ANCAb ब्रतीयस्य ।
- ' ANC ०सुजकीन।
- <sup>2</sup> Ab •धानमेव किन्तु।

पूर्व्वोक्त विधानेन हृदीन्दुमध्ये बीजं हितीयस्य तृतीयं पौतवर्णे ग्रन्यदेवेनाकान्तं त्रर्डेन्दुशिरसिभूषितं तेनैव बौजनिष्पनं श्रीजमासं पौतवर्षे दिभुजं दक्षिणहत्ते बीजपूरकं वामहत्तेन रत्नप्रवर्षमाखनकुसौधरं पञ्चबुड-किरोटिनं पददयेन श्रङ्खमुग्डपद्ममुग्डौ महानिधानावा-कान्तौ नौसोत्पसमासाधरं सर्व्वासङ्कारभूषितं जमास-रूपेणात्मानं भावयेत्। स्वयुष्ठेऽपि प्रविश्रन्तं नानारता-दिप्रवर्षमाणं त्रात्मानं चिन्तयेत्। ततो मुद्रां बन्धयेत्। इस्तदयेन मुष्टिं बद्धा मध्यमामध्यमतृतौयपर्व्वभग्ना इति

287.

## ॥ त्रामायान्तरेख जमालसाधनम् ॥

श्रन्यताभावनानन्तरं स्वर्ये पीतजँभवं जमालं चिमुखं षड्भुजं त्रक्षोभ्यजटामुकुटिनं दक्षिणविभुजैः मातुलुङ्गा-ङ्ग्र्श्वाणधरं प्रथमवाम'भुजैकेन वामपार्श्वस्थितप्रज्ञालिङ्गि-तमपरवामभुजाभ्यां सपाण्रनकुल्तीकार्म्मुकधरमात्मानं निष्पाद्यायतस्तद्र्पं ध्यानेनारोष्य तच्छिरसिं महावजधरं तदुर्व्येगाभिषेचयन् वज्रोदकमष्ठोत्तरश्रतचुलुकं ध्यात्वा पातयेदिति । अ जमालजलेन्द्राय खाहेति मन्त्रः ।

# ॥ संक्षित्तजमालसाधनम् ॥

धनं मे देहि खाहा।

बौजपूरकं बीजगर्भ तद्राध्मभिरनेकविधसच्चार्थं छत्वा जमालं हेमवर्शे पञ्चबुडरत्नमुकुटिनं तत्परिणामेन दिव्यवस्ताभरणं दिभुजैकमुखं बीजपूरकधारिदस्त्रिणकरं नानारत्नोन्नारिमुखनकुसीवामकरं नीसेत्रियसमासाधरं उभयपार्श्वावस्थितरत्नमञ्जरीवर्षयक्षदयं चरणाधःस्थापित-रतनम्झरौघटमनेकरभ्रिमालाकुलमात्मानं प्रविचिन्त्य ॐ जमासजसेन्द्राय स्वाहा इति मन्त्रं जपेदिति। इस्तदयेन मुष्टिं कत्वा मध्यतृतीयपर्व्वभङ्गेन मुद्रया ह्नलग्उमूर्धोर्षायां दद्यात्। प्रातरप्येवं भाटिति ध्यात्वा त्रष्टोत्तरग्रतजलाञ्चलिमनेन दद्यात्, अं जमालजलेन्द्र

॥ संक्षिप्तं श्रीजमालसाधनं समाप्तम् ॥

288.

पूर्व्वोक्तविधानेन हृदि विश्वपद्मचन्द्रे पौतजँकार'-निःस्टतरभ्रिमिर्भुडादौन् सम्पूच्य पापदेशनादेरुत्तरकालं श्रन्यतामामुखीक्रत्य तसिन्द्रेवावस्थाने विश्वपद्मचन्द्रे जॅभवं

मन्त्रेग भट्टारकायाष्टीत्तरणतमुदकचुकुतं देयम्। पश्चात् पूजां कत्वा मन्त्रं जपेत्। ततः सिंडिर्महाधनदपतिर्भव-तौति न संशयः।

जमालमुद्रा। ॐ जमालजलेन्द्राय खाहा--- अनेन

### नमोऽग्रेषसम्पत्तिदश्रीजन्मलाय ।

प्रथमं तातनान्त्री सर्व्वपदार्थान् स्वदेहं च श्रून्यं विभाव्य तदनन्तरमौषद्रक्तचन्द्रमण्डलं प्रज्ञोपायमयं तदेव यक्षणकटं अष्टदलपद्माकारं तन्मध्ये वँकारेण वसु-धारां पीतवर्णां धान्यमञ्चरीहस्तां वरदां सर्व्वालङ्कार-भूषितां ऋष्टयश्चिणीपरिष्टताम्---तद्यथा. भद्रा सुभद्रा गुप्ता सुगुन्ना देवी सरस्वती आर्या चन्द्रकान्ता च--- एताभिः परिंटता महादेवी तस्या भगमध्ये जँकारे खात्मानं पच्च-बुड्वकिरौटिनं दक्षिणइस्ते बौजपूरकं वामे नकुसौधरं पञ्चतथागतानपि रत्नादिप्रवर्षमार्गान् पाददयेन प्रज्ज-मुग्डपद्ममुग्डो महानिधानौ रत्नादिप्रवर्षमागौ स्वयह-देशे विचिन्तयेत्। पौतवर्णं नौचेात्पलमालाधरं श्री-जमालनाथं वसुधारालिङ्गितं बोधिचित्तविसर्ग्धनिर्यातं रत्नसमुद्दव्याप्ताग्रेषाकाणं विभावयेत् । 'क्षरणकाले पूर्व्वस्यों दिशि नौलवर्णे पूर्णभद्रं, दक्षिणस्यां दिशि पौतवर्षे 'वैश्रवर्ष, पश्चिमस्यां दिशि रक्तवर्षे धनदं, उत्तरस्यां दिशि पीतवर्शं माणिभद्रं, आग्नेय्यां दिशि रक्तवर्णे विचित्रकुण्डलिं, नैर्फ्टत्यां नीलवर्णे केलिमालिनं, वायव्यां पौतचरेन्द्रं, ऐशान्यां पौतमुखेन्द्रं, सर्व्वे चैते अष्टयश्चिणीभगमध्ये स्थिता रत्नप्रवर्षमाणाः जमाल-सहश्रा भावनीयाः। पूर्व्वदारे धनदमहाधनदी नमी

Ab Tto I

<sup>2</sup> AC धनदं।

लम्बटषगौ रत्न'वर्षकौ दक्षिगदारे पद्ममहा'यद्मौ पश्चिम-दारे केलिमहाकेलिनौं उत्तरदारे पूर्णसुपूर्णौं, एतेऽपि लम्बद्ययाः । जमालनायस्यानुलेामेन मन्त्राक्षरादिन्यासं कुर्य्यात्। ॐ शिखायां जं मुखे भस्त भुजदये ज हृदये लें नाभौ द्राय जरुहये खाहा जानुहये चेति। मूर्भि •माणिभद्रस्तु चक्षुईये वैत्र'वर्णः तथा मुखेन्द्रो मुख-संस्थितः पूर्णभद्रः स्तनान्तरे नाभौ धनदो यहाः जरुद्वये केलिमाली पाददये विचित्रकुएडलिः सर्व्वाङ्गेषु चरेन्द्रकः जमालनाथः खाता, एवं ध्येयः। अधुनाक्षरन्यासः---ॐ मूधि 'ज्सुँ सलाटे 'आ नर्गदये सः मस्तकप्रष्ठे विन्यसेत्। इस्तन्यासोऽधुना कथ्यते। देवताभिरश्चरैस्तु अ मणिवन्धे 'ज्लुँ इस्तमध्ये ब्लुँ सर्व्वाङ्गुल्यये सः सर्व्वाङ्गुसौमूते। ॐ जम्भसजनेन्द्राय खाहेति प्रतिष्ठा कर्त्तव्या तर्जन्यां माणिभद्रः पूर्णभद्रस्तु मध्यमायां **अनामिकायां 'धनदः कनिष्ठायां वै**अवगर्साया मुखेन्द्रो इस्तपार्श्वे मणिबन्धे केलिमाली अङ्गुष्ठे विचित्र-कुण्डलिः तर्ज्ञन्यङ्गुष्ठयोस्तु चरेन्द्रकः इस्तमध्ये जमाल-जलेन्द्रकः। वजोर्दकादिपञ्चास्ततं तदभावे वजोदक-मपि उदकमिश्रचुलुकेन पौत्वाऽष्टोत्तरशतचुलुकानिः देयानि चिसन्थम् । अचिरादेवासौ जमालसदृशों भवति,

<sup>1</sup> C ब्वर्षशौ। <sup>2</sup> ANCAb ब्पद्मकौ। <sup>3</sup> AC केलिमालिनौ। <sup>4</sup> B and Ab sometimes write ब्सनः for ब्वशः। <sup>5</sup> AC ऊट। <sup>6</sup> B फ्लुँ। <sup>7</sup> AC क्रुँ। <sup>8</sup> B ई, NC फ्लुँ; A omits: <sup>9</sup> AC नन्दः। धनकनकसम्बद्धः प्रथिवौं द्रव्यपूर्णां करोति। ॐ ज्सुँ ग्सुँ सः इत्युचार्य्य चुसुकादि देयानि । त्रसिब्वे सति श्रीवज्ञ-हुँकारमात्मानं ध्यात्वा जम्भसप्रतिमां विषराजिका-निम्बपत्रं धुस्तरकश्मशानाङ्गारैः प्रसिख्य ध्यायात् । तयातपे शोषयेत्, पश्चात् श्मशानामौ तापयेत् । कुद्वोऽपि नियतं सिद्वो भवति ।

॥ श्रीजमालसाधनं समाप्तम् ॥

### 290.

अनामिकाग्रे पौतजँकारं ध्यात्वा म्टदादिकुर्एडे च जम्मलं ध्यात्वा अनामिकामूले पानौयधारामन्यइस्तेन पातयन् स्तनमस्तक रुव पतन्तौं जँकारमष्टोत्तरज्ञतं जपं विचिन्तयेत्।

। धाराजमालोपदेशः ।

दक्षिणकरे चन्द्रस्यवुँ आदिपञ्चबौजपरिणतपञ्चतथा-गतान् ध्यात्वा तांखन्द्रेण सह द्रवौक्तत्वा अग्रतो जँभवं जमालं प्रसिद्धं निष्पाद्य पूर्व्वोक्तद्रवेण तच्छिरसि उदकेन सहाष्टोत्तर्ग्रतं विरलतर्ज्ञन्यर्धमुष्टिइस्तेन चुलुकं पातयेद्ग्रेषसम्पत्तिर्भवतौति ।

। जमासस्वोपदेशः ।

जिनो वैरोचनो खातो रत्नसम्भव एव घ। अमिताभोऽमोधसित्तिरस्रोभ्यश्व प्रकौर्त्तितः॥

- <sup>6</sup> A वामनाका•।
- <sup>3</sup> A जम्भलखरूपं।

- 2 AN 501
- 1 N sio, AC suro I

- B वर्षें।
- <sup>6</sup> C सिवालपनां।

चन्द्रमग्डलमध्ये हुँकारेग नवारवज्ञं तनाध्ये इन्द्रगोप-समानहुँकारात् पूर्व्वोक्ताकारमन्वेग जमालनायं खहृदि प्रविशन्तं उच्छुष्म डिमारूपं अविद्वकर्षे छष्णवर्षे पिङ्गोर्ध-केशं वामनाकारं क्रतस्वकुटिनं दंघ्नांवन्तं रत्नसमाव-मुकुटिनं ऋष्टनागाभरणभूषितं 'वामकरेण रत्नादिक-मुद्रिरन्तीनकुलीधरं दक्षिगेन रक्तपूर्णकपालधरं दक्षिग-शिरःकनकवर्णनानालङ्कारभूषितं पतितधनदं पद्वा-मवष्टभ्य रतन्च्छटादिकमुझिरयन्तं स्फुरद्रीझमाला-कुलमात्मानं विचिन्त्य उच्छुष्मकं दक्षिणकरे ॐकारज-श्रकटकं वँकारजभद्रघट मिव ढालयन्तं इस्तमध्ये जंकारं

### 291.

ॐ ग्रः इति ग्रावाह्य खहृदि 'ग्रकारपरिगत-

# ॥ [जम्भलस्य चुलुकदानविधिः] ॥

इन्दौ दक्षिणपाणिस्थे पञ्चाक्षरसमुद्भवान् । ध्यात्वा तथागतान् पञ्चद्रवरूपान् विभावयेत् ॥ जमालं जॅंकतोङ्गतं ध्यात्वा चुलुकमादरात्। तनान्वं जहा पयसां दद्यादष्टोत्तरं शतम्॥

वर्णा अमीषां सितः पौतो रत्तो इरितमेचकौ । बोध्यक्नी वरदो ध्यानं मुद्रा च्रभयभूस्पृशौ ॥ तयागतानां बीजं व्ँ त्राँ जिँ खँ हुँ।

त्रिश्व कोपादिव जम्म लोऽसौ उच्छुष्मरूपं भयदं चकार ॥ नत्वा तं जमालं नाथं सर्व्वाण्रापूरकं लघु। डिमारूपं महावौरं वक्ष्ये तत्साधनं स्फुटम् ॥ ॐ त्रः त्रावाद्य पश्चात् खहूदि च पुनर्जातपूर्थेन्दुमध्ये ध्यायाद् वज्रं नवारं स्फुरदमलकरं झण्णहुँकारजातम्। जँकारादिन्द्रनौलात् कुलिण्रवरटके रुग्मिजालं खपूरं सर्व्वेरुच्छुष्मरूपं दिभुजमय मुखैकं भावयेत् कोधमूर्त्तिम्॥ मेघाभं डिमादेहं झतस्कुटिमुखं कुड्वटत्तान्तनेचं स्थूलाङ्गं झण्णवर्थें वसनविरहितं घोरदंष्ठाकरालम् ।

292.

का चित्तरतिः सुगतस्य हत्तेः ।

दारिद्युदुःखाइतमानसानां

## ॥ उच्छुष्मजम्भलसाधनम् ॥

तर्ज्जन्यां भकारं मध्यमायां लकारं अनामिकायां जकारं कनिष्ठायां लेंकारं 'ज्येष्ठायां द्राकारं मण्डिन्से यकारं ततः ॐ स्वाहाकार इति मन्त्रन्यास-भावनाक्रमः। मुखमभिमन्त्य जलं दद्यात्। ॐ ञ्लुँ ब्लुँ. स्वाहा, उदकचुलुकदानमन्त्रः। ॐ रेन्द्राणि मुखस्रमरि स्वाहा। हस्तान्भुखं मुखाद् इस्तं तन्मुखे दापयेत्। रवं 'क्रियया सर्व्वसत्त्वदारिद्युदुःखच्छेदार्थे जमालं भावयेत्। जम्भत्त रव भवतौति।

। ANC ०वरे०। °AC खाकम्प्या•। °A पुष्यस्व। •AC नान्धचित्तं। °AC ०दिति। •AC ०ग्राहाः। °AN ०ज्ञनाय०।

## ॥ उच्छुष्मजमाल'साधनं समाप्तम् ॥

प्रातश्व काकघोषे सुविमलसलिलं शौतलं यः प्रयच्छेत्। स स्यादुच्छुष्मतुल्यो इरति स तु दृशा सर्व्वदारिद्युदुःखं निर्विघ्नो वित्तनाथः प्रभुरिव जगतां बुद्वक्तयैर्कंदश्रः ॥

रवं षएसासयोगादविरतमनसा भावयेद् भक्तचित्तः पात्रस्र काकधोषे मविमलमलिलं शौतलं यः पयक्केत।

श्रतचुलुकम्— जम्भलाय च षण्मासान् आडो दद्याद् जपे दिपि । दत्त्वा तोयं तमानौतं सम्पूज्यैवं विसर्ज्ञयेत् ॥

ॐ उसुँ खाहेति मन्त्रेग मुखे क्षिप्तोदवचुलुवं तदाक्षय मुखात् तोयं इस्ते कत्वा सुखं पठेत्---ॐ रेन्द्रागि मुखस्रमरि खाहा। पुनरनेनैव मन्त्रेग्र अष्टोत्तर-

सन्धी बामरतासितं सुरवधूयसाङ्गं नाभ्यर्चितं बीजन्यासपरं धनदराजं वा(?)दानाय दत्तं शुभम्॥

नैःस्वं दुःखतमो इरन्तमखिलं रत्नत्विषा देहिनां विष्णुब्रह्महरेन्द्रदैत्यमुनिभिः <sup>३</sup>पूज्यं च लेाकाधिपैः ।

रक्तापूर्णकपालपानमलसं सम्मोद्रोमाञ्चितं रत्नोज्ञारमुखौं निपौद्य नकुलौं वामेन इस्तेन [वै]॥

घोरापौततनुं गदाकरमधो वत्नं च रक्तोद्वमं, 'त्राकम्याङ्घियुगेन भूतलगतं रोषात कुवेरं स्थितम्।

ढोच्चाविइत्रुतिं वै कुपितफण्णिधरैं रष्टभिर्भूषिताङ्गं खर्व्वं पिङ्गोर्द्धकेशं स्फुरदनलरुचिं वज्रमालाप्रमं च॥

<sup>3</sup> AC विभ्रालि॰। <sup>5</sup> AC ॰मक्तरु॰।

<sup>1</sup> C •रसं।

' AC यन्म•। ' AC सुदृष्टं।

शौचं विधाय शुचिवस्त्रसुगन्धिगाचो मन्त्री सुखासनगतः परिभाव्य मैचौम् । कारुग्यमोदसद्पेष्ठग्रश्रयतादि सर्व्वं विधानसहितं परिश्रुद्ववृद्धिः ॥ ॐ ऋः इति प्रथमतः सितरत्तवर्णं त्रावाह्य चाश्ररयुगं खहृदीन्दुमध्ये। सच्छामहुँकतिभवे च नवारवजे विस्पष्टहुँकतिग्रहं गगनाङ्गनस्वम् ॥ हुँबौजकात् स'रसकुक्कमसन्निकाण्रात् पूर्व्वोदितेन पटुमैन्त्रवरेख नायम्। उच्छुष्मकं विकचनीससरोजकान्तिं पिङ्गोर्द्धकेश्रमणिकाञ्चनचित्रमौलिम् ॥ सदासनाक्षतिमविद्यसुकर्णपाशं बालं विसारिनवचन्द्रकला सदंघ्रम् । रत्नेश्र शेखर कमष्टफ शौन्द्रभूषं मूर्ज्ञान्तरत्ननकुलौस्तवामपाणिम् ॥

293.

तं जमालं चरणनम्रसुरासुरेन्द्रम्।

र्दारिद्युदावदह्ननं सृतयोऽपि यस्य ॥

वन्दे विश्व, बगु गरा शिम चिन्त्यमू त्तिं

निर्वापयन्ति मणिकाञ्चनवस्त्रवर्षे-

साधनमालायां

संपूर्शलोहितकरोटिगतान्यपाणिं त्राक्रम्य पादतलकेन 'निषसरूपम् । स्वर्णांद्रिकान्तिम**खिकाञ्चनचित्रवेशं**् रतच्छटावमथुचर्व्वितभौमवक्रम् ॥ सव्याभिपातिधनदं प्रविशन्तमीश्य योगौ भवेद् भटिति जमालरूपमेव। बाढं स्फुरदद्दस्तराम्मिवितानशोभः शान्ताशयस्तदनु दक्षिणपाणिपद्मे ॥ हुँका रबीजं प्रथमं<sup>∗</sup> विभाव्य वँकारजं भद्रघटान्तमध्यम् । मध्ये करस्यास्य जकारबीजं म्भकार्कं तर्ज्जनिकानिषसम् ॥ मध्याङ्गुलीपौठगतं लकारं **त्रनामिकान्यस्त जकार**बौजम् । कनीयसी चाङ्गलिकात्रितं तु लेंकारकं द्राक्तिमन्यसंत्रिताम् ॥ इस्तस्य मुले परिभाव्य यं च म्वाहार्वतं निश्वचचित्तरतिः । यथापदेशं सलिलं मुखेऽस्य दद्यानिरातङ्कमतिकमेग ॥ एवं क्रमेग नियतं समुपास्यमानः समानबुडिधनपुचकलच राज्यम् ।

- \* AC बाः, N कां। <sup>b</sup> ANC खर्व्वापीन•।
- <sup>3</sup> These Mantras are given only in N.
- <sup>2</sup> N भवस्यां। ' AN रवं।

तस्वनकोंटनमहापद्मकुलिकग्रङ्खपालवासुकिपद्मइत्यष्ट-

पूर्व्ववत् श्रून्यतापर्यन्तं विभाव्य ॐ ऋः इति ऋावाहन-मन्त्रं पठित्वा त्रकारजं रजनीनायकमण्डलं विचिन्तयेत्। तदुपरि कष्णहुँकारजं नवारवज्ञं तन्मध्ये इन्द्रगेापनिभं जँकारं तेन त्राकारं विचिन्त्य तत्मकलपरिणामेन भगवन्तं जमालं भावयेत् उच्छुष्मं डिमारूपं ग्रविडकर्णे ढेाल्लकर्णं जर्छपिङ्गलकेशं 'खर्व्वं नौलं महोदरं झत-श्वकुटिकं दंध्नाकराखवदनं मौलिस्थितरत्नसमावं ग्रनन्त-

नमो जमालाय ।

294.

॥ परिडतस्थविरकुमाराकरगुप्तविरचितमुच्छुष्म-जमालसाधनं समाप्तम् ॥

श्रीजमासः सकलवाञ्छितमच दत्ते सोकान्तरे सकलदःखमपाकरोति ॥ इदं विधायापि यदच पुख्यं मयास्तु तेनाश् जनः समग्रः । चिन्तामणिर्भद्रघटस्य पाचं ऋहं च सर्व्वात्तिंहरो 'भवेयम्॥ ँॐ ऐन्दाणि मुखस्रमरि स्वाहा, चुलुकमन्त्रः । ॐ ज्लुँ खाहा, जलमन्त्रः । ॐ जमालजलेन्द्राय खाहा ।

साधनमालायां

नागैः इतभूषणं दिभुजं वामेन नाना'रत्नादिद्रव्य-मुन्निरन्तों नकुलीं दक्षिणेन रक्तपूर्णकपालं पानाभि-नयेन धारयन्तं रक्तष्टचनेचं चन्द्रस्वित'वजविष्टरं दक्षिणेन चरणेनाकान्ताधोमुखपतितगैारनानालद्भार-रत्नमुकुटिधनदं स्फुरदज्जरक्षिमालाकुलस्। इत्यनन्तरं स्वद्षिणपाणौ ॐकारं श्वटरूपेण इस्तमध्ये वँकारं भद्रघटमिव ढालयन्तं जंकारं तर्ज्जन्यां भकारं मध्यमायां लकारमनामिकायां जकारं कनिष्ठायां लेकारं ज्येष्ठायां द्राकारं मणिबन्धे यकारं च तचैव स्वाहाकारं च तत्ममौपे—दति भावनाक्रमः।

एतां च भावनां इतवा साह्यात् श्रीजमालो भवेत्।

तथा सति च सत्त्वानां दारिद्युद्रावर्ण्यष्ठमः ॥ तचायं पानौयदानक्रमः । ॐ उलुँ खाहा इत्यनेन मन्त्रेणेादकचुलुकं मुखे प्रश्चिष्णाक्रष्यं च हक्ते क्रत्वा ॐ रेन्द्राणि मुखस्रमरि खाहा त्र्रानेन मन्त्रेणाधः-स्थिताय जम्मलाय तदुदकं दद्यात् । त्रष्टोत्तर्श्रतचुलु-केष्ठष्ययं क्रमः । तचायं पानौयदानानुशंसः---

> षण्मासात् सिडिराखाता कर्त्तच्यो नाच संश्रयः । किमस्यसाध्यं <sup>क</sup>मन्त्राणां योजितानां यथाविधि ॥

# ॥ इत्युच्छुष्मज**माल**भावनापानीयपरिणामनाक्रमः समाप्तः ॥

<sup>i</sup> B रत्नमु॰। <sup>2</sup> B ॰ चक्र ॰। <sup>3</sup> C ७०ँ। • ANC प्रद्यिप्य only. <sup>5</sup> B मन्त्रियां।

- Nb मखा•।
- 1 AC •धर्मनवग्रीकी द्वात्य।
- <sup>6</sup> A स्फौत•।

પૂર્ક્

- \* ACNb चुम्बित ।
- \* AC •रूपेग।
  - \* A सम्पदि, Ab परि•।
  - <sup>6</sup> C तर्व्जनी •।

  - <sup>8</sup> Nb प्रियं।
  - 10 ACNb ०मगडलस्थ० ।
- 1 A •यद्गरि• C, •यतभूरि•।

साधनसालायां

295.

नमः श्रीउच्छ्यानमालाय।

वितरतु स मुनिकुमारो मुनौन्द्रंश्रन्यस्तिसम्पदः परमाः।

खसम्यदि जगत् तूर्णं निनौषुरिति सेव्यताम् ॥

तच प्रथमं तावत् मया श्रीजम्भलमाराध्य भूम्यधिगम-क्रमेग तदात्मीयजगदभ्युदयादिनिःश्रेयसं 'सम्प्रति प्रतिष्ठा-पनौयमित्याश्रयवान् गुषिरे निरनुस्वारं त्रकारं गुभं स्फुरद्रश्मिकं तज्जं चन्द्रमण्डलं तच हॅंकारं मध्ये नौलं बहिः परित ईषत्यौतं ंस्फुरत्यौतरभ्मिसमूहमूर्छशिरस्तं तर्ज्ञ'वर्ज्ञ अधः चतुर्भिः स्रचिकैरूर्द्धं पश्चाभियोगानव-स्त्रचित्रं नवाङ्गप्रवचनविश्रुद्या अन्ये तुर्द्धा धश्रैकौष्ठत-मध्यस्तचिकयोगान्नवस्तचिकं हुँकारवट् वर्ग्यक्रियं 'मुघ्य-न्तर्गतचन्द्र स्थतादश्रहुँयुक्तं भावयेत्। ततो हुँकारवज्राभ्यां रक्षयः स्फुरित्वा ॐ ऋः इति मन्त्रोचारणपूर्व्वकं दश्रसु दिक्षु सत्त्वार्थं कुर्व्वन्तीं जमालमूर्त्तिमन्यदौपानयनन्यायेन त्रानीय पुरत एकान्तमूत्तिं विभाव्य रफ्रिभिः पञ्चोप-चारपूजां पापदेशनां च यावदुपेक्षां तदनन्तरं हुँवज्र-रक्षिषु समस्तश्रीरमन्तर्भाव्यं सर्व्वप्रपञ्चरहितत्वेन

चम्बकसखस्य चूडांभूषणमणियुतचुम्बिंचरणेा यः ॥

निरुत्तरगुणादैतरत्नपत्तननायकः।

- <sup>5</sup> C •टपट्टं, A •टपदं।
- <sup>3</sup> Omitted in AC.

• AC जर्खीपलिङ्गदं ।

' AC सर्व्वा•

- <sup>2</sup> ACNb स्मरत• ।
- रफ्तिकानि पश्चेत्। तदनु नासावायार्निर्गमनसमये ॐकारादिरश्मिभि-ईंदये हुँवजराम्मिभिश्वतुर्द्दिष्ठु स्फुरित्वा स्पर्शमाचेग

श्रन्यतास्वभावेषु चन्द्रवज्रबौजर्ग्सिषु ॐ ऋः इत्यनेन स्फुरितेनाक्वष्य भगवन्तं प्रवेश्ययेत्। प्रवेशानन्तरं फाटिति चन्द्रादिनिष्यन्नमातानं भगवन्तं उच्छुष्मं पञ्चवर्षेकुमारा-हतिं खर्व्वं विश्वपद्मस्यं चन्द्रोपरि 'सर्पाभरणभूषितं रत्न-मुकुटिं 'मुच्चद्रतमुखपौताङ्गसुप्तधनदस्य ललाटं दक्षिणेन चरणदयं वामेनाकान्तमूत्तिं <sup>\*</sup>चरगोन प्रत्यासौढपदं नग्नं 'जर्छलिङ्गं लम्बोदरं हृदि दक्षिणपाणिस्थर त्रपूर्ण-कपालाभिमुखद्दष्टिं वामजङ्घासक्तवामकरेख रत्नच्छटोट्-गार्य्यधोमुखनकुलौं दधानमविद्वढोक्तकर्णदयमर्डेन्द्दंष्ट्रा-करालवदनं रत्तवर्त्तुलचिनेचं क्रतस्कुटीलखारं पिङ्गोर्ध-केशं अूस्पर्शमुद्रनों बाह्योभ्यमुनिमुद्रितमस्तकं तमाल-नौलानन्तबड्रकेशं रक्ततक्षकहतकर्णवेष्टनं म्रणालधवल-दूर्व्वाध्यामनकौटनज्ञतयज्ञोपनौतं महापद्मवतहारं भुक्तवासुकिकतमेखलं कुन्दसुन्दरपद्मकतनूर्पुरं पौतण्रङ्ख-धूमाभवर्नुरकुलिकठतकेयूरं नौखवर्ण पालकतकङ्कर्ण बहिः परित ईषत्यौतं स्फुरद्रग्मिसमूहं थ्यात्वा ललाटमुख-दक्षिणवामबाहुहृदव्जोपरि दक्षिणवामजङ्घां दक्षिणवाम-चरणानामन्तः शुषिरस्थेषु नवसु चन्द्रमण्डलेषु ॐ जमालजलेन्द्राय खाहा इत्यक्षराणि पौतानि पौत-

भगवद्रूपाणां सर्व्वसच्चानां चित्तचैतन्यवायोः प्रवेशसमये हुँकार प्रेयेश्वित्तस्थिरौं करग्रेनामन्त्रयेत् । नानारत्नानि च सर्व्वलोकधातुस्थानि नानानकुलौधनदमुखेषु प्रवेश्येत्। पुनर्वायुनिर्गमे नागादौन् गिलितरत्नानि पुरतो वमतो ध्यायादेवं भूयो भूयः स्फुर्णसंहरणादिकं च। तदनु खेरे सति नमो रतन्याय नमो माणिभद्राय महायश्व सेनापतये ॐ जमालजलेन्द्राय खाहेति मन्त्रं दशाश्वरन्यासमन्त्रं वा जपेत्। जलदानकाले तु उत्तान-दक्षिणहक्तस्य मध्ये वँकाररभ्रिमिईक्तं भद्रघटमिव कुर्व्वन्तं इस्तमूले ॐकाररभ्रिभिः 'कङ्कर्णाकारैर्युत्तं वँ मध्ये जं तर्ज्जनौमध्यमानामिकाकनिष्ठाज्येष्ठाग्रेषु **'भ**खजलेन्द्रा' अक्षराणि यथाक्रमं ॐ वँकार्योर्माध्ये यकारस्य वाम-दक्षिणपार्श्वयोः खाहा ऋषरम्। एतानि खखस्थान-शुषिरेषु चन्द्रंस्थानि पौतानि पौतरफ्रिकानि ध्यायात्। संजलपुष्यगर्भहत्तं मुखसमीपे इत्वा अ रेन्द्राणि मुखसमरि स्वाहेत मन्त्रेण सप्तवारानभिमन्त्रयेत् । तदनु प्रसारितेन इस्तेन दौयसानं जलं मुखेन प्रवेशितजँकाररश्मिभिः हृदिस्यवज्रहुँकाररभ्रिभिश्व क्रतपौतवर्षे कुलिश्रमुखानिः-स्तत्य करगतं भटिति पुरतो भावितस्याभिमुखस्यास्य भगवतः प्रतिमाया वत्नकुहरे ॐ आ स्वाहेति मन्वेणाष्टोत्तरणतं नमो रत्नचयायेत्यादिना च सप्तवारान् दद्यात्। नमो रत्न-

- 1 AC •रेग।
- <sup>3</sup> A ॰यद्ताय।
- <sup>5</sup> Nb সন্দাল০।

1 A reads Santiel after this.

- ² Ab ०करेगा। \* Nb करगा०।
  - \* Nb •न्द्राय।

उच्छ्याजन्मलताधनम् ।

चयायेत्यादिंना चैकवारोचारितेन गुर्डामग्रस्प्ष्टतराष्डुला-दिभिर्बलिं भगवते दद्यात्। तदेवं यथा शक्ति चिसन्थ्य मेकसन्थ्यं वाऽनुष्ठाय स्तुतिं प्रणिधानं च कुर्य्यात्। तदनुभावितं भगवन्तं ॐ वज्रमुरिति विसर्ज्जयेत्। किच्च कार्त्तिकौ फाल्गुनौवैश्वाखाषाब्धां वाऽन्यतमस्य पूर्णमास्यां त्रान्यसिन् वा शुभे दिवसे 'शिलाशकलं यद्दीत्वा भटिति भगवद्रूपं निष्पाद्य क्षेत्मपूज्य च यद्दीतपोषधेन शिलैकेनैव' चौरक्रमेण प्रतिमां कारयेत्। क्षतं चात्मानमिद्द यथाक्रमं भगवन्धूत्तिं साह्यरन्यासं विभाव्य जलदानादिनाऽऽराधयेदित्युपदेशः। तदा तु नं विसर्ज्जयेत् भगवन्तं प्रतिमूर्त्त्या दि नित्यमव-स्थितं सत्कुर्य्यात्।

॥ पण्डिताभयाकरगुप्तरचितमुच्छुष्मजम्भलसाधनं समाप्तम् ॥

296.

त्रीमान् विधूताखिखकख्यजासः कारुख्यमैचौपरिभावितात्मा । धनप्रदानेन सततं जस्रेशः ॔[पायाद् भवन्तं भवभौतिमौतम्]॥

· AC •नैवैक• ।

- <sup>3</sup> AC सम्पाद्य।
- ' ACNb तदन्ते।
- \* Nb सिरसकं, Ab सिलसकं ।
- \* AC ग्रिच्यिनैकेन च दिनेन।
- <sup>6</sup> The MSS give a most corrupt rendering of this line in the words---पायात् भगवनों भगवतोतिभोतं।

प्रथमं तावन्मन्त्री चिश्ररगगमनादिकं इत्वा ॐ स्वभावशुद्धाः सर्व्वधर्माः स्वभावशुद्वोऽइमित्युचार्येत्। पुनः सकलं चैधातुकं मायोपमं चिन्तयेत्। पश्चात्र पँकार-परिगतविश्वपद्मे अकारपरिगतं चन्द्रमग्डलं तस्योपरि जँकारं ज्वलत्वनकनिमं ज्राभाभिः स्फुरन्तं दिक्षु बहुविध-धननिवहं तेनात्मानं जमालरूपपरिणतं भाखत्काञ्चन-वर्षे खर्व्वे सर्व्वालङ्कारभूषितं रत्नमुकुटिनं वामेतर कराभ्यां नकुसौबौजपूरकं वहन्तं इत्यात्मानं जमासं झत्वा पुन-र्दश्चिणपाणिस्थितबीजपूरकं तस्योपरि जॅकारं विभाव्य तदुपरि धारान् निपातयेत् नदौप्रस्टतिषु वा जलं दद्यात् परसी तदाकाराय जमालाय। ॐ जँ खाहेति मन्तः।

> र्यंप्रकारैः सलिलप्रदानैः सन्तुष्टचित्तो द्रविणाधिराजः। दरेद् धनान्यश्वयवत्तिभाष्त्रि तसाद् यशो यत्नपरेख साध्यम् ॥

॥ श्रीजमास्तराधनं समाप्तम् । । क्रतिः सुजनभद्रस्य ॥

<sup>1</sup> AC •मनेत्र•।

400

- <sup>8</sup> N -गुध्का• ।
- <sup>1</sup> AC उन्मुख•।

- \* AC •धरेन्द्रदन्त•।
- \* C ०जँकार• ।

# ॥ जमालसाधनम् ॥

भटिति श्रन्यतापूर्व्वकं रक्तहुँकारपरिखतारुखवज्र-सम्भवनौलरक्तवामेतराननं 'मूलमुखसर्व्वश्ररीर गुक्तं रक्त-दक्षिगेन नवांश्रमरकतपद्मधरं वामे वज्रखड्गधरं मूर्खदिभुजालिङ्गितस्वाभप्रज्ञं विश्वदलपद्मस्यचन्द्रासन-चन्द्रप्रभं वज्रपर्यक्षिणं ग्रक्षोभ्याकान्तं भाखन्माणिका-प्रतिबिम्बवनिःस्वभावं स्फुरदमितमुनौन्द्रवन्दै-मुकुटं रमितजगदर्धद्वारिक्षपापरवर्शं महासुखरूपं आसंसार-स्थापितं सर्व्वतथागतजलनं वज्रसच्चरूपाताःनं विभाव्य तडॄदयेन्दुस्थितहुँकारान्निःस्टतकिरणाक्षष्टतया-गतवृन्दं स्वभौजे प्रवेश्य तदेव गुह्यमणिदारनिर्गतेन्दुद्रव-प्रज्ञास्गोजस्थिरं तत्परिणतपौतजँजातबीजपूर-रूपं परिणामं भगवन्तं आर्थजमालं सब्ये बीजपूरखड्गधरं वामे नकुलौरत्नधरं भुजदयालिङ्गितखाभप्रज्ञं वंजसत्त्वमुकुटिनं तुन्दिलं खर्व्ववामनाक्षतिं ंगुद्यकुलिश्रमणिरन्ध्रदत्तंमूला-ननं भावयन् हृदीजकिरखाक्षष्टतयागतसमूहं बीजकुलिश-निर्गतेन्दुद्रवधारया जमालं तर्पयेत्। जलदाने भगवन्त-मवलम्ब्य पञ्चाम्हतद्रवेनैव वुँ ग्राँ जिँ खँ हुँ इत्यनेना-धिष्ठितेन शङ्खाभेन उद्वचुलुकानां शतेन मन्त्रं पठन् आष्याययेत्। तचायं मन्त्रः — 🕉 ग्राः जँ धनं मे देहि हँ।

उच्छ्यानमालसाधनम् ।

' AC ध्यायात् । <sup>3</sup> N ॰सम्मुखं ।

- AC •नी च प्र• ।
- ' AC 🛪 👔

# ॥ इति जमालजखदानोपदेशः ॥

करभावितशौतांशुमण्डलासन संस्थितम् । वुँ-त्र्यादिपञ्चबीजोत्यशाश्वतादिद्रवैः सह ॥ संमिश्रमुदकं देयं तर्ज्जनी मपसारयन् । जॅभवं पुरतो थ्यात्वा जम्भलं तस्य मूर्ईनि ॥

299.

# ॥ वग्र्यजमालविधिः ॥

चन्द्रबिम्बोदरे 'ध्यातः सर्व्वाद्यस्वरसम्भवे । सत्ताटपट्टमध्ये तु तप्तहेमसमप्रभः ॥ भूरिभूतिपदैश्वैव दिष्टानां च प्रखाशकः । वशकत् सर्व्वमन्त्राखां सौभाग्यारोग्यवर्ज्जनः ॥ ज्सुँ कारो हि महाव्यापी सर्व्वकामफसप्रदः । पाखिवजे तथा ध्यात्वा तोयं दद्यात् स्वकामतः ॥ सोऽपि स्याज् जम्भत्तेा नूनं सर्व्वसत्त्वहिते रतः ।

298.

साधनमालायां

'गमः श्रीवचमण्डाकालाय।

त्र्ये भगवान वज्रमहाकालसाधनं स्वकायवाकचित्तेभ्यो निश्वारयामास।

> हँकारतत्त्वनिष्यन्नं दिभुजमेकवत्निग्रम् । क्रष्णवर्णं महाज्वालं कर्त्त्रिकपालधारिणम् ॥ मुण्डमालाक्षतहारं दंष्ट्रा∫भीम]भयानकम् । खर्व्वरूपं महातेजं सवन्तं रुधिरं मुखात्॥ त्राचार्य्थे यः सदा देषी 'कुपितो रत्नचयेऽपि यः । त्रनेकसच्चविश्वंसौ महा कार्लेन खाद्यते ॥ ळेदयेत् 'ग्रङ्गमांसानि पिवेट् रुधिरधारया । ेशिरसि विनिविष्टोऽसौ तिलमाचं तु कर्त्तयेत् ॥ मांसजम्बुडिका मद्यपुष्पधूपविलेपनम् । पञ्चमांसाम्टतेनैव महाकालाय स्टजेट् बलिम् ॥

मन्त्रः। ॐ महाकालाय शास नोपकारिगे सद्योमुक्ति-प्रमण्णनवासिमातृगणनमस्त्रताय एषोऽपश्चिमकास्त्रीऽयं यदि त्वं प्रतिज्ञां सारसि तदा इमं रत्नचयापकारिणं अमुक-नामदृष्टं ख ख खाहि खाहि मार मार यह्न यह्न बन्ध बन्ध इन इन दह दह पच पच दिनैकेन मार्य मार्य हुँहुँहुँ फट् सर्व्वयक्षराक्षसभूतप्रेतपिशाचोन्माद्वज्ञि

' Nb चापि०।

74

- <sup>3</sup> C वास्प्रेग। ' MSS आध्यवा धिा∘।
- <sup>6</sup> AC •सन्नं, Nb •मध्यं। <sup>7</sup> AC •नापद्वारिरेमो•।
- \* ACNb बास्य।

' Repeated in MSS A, C and NB.

ų ⊂ą

यह्ल यह्ल मम सिडिं कुरु शान्तिं कुरु रक्षां कुरु। बलिः। अनेन मन्त्रेण कुश्पुत्तलिकां छत्वा विषराजिकाचिपट्टक-प्रतिक्ठतिं कत्वा गाचं कण्टकेन पूरयेत्, खदिराप्नौ तापयेत्, ज्वरेण यद्यते, मोधो भवति तत्धणात्। अथवा विषराजिकाचिचकरसेन कपालखण्डेन धर्म्मी-द्यं अष्टभिः ॐकारैः परिवेष्टयेत्, मध्ये साध्यस्य नाम विदर्भयेत्, तचाग्नौ तापयेत्, ज्वरेण यद्यते। दुग्धेन प्रधालयेदिति मोधो भवति।

त्रथ भावनाविधिरुच्यते— चिको खमण्डलं छत्वा पञ्चोपहारैः सम्पूज्य रुष्णवेशधारी सम्भूय तिलकं दत्त्वा पूर्व्वोक्तभावनया स्वयमेवाचार्थ्यः श्रीमहाकाले। भूत्वा पञ्चात् स्वरश्मिभिः काली कराली वराली कक्काली महाकाली पञ्चयोगिनीभिः महाविकीडितरूपि शौभिः कर्चिकपालधारि शौभिर्वायुवेगेन गत्वा मांसं कर्त्तयन्तं रुधिरं पिवन्तं ज्रन्तं छेदयन्तं नाभिमुत्पाटयन्तं तिलप्रमा शं कुर्वन्तं को धाज्जलन्तं इति ।

## ॥ महाकालसाधनम् ॥

' MSS . ALT I

### 301.

पूर्व्वीक्तविधानेन श्रन्यताभावनानन्तरं विश्वपद्मस्वर्य्थे कष्णवर्श्वहुँकारं तत्परिनिष्पन्नं श्रीमहाकालभट्टारकं दिभुजमेकमुखं कष्णवर्शं चिनयनं महाज्वालं कर्त्तिकपाल-धारिदक्षिणवामभुजं मुण्डमालालङ्कतोर्ड्वपिङ्गलं केशोपरि 'पञ्चकपालधरं दंष्ट्राभीमभयानकं भुजङ्गाभरणयत्त्रोप-वीतं 'खर्व्वरूपं सवद्रुधिरमुखमात्मानं भटिति निष्पाद्य मन्त्रमावर्त्तयेत् । तचायं मन्त्रः, अभ् महाकाल हुँ हुँ फट् स्वाहा । विषरुधिररसेन श्वेतसर्षपैर्महाकालस्य धूपं दत्त्वा बल्तिं स्टजेत् ।

> मांसजम्बुडिका मद्यपुष्पधूपविलेपनम् । पञ्चमांसास्टतेनैव महाकालाय स्टजेष्ट् बलिम् ॥

अनेन मन्वेग—तद्यथा, ॐ महाकालाय शासनोप-कारिगे। एषोऽपश्चिमकालेाऽयं रत्नचयापकारिणं यदि प्रतिज्ञां सारसि तदा इमं दुष्टं ख ख खाहि खाहि मार मार यत्त यत्त बन्ध बन्ध हन हन दह दह पच पच दिनैकेन मारय हुँ हुँ फट् फट्। तचायमुपचारः— चिकटुकेन साध्यप्रतिर्क्षतं कत्वा गाचं कण्टकेनापूर्य्य विषराजिकया विधिवदालिप्य वह्रौ तापयेत्, यस्य नाम्ना स तत्क्षणा-देवादृश्यो नष्टो भवति। अथ—

- <sup>1</sup> AC ० नेप्राङ्ग द्वारं।
- <sup>3</sup> AC सर्वाङ्गख•।

- <sup>2</sup> AC omit.
- ' ACNb •सर्च•।

त्राचार्व्यं यः सदा देषी कपितो रत्नचयेऽपि' यः। अनेकसच्चविध्वंसी महाकालेन खाद्यते ॥ छिनत्तिं श्रङंमांमानि पिवेचं रुधिंगं तथा। शिरसि विनिविष्यीव तिलमाचं तु कर्त्तयेत ॥ इत्यादि विस्तरेण मन्त्रव्यमिति।

॥ श्रीमहाकालसाधनं समाप्तम् ॥

## 302.

#### नमो मङाकालाय।

निम्बकाष्ठमयं महाकालं त्रत्वा कच्चिकपालावतौ करौ ऊर्ड्वकेशं कपालमकुटं सर्पाभरणभूषितं गाचं रक्तास्यं दंष्ट्राकरालवदनं व्याघ्रचर्मावरएकटिं मुएडमालावेष्टितं नर्शिरोद्यममालिनं प्रेतासनस्यं उत्यितं ध्यात्वा घोरान्ध-कारकर्चिः कष्णाष्टम्यां साधनमारभेत । दक्षिणमूर्त्तिरसौ स्थापयितव्यः । प्राझ्खो भूत्वा मन्त्रं जपेत् । दशसहसं समयद्रव्येग बलिं दत्त्वा गुग्गुलुधूपं दद्यात्। नानापुष्य-प्रकरं च छत्वा, ॐ मणिमण्डितचिश्रसहस्त रह्येहि महाकाल सर्व्वश्रवुनिर्यातये ज्वरेख रह्णापय रह्णापय

- ACNb चापितरत्नचारेण। <sup>3</sup> MSS तस्याङ्ग० ।
- \* AC beacter :
- \* MSS .wifu i

- 5 AC •राखि च तथा।
- <sup>6</sup> This Sādhana is repeated after this in A and C.

षू≂ई

दंद्राकोटिकरालभाखरलसदकान्तराले समन् भौष्मश्रीरसनस्तनूत्तममहाकालेा जगत्यिङ्गलः ॥ सक्वैचौकरुणां तथैव मुदितां ध्यायादुपेक्षां ततः कुर्य्यात् कल्मषदेग्रनादिमखिलं श्रीमहुरोराज्ञया । सर्व्वाकारवतीमनन्तसुगतप्रज्ञामया श्रन्थता सञ्चिन्त्य स्फुटनीलहुँक्ततिमतः सम्भोगवचिन्तयेत् ॥ तदीजं भगवन्तमुग्रकिरणज्जालावलीढा'म्बरं सन्मूत्तींच्छलदन्धकारपटलच्छायं महाभौषणम् ।

303.

नौलामोजतमालकज्जलधनच्छायो नवीनार्क्षवन्-

निःसीमप्रसरप्रतीचकिरणज्वालारुणे लेाचनः।

# ॥ महाकालसाधनम् ॥

हुँ फट्। निराहारं जपेत्। ज्वरं करता स्वसुखं मन्त्रं जपेत्। पूर्व्ववटू बसिईं यः। ॐ महाकास हन हन वजेण स्वाहा। सक्षमेकं जपेत्। ॐ महाकास हन हन वजेण मम कार्थ्यं कुरु स्वाहा। दिसम्रं जपेत्। ॐ महाकास हन हन वजेण एतत् प्रेषयामि करिष्यय स्वाहेति तृतीयसम्रं जपेत्। ॐ महाकास हाहा हह रक्ष रक्ष बसिं यह्त कार्थ्यं कुरु जः। वजयोगिनौ-महोत्तरसाधनं करवा महाकासं साधयेत्।

' AC omit two lines from here.

'सद्यमुक्तिग्रागानवासिमातृगणनमक्तुताय ।

AC •सर मितं चायका •

- · ANC WIELO I

रुषेा-

- <sup>\*</sup> A গভায়া০।

y cc

साधनसालायां

प्रस्वन्दन् घनासपिज्जरहहत्त्तकोपकेखरूछलम् ॥

र्धातारं परिधानमंग्रुविलसत् शार्द्धुलदेइच्छदम् ।

प्रष्ठोड्डामरमग्डलाभविपुलज्वालं च नेचचयम् ॥

इस्ते सासकपालमेकमपरं चैकां महाकर्त्तरीम्।

विद्युत्युज्जवरासकुन्तसचयग्रमञ्जूलटस्य ग्रियम् ॥ त्राचार्यान इह ये दिषन्ति कुधियो रत्नचयद्रोहिणो ये वा सर्व्वजनेषकाएडविंसरंस्तीवापकारग्रहाः।

खर्व्व खर्व्वरपीवरं प्रविकटकुण्डोरुदंष्ट्राझुरं

विस्फूर्ज्ञद् धनरोचिरं वरमणिव्यासक्तपादद्वयं

'त्रन्तर्भान्तनिपौतपिरिडतघनध्वान्तौधमुखारुग-

बिसागं परिवेष्य वामभुजयोर्दग्डं चिश्रलं तथा

ध्यायादूर्द्धनिवेशनं नरशिरः संसक्तमीनोरसं

तानुचैः कवलौकरिष्यति महादंष्ट्राकुठारखलन्

मुख्डास्थिप्रवरोरुपज्जरवडत्कारैर्गभौरखनः ॥ छिन्दन्तं पिशितं पिबन्तमभितः साध्यस्य रक्तानि च

ध्यात्वा जम्बुडमांसपञ्चपिशितैर्माद्यं सपञ्चाम्रतम्।

ऽपश्चिमकाले। यदि त्वं प्रतिज्ञां स्मरसि तदा इमं रत-चयापकारिएं अमुकनामद्ष्टं ख ख खाहि खाहि मार

स्थित्वा मूर्धि तिलप्रमाण्ण्यकलैर्भिन्दानमङ्गानि वा।

पुष्पैर्धूपविलेपनैरपि महाकालाय दद्याद् बलिम् ॥ तचायं मन्त्रः। 🕉 महाकालाय शासनोपकाराय

- <sup>6</sup> C भाव० । <sup>6</sup> ANNb श्रीमां•। <sup>1</sup> A •मचाम्नया॰, N ॰मचाग्रया॰, C ॰मपाचया॰।
- <sup>3</sup> AN •दिविग्रेष•।

- 1 AC न्हत्ये०।
- ANNb चैत्रकां।

- \* C सिंपटं।

प्रत्यक्वार्पितकण्टकं च खदिरज्वालानले तापयेत् साध्यस्य प्रवत्तज्जरेग भटिति ज्ञानान्तरायं भवेत् ॥ युक्तं राजिकयां विषेग च तथा कुर्य्याट् रसं 'चैतकं तेनाष्टार्हातमध्यवर्त्तिसइजस्थानं कपाले लिखेत्। मध्यारोपितसाध्यनामकमिदं पूर्व्वानले 'तापयेत् जापेनास्य महाज्वरोऽय पयसा प्रश्वालिते मोश्रणम्॥ कत्वा मण्डलकं चिकोणकमथे। पच्चोपचारार्चितं ध्यायन् रुष्णपरिच्छदः सतिलकः 'स्वीयां महाकालताम्। कङ्काली च करालिका भगवती काली महाकालिका खाता या च वराखिका स्वकिरणैराकर्षयेत् पञ्च ताः ॥ ताभिः कर्च्तिकपालिभिः सर्तिभिः कौडावतौभिः समं गत्वा साध्यजनस्य मारुतजवँ ध्यायात् चिसन्थं पुनः । त्रन्त्रच्छेदमयायपा नमभितो नाभिपुटोत्पाटनं मांसानां च तिलप्रमाग्रकरगं कोधात् ज्वलन् मन्ववित्॥

मार ग्रह्ण ग्रह्ण बन्ध बन्ध इन इन दह<sub>्</sub>दह पच पच दिनैकेन मारय हुँ हुँ हुँ फट् फट् सर्व्वयस-राष्ट्रसभूतप्रेतपिशाचान्मादबलिं यह्त मम सिद्धि कुरु शान्तिं कुरु रक्षां कुरु। बलिः।

संपिष्टैर्विषराजिकाचिकटुभिं स्निप्तं बहिस्त्वत् पुनः।

हत्वैं कं कुश्पुत्तसकं तद्मुना मन्त्रेण संयोजितं

व्याधचर्म्साम्बरं भौमं चिनेचं विद्यताननम् ॥ ' AN ० कोमघ, C ० क्षमघ। ' AN प्रसम्। ' AN तेन क.। ' N ० पर.। ' AC ० कर्षांग.।

गङ्गात्मजसमारूढं प्रत्यासौढपदस्थितम् । खर्व्वं स्रम्बोदरं पौनं भिन्नाच्चनसमप्रभम् ॥ ज्वस्तत्पिङ्गोर्द्वनेशं च कुडनागाष्टभूषितम् । दंध्नोत्कटससजिद्वां कपासावसिमस्तकम् ॥ साईनरशिरोमासापच्चमुद्राविभूषितम् । व्याध्रचर्माम्बरं भौमं चिनेचं विद्यताननम् ॥

नमः श्रीमहाकालाय।

304.

शकालाय हु फट् । ॥ वज्रमहाकाससाधनं समाप्तमिति । । क्वतिरियं कवेः करुणाभिधानस्य ॥

ॐ महाकालाय हुँ फट्।

तित्वान्वप्रतरानुरूपमगर्शं मग्वा जुहातु प्रुप चेतोवाञ्छितसिडिरस्थं भविता बुडैर्यथा भाषितम् ॥ लौलावजगुरोः प्रखम्य चरखं घत्वा तदाज्ञामयौं मालां मूर्डनि साधनं जिनपुरौपालस्य क्तवा जितम् । तत्पुखं करुणाचलेन कविना तेनास्तु विश्वन्तरा-मुत्खेलत्करुणामहारससरित्कस्रोलं मग्नं जगत् ॥

हत्वा कुण्ड'मथ चिकोणमपरं तस्मिन्नसौ कण्डका-नष्टौ मुक्तशिरोरुद्दव्यतिकरः प्रत्यङ्मुंखः क्रोधनः । ंतत्कर्म्मप्रसरानुरूपमनने मन्त्रौ जुद्दोतु ध्रुवं

- <sup>3</sup> C भोख• i \* Nb सना• I
- C •दिगपा•।
  C adds क्रतिरियं after the Colophon but no author it mentions.

॥ इति चतुर्भुजमहाकालसाधनम् ॥

त्रोमद्वाकालाय नमः। नीस्त्वर्या श्रवारूढं प्रत्यासीढं चतुर्भुजम् । कर्त्त्रिकपासखद्गं च खट्वाङ्गप्टतभास्वरम्' ॥ 'सेनाभज्जनतन्त्रेषु संग्रामायुधस्ताभर्गे । साधयेत् सविधानेन मद्वाकासं मद्वामतिः ॥

305.

रकवक्तं कराखास्यं षड्भुजं क्रोधविग्रहम् । हुँकारनादसम्पूतं ग्रमशानाष्टकमध्यगम् ॥ वजाक्कक्तिंसव्येष्ठश्रसक्डमरुकं तथा । वामे कपाखश्रूखं च वजपाशं तथैव च ॥ श्रन्थप्रभामहातिग्मं भयस्यापि भयद्धरम् । ज्वाखामाखामहाक्रोधं सर्व्वदुष्टनिस्तदनम् ॥ भूतप्रेतपिशाचैश्व ग्रहादि'जिनपाखकैः । यक्षराश्रसकुम्भार्थडेः सेवितं प्रखमाम्यहम् ॥ रत्वच्यापकारिखां श्रन्रूखां दुष्टचेतसाम् । तेषां मारविनाशार्थं साधयेट् विधिना बुधः ॥ ॥ इति षड्भुजमहाकाखसाधनम् ॥ 306.

नमः श्रीमच्चाकालाय।

विश्वाङास्र्य्यमध्यस्थं प्रत्यास्तीढं भुजदयम् । कष्णवर्णं महारौद्रं नागाभरणमण्डितम् ॥ कर्त्तिकपासन्न्रसं च मुख्डमासा'प्रसम्बितम् । महातेजं सवद्रुधिरं ससज्जिह्नं भयानकम् ॥

> ॥ इति महाकालसाधनम् । । क्रतिः सुमतिभद्रस्रेति ॥

#### 307.

अ नमः श्रीगरापतये।

ॐ त्राः गः शान्तिं कुरुष माँ हीँ सूँ हुँ खाहा, हृदयः। ॐ राग सिद्वि सिद्वि सर्व्वार्थं मे प्रसादय प्रसादय हुँ ज ज खाहा, उपहृदयः। ॐ त्राः गः हुँ खाहा, ॐ वरदकराय खाहा, ॐ वत्नैकदंट्ने विधेश हुँ फट खाहा, ॐ गएपत्यै खाहा, ॐ वत्नैकदंट्ने विधेश हुँ फट खाहा, ॐ गएपत्यै खाहा, ॐ जान्तिइरि सुँ हारिग्रेश्रडा किनि हुँ फट खाहा, ॐ जान्तिइरि सुँ हारिग्रेश्रडा किनि हुँ फट खाहा, ॐ जा मेसि हुँ कुरु वँ ॐ त्रान्ये होा ज ज खाहा।

ततो गणपतिभावना-भगवन्तं गणपतिं रक्तवर्णे जटा-मकुटकिरौटिनं सर्व्वाभरणभूषितं द्वादशभुजं सम्बोदरीक-

<sup>1</sup> AC चानज्ञतं।

- Nb অব্যাগ্রন্থ।
- ' ANb ०सुझि० । ' AC ०साचा० ।
- С तुल्यवाडा ।
- <sup>\*</sup> AC कड्डालभू०।
- दिभुजैकमुखी गौरी ललितासनसंस्थिता ॥ नौलेात्यलाङ्कहस्ताभ्यां धारिता जिन'मण्डिता । वस्त्रालङ्कारसंयुक्ता 'कनकाभरण्भूषिणी ॥ भावयेत् तारिणी माता विश्वमाता कपावती । विजयजयदा लक्ष्मीर्भुक्तिमुत्निप्रदायिनी ॥ सब्ये पीतारुणा च्रष्टी चतुईस्तैकच्रानना । ज्रभयाक्षमालिका सब्ये जिन'पाचार्णाकस्टत् ॥ नीला चैकानना वामे 'तुर्य्यवाहुः सभीषणा । कर्च्तिकपाल'खंद्रैश्व उत्पलयष्टिभूषिता ॥ ॥ इति सडम्मावतारिणीराजञ्जीतारासाधनम् ॥

ॐ नमस्ताराये।

विश्वाजनर्शिनामध्ये चन्द्रमग्डलमध्यगा ।

308.

॥ गणपतिसाधनं समाप्तम् ॥

वदनं ऋर्षपर्यक्कताग्रडवं चिनेचमप्येकदन्तं सव्यभुजेषु कुठारशरऋक्षुशवञखङ्गश्रूसं च वामभुजेषु मूषसचाप-खट्वाक्रऋस्टकपालशुष्कमांसकपालफट्कं च रक्तपद्मे मूषिकोपरिस्थितमिति ।

# ॥ तारास्तुतिः ॥

तुभ्यं नमोऽस्तु मनसा वपुषा गिरा नः ॥ यानचयेषु दश्रपारमितेति गीता विस्तीर्श्यानिकजना कर्खंश्रन्यतेति । प्रज्ञाप्रसङ्गचटुलाम्हतपूर्श्वधाचौ तुभ्यं नमोऽस्तु मनसा वपुषा गिरा नः ॥ त्रानन्दनन्दविरसा सहजस्वभावा चक्रचयादपरिवर्त्तितविश्वमाता विद्युत्यभा हृदयवर्ज्जितज्ञानगम्या तुभ्यं नमोऽस्तु मनसा वपुषा गिरा नः ॥ किमच बहुना देवि जल्पितेन मया ननु । यद् यदा वाज्छितं सर्व्वयाखदाचौ नमोऽस्तु ते ॥

309. ज्रभम् ।

पद्मावतौ त्वमसि तारिणौ देव'माता।

देवौ त्वमेव गिरिजा कुण्रला त्वमेव

व्याप्तं त्वया चिभुवने जगतैकरूपा

# ॥ इति पौठतारासाधनम् ॥

घण्टाखट्वाङ्गरक्तोत्पलमणिसुभगान् वामहस्तैर्वहन्या बिभाणा वत्नकाद्यं स्फुरदसिडमरुभूषिता च सुवस्ता। च्चाक्षी कर्मोंशा वरुणतनुरुडुपेता प्रमुदिता दिवंशा (?) पायात् सन्थाच दूर्व्वाकनकरुचिरसन्तानना पौठतारा॥ पौतइरिद्रक्तशितारुणमेचका पर्श्वधरा जषामतिबिम्बानना। सरताया प्रपत्तिता वरपौठरता डमरुकपालविभूषितसव्यकरा॥ ध्वजकेन च घण्टिकया परिचितवामकरा। क्रमतोऽष्टहिता मणिवंश्रभवाः खुरिमाः ॥ वामे रत्तोर्छदेहा हरितरुचिरसव्यार्डकाया वहन्त्या सव्ये सचनवना ध्वजरुधिरनपाले च वाने ग्रशिस्था। शिष्याद्या दादशान्याः' ऋपरपुटगताः स्वस्वनामाग्रवर्षोद्-भूता कायैकश्रीर्घा भवभयविभवा देवता पातु युष्मान् 🏾 काम्बोजाद्याश्व तवाकद्धिपसुजटौदारपाख्यो दिनेशे सालौढा कर्त्त्रिपाचध्वजविधिशिरसः सव्यवामे वहन्त्या। अबावांश्व स्मृतिध्यानविमलविभवः स्तन्धसंक्षेश्रदेव-पुचप्रेतसमार् सयक्षतिरुदयं विश्ववर्णा दिशन्तु॥

अ नमः श्रीपीठताराये।

310.

#### 311.

ॐ तारे तुत्तारे तुरे हुँ फट, ॐ ताँ खाँ हुँ फट, ॐ त्रानन्द ॐ परमानन्द ॐ विरमानन्द ॐ सइजानन्द हुँ फट, ॐ तारे तुत्तारे तुरे समयपौठाधि-स्वामिनि समयपौठाधिसिंडि मे प्रयच्छ तुरे हुँ फट्। मध्ये ॐ सुरतेश्वरि हुँ फट्, ॐ सुरतसुन्दरि हुँ फट्, ॐ सुरतचन्द्रि हुँ फट्, ॐ सुरतमासिनि हुँ फट्, ॐ सुरतभक्षणि हुँ फट्, ॐ सुरतकामिनि हुँ फट्, ॐ सुरतोये हुँ फट्, ॐ सुरतोत्तमे हुँ फट्। ॐ प्रिखा हुँ फट्। ॐ भौमे हुँ फट्। ॐ प्रिखण्डी हुँ फट्। ॐ कराली हुँ फट्। ॐ परतोत्तमे हुँ फट्। ॐ शिखा हुँ फट्। ॐ जटी हुँ फट्। ॐ प्रिखण्डी हुँ फट्। औ कराली हुँ फट्। ॐ विकटो लटा हुँ फट्। ॐ किरिटी हुँ फट्। ॐ नर्त्तकी हुँ फट्। १२। ॐ कम्बोजी हुँ फट्, ॐ पुक्रशी हुँ फट्, ॐ चण्डोवी हुँ फट्, ॐ होमोही हुँ फट्। ४। इति पुष्पन्यासः।

ॐ नमो भगवति वजपौठेश्वरि विमानचकारविन्द-चन्द्रमध्यगे महाकुलेश्वरि पञ्चकुलखभावे चतुर्मुखि दाद्श-नेचे अष्टभुजे 'वजचकघण्टासिरतकाद्यखट्वाक्नकडमरू-त्पलधारिणि अर्ड्वपर्यक्कनाव्यस्ये चतुर्विंग्रतियोगिनौपरिष्टते करणाकोधरूपिणि भक्तवत्सले दिव्योद्यानवासिनि सर्व्व-

' A omits 🗳 सुरतचन्द्रि....सुरतकामिगि ऊँ पट्।

<sup>3</sup> A • जाचो•। \* A omits वणा•।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A खाँ।

कामप्रदे सर्व्वार्थसाधनकरि चाविश चाविश प्रविश प्रविश इन इन सर्व्वविधान् पच पच सर्व्वमारान् दह सर्व्वभूतवेता**खकुमाएडयक्षराक्षसपि**शाचाप्सर**द्ष्ट**-दह ग्रहकूरादिसर्व्वरोगोपद्रवकारिडाकडाकिनौवालग्रहादौँन् वज्रेगे एषां हृदयं (यानि) भज्ज भज्ज मम मनोर्यं परिपूरय देवी 'तारे सर्व्वभूमी'श्वरि सोमार्क्षवड्रिमये प्रमाखरविग्रहे तथतैकरूपवति तुत्तारे तुभ्यं तुरे हुँ फट ।

## ॥ भगवत्या मालामन्त्रः ॥

## 312.

अँ नमः श्रीमचाकालाय।

मैच्यादिभावनापूर्व्वकश्वन्यतानन्तरं रेफोद्भवस्वर्य्थे हुँ-कार्समावमात्मानं भगवन्तं षाेडशभुजमहाकालं भावयेत् त्रष्टवदनं चतुविंग्रतिनेचं चतुश्वरणं षाढण्रभुजं <sup>ह</sup>दक्षिए-करैः कर्चिवज्ञगजचर्म्समुद्गरचिश्रलखद्भयमदर्एं वामकरै

रक्तपूर्श्यकपालगजचर्म्मघण्टाङ्गुश्रश्वेतचामरडमरुनरशिरो द्धानं ग्रेषभुजाभ्यां प्रज्ञालिङ्गितं खर्व्वं क्रष्णं हाहा हीही रुहे 'होहो-पूरितमुखं महारौद्रं चिकायात्मकं पञ्चबुद्ध-

\* C • श्वरे।

<sup>3</sup> C omits. 5 ANb omit चोचो।

<sup>1</sup> A तारचे।

\* A adds पान after this.

मुकुटिनं नरमुण्डमालाभरणं भवभयद्भरम् । पूर्व्वे मद्दा-माया महेश्वरा सिंहाकान्ता प्रत्याखौढपदस्थिता चतु-र्भुजा वामे कपालं दितौये डमरुकं वादयन्ती दक्षिणे कर्चि दितीये मुद्ररं कष्णवर्णा मुक्तकेशा चिलाेचना विकटदंष्ट्रा च। दुस्रिगे यमदूतौ नौखवर्णा चतुर्भुजा दक्षिणहक्ताभ्यां पद्मदण्डकर्च्चि धरा ] वामकराभ्यां रक्तपूर्श्यकपालचामरधतवतौ प्रत्यालौढपदस्थिता यम-महिषाकान्ता 'नग्रा मुक्तकेशी । पश्चिमे कालदूती वामे कपालगेामुएडं दक्षिणे मुझरचिश्रलं अश्वारूढा प्रत्या-सौढपदा रत्त वर्णा मुक्तकेँशी चिलेाचनी । सर्व्वा देवत्यो विकटदन्ता नागाभरणभूषिताः । चतुष्कोणे चतुर्द्वेव्यः----पूर्व्वदसिग्गिगेगे कालिका रुष्णवर्णा दिभुजा कर्चि-कपालहस्ता प्रत्यासौढपदस्थिता श्रवारूढा; 'दश्चिग पश्चिमकोगे पर्चिका रक्तवर्णा कर्चिकपालइस्ता पूर्व्ववत् सर्व्वम्; पश्चिमोत्तरकोर्षे चण्डेश्वरी पौतवर्णा ग्रवारूढा चण्डम्रगद्दस्ता प्रत्यासीढपदस्थिता; ंउत्तरपूर्व्वकोणे कुलिभेश्वरी मुझवर्णा वजदण्डहस्ता भवारूढा प्रत्या-. सौढपदस्थिता। सर्व्वा देवत्यो नग्रा विकटदन्ता विलेाचना मुक्तकेशिन्यः। 'एभिर्ष्टयोगिनौभिः परि्हतं श्रन्यतासमाधिस्यसदज्जानन्दिकण्रवं प्रत्यासौढपदेन वज्र-भैरवाकान्तं एवम्पूतं भगवन्तं ध्यात्वा मन्त्रं जपेत्। तचायं मन्त्रः अं षेाडणभुजाय हुँहुँ किलि किलि

- <sup>1</sup> AC मग्रा ।
- 1 Nb नैर्फाये।
- ' Nb ईग्राने।

- <sup>2</sup> A यादिस्थिता।
- Nb वायव्ये।
- <sup>4</sup> A रामिः परि•।

चग्डघोरदंघ्नोत्कटभैरवाय सर्व्वसिडिदायकाय हिलि हिलि किलि किलि हे खाहा। एतं मन्त्रं जपेत्।

त्रयं मन्त्रराजः सततं जपेन बुद्धत्वं मिहैव जनानि ददाति, जातिसारत्वमयुतजापेन, ज्ञष्टी महासिडयः सिध्यन्ति। ऋष वसिं दातुमिच्छति तदैव भगवन्तं सपरिवारं पुरतो भाव्य बलिमन्त्रेणाष्टौ बलिं दद्यात्। तचायं बलिमन्त्रः---- ॐ नमो महाकालाय महादंद्री-लाटमेरवाय महाकोधाधिपतये पिङ्गोर्ड्वनेशाय षाडश-भुजाय चतुर्विंशतिनेचाय ॐ तुरु तुरु ख ख खाहि खाहि इदं बलिं यह्त यह्त इहा हिही हुह हेहै 'होही हंहः महावज्ञबुद्वाय काये मां अधितिष्ठ तिष्ठ टट टट मट मट कट कट कारय कारय गर्जय गर्जय भीममहाकोधाधिपतये नाश्रय नाश्रय सर्व्वश्रचून् दुष्टसत्त्वदमक पालय पालय मां देहि देहि सर्वान् नाश्र्य नाशय हुँ है किलि किलि भः हुँ हुँ सर्व्वयक्षपिशाचाश्व राष्ठसकित्नराश्व सर्व्वशान्तिं कुरु कुरु हं हः नाश्रय नाश्रय महाकालाय कालरूपाय महाभयानकाय भौतं दम दम दमय दमय नाश्रनं सर्व्वदृष्टसच्चानुबरत नागाधिपतये तारय तारय नाग्रय नाश्य तारय तारय हः इः कटः कटः खटः खटः फटः फटः च्छिन्द च्छिन्द हन हन दह दह पच पच मय मय नाश्रय नाश्रय घट घट सर सर चाँ क्रोधः खाद्या। बस्तिमन्त्रः ।

' A • मिच्च बच्चमग्रि। ' AC omit चो चौ। ' ANb omit काल• ।

त्रयं तन्त्रराजः। अनेन प्रतिदिनं राचौ मद्य-मांसेनोदारेण वारिपूर्णग्ररावे सम्पुटाम्बलिं झत्वा बलिं दातव्यम् । सर्व्वविधं नाश्यति सर्व्वश्वन् पिशाचकारिकाः सच्चाः बलिदानात् नश्यन्ति च विलौयन्ते । अयानन्तरं दानादसाध्येऽपि यदौष्मितं तत् साध्यतां याति । धुवं अष्टरित्तिं साधयितुं समर्थो भवति । सर्वपिशाचाः सर्व्व-यक्षाः सर्व्वभूताः नेवला देवासुरा मनुष्याश्व एते यदि तदा पत्तायन्ते मूर्ज्ञानं स्फोटयति अन्तरीक्षं धावयति ध्रवं स्वप्ने महाकालः शुभाशुभं कथयति, भूतभविष्य-उर्तमानं जानाति 'दूराद्ध्येष्यति। सर्व्वबुद्धस्य मन्त्रराजस्य बलिदानेन पुख्यसमारं गखयितुं न समर्थी बुद्वो राचि-न्दिवमविच्छिनधारया देवा अपि तत् पुख्यं गर्खायतुं न समर्थाः । चतुरशौतिधर्मास्तन्धानां सारोऽयं मन्त्रराजः । रुजे यदि न सिध्यति मधु छत्वा ऋस्थिना सिखेत् विद्याम्। इस्ते धारयति स्पर्श्यति नाग्रयति रोगदुर्भिक्षमडक-कान्तारीप्राखापानकान्तारादीन्। श्ररीरेख प्रभवति सइस्रायुः मद्दाकास्रसमं किं पुनर्वचनैः । बस्तिमन्त्रराजोऽयं विद्या अनेन मन्त्रेण शताभिमन्त्रितं पानीयं गुर्व्विणीं पाययति सुखेन प्रसवति धुवं सहस्रायुः। नानाभय-पौडितानि नाग्रयति । पठनात् नग्न्यति । अस्तैर्वारैकं सपाठं चक्षुरुभयमञ्जयेत्, श्रीनरव्याघ्राश्वगजमहिषाहि-कुकुरप्रजमसिंहादयश्व यान्ति धुवं सर्व्वकार्य्यं प्रसाध्य

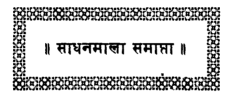
- <sup>1</sup> Nb तत्पराः यत्ते, A उत्पनाद्यन्ते ।
- \* Nb दूराइग्रते ।

€oo

प्रविशन्ति। सर्व्वबुडसमः षेाडश्रभुजस्य बस्तिमन्त्रः। शताक्षरं पठेत। क्षमापनबस्तिविसर्ज्ञनः।

# ॥ 'इति षेाडण्भुजमहाकालसाधनं समाप्तम्'।

। विरूपाक्षः ॥



- ' The colophon is found only in Nb.
- <sup>2</sup> After this colophon C adds अभम्भूयात्। संवत् ८३८ आवण अक्षपद्यमौकुह्र्य काण वाष्ट्रालया ओवच्याचार्थ्य व्यस्तानन्दन चोयाजुलो समं। This Newari date corresponds to A.D. 1819. A abruptly brings in long extracts from the मच्चाकालतन्त्र extending over nine folia from 333 to 341 and concludes with part of the सप्तप्रतिककल्पोक्ससाधन followed by the जैलोक्यविजय-साधन and वच्चज्यालानलार्कसाधन।

# INDEX.

.

|                                      | ब्बद्य २१, २२, २२५, २८४, ३०४,               |
|--------------------------------------|---------------------------------------------|
| न्ध्र                                | ३२१, ४२ई, ४८५, ५०५ ; ० चान                  |
| ब्रकनिछ ४७, €४, ९४, २६८, ४२४,        | ४७४; व्योग ५०३।                             |
| 8601                                 | चादयवथ्व ४८, २६७; ०वध्वधाद ४८५ ।            |
| वाचोभा १ ६, १८, ९५, ८६, १०३,         | द्यदेयी २३० ।                               |
| २०४, २०९, १२३, १२४, १४०,             | सधोमुखनकुली ५००।                            |
| ર ૬૦, ૧૬૪, ૧૭૨, ૧૭૨, ૧૭૫,            | खनन्त २६१, ३६३, ३७०, ३०७, ३८५,              |
| १९१, १८८, १८९, २०८, २१०,             | <b>પ્</b> ર્8, પ્ <b>ર્</b> ર, પ્૭૪, પ્૭૭ / |
| २३१, २४६ २४८, २५७, २६६,              | अनाथपिख २४८।                                |
| २६ँट, ३०७, ३११, ३१३, ३२१,            | चादियोग ४५८।                                |
| इन्हें, इत्यू, इत्छ, ४०१, ४०२,       | अनुपधिग्रेवनिर्वाग्रधातु २€ ।               |
| <b>ક∘રૂ, કર્</b> €, ક₹ર, ક₹૭, ક₹૯,   | खनुपमरच्चित ६२, २०६।                        |
| 88રૂ, 88૦, કપૂર, કર્ર, કર્ટ,         | चानुवाञ्चन ६४, १३८, १६०, ३७४,               |
| 80°, 803, 80¥, 8८२, 8८३,             | 822, 4401                                   |
| કર⊂, ૧૦૨, ૧૭૧, ૧૬૬, ૧૫્ક,            | खन्तर्द्धान ३५०।                            |
| ५्€४, ५्€्, ५ू⊂र् ;्∘मौलिन्          | खन्यदीपानयनन्याय ५७६ ।                      |
| <b>80</b> ३, ५०⊏, ५५ू⊏, ∘सुनि ५७७;   | चयपराजित ५१३, ९२१।                          |
| ०वच ४३२, ४४८, ५०४।                   | बापराजिता २५२, ३८५, ४०३, ४३४,               |
| चाग्निमगडल ७८, १८०, २२६, २५५।        | 834, 4241                                   |
| व्यग्रपिग्डमंत्र १०६।                | व्यपस्मार ४४१, ४८५, ५३२।                    |
| अङ्कुधतारा १८१ ।                     | खभयाकरगुप्त ५७६।                            |
| अङ्ग्रा १८८, २२८।                    | व्यभवोद्भव १६५।                             |
| खाचल २०, १३७, १ई९, १७२,              | सभिचार ३६८।                                 |
| १०८, ४१⊏; ०वखसुदा ११;<br>०इहदय ८,१४। | द्याभिषेक ३०, ६५, १४५, १६०, १७३,            |
| व्यजया ५०२।                          | १८६, १८१, १८४, २३१, २४४,                    |
| बजाचौर ३३०।                          | २०५, २८५, २८४, ३०१, ३४५,                    |
| खजितमित्र ११४।                       | ३४९, ३४८, ३९२, ३९४, ३८०,                    |
| खजितवच्चा ५ ।                        | ४२ ६, ४२९. ४४६, ४८३, ४८३ ;                  |
| अजिता ४३५ ।                          | ०गाथा ४१६ ; ०विधान ५०७;                     |
| अज्ञानगुरुष ४२८।                     | ∘विधि 8€ं8, 8⊏्५ू।                          |
| बाझन ६१, १८२, १८७, २१४, २३९,         | व्यञम्त्रामग्री ४३५ ।                       |
| र्ष् ।                               | च्यमनुष्य ४१२।                              |
| बातसी १७०,१७२।                       | चामितनाथ २६०, २६३, ३६४, ४४८                 |
| ;<br>;                               |                                             |

वामिताभ १६, १८, २८, ४०, ४६, व्यवधत (व्यदय) ४२६ । 8૦, પ્ર, પ્ર, પ્૯. ૬ર, ૬૪, ૬⊂, बबधती ३६६, ३८३, ४४८ । व्यवलोकितेश्वर ४२, ४३, ४६, ५२, 93, 94, 99, Co, CZ, C8, Ey, हई, १०३, १२८, १२८, ¥, 8, €३, ७१, ७७, ८३, ८४, ८€, રયૂઝ, રર્દ્ર ર્દ્ર ર્ડ્ય, ર્ટર, ८७, १७८, १८३, १८२, २००. १८९, २२२, २३१, ३०८, ३२२, २२१, २३३, ३०८, ३३४, ५०६ । ब्यविद्धकर्या पूर्दर, पूछ । ३४१, ३४८, ३४८, ३५८ ३६२, ३६४, ३८२, ३८५, ३८८, ३८२, बप्रौद्ध १६८। 802, 820, 820, 834, 880, व्यग्रोक प्इ, १२३, १७७, १८१, २१५. 804, 853, 825, 400, 402, २३४, २४४, २०४, २०६, २००. ५६८८: ०नाथ ३०४। २८०, २८४, २८४, २८१, २८२. चामिताभगर्भतन्त्र २२१। २८६, २८७, ३०३, ३०४, ३६७। व्यग्रोककान्ता १७६, १७०, २८५. अमितायुः ४४५ । २९५, २८९, ३०६। व्यक्टतगुगा ३१८ : व्यश्रीकच्छटा ३०५: ०तर ३०३: बास्टतप्रभा ८८१। व्यमोघ १६६. २३१, ४४०: ०चगड •पत्र १८ई; •पस्नव २७८, २८०. २०, १४; ०संभव ४५०। २८२, २८४, २८५, २८०; ० पुष्य अमोधसिडि १३, १६, १८, ६४, ८६, १२४, २८१, ३०१: ० बचा २०५ १०३, १६४, १७६, १०८, १८२, ३०६, ४०७; ०स्तबक २८८। १८६, २०४, २१६, २१९, २४५, बाम्ब ४३०, ५८८। ३०८, ३२२, ३८६, ४००, ४४५, ন্দ্রস্য ৪২৩। ४ई२, ४९५, ४८२, ४८८, ५६८। अष्ठ कायचक्र ४२०। खयु चित्तचक्र ४२०। व्यम्भोजपाति ३८। खश्च चिह्न १२१। बारनाल २८४। चार्य देवी २००। वारपचन हर, ह8, ११२, ११8, १२५, बाह नाग २०८, २१०, २५७, २६७, ११८, ११८, १२२, १२७, १३२, 200, 800, 820, 408, 428. २८०, १८५, २५२, २५२, २५६ । ५३१, ५५३, ५५४, ५६८, ५८०। वार्क १८२, १८७, २१४, २३८, २४२, बार महाभयतारा २०७, २०८। 246, 420, 482, 4461 व्यष्ट महासिद्धि प्रदेर, प्रदेर ! অৰ্জন ২৪০, ২৪৫ | बाईपर्यइ इ. ४०, €४, ७७, १०७, बार माल ४४३, ४४६, ४७८ । बार यत्तिगौ ५६६। १९९, २०७, २१६, २४४, ३८१, बय योगिनौ ५८८। ४००, ४६१, ४०० ; ०ताखद ५८३, •नाद्यस्य ३८८, ५८६ ; •न्टत्यस्य खछ लोकधर्म २०३। ५०१, ५०२ ; •स्थिता २०४। बागु लोकपाल ४०८। आ जिनमनय १8ई, १8⊂। অন্ত বাক্বিক ৪২৩।

अष्ट घसग्रान २९ ई, २८५, २८७, 880, 88२, 8ईई। अष्ट प्रदङ्ग १२१, १३८। बसङ्ग पाद ३२५। बसर्डा ५। असर्हा ५। असर ३५७, ३५८, ३८६, ३८० ३८८, 80ई, १३१, ५०८, ५३ई, ५४०। बाह्यक्त्य ५१२।

#### त्रा

च्याकर्षया १८१, इईट, ४३४। चाकर्षणी ४८८। व्यात्तेष सुद्रा ५१८। वाग्नेय माहल २३२, ५४१। आदर्ग्रज्ञान १३८, १८०, રહર્દ, २२७, ४६२, ४६७, ४७०, ४८२, ४८१; ॰ ग्रंक ज्ञान ४०६। खानन्द २५०, ५८४, ५८६ । च्यापोमग्डल २५५। बामिष ४१२। बाझाय २२४, ४०१, ४१४, ४७७, 80€, 8=2, 8€€, 8€=, 8€€, 4१२, 4 ई 8 1 चायतन ४०८, ४८२। জ্ঞাহনাল ২২৪। खारोलिक ३४५। ष्पार्यजाङ्गली २४५, २४०, २४⊂ । आर्यतारा ३७, ६४, २०४, २०८, २१३, २१८, २२१, २३७, २३६, ३८२, ० नल्प २४४। बालि १४६, २२७, ३६४, ४२५, ४३९, ४४०, ४९३, ४०३, ४०८, ४८०, ४८१, ४८६ । आलीढ २६४, २६७, ३००, ४२५,

४२८, ४८८, ४८२, ४८२, ४८२, ४८४, ५.४, ५१२, ५३०, ५३१, ५३५, ५५२; ०पद २२०,५२८; ०संस्थिता ४५५; ०पदा ४३०; ०म्बान्तं ४८८, ०स्या २६१, २८२; ०स्थिता २८२। आवेग्रतारा १८१।

#### इ

इन्द्र ११७, २१४, २३८, २४१, २७४, २०८, ३५०, ८०६, ५११, ५४१, ५५८,५०२। इन्द्रजालकरी ४३४। इन्द्रजील २६३, २८०। इन्द्रग्रीत ३५३। इन्द्रागी ५१०।

# ई

ईर्फ्या ४५०; ०वच्चा १८८, २२८; ०वच्ची ४०८,४४७। ईभ्रान ५४१,५५९।

#### ন্ত

उग्रतारा २०८ । उग्रभ्रवारूठा ४५४ । उचाटन ३६८, ३०१, ४३४, ४३६, ५३२ ;०विधि १८६ । उच्छुद्या ४१०, ५६८, ५००, ५०२, ५०७,५००; ०भ्रक् ५६८ ;० जम्मल ५००,५०१,५०५ । उड्डियान (क्योड्डियान) ३६१ । उत्पल सुदा १००,२०५,२०८,२४५ । उत्पत्त रुष्ट, १८६, २३४ । उन्मात ४४१, ४८५, ५३२ । उम्मेत्तक १८२, १९८, १२०, १२१, १३१ ।

77

उपनन्द ४५, २६८, ३८६, ५२४, ५२१ । उपपौल ४ १०८ । उपपोल म १०८ । उपमेलापक १०८ । उपमेसापान १०८ । उपाय १६१, १४८, ५५७ । उपेचा ५७, ६२, ६४, ८७, १००, ११५, १३८, ४८४, ८७, १००, १२५, १३८, ८४, ८४, ५०६, ५८८, १२८, १८४, १२, १८१, इट्योमि १८८, ११८ ।

ज ऊर्द्धपाद ( वच्चवाराष्ट्री) ४३८ ।

#### ष

एकजटा १७७, २४४, २५७, २५८, २६०, २६२, २६४, २६५, २६७ २७०। एकजटाझाय २५४। एकाद्यर कल्प १६८।

#### रे

ऐरावत ३५ू⊂ । ऐरावती ४२० । ऐश्वर्यता ३⊂ई ।

## त्रे।

चोडियान (उडि्यान) ८०, ८२, २८८, ४५२, ४५५; ०पोठ २८६; ०मारीचो २८२, २८४, २८५, २८६, २८७; ०वद्यपोठ ४३८। चोस्तारको ५०२।

त्रैा च्यौदुम्बर ४३७। क कङ्गगेष्ठ ४४८। कङ्काली ५८४, ५८८। क क्वेली १२३, ४३०। কজ্জল ২২৬। ৰাম্বৰা ৪ হ ৩। कठिंगी इई8, 8३१ । कसिठका ३५८, ३८२, ४४७, ४७५, 8प्ट, 8८8; करही 8२प, 8६१। कन्दर्भ १७५ । कापाल सुझा ८०१। कापालिनी ५०२। कपोत ४०८। কাৰন্ধ ৪५२। कमगढलु ४०, ४४, ३४१, ३४२; • BE 99, 96 1 कम्पन ८०, ८२। कम्बोजी पृहर्द । কাৰ্যবাল দেও। करवीर २३०, २४३, २५८। करालिका ५ प्ट। करालौ ५्⊏8, ५८६ । काराणा ५०, ६२, ६४, ०२, ११५, 230, 235, 260, 4501 कर्त्तााचल कवि इटर, इटर, ५८० । ্ কৰ্য্যাত্বলকীয় ৪৩০। करणाचलवच ४९६, ४६०, ४९८। करोट २६५, ०टका २६६। कर्कोटक २६८, ३६३, ३७८, ३८६, 428, 422, 408, 4001 कर्यातारा ३५२। कर्तरी ५८८ । कर्ममुना १२७, ४४८, ३७१।

कर्मराजायी समाधि ४९३। कर्मवच्चौ १ई०, ४११। কলি ২৪০। कल्पतर ५०८। कल्पमारीची २७६। কন্দ্ৰবন্ধি ৪২৫। कल्पान्तानल ५३८। कल्पोन्न २०५ । कल्पोक्तमारीची २६६, २७८, २७८, 2641 कल्यागगर्भ ४७१ । कल्यागमित्र ४३१ । कस्तूरी ४२८। काकपद्य १८०, १८६, २३३। कामदेव ३४५, ३४८, ३५६ । कामरूप ४५५। कामवस्य पृष्ठपू । कामाख्या ४५३। कामिनौ ५०२। कामेश्वरी ४३५ । काम्बोज ५८५ । कायेग्र १६४। कारगडव्हाझाय ३०। कारिग्री ५०२। कारतग्र ५०२, ५०८। कालचन्न ४०८ । कालटूती ५९८ - । कालराचि ४४०, ४४२, ४८१, ५०४; ०रात्रिका ४२५, ५०४। कालि १४६, १५६, २२७, ३६४, ४२५, 836, 889, 803, 805, 800, 800, 822, 825 1 काली ५८४, ५८८। কালিকা খু ে । काफ्सीरक २२३। कितर ३५०, ४०६, ४३४, ५८८।

कुक्तरिपाद ४६८। कुङ्गम २०। कुणपस्था २६६ । कुराइस ३४८, ३८१, ४२८, ४४७, 8ई१, अप्ट, ४८४ ; ० लिन् ४७५ । कुग्रिडका ६८, ७६। क्रुबेर ५१२, ५४१, ५५८, ५७१। कुमार ८८, १६८। कुमाराकरगुप्त ५७४। कुमुदाकरमति १४। कुल्लाख ४११, ५३२, ५८१। कुरकुस्तपर्वत ३४०, ३४८ । कुरकुझा ३४०, ३४८, ३५०, ३५१, ૨૫, ૨૫, ૨૫૬, ૨૫૦, ૨૫૮, इर्दश, इर्दश, इर्दध, इर्दद, इर्द0, ३०१, ३०२, ३०३, ३०४, ३०६, ३०८, ३०९, ३८१, ३८२, ३८३, ३८४, ३८५, ३८७, ३८८, ३८८, ३८२, ३८४; अष्टमुज० ३५३; •कल्पोक्त ३४७; • जिगुष्टा ३४५; •पर्वतोदर ३८२; •योग ३६५; षड्मुज॰ ३५१ ; ३८० ; संचिप्त॰ ३८४; साधिष्ठान॰ ३८४। कुरुबिन्द १8६। কুল ३१৪। कुलत्य ४११ । कुलिक ईप, २ईट, ३ई३, ३७७, ३८५, 428, 422, 498, 4991 कुलिग्र १६३,१६६; ०मार्ग २५्⊂; •ग्रेश्वर ४४३; •ग्रेश्वरी ५८८। कुलोर गर्त १८३, १८८, २३६ । कुलेग्र ४५८। कुर्प्राग्डक ११। क्वतसत्त्व-पर्यङ्क ५५०। क्तत्यानुष्ठान १४०, १८०, १८६ ; • ज्ञान ४६३; •स्तभावा ४६८।

( 美の色 )

कतथा ५३२; ॰पाद ३७८; ॰राज ३२८। संवायमारि ५४०, ५५३, ५५४ । हाणायमारि तंत्र ३२८, ३३८। केलि ५्ई२, ५्ई७। केलिमालिन् पूर्द०, पूर्द१, પૂર્વર. प्र्दे , प्र्र्द् , प्र ई ७। केलिमालिनौ ५्९२। केवलने रात्म्या ४५१। केग्रिमौ ११३, ११⊏, १२०, १२१, १३१। कोकदत्त ४२६ । कौबेरौ ५०२ । कौसुम्भ १४६ । कोधगग ६०। कोधपर्यङ्क ५८४। कोधमुद्रा ५२४। कोधानन ४३०। कोधावेग्र ५२६ । कोधावेश्रसुद्रा ५१५, ५२०। ज्ञेग्रारुन्दारि १७४। च्चग्रिकने रातम्य २०५ । चितिगर्भ ४८, ५५७। चितौग्र १६३। चौर ४११। चोत्रोपत्तेत्र ४७८।

### ন্থ

```
खगर्भ ४८, ५५७।
खगा ४३५।
खगानना ४२७।
खद्ध ६१, २१४, २३८, ३५०।
खद्धरोष्टा ४२५, ४२७, ४३८।
खदिरवणी २७६।
```

खसपंग ३६, ३८, ३२, ३४, ३४, ३६, ५३, ६०, ६५; ० जोकेश्वर ३०, ५८, ६२। खर्व्वरी ३२०। खाडीमखल ३२। .खेचरसिद्धि ३५०। खेचरी १८१, ४४६, ४४०। खेटक ५१०।

### ग

गगनगञ्ज ४८। गगनोद्भव १६५ । गङ्गा २६⊂ । गजचर्म ५८०। गगचन ४८८ । गगापति ४०३, ५८२, ५८३। गग्डव्य हादिस्त्रजागि १०। गन्धतारा १७८, १८४, १८१, १८१, २१९, २२८ । गन्धमादन २४८। गन्धवं ४०ई, ४००, ४३४। गन्धा १५७, ३१२, ३२४। गर ४३१ । गरह ००, ०८, ३५०, ३५८, ४०६। गरहेम्बर २१७, २००; ०त्व २५३। गर्भपाद २८५ । गवय १८६, २३३। गान्धारि ३१०। गिरिंजा पूर 8 | गीता १५०; ३१२, ३२४। गुप्तगौरौ ८०५ । ग्राप्ता प्रदेश, प्रदेश, प्रदेश । गुलिका प्द, ३०५, ४३०। गुद्धाभद्ध ४८५ । रस्र ४०८, ४३०। गोकुटदचन २३२, ४७६ ।

गोमयादिपानौयमंत्र १०२ । गोमुख ५८८ । गोरोचना १८२, १८८, २३५, २७३ । गोविन्द ३०० । गौरी ३१०, ४४५, ४४६, ४७८ । गौरीतारा ३५२ । गौरीतारा ३५२ ।

## घ

घगटा १ रू८ । घसिटका ४२ ⊂ । घसिगरी ४४ ई, ४० ≿ । घोरचसडी ४४ ⊂, ४८ ⊂, ४८ २, ४८ २, ४८४ । घोरमसभ्रान प्ई, ४५ ≿ । घोरान्धकार ४३ ० । घोषाच्च ५४५ ।

## च

चकत्रय ५८४। चन्नघर ३३५। च कावर्तिनौ ४२०। चन्नवर्मिंगौ ४२७। चक्रवेगा ४२०। चन्नसम्बर ४९५, ४९६, ४९८; ०नाय 4001 चकौ ३५८, ३८१, ४२८, ४४७, ४६१, 804 1 चगडनीज १८२, १८६, २३४। चगडरोवग १७३। चरहमचारोधग १०१, १०२, १०३, **१७**८, १७५। चराडवच्चपारिंग ४०४। ম্বান্তাল্লী ৪২৩। খন্তামল १৩३। चाडालिनी 88ई। चराझाली ३१०, 88३, 88५, 8७८।

चािड्का ४४१, ४८८। चाड़ी पृहर्द। चरछोवी ५८६ । चतुरार्थ्यसत्य ४३२। चतुर्बुद्धमच्चामुकुटौ १८६, २२८। चतुर्भुतमगडल ४८७: •में शाभूतमगडल १८४, ४२४, ४८१; मंच्राभूतस्य १९२६ । चतुर्मचाराजिक ४०८। चतुर्मार २२, २४, २८ई, ४२८: •र्मारासन २०। चतुर्मुझा १२७, ४७१ । चतुञ्चरमा २७४। चत्स्तिंग्रह्यञ्चन ४३२। चन्द्रकान्सा ५्ई२, ५्ईई । चन्द्रकान्तिमणि २६८। चन्द्रकालौ ५्रद्र। चन्दप्रभ ८ई, १९४, ११८, १२०, १२१। चंद्रवञ्च ४३२ । चपेटदानमुद्रा ४०३। चम्पन २४५; • उत्त ४०८। चरेन्द्र प्र्द०, प्रर्द१, प्र्द२, प्र्द्र । चरेन्द्रक ५६७। चर्चिका ५ ९८ ५ । च ষকা ২৭ু ৩। चामर २१५। चामररत २०। चामौकर १०७, २८०। चालन ३७१। चित्तवच्च ५ू०७। चिन्तामणि १२, २७, ४८, ८०, ८८, 4021 चित्तेग्र २६७, ३१८, ४५०; • मुकुट ४४ई, ४८३ । चित्रकालि ५६१।

चित्रसेना ५०२। चुन्दा २७०, २७२, २७३, ३५२; ०सुदा २७१। चुलुक ५६३, ५६४, ५६५, ५६७, ५६८,५००,५७२,५७५,५९२। चैत्वगर्भ २०६, २८०:०गर्भस्या २७४, २७८, २८९,२८५,२८२;०गर्भ-स्थिता ३०३; ०गुष्टागर्भस्यिता ३८४; ०गुष्टान्तस्या ४२०;०गुष्टा-लया ४२०। चैत्यालङ्गत ४०५। चौरिका ४४६। चौरी ४४६, ४७८।

#### ন্ত

कन्दोपकन्द ४९८।

#### স

त्रटिलौ ५९६ । जटौ ५८९। जम्बडमांस ५ूष्ण्य जम्म ४३४ । जम्मनौ ४३५। जमाल प्रदे०, प्रदेर, प्रहेर, प्रदेश, प्रदेई, ય€૯, ૫૦૦, ૫૦૨, ૫૦૨, ૫૦૩, ५०४, ५८०, ५८१, ५८२ ; ०जलेन्द्र ५६१ : ०नाथ ५६६, ५६०. ५६८ ; •प्रतिमा ५६८। जयकर ४११ । त्रयतागा, ३५२ । লকান্ধলি খুইখন जलीप्रा ५ ०८ । जवा इण्० ; ०कुसम २८२, १०१ । जाङ्ग्ली २, २२, २१ ५, २४५, २४६,

२८०, २४८, २४२, २५३; डान ४४१

•तारा २१७; •धारिग्री २४७: ॰मद्वाविद्या २५०; ॰मुझ २८७ । जाम्बडी ४११। जाम्बूनद २२२, २८२, २८७ ४१८। जालन्धर ३७६ । जालिनीकुमार १२१ ; • ग्रम ११३. ११८, १२० । ोजोत्तार ४२८ । ज्ञानकाय १२०, १४०, १४५, १६५। ज्ञानचत्र ३४५, ४०८, ४१२। ज्ञानदेवी ४२८ । ज्ञानमगइल ४८२। ज्ञानमुर्ति १२७। चागसत्त्व २०, २१, २३, ३०, ६०, €३. €५, ७८. ८६. १२२. १२8. १३२, १३०, १७०, १०२, १०३, १०४, १०६. १०८, १८१. १८५. १८८, २०५. २२०. २५३, २८२, २८४, ३०१. ३०४. ३११. ३३१, ३४०, ३४८, ३६६, ३८६, ४२६, 84.0, 8ईट. 894. 425, 4451 ज्ञानसंभव १६५। ज्ञानाधिष्ठान २०२। ज्वालामुखौ ४३६ । ज्वालामुद्रा ४२२, ४८५ ।

## 2

टकिसाम १३०. ४१८, ४२० ।

# ड

ड्रसस प्र्ट्, २५७, ४२५ , ४९०, ४९८ ५१३, ५८५, ५८९, ५८० : ०वक ४८३, ५०२, ५८१, ५८८ । डाक ४४१, ५३२ । डाकिनी १६८, २८७, ८१०, ८२५, ८३२, ८३८, ८८०, ५३२। डाकिनीवच्यमझर ३३१। डामर ५१३, ५२०। डिस्म ५७०, ५०८। डोम्बिनी ८४५। डोम्बी ८४३, ८४६, ८०८। डोम्बी हरुक ८४३।

#### ढ

डोझकर्या ५७४।

# त

तत्त्वक २६८, ३६३, ३७७, ३८५. 428, 422, 498, 4991 तथता ११०, १११, १०८, ५८०। तथागतज्ञान ४५८। तथागतसम्भवसुदा ६। तनन १२, १३, १६१, २८८, ५१५; ०राज १, ई००। तमत्रासाय २८८ । तर्जनीसुद्रा ५५० । तागडव इटर, 808; ०वा 880 । नारा १८, ३०, ४०, ४८, ५८, ६४, **€**E, 00, 04, 00, E€, १०3, २०६, २००, २०८, २०८, २८३. १८७, १८३, १८४, १८७, २००. २०४, २०५, २०६, २०८, २११. २१३, २१४, २१५, २१८, २१८, २२१, २२२, २२३, २३५, २३७, २३८, २३९, २४१, २४३, २४8, २५२, २६०, २६७, ३२२, ३४३, इ€्र, इ⊂€, इट२, 428 ; ०देवीै १**⊏**8, **२२७**, २४१; •घारगी १८९, १८२, १८8, १८०,१८८,२३५,२३६।

तारिगी २६७, ३४७, ४१५ ; ५८२, ४८४ ; ज्सम २१०। तारोदय ३४५ । तारोद्भवनुरुनुत्ता ३४०, ३०८। तार्च्य ३७२, ३००, ३०८ । ताल ईट। तिलका भू⊂ 8 । चिकाय ५०५; ०यात्मक 822 4801 चिकाल स्नायी २५१। त्रिग्रह्यालय २३१, ३४६, ४१६, ४८३। चितत्त्व २३३, ३ई३, ३ईई, ३७०, ३०ई, ४३२। বিৰয়ে ২৪২। चिदग्रिक प्रः। चिरखी ४०, ४४, प्प, ३४१। चिदग्रगुर इप्ट। चिमताका ४२८, ४७०, ५१०, ५१२। त्रिभवतारिग्री २०८। चिरत १७०; •मुर्कुटिनी २३१। चिरत-ग्रारग ७२, १००, २८७। तिप्रारेग्रामा १०८, १८४, २२५, २७२, २७३। রিমিয় ২৩৮। ৰিছিৰো ২০১। चित्रुल ३२, ६३. ५६, ५८, ७३, ०६, २८६, ४०२, ७०३, ४८२, १८१, 422, 400, 480, 480, 000 851 चिसमय १, ४,९४,२५, २.,१७. ०राजं १, १३, १४, १७। • चिसमयराजकल्प १६। चैयध्विक ६७। चैंकोक्य चासनी ४३४। चेलोकामात ४३४। चैलोक्यवच्च ५.२४ ।

त्रैलोकावग्रङ्गर ७८, ८०, ८, ८२, ८३। त्रैलोकाविजय ५११; ०सुमा २५२, ३७२, ३८०। त्रैलोकाात्तेप ४०४, ४०६। त्रैलोकारिर ४३५। व्यध्व ४१८; ०वर्तिन् ४२०। त्रास्वकसखा ५७६।

# द्

दत्ता ५ ई१ । दम्मोलि १५३ । दर्घग १२४, १२६ । दग्रापारमिता १८०, १८५, २२१, 1834 दग्रभुज-सितमारीची २०५। दधाचार २३३, २३८। राडिमकुसुम ४२५। दिक्षाल १८२। रिकाल २१४, २३८। दिग्बन्धमुद्रा ५१८) दिगम्बरा ४३३, ४८२। दिव्यकाय ३०३। दीमतारा १०८, १८४, १८२, १८०, 286, 2201 दौषा १५७, ३१२, ३२४। दुर्गोत्तारिगौ २३७, २३८; व्तारा ; २३०। दुर्भयचन्द्र ४९८ । दुर्जया ५०२। देवकुल १३८। देवदत्त १८०, १८६, २३४, ५३३, देवराजा ३८७। देवासुरुषधिर ४५७। देवेन्द्र पूर्वा देशना ७२, ८८।

त्रविग्राधिराज ५ू⊂०। दात्रिंग्राझच्तग ६४, ९३८। दिपिन् ५३५। दिभुजहेरुक ४०३। देषवच्च ५४५। देषवच्चा २२८; ०वच्चिका ४४०; ०वच्ची २३१, ४०८।

## ਬੱ

धनद पूर्द०, पूर्द१, पूर्द२, पूर्दइ, पूर्दई. પ્રદ્દ, પ્રરૂ, પ્રગ્ન, પ્રગ, પ્રગ धनदतारा २२० । धर्मचन्न ८, १०१; ०मुदा ८, १०७, 222, 220, 80=1 धर्मधातु ८६, १०८, १५०। धर्मधातुवागौश्वर १२७. १२८। धर्मनैरातय १०५। धर्मप्रविचय ४८८। धर्ममुद्रा १२०, ३१०, ४०१ । धर्मरत ४५८। धर्मग्रद्धसमाधि १२८, १५७, १५८। धर्माकरमति ४१७; ॰पाद २००। धर्मोदय १२५, १५३, १८८, १८५, २५५, २५८, ३५८, ४४०, ४४२, 84र, 84३ 844, 80र, 48र ; •चान ३७३ ; ॰सुदा १०, १२. ४५६; •याख २२६। घान्यमञ्जरी ४२१, ४२२, ५९२ । धारगी ५२, ५४, ८८, ४१७; • बन्ध 242 1 धारा ६८। धाराजमाल ५६८ । धारिग्णै २३३। धुनन ८०, ८२। धुस्तूरक ५६८ । धप ५०, १५४, ५८८ ।

धपतामा १०८, १८४, १८१, १८७, निरुपाधिग्रेष ६७। निर्माग्रकाय ४५५ । २१६, २२८। निर्वाग ४५८, ४८१। धुमा १५०, ३१२, ३२४। व्वजायकेयरा ४०३, ४१५, ४१६ । निर्विधौकरग ३८६ । निश्रमा १८६, ५११। निष्यन्नतारा ३५२। ন -नौसकगढ ६८, ८६, १३०, ४१८, 8201 नकुली पहर, प्रध, प्रध, प्रदर, प्रदे, नूषुर ३५८, ३८१। 492, 492, 494, 400, 400, 402 चकरङ्कांग्ररोमाला ४०२। नगरत्तोभ ४००। न्टत्या १५०, ३१२, ३२४। नम ८९४ ; ॰मा ४५४। नेचसुद्रा ५१६, ५२२, ५२७ । नन्द ४५. २६८, ३८६, ५१४, ५२१ । नैंशतम्य ३३, ६८, ७२, १०६, १५४, नन्दिकेश्वर ४०६ । १९५, १८८, २७१, २८१, ३००, नन्द्यावर्त ४५६ । 884,4481 नपुंसकजाग ४६९ । नैरात्म्ययोगिनौ २३०, ४४५, ४४६, नरकपाल ४०६; व्चर्म ४६९, ४८७, 880, 88**5**1 ४८१, ४८२: ॰मस्तक 800; नैरात्मा २४६, १८१, ४५१, ४७५, •मुग्ड ५४६ ; • प्रिरः ५८० । मख्लयोगिनीविश्वद्भि ५०२ ; नर्तको पृटई। 8401 नर्तेश्वरी ४८८ : नवग्रह २०८. ४००। प नवांग्रारत ३३८, ३३८। पंचकपाल ३०२. ३८१, ३८१, ४१६। नाग ४०६ ४०७। नागर्त्रप्र २३, २४, ४३०, ५६०; पंचकुलखभावा ५८६ । पंचकवि ५५६। ० पुष्प ४८ ; ० पुष्पच्छटा २०। पंचगन्ध ३७२ । नागाभरण २६३, २६८, ५९२। नागार्जुन १८४, २६७। पंचजिन ४६०। नागेन्द्रभूषग २९५ । **पंच**च्चान 804, ४८२, 822; नागेश्वर २४५ । ० ज्ञानात्मक ४४५; ० ज्ञानात्मिका ४२५; • ज्ञानाम्ब ४६२; • ज्ञाना-नाद १५३। नामसंगीति १२७, १६१। म्टत ४६४। पंचतथागत १८०, १८८, २१५, २३१, नारायग ३५० | निगड १८१ । ३४१, ३४२, ३७२, ३७६, ३८०, ४२८, ५०४, ५६२; ०मुकुटा ३२४; निग्रं ५३२। ॰मुकुटी ३१२। निरामिष ४१२ | निहालम्बञ्चन्यता ४४२। पंचधातु ४८८, १८२। 78

( 美冬美 )

े पंचबुद्ध ३८१ ; ०मयी ३८१ ; ०मुकुटिन् । पद्मतारा २१८ । १२०, ५८० ; ॰मचामुकुटी १७८ ; । पद्मधक् ३६२ । मद्मनतेश्वर ७६, १८२, १८७, २३५। •रत प्रदेग; •विमुडि ४६१। पद्मनतेश्वराझाय ७७। **पंचभगवत्वाय ४६२**। पद्मसुगड ५ ६२, ५ ६४, ५ ६६ । **पंचमच्चादेवतौ ४०१** । पद्मसुदा ५१७, ५१८, ५२२, ५२४। षंचमुग्ड ४०३। गंचसुद्रा २०८, २१०, ३८८, इत्र, पद्मराग ३०३, ३३८। ३८५, ४३८, ४४५, ४५७, ४८२, मद्मवची १६०। ५०४, ५८० : • धरा ४२७, ४८२ ; े पद्मवर्डनपाद ३१७। ४५१; व्विभूषितः पद्मवासिनौ ७५। ०विभूषग्रा 8ई१ ; ०विभूषिता ४२५ । पदाचला ८७। मद्मानर ११८ ; ०मति ४२। पंचयोगिनी ४४३, ४६२। মন্নান্নক १३७। पंचरत्ता ४०२, ४१०। पद्मावती प्रह। पंचवीरकुमार १११. १४१, १४२ ; यझग ४३१ । ०वौरकप्रेखर १०५। परमानन्द २२७, ४८८, ४८२, ५८ई ; पंचस्तन्ध १३७, ४८ई, ५४४। ॰सुखाखाद ४७३ ; ॰सुन्दर ४६१, पंचाच्चरमुदा ८। पंचांग ३८१ । ४८२; ०दा ४४६। पंचानन्तर्य ३०, ३१, ४८, ५२, ५१, परमाश्व ५१०, ५११ ; ०मुझा ५११ ; 09, 24E 1 ৹বন্দ্র মৃ ০ ল । परमु २८०, २८५, २८७, २८६, ३०७, पंचाभिज्ञाता ५०६। पंचाम्टत २३१, ३६९, ३७६, ४१६, 3001 8२९, 8३०, 88३, 8०<u>५</u>, 8०९, पर्यापच्छिका ३०७। पर्याप्रावरी ३०६, ३०७, ३०८, ३०८, 823, 828, 82€, 82€, 4€0, भूष्रः ; • इव ४९९ ; • घरा ४४३ । ३१०। पंचोषचार १३०, ३०१, ४३०, ४५०। । पर्या प्रवरीधारगी ३१०। मर्यक्क इन, १५८, १५८, १६१, २२४, यंजर ३८० । २८३, २८४; ०तागड्व ७६; पंत्ररमुझा ६ । ०नियस १८५; ०नियसा १७७, पगाव ४२८। २८५; •स्थित १४३; • झा ३१५; पताका २५०, ४६०। षत्रच्छटा ३०⊂ । •ङ्गावस्थित ४। पद्मकुरही ८८। पलागडक ४११। यदाक्षलोङ्कत २८। पसार्ख २५१। पद्मचूड ५४५। यलाग्र ७५ । **पदाजासिनौ ४८**€। पाटल ४३७। पद्मडाकिनी ४६०, ४६७, ४८३, ४८६। पारखरवासिनी ७५।

पूर्णमुद्रा ५१८। पागडरा १८, ६५, ८६, १०३, ३२२, ३८ई । पुझीरमलय ३७६ । पातनी ४८८। पुष्टिके ३६९⊏ । मातालकान्धा १८४। पुस्तक ४०, ४८, ५८, ८४, ८५, ११७, पातालसिडि ३५०। ११८, १२१, १३१, १५५, २१९, पादलेप २१४, २३८, ३५०। २०१, २०२, २०३, ३१३, ३१९, पापनाग्रानमुद्रा ५१५ । 1055 मायस ४१०, ४११। प्रव्यतारा १०८, १८४, १८०, १८८, ः मारद ३६ँ⊏ ; ०वर्श 8८६ । 288, 2201 पारमिता ४८९। पुष्पा १५०, ३१२, ३२३ । मारमी १९४, ३८०। पूजादेवतौ १३**⊂,** १8० / मारिजात २०४; ०क २४५। पूतन १६८। मारीन्द्र ८८। प्रयोमगडल १८०, २५६ । पैग्रडपातिक ५,४१। पाम्रतारा १८१। पाग्निगै २२८ । पोतलक ४२: ०काचल ४०। याग्नी १८८ ! पोट्टलिका ३६६,। पोषघ २१६, ३७० । षिचुवा २८८ । पौछिक ३६ँ८, ३ई८, ५३३ । पिगड्पात अप्पू; ०पातिक अ११; ०मंत्र १०३। प्रज्ञा प्ट, ३२०, ३२८, ४४४, ४४८, 800, ५०५, ५२९, ५३१, ५३२, पित्तज ४२३ । पियाच ४०८, ४३४, ४३०, ४४१, ५३०. ५३८, ५५६, ५८२, ५८० । प्रज्ञाखड्ग ११७, १३१, १५८। 84, 824, 432, 422 1 प्रज्ञाचक १५६। षिग्राचि ३०७, ३०८, ३१०। पिछन ४११। प्रज्ञातत्त्व ३३५ । षौठतारा ५८५। प्रज्ञान्तक १३०। षौठोषषौठ ४९८। प्रज्ञापारमिता १०७, १११, १२८, १४८, १५१, २२४, २२६, ३१०, षीलचोपपीलच 89८ । ३११, ३१२, ३१३, ३१४, ३१४, प्रकासी ३१०, 884, 88ई, 80ट, प्रदर। पुदूल ४७४। इर्, इर७, इर८, इर८, इर०, पुरद्तोभमंत्र ३८ई, ४४८, ४७८ । ३२१, ३२२, ३२३, ३२४, ३२४, ३३२, ३४०; •देवी\* इर्भू; गुरन्दर ३०० । ॰ ग्रुस्तक १२७, १२८, ३१२, ३१३, प्रका ५६० ! यूर्या ५६२, ५६०। ३२१, ३३९ । प्रज्ञायालित ७१। पूर्वांगिरि ४५३, ४५५। प्रच्चापुट ४४५। पूर्णभद्र प्ई०, प्ई१, प्ई२, पूर्दर, पूर्दछ। प्रज्ञामगढ्ल ३००।

( 宅(て )

प्रज्ञालिङ्गित ५००, ५०२, ५०३, ५६४, प्रभावती ४२७। 1034 प्रज्ञालोक ४३१। प्रज्ञावर्डनी ३१६, ३२७, ३३१, ३३८, 3801 प्रज्ञारुद्धिनिधि ११०। प्रज्ञारुद्धिविधि १५१। प्रज्ञोपाय १६५, २८८, ३८३, ४५०, प्रय, प्रदर्द; ०विधान ४७३ । प्रचगडा ४२०, ४२८। प्रगाव २३२, ४३२, ५४६। प्रतिबिम्ब ४२८। प्रतिभासमात्रक ईर । प्रतिसरा ३८७, ३८८, ४०५, ४००। प्रवाङ्गिरा ४०२। प्रत्यवेद्धाग २२७; ०गा १८०, १८६; ० ज्ञान १३८, ४६३, ४६०। प्रत्यवेच्ता ४८२ । प्रवालौढ १२३, १२४, २०८, २०८, २१०, २४१, २५७, २६६, २६९, २९६, २७९, २८०, २८२, २८४, २८६, २८२, ३०३, ३२७, ३३१, ३३८, ४४०, ४४२, ४५६, ५००, 420, 430, 448, 444, 440, ५५८, ५८२, ५८२, ५८८; ०पद 4्र ५२८, ५३०, ५३१, ५३५, ५३८,५४७, ५०७,५८०,५८८; •यदा ४०३, ४२५; •सुसंख्यान ५१६, ५२१; ०स्य ८६; ०स्या २८२, ३०७; ०स्थित ५४६; •स्थितः ४५४। प्रत्यालीठा ४१६। प्रत्वेक २०१; ०बुड ६७। प्रदीपतारा ३५२। प्रदीपसंत्रमगण्चाय १०२। प्रभाकरकौर्त्ति १७१।

प्रभाखर ८८०, पूरई । प्रमुदिता १००। प्रलयाग्नि २५७, ४७२ : ०यानल ४४०, 882 | प्रवाल ३६६। प्रवेशन १८१। प्रसन्नतारा २४१, ३५२। प्रबच्चि ४८४ ; •सम्बोध्यङ्ग ४८८ । দ্রাকাৰ ২৫০। प्रागवन्ध ३७५ । प्रियदर्ग्रा**ना ५०२**। प्रौति ४८४, ५११ ; व्सम्बोध्यक्न ४८८। प्रेत ४०९, ४४१, ४५८, ४८८, १८५, ५३२, ५८१; ०तासनस्य ५८६; •स्या ४३७। प्रेतसन्तर्षित प्ट ।

### দা

मोल्नार ४३७।

## ৰ

बदर २३४ ; ०का ६२ । बदरीकाएटक १८२। बन्धन १८१ ; ०मुन्ति १८३,१८८ । बन्धक २२, १३१, १३३, १८८, २८२, २९२, ३०३, ३८०। बिन्द्योग १८ई, 8ई8। बिरूपाद्त ६०१। बीजपूर ५ूच्१; ०का ५ूई०, ५ूई४, प्र्ईष्, प्र€ई, प्⊂• । बौभत्स ५१२। बुद्ध ४१२। बुद्धकघाल ५००; व्योग ५०३। बुद्धकाय १६४, ४६१।

बुद्धचेत्र १२ i ब्रह्मलोक २०१। बुद्धडाकिनी ४५५, ४६०, ४६१, ४६२, ब्रह्मविच्चार १५९, १०३, १८४। 852, 858, 85ई I ब्रह्मधिरः २५०, २८०, २८४, २८५, बुद्धतारा २१८। २८०, २८६। बुद्धनाटका १ ई ५ू। ब्रह्मा ११७, २१४, २३८, २४१, २७४, बुद्धप्रौति १ई४। २०९, ३००, ३५०, ४०३, ४०६, बुद्धभट्टारक ५०६। 8३६, ५१०, ५५८। ब्रह्माग्डप्रिखर ५०८। बुद्धभाव १६५। बुद्धभाषित २ई९ । ब्रह्मागौ ५४१। बुद्धमगडल ३६१। ब्राह्मी १८८। बुद्धमाता ३२५ । ਸ बुद्धमोद १ई४। भत्तिवत्सला ३१⊂। बुद्धरत ४५८। बुद्धराग १६४। भगवस्तोकेश्वर ईश्। बुद्धवाच १ईथू। भद्र १९६३। बुद्धसम्भव १६५। भन्नकुम्म २१४, २३८। बुडिस्मित १ई५ । भद्रघट १२, ५०८ ; ० इस्ता ४१८ । भना पूर्दर, पूर्दर्द। बुद्धचास १६५। बुद्धिवर्छनौ ३१६, ३२७, ३३१, भद्रासन १७८ । মল্পৰ ৪২৩। ३३८, ३४०। भस्म ४८९, १८१। बुद्धोपसंचार २५५ । भिग्रिडपाल ३०१। बोधिचित्त १, ३, १३, १८, ६७, ३००, 88८, प्रयू; व्चन्द्र प्र्यू, प्रव्; भौमदर्भग ५०२। ०चित्तादिपूर्यं ४२५ ; ०चित्तोत्पाद भौमा ५०२, ५८६। भौधाभगिनौ ४०४। १९, ई४, १०ई, १३८। भुजगयचोपबीती ४१; •गाभरख बोधिरुद्दा ४०६ । बोधिसत्त्व १७८, ३२५ । રર્દ્ય ! सुवनेश्वर १६१। बोध्यङ्ग ४८४ ; ०भावना ४८८ । भूचरसिद्धि ३५०। बोध्यक्गी २८१, २८१, २८४, ३०१; भूचरी १८१, 88ई, 880। •धारणी ३०५; •मुझा २००। भूत १ ००, २८०, ४०८, ४९०, ४३०, बोध्यङ्गकुसुम २०२। 882, 84, , 82३, 8८४, ५३२, ब्रह्म २४१, ३८६, ५१२, ५७१। प्रर; क्लोटि १६४। ब्रह्मन्न ३३०। भूतडामर ५१२, ५१३, ५१८, ५१८, ब्रह्मकापाल ३३८। 420, 428, 424, 42€ 1 ब्रह्मचर्य ३३६ । भूतडामरतंत्र ५१५। ब्रह्ममुख ५१०।

भतासनमुद्रा ५१०। भमिधारगौ ३५०। भरिग्री ७५। म्टकुटी ३०, ४०, ४४, ४६, ५९, ६४, ७५, ७७, ३४१, ३४२; ॰मुमा ३४२ । स्टङ्गराज १८२, २३५। स्टङ्गानङ्ग १४६। मेरव ४२५, ४४०, ४४२, ४८१, ५०४, **y**०ई। भैरवा ५०४। भोट २ई७। मनर ८४, १२४, १२५, १४ई, ३५३, ३५७, ३६०, ३६१, ३७७। समरमिषन १८०। स्मरीयोगकुरकुझा ३५१।

### म

मकार २०४, २०८। मङ्गलमेन ५४६। मञ्जकुमार ८८, १५१। मझधोव ४८, ७१, ८५, १००, १०३, १०५, १०६, १०७, १०८, १०८, ११२, ११३, ११५, ११७, १२१, १२२, १२३, १२४, १२६, २३०, १३१, १३७, १३८, १३८, १ ४२, १४८, १५०, १५२। मञ्चतत्त्व ३९०; ०नाथ ९९, १०८, १२८, १४८, १५०, १६२, १६३. १ ईई. १ ई0, 483। मञ्जराज २८८ । मञ्ज्वर १०१, १०२, १०८, १९२, १३२ | मञ्चवच ८३, ८४, ८७, ८८, ८८, १०५, ११२, १२**८, १**४२, १४३, |

૧ કર, ૧ ર્દર, ૧ ર્દર, ૧ ર્દ્ય, ૧ દ્વ, 442 1 मझम्री ८२, ८५, ८६, ८८, १०8, १०८, ११०, १११, १२०, १२३, १२ई, १२८, १३१, १३८, १४१, , ૨ 8૨, ૨ 8૫, ,૨ 8૯, ૧૫૨, ૧૫૨, ૧૫૯, ૧૬૦, ૧૬૫, ૧૬૬, ₹૬૫, **पू**०ई । मञ्जन्त्री-कुमार ८५। मडक ४१२। मणि ४५९; ॰घरी ४०६; ०वंग्र 4241 मगािधर २७, ३६। मग्रुलक २२१। मखलराजायी ४६२। मति ३२८ । सतस्य ४११ । मदन ८३, १२३, १७१, १८१, १८३, १८६, १८८, २३४. २३६, 82E, 400, 47E, 4801 मदनपाल इई७। मधुकर १२५, १३०, ५११। मध्यमकरुचिः ४१७। मध्या ६८। मनोरधरच्चित ३३४। मनोविज्ञान ४७०। मंचानुसारिगौ ४०२, ४०८। मन्मय २१४, २३८। मयुर ३३; ॰ पिच्छ २९५, २४५, २५१, ४००, ४०२, 800: • गिच्छका ४३ ६ । मन्तरीतारा १७७। मचाकारुशिक ४८, ५२, ५४, ई३, ०१, ८०, १०८, १८३, १८२, २००, २२१, २३३, २३७, ३०८।

महाकाल ३६०, ५ू८, ५ू८, ५ू८, ५ू८, महामेलापक ४३०। प्र. प्र. प्रट, ई००: ० भट्टारक ५ू⊂५ । मचाकालिका ५ूट्ट; ०काली ५ूट्छ। मचाकेलिन पूर्दर, पूर्दछ। मच्चाचरहरोषण १०० 🕯 महाचीनतारा २०८, २०८; • ज्रम-तारा २११। महातंत्र १। मचातैल १८२ । महाधनद प्रदेश, प्रदेश। महानामा ४२७। मचापदा २६९, इर्दइ, ३७७, ३८६, 428, 422, 440, 408, 4001 मचायुरुषलच्तरा पूर्प् । महाप्रचा ३१८। मच्चाप्रतिसमा १०२, ३८६, ३८८, 802, 804, 800, 802 | मच्चाप्रवङ्गिरा ४०२। मञ्चाप्रलय ४३७। मचामेलार ४३०। महाबल १३७, ४१८, ४२०, ५०७। मञ्चाबला ४२०। मचामूत १८०। महाभूतमाइल ४२४। मञ्चाभूतमैरवा ४२०। मच्चानंत्रानुसारिग्री ४०२, 805, 1308 महामांस ४६२, ४०५, ४८४। महामाया ४३४, ४३ई, ४५८, ४६५, ५९८८; ०चन्न ५१२ ; ०देवी ४३०। महामायातन्त्र ४८६ । मच्चामायुरी १००, २१५, २४५, 800, 802, 800, 8061 महामुझा १२६, १२७, ४३५, १४८, 840, 802 1

महामोद्यपुर २२०, ४०५। ५्६२; ०यत्तसेंनापति महायद्त ४०४: व्यद्धिगौ १०३। महायग्रा ५०२। मच्चायान ४, २२५, ४०६। मचारत्ता ४। मचाराजलीला ४०, ५१, ५३, ६३, 2821 महाराजिक ४०८। मचावचगान्धारी ४०४। मद्यावच्छर २५्ई, ४५ू८, ५्ई४। मचाविद्या ४३४। मचावौर्था ४२०। मद्दाश्री २४५; व्तारा २४४; •तारिगौ २४५। मञ्चासमुद्रमेखला ४३५। मच्चासत्त्व २३०। मचासरखती ३२८, ३३०। मचासाइसप्रमईनो ४००, ४०२. ४०ई, ४०९। मचास्यामप्राप्त ७१, ३०८। मर्हासितवतौ ४०१, ४०२, ४०८, 1308 महासुख २२०, ३००, ३८३, ४५३, ४५५, ४८७, ५८२ ; ज्वरा ४४८ ; सुखाकार ४४२;सुखाधार 88 - ; •स इ 8ई •, 8 ई ई, 8 - १ ; ०सुइच्चो ३प्२। मच्चिष ४३७, ५२९, ५३०, ५३२, ५. १९६, ५. १९९, ५. १९०० ; ० स्व ५५०; व्य ५५२। महेश्वर ०१, ४०६, ५११। महेश्वरा ५९८७। मचोदधि ५०२। महोरग ३५०, ४०६।

मাস্থ্রিষ্ঠ ৩५। माल्या १५७, ३१२। माग्रिमद प् ६०, पूर्द१, पूर्द२, पूर्द२, माधमुखा ८८। पूर्दर, पूर्द0, पूछ⊏ । मारही पृहर्द। मातङ्गी ३१०। মিৰবা ১৩। मातुलुङ्ग ५६४। माहमग्रुल १०९, १८४। मात्सर्यकौ ४४७; ०वचा २३०; ०वचो २३१, ४०८; ०र्यिका १८८। मुद्र ४११। मामकी १८, ६४, ८६, १०३, १८८, ३२२, ३८६, १००। मायाजालक्रम ८०, ०तंत्र ३७८। मायुरी ४०७। 4631 मायेापम ४००। मूमिक ५८३। मार १६५, १७३, १७५, १८४, २६०, रईइ, २००, ३५०। स्राइला ५८८। मारगी १८८। मारिग्री ५०२। मारसंघ पृष् । मारिप्रश्रमनी ३०७। मारौचौ १७६, २१५, २०४, २०५, म्टरङ्ग ४२९। २००, २०८, २८०, २८१, २८३, २८५, २८०, २८२, २८५, २८६, २८७, २८८, २८८, ३००, ३०२, ३०३, ३०४, ३०५, ३०६; 3801 •धारगौ ३०६; •पिचुवा २८८; •मुझ्गा २९४ ; •मुझा ३०४। मारीचुद्भवतंत्र ३०२। मारतमाइल ५५०। मार्ग १३⊂ । मोदन ४११। मार्गाश्रयक पूर्द, १०६। मोच ४५०। मार्ज्जार ४३०; •चर्म ४१४; •चर्मो-त्तरीया ४१५। माला ७०, ३२४। मालामंत्र ६८, १८२, ४६५। मौत्तिक २६० । मालुतालता २४८।

माहेन्द्र २५८; ०विम्ब ५५१; ०मगड्ल ७८, ७८, ८१, १८६, २२६। जुत्तन ८४, ११८, ३५०। मुखेन्द्र યૂર્ਵ∘, યૂર્દર, પૂર્દર, યૂર્દર, पूर्दर, पूर्दछ। मुद्गर ८५, २५०, ३००। मुनिकुमार ५७६। मूषल २८५, २८७, २८६, ४१६, म्हगपतिचर्म ५५०। म्टत्यवञ्चनतारा २१२; ०सिततारा २१४; वच्चनोपदेग्रतारा २३८। मत्यवञ्चनसंग्रह २१३ | मेखला ३५ूट, ३८१, ४२८, ४४७, 8 5 2, 804 1 मेघावर्डनौ ३१६, ३२७, ३३१. ३३८, मेब २२८, ४८७। मेलायकोपमेलायक ४७८। मैत्रेय २०, २३, २४, ४८, ७१, y १०, y ६० | मोच्चनी ४३५, ४४१, ४८८। मोइवची १८१; वचा १८८, २२८, २३१ ; ०वची ४०८, ४४०, ४५०।

#### य

यत्त ३५०, ४०६, ४००, ४०८, 8३8, 8३०, 88१, 8८५, ५१२, प्रू, प्ईर, प्रू, प्रूर; व्हय पूई्यू: ०सेनामति₀पू७⊂। यद्वाप्रकट पूर्दर्द; ०प्रकटक पूर्दर : यद्मिणी १८८, ८०८, ५ ६१। यत्तेश्वर ८०; ० श्वरी ८२। यज्ञ्दत्त ५३३,५३४। यच्चोपबीतवतखट्ढाङ्ग ४६८। यम ८०६, ५४१, ५५२, ५५८। यमदराइ ५ू८०। यमदूतौ ५९८८ । यमहिट ५५१। यममयनी ४८०, ४८८। यमान्तक १०७, १०८, १३७, २५५, ५२८, ५३०, ५३३, ५३४, ५३६, યૂર્રગ, યૂર્રેદ, પ્રેશ્ગ, યૂંશ⊂, પ્રેય્રેશ, ५५५,५५८; ०न्तज्ञत् ५३१। यमारि ८५, ५२८, ५३०, ५३२, પૂરૂર, પૂકર, પૂકર, પૂકક, પૂક્ર, ५५०, ५५२, ५५५ ; ०ॡष ५४८, 440 i यानचय ५९४। यामिनी ४४०, ४९८ । यान्य पूप्र। युगान्ताग्नि ५१६; ब्न्तानल ५५३; ०न्तवद्धि पूर्पूर्पू । योगाचार २१०; .० चम ४८९। योगिपट ०८, ८१। योगिनी ४२०, ४३५, ४४५, ४५८, 8⊂8, y र द्दं; • मूर्ति 84 • । योगिनीतन्त्र 88३। योधिच्छन्नसमाचारी ४५०। 79

## ₹

रच्यांकर १४८। रत्तायमान्तक ५२९, ५३४, ५३५, **५३०, ५३९, ५**४० | रहालोकेश्वर ८४। रद्ता ४०५; ॰ चक्र ३५९। रजःखला १८१, २३४: • कर्षट १८७, प्₹8 । रति ५११। रतोत्सव ४८२ । रत ४८६, ४८४; ०घट ४०७; • च्छटा ३५, २५०, ४०२. ४०८, ४८२; ०डाकिनी ४६०, ४६०, ४८२, ४८६ । रत्नचय ५२, ६७, ५०८; ० प्रारग ५५; • चितय १३०। रत्नतारा २१८। रत्नमञ्जरी ५९५। रतराज ५४५। হলবন্ধী १६०। रत्नसम्भव १६, १८, ६४, ८६, १०३, १९५, १८१, १८९, ३२२, ३८६, ४०२, ४७५, ४८८, ५६८, ५७४; • मुक्तुट ५्र्दन् ; • मुक्तुटिनौ ४२२ । रताकरगुप्त १०, ५०५। रत्नाकरप्रान्तिपाद २३६ । रताचल ७०; •गुहानतःस्य ३२. ई~; • ग्रहाश्रय ७३। रत्नेग्र १६४, १६६, १८८, २३१, **880, 8ई**₹,• 8⊏३: 884, ॰ ग्रेखरक ५०२। रविग्रंत १५३। रफिसमालिनौ ११। रस ३५०, ५०८। रसना 88८।

रसवच १८१। रसायन ३५०, ५०८। राद्यस ४०८, ४३४, ४४१, १८५, 432, 480, 462, 4621 रागपारमिता ५४५। रागराज्य ३८०। रागवच ४४५; ०वचा ४५०; ०वचिका १८८, २२८, ४४७; वची २३१. 1308 राजलीला २४५। राजश्रीतारा ५८३। रावण ४५। राज्य २०६, २८१, २८३, ३४५, ३४८। रचक ३८१, ४२८, ४४७, કર્દર, 804, 856, 868 1 क्राड पू ४६। रान १२७, २१४, २३८, २४१, ३५०, ३⊏ई । रुधिरपरिपूर्य २६°द; ०पूरितकपाल ४१४; ॰ पूर्यांकपाल ४१४। रूप १६४, १६६, ४०९, ४४६, 840, 800, 800, 862 1 रूपिगो ३१८, ४२५, ४३८, ५०२। रेखाधिष्ठागमंत्र १०२। रेवतौ ४०७। रौन ४८३। रौमासन ४०२; वस्य ४६७, वस्या 850 | चौनी पृटई।

ৰ

लचाग २४, १६०, ३५१, ३०४,

8821

लडु ४११।

আক্লেস্ফা ৪২৩।

ससना ৪৪८। ललितगुप्त २६७, २७० । ललिताच्चेम ३२, ४८, ७३, १०४, १११, १८५, ३८१, ३८७, ४०६, **५०**⊏; ०त्त्तेषा २४ई, ४०२; •सनस्या ४१४। ललितासन १०१; ० संस्थिता ५९३; •स्य १२८; •स्या ४१५। ललितास्य १२८। लाङ्गलिका ४५ ६ । लामा ४२५, ४३८। लाखा १५७, ३१२, ३२४, ५२३। लिपिकला ४२८; ॰ ग्रास्त ४२८। लीला १०५, १४१; • चोपस्थित ईई। लौलावच्च प्रूट०; ०ग्रानि (वच्च) ३८१। लोकधातु २०१, ५०८। लोकनाथ २८, ३१, ४८, ५०, ५८, ६०, ८२, ८५, ८७, ८८; ० पाल 3001 लोकेग्र १६३। कोकेश्वर २३, २४, २७, ३०, ३३, इर्द, ३०, ४१, ४२, ४३, ४६, yo, €₹, €8, OC, Co, C₹, च्यू, १८३, १८८, २३ई, प्रू७। लोकेश्वरी ४१८। लोचना १८, ६४, ६५, ८६, १०३, २१९, ३२२, ३२३, ३४९, ३८६, १७२ । व

### .

वच १८८ । वच्चकाय १६२, १६३ । वच्चगन्ध ८८ । वच्चगर्भाभिसम्बोधिपद ३८० । वच्चगान्धारी ४०३ । वच्चगौति ४६६ ; •गौतिका ४६० ;. •गौता ५१८ । ( ६२५)

वष्यध्रयहा १८०, १८५, २१८, २२८। वचचोगा ४३८। वच्चचक्रसुद्रा १६०। वष्त्रचर्चिका ३८५, ३८६। वचचित्त १ई२। वच्चज्वाला ६ । वचज्वालानलार्क ४२४, ५१२। वचडाक ४६६, ४८१, ४८५, १८५, 850, 862, 403। वच्चडाकिनी २००, ४४ई, ४५४, ४५०. 84,८, 8६०, 8०4, 8८२, 8८६, ०डाको ४४५। वचतारा १७८, १८३, १८८, १८८, えとマ、えとき、えと8、えとも、 そのの, 288, 2201 वचतीच्ता १२०, १४०, १४५, १४८, १५६ । वच्चधर २२ई, ४३२, ४५८, ५१५, ५१७. प्र8, प्रपू, प्र8र; •पद १ई । वच्चधर्मी ३३, ४८, १३३। वच्चधाली श्वरी ईपू, २८०। वचधात्वीश्वरी मारीची २८०। वच्चध्य ४४। वच्चधूपा ५१८। वच्चन्द्रत्या ५१८ । वश्चप्रच्चर ६, ८६, १८०, १८६, १९५, २००, २१८, २२ई, २३३, २५५, ३८८, ४०५, ४२४, ४५९, ४६६, पूपूई । वच्चपद्मसमायोग ४७६। वच्चपद्मेश्वरी ७६। वच्चपर्यङ्ग २२, २८, ८०, ११७, ११८, १२८, १३१, १८१, १५७, १५८, 205, 2-8, 254, 250, 225, २९१, ३०१, ३१०, ३१९, ३३२,

३४०, ५५१ ; ०स्य २८१ ; ०स्या ३१५ ; ०मर्यद्वा २१२, २१३, २३५, ४१७; ०ड्विंन् ८१, ८६, ८८, १२७, १४० ; • क्विनी १८५, १८०, १८३, ३१४, ४०५। वच्चपासि ८८, ७२, ८२८, ५५७। वचषाग्री १९८, १८५, १८८, २९८, 2301 वचप्राकार ५, ८६, १८५, २१८, २२६, २५५, २८६, ३८८, ४०५, 8**ર**8, 84ૂદ, પૂપુર્દ્ધ । वच्चपुष्य ४४, ३२१ । वच्च पुष्पा ५१८ - । वच्चभारतारी ४८८, ४८१, ४८२, ४८४। वच्चभौषा ५०६। वच्चभूमि १८५, २१८, २८६, ३८८, 8२५, ४८७, ५५€। वच्चम्टत् १९८१ । वच्चमेरव पूर्टण। वचमेरवी ४८८, ४८२, ४८२ । वच्चमराइपमुद्रा ५ । वचमग्रहलालंकारमचायोगतंत्र १६। वचमयौभूमि २२ई, २५५, ७५९। वच्चमचाकाल ५ू२३। वचमाल्या ५१८। वच्चमुद्रा ३, ११, १८। वच्चयान २२५; •प्रवर्तनौ ४२१। वच्चयोगिनौ ८०, ८१, १०३, २५९, રર્દય, કરૂપ્, કપૂર, કપૂર, કપૂર, 844, 84€, 840, 84८, 4८0; •योगिनीये ४५०। वचराग १३३। वचरौही ४८८, ४८२, ४८४। वच्चलास्या ५१८-। वच्चवर्णनी ४५२, ४५३, ४५१, ४५५, 8401

वच्चवाराष्ट्री ४२४, ४२५, ४२६, ४२७, वच्चावेग्र १८८, २३१, ५२६; ॰मुझा ४२८, ४३३, ४३४, ४३५, ४३६, 4201 830, 832, 880, 887, 883, वचाम्रोक २०४। वचासन ५,१८,१९,२२,२३.२५, 8८८, 8**८१, ५०**8; ०कल्प 8३८। वच्चवितान २५५, ४०५, ४२४। १५३; ०स्य १३३, ५४२ : ०सना वध्ववीगासम्सती ३३६ । 83ଏ | वचवैरोचनी ४५३, ४५४, ४५५, ৰআছাৰ ৪৪। वच्चोदक पूर्दछ। 8401 ৰব্বগ্ৰহ ৪২৪। बचोषगीषमुद्रा ८। वच्चग्रारदा ३३०। वट ४३७ ; ० रहा ४०७। बदाली २७६, २७७, २८२, २८३, वच्चप्रटब्द्धला ४१३, ४१४, ४१५। वच्चसमय ४६९। 3081 वन्दना १०३, ११६ ; ०मंच ४५ । वच्चसमाजमुदा ३४०। वच्चसरखतौ ३२६, ३२८, ३३०, वह्निकुराइ १८८, २२८। ३३१, ३३४, ३३८, ३३८, ३३८, ३४०; वरदतारा १७७। (कुलिग्र०) ३३१; (कुलिग्रापूर्व०) वरालिका ५८। वरालौ २७७, २७८, २८२. २८३, 3301 वष्ट्रंसत्त्व २७, ७४, १०१, १३७, ३०४, ५ू८४ । १८४. १६२, २३०, २७२, २८३, वराइ ३०३। 822, 825, 484, 4521 वराच्चमुखी २७७, २७८, २८२, २८३, वच्चसत्त्वडाकिका ४८२। 3081 वक्कसूचि २८५, ३०४। वरुगा २५८, ४०ई, ५४१, ५५८; वच्चसूर्य २२८, २३१। •मगडल १८०, १८६। वच्चस्तोट १९८८, २३१ ; ०स्कोटा १८५, वर्तालो २७६, २७७, २८२, २८२<sup>,</sup> २१८, २२८ ; ०स्मोटी १८०। **३०३**। वसाहुंकार ५०६, ५०७, ५६३, ५६८; ৰণ্মী কম্যা ২৪২। ०मुझा ५११ । वध्याधिकार-तारा १७८। वचा 884, 88ई, 894 । वार्धाधिकार-मंजुश्री १५०। ৰহ্বাব্ধিন ৪০২। वसन्त ५११ । क्वाइभी ५०, १७८, १८५, १८८, वसा २५१ । २१९, २३० । वसु ३०० । वसुआरी 8ई। वचाचार्य १५४। वचात्मकमंत्र ८२ । वसधारा ४६, ४२२, ५५८, ५६१, ५्ई२, ५्ईई; •धारगौ ४२३; वच्चानङ्ग १२३, १२४, १२६, ३५०। •घारण्युपदेग्र ४२३; •घारणी-वचामित ५४५। वच्चालोक 88, ५१८ । पुस्तक ४२३; मुदा ४२३।

( ६२७ )

वसुधारिखौ ५्ई१ । वसुन्धरा ४२१, ५४१। वसुपुष्य ३०१। वसुमतीश्री ४२१। वसुमुखौ ४२१। वाक् १३३,१३५। वाक्य २४०. २४३, २५८। वागधिछान १०१। वागौग्र ८१, ४६१, ४६२। वागी श्वर ८४. १०५, १०८, १२७, २४०. २४२, २४२, २४३, २४४, १८५. १ई०. २१३। वाग्वच १४१ । वाग्विश्रुद्धिभावना २१; २३। ৰানস ৪১ হ। वादिनाथ ९८। वादिराट् ८४. ८८, १००, १०३, विचित्रकुराइलिन् ५६१, ५६३, ५६६, १०४. १०८, २०६, ११०, ११२ । वामना ३०८। वामाईपर्यद्विन् ८८। वायव्य २२ई, ५४१ ; ॰मगडल २८२ । वायस ४३०। वायु २३२, २५८, ५५८; ॰मखल विद्या १, ५०२। ७८, १८०, १८५, २५५, २७६, २८१. ३०३। वायुवेगा ४२०। वाराच्च २०६, २७८, २८२, २८२, 300,303 1 वाराच्ची ४८१। वारियोगिनौ 884, 884, 894। वारुगा २२६ ; •मगडल ७८, ५५१ । वासुकी २६८, ३६३, ३७८, ३८६, विरमानन्द पृ८६ । 800. 428, 422, 408, 400 1 विकचोत्पलमुदा १४१। विकटोत्कटा ५९६ । विकालराचौ ५०२।

विक्रतानन ५३१, ५३३, ५३४, ५३७, યુ 80, યુ 8€, યુ 80, યુપુ 8, પૂયુ €, 1 244 विम्न ११, ६८, १०२, १६७, १६८, १८५, २१८, २७६, २८०, २८४, २८०, २८६, ३०७, ३६८, ४६१, 8ર્દ્ર, પૂર્પ, પૂર્પ, પૂપુ 8, પૂપુ 9 ! বিদ্নায় ২০৩। विष्नविनायक ४५ू०। विम्नहन्ता १६८। विद्रान्तक १३०, ५५८ । विम्नारि पृषुर । विष्ठेश ५८२। विष्नोपश्रम ६८। विन्नोत्सारग २८०। विचिकित्सा ४३२; ०तसकता १७। पूर्द०: ब्लुगडलिनी पूर्द३; ब्लुगडली ¥ू €० ! বিহামি ৪৭০। विद्यान ४०८: ०मात्रात्मक ₹€ : ∘खांध ४४६ । विद्यादेवौ ६७। विद्याधर ४३४, ५०८। विद्याधरपिटक १५२; ॰पिटकीय 2421 विद्याराज १६७। विद्यञ्ज्वालाकराली २५८। विदेष ४३४: ०षग ४३६। ं विन्धारवी २३३ । विरूपाचा ५२८। विलोकिनी ७५। विश्वडाकिनी ४६०, ४६८, 8⊂₹, 8⊂ई ।

( ぞえて )

विश्वपताका ४२८, ४४०। বিস্বদন্না ৩ई। विश्वमाता २४० । বিস্তবন্দা ৩ई। विष्वाम्भी ५०,५५७। विषपुष्प २४८, २४८; • पुष्पक २४६। विषराजिका ५६८,५८८। विषण्गोधनी ४३५। विषसंत्रामग ३०८। विषच्चर ३७१। विषा ९७, २१४, २३९, २७४, २७८, 809, 427, 492 1 विसूचिका २३०। वीगा १८१, २१७, ३६२, ३६३, ३६४, 8२९, 88ई। वौरमतौ ४२०। वौरयोगिनौ ४४१। वौरसत्त्व १३०। वीर्यसम्बोध्यङ्ग ४८८, १८४। वौरासना ३५ । वेगा ४२८ । वेताल (ड) १ईप, ८०९, ८३७; •ली ४४६, ४०८, ५५४, ५५५ वेदना ४०९, ४४६ । वै(वे)मचित्रिन् ५१०,५४१,५५९ । वैरोचन १६, १८, ६४, ८६, १०३, १७५, १८१, १८६, १८८, २३१, २५५, २०५, २००, २०८, २८०, २८४, २८५, २८७, २८१, २८२, २८४, ३०१, ३०३, ३०५, ३२२, ३८६, ३८५, ४००, ४२७, 889, 840, 850, 804, 855, ५१, ५, ५, ५६८, ५६८, ० कुलोद्भवा २८०, ४४०, ४४२; ०मुकुटिनौ २०६, ३८४, ४१८; ०मुझिता २०५; •रूप २८१ ; •स्तभाव २२७।

वैरोचनरचित ५३६। वैरोचनाभिसम्वोधितंत्र ४२। वैश्ववग ४५, ४०६, ५६०, ५६१, પૂર્દર, પૂર્દર, પૂર્દર, પૂર્દગ। व्यञ्जन २४, ३५९, ४८७। व्यतिरेक ३३४। व्याख्यान २८४; ०मुना ८५, १०४, १०८, ३१२, ३१३, ३१४, ३१८, ३२४, ५६० ; ०मुझावती ३२१ । আন্ন ৪३৩। याड़ २५७, २८४, २८६। व्योमावकाण्मिन् ४६०। স্থা ग्राकट पूछ्यु: ०टक पूर्द्ट ! प्राजा ३५१, ५१२ । म्रङ्ग २०४, २०८, ५१० । म्रद्ध १५८, ३०८ । प्राद्धपाल २६८, ३६३, ३८५, ५१8, 428, 408, 4001 प्राइसमार पूर्दर, पूर्द8, पूर्दद। प्रतसष्टखानना ४३५। भ्रताच्चर २, ३०, ७४, १४३, १४५, २०५, २०८, २८५, ४३०, ६०१; •गाथा १९६ ; •मंच ३८८, ४८०, १८७, १९८ ; •मुझा र । ग्राबरपाद ३८७, ४५६। प्राबरी 88३, 884, 88ई, 8ई१, 308 श्मनग्रत्र ५१०। भाव २०८, २०१, २६१, ३८१, ४७०, ४०४, ५८८; ०पर्यक्व ४३०। प्रवहत् ८५१ । দ্মৰা ৪ইও। ग्रवारूढ २५७, ५८१; क्हडा २१०, ४५४, ४५७, ५८८; • क्रान्ता २५८। प्रावालय ४७७ ।

( 年天色 ) प्रावर ३५०। ग्रथ्कुलिका १८८८, २३५ । प्राय्वनुली ४१९ । দ্মান্ন ২৫৩। प्रान्ति पृ३२, पृहट ; ०क ३६४, २१६, ३६८, ५३२, ५३३; ० जर्म ४१० ४ ग्रान्तिपाद ४७४। प्रान्तिमंत्र ३०१। ग्रालिपिछक १८८, २३५। ग्राम्वत ४४५, ४ई२, ४⊂३। प्राश्वतवच्च २११, ४८७, ४८९, ५००। ग्निखरही प्रह । ग्रिखामुदा ५१६, ५२१, ५२७। গ্নিহীষ ৪३৩। ग्रिरोमाला ४२८। ग्रिरोमुदा ५१६, ५२१, ५२७। ग्रिलीमुख १८८। श्रुक्तीका जटा २००। श्रुद्वधर्मता २२७। श्रुद्धावासकायिक ४१७। স্ত্রমন্ধহ ৪২। श्वभमेखला ५०२ | श्रम्म १८६, ५११। खुभा 88⊂ ∣ श्रुभाकार १५०। अध्वामांसकपाल ५८३। मूकर २७४, २७५, २७६, २७८, २८१, २८४, २८२, २८६, ३०३, ३०६, ४३०; •मुखा २८५<sub>;</sub> •मुखौ २७४, २७८; •रथा २७८; •रूपा २८८। आल पुरुष । प्रदगाल ४३०। प्रदेशाल ११३, ११४ । म्रद्भुला ७०, १२६, २३७, ४६८, ५११ । प्रद्रार ४८३, ५१२ ।

प्रटक्तारादिरसोपेता ४२७ ।

### স্ব

आवक ६७, २०१, ३२५। स्री ५१०। श्रीधर ३२८। स्रीफलपुष्य २५८। श्रीच्हट्ठ (सिरिइट्ट) ४५३, ४५५। स्रुतिस्स्टतिविजया ३२०। प्रलेग्रज ४१३। स्रेतकस्वीरेपुष्प २५८। स्रेतार्कपुष्य २५८।

## ष

षट्तथागतरूप ४५० । षट्पारमिताविश्वद्धि ४८४ । षड्चरी २७, ३६ ; ०मच्चाविद्या २६, २८, ३५ । षडचरीलोकेश्वर ३४ । षद्रतिक १४० ; ०तिस्य ५५२ । षद्रवेता ४६४ ; ०देवती ४२५ ; ०देवतीनाथ ४८० । षद्सुजश्रुक्षतारा २१६ । षयुमुजश्रुक्षतारा १९६ । षोडषस्त ४०० । षोडषस्व ४३२ । ( ई३० )

स

संस्कार ४०९, ४४९। संज्ञामण ३०१। सङ्गीति २२८, ४६५। संग्रामतारिगौ ४१६ । सङ्घदत्त ३१४। सङ्घरत ४५८। सञ्चालनी 88१ । सञ्चालिनौ ४८८ । संचा ४०९, ४४६ । सतारहवा ४४२। सलामिनीकुत्त ७३। सद्योऽनुभवमञ्जुश्रौ १२१, १२२ । सद्योऽनुभवारप्रचन १२१। सद्धम्मावतारिखौ तारा ५९२। सन्तासनी 88१। सन्तासिनौ ४८८। सन्निपातज ४१३। सप्तबोध्यङ्गभावना अप्र । सप्तमात ४००। सप्तरत ४८ई, ५०८। सप्तप्रतिककल्प ५०८, ५१०। सन्नग्रुकर २८५ । सप्ताचर ४८०, ४८९, १८५ ! सत्त्वपर्यङ्क ३३, ४४, ०५, ८५, १५४, १५५, १६०, २१८, २५३, २७३, २८८, ३०५, ५५७; व्यर्यद्वा २१७; ०पर्यं द्विन् १५१; ०पर्यंद्विनी 96,8091 सत्त्ववत्सला ३१८। सपंचास्टतमद्य ५ूष्प । सबरपा ( ग्राबर) इष्०। समताज्जान १३८, १८०, १८६, ४६३, ४ई७, ४८२ । समन्तभइ ८, १, १२, ५०, ७१, १ई२ । सर्पाभरण ५०७, ५०८, ५२८ ।

े समय ४, १३, १७, २७, ७१, १०१ ; ॰ गुलिका ४२४, ४८०; ॰ चक्र ४०९, ४८३, ४८२; ०९वा ५३०, ५८६; ॰पूर्वक ५४८; ॰मरहल 8ई२, 8ई५; ०सुझा 8, ५०, १२७, . *१७७, ४६*१, *४७*१, ५२७, ५४६ । समयसत्त्व २१, २३, ५९, ६०, ७८, १०४, ११७, ११९, १३२,१३७, १००, १०२, १०३, १०४, २०५, २५३. २५५. ३११, ३४८, ३८८, ३८ई, 824, 804, 422, 4201 समयाधिष्ठानमंत्र ५३२. ५३०। समयौ २५८ । समाज १११ ; ०सुना ३० । समाधि १२८, १५७: व्मुझा प्द, १२८, १३३, १४१, ४०८ । समाधिसम्बोध्यङ्ग ४८९. १८१। सम्पटयोग ५३२। सम्पटाञ्चलि २७। सम्बर ४८४, ५०५। सम्बरतंत्र ४८६, ४८८ । सम्बोधिवं प्रतिलक १ ई ३ । सम्बोधाङ्ग ४८८ । सम्भोगकाय ४५५। सम्मोदिका ८७। सरजन्म ५१३। सरखती ३३०, ३३ई, ५ई१, ५ई२, **पू** ईई । सरच्याद ⊂०, ⊂३। सर्जन ४११ | सर्ज्ञर ४११। सर्प ३२, २४५, २४६, २४८, २५१, २५३, २६१, २८० ; ०यज्ञोपबीत ०ई, १७२।

सर्वज्ञ २८, २८७, ३२५, ३३२; ०ज्ञान सीमाबन्ध २२ई ; ०बन्धनी ई । 8३; ०ता ३३४; ०त्व १५८। सुखावती इई३, ४४८। सर्वज्ञमित्र २२३। सगत २०१, ३३४, ३३५ , ५७०। सर्वडाकिनी ४८६। सुगतिसंदर्भन ८८। सर्वतथागतज्ञान ११७, ३१८, ४७६; सगुप्ता प्रदेर, प्रदे । ०इंदय २ | सुजनभद १३६, ५ू८०। सर्वदेवताविसर्जन मुझा ५२४। सुदत्ता ५्रद्१ । सर्वबुद्धडाकिनी ४५३, ४५४, ४५५ , सग्रन ४६, ५८, ६४, ००; व्कुमार ४५७; व्वैरोचनी ४५५। ३७. ४०, ४४, ९५, २०९। सर्वमारिप्रश्रमनी ३०८। सुनन्दा ५ुई२ । सर्वराजेन्द्रमुदा ३०। सुन्दरा ५०२। सर्ववादिप्रमईक ३३८। सन्दरी ५०२। सर्वेष ४६३। सुपूर्या ५्ई२, ५्ई७। सविद्यक १ई२। सुभगा ५०२। संहज ३८८. ३८०. ४४८, ५४०; समदा ४२७, ५्६१, ५्६२, ५्६६ । •समावा पृष्ट । समतिभद्र पृहर । सच्चतविलास ३⊏४, ४५२। समालिनी ५०२। सङ्जानन्द ५८ई ; व्समावा ४२५। सुमेर ७८, २१५, ४२४, ४३८, ४६९, सहसबाहने ४३५ । ४८ई, ५०८ ; ०पर्वत २५ई ४०५ ; सहसंग्रिरे ४३५ । ०राज पूर्पुरु । सार्वज्ञ ३८०। समातारा १८१। सार्वभौतिकबलिमंच ५३२। सम्मनिसमा ४३५ । साइसप्रमईनौ ४००, ४०२, ४०६ । समा १८०. १८५, १९८, १९६, २२६; सिंच ७७, २३८। सर ३५० ३५८ । सिंहनाद ४०, ४८, ५१, ५३, ६२, ¦ सुरुद्तिसौ ५०२। ई३; ०घारगी ५४; ०वाच्चन ४७। | सुरतकामिनौ ५८ई। सिंहनादलोकिश्वर ५३, ६३। सुरतचर्य १६२; ०चस्त्रि ५८६। सित ५३२। ॰मचगौ ५८६ ; ॰मालिनी ५८६, सिततारा २१३. २१५, २१६। •सन्दरौ पृहर्द। सितवती ४०२, ४००। सरतेऋरी ५.८६ । सितसमी २१७। सरतोग्रा ५८६ । सितातपत्र ३८५ । सुरतोत्तमा ५८६। सिद्धैकवीर १३७, १३⊏, १३८, १४०, सरामची ४२०। 284 1 सुविश्रद्वधर्मधातु १८०, १८०, १८६; सिरिच्चट्ट ४५५। •धम्मज्ञान ४६३, ४६७। सौधु ४११ । सुनौरा ४२०।

स्तजायोग १८६ । ह स्रचि २०४, २७६, २७७, २७८, २७८, २८२, २८३, ३०१, ३०३, ३०४, इयकार्गा ४२७। ३०५; •सुझा ७५, ७६। चयग्रीव ३७, ४०, ४४, ४६, ४८, ५८, स्तचिमुख ४०। £8, 00, 2 53, 2 55, 2 55, 2 3 €, yo 5, सूच २७ई, २७८, २७८, २८२, ३०१, 1304 そのき、その夏、8891 ह्रयस्तन्धर प्०९। स्तूचक ४८९, ४९४। हर ११०, १७४, १७५, ३००, ५१३, स्त्रत्री २८३। 4.98 1 सूर्यप्रभ ८ई। <sup>।</sup> इरि ७९, ८२, ११०, १७४, १७५, खान्ध ४०९, ४८८, ४८२ । そのの、見ての、見てき ! खाम्मि १ई३। इरिइरिइरिवाइनोद्भव ७७, ७८; क्तम्भ ५३२ । ०लोकेश्वर ७९। स्तम्मकर ३७१। चत्तपूजाविधि ५००। स्तम्भन ३०१, ३७८, ४३४, ४३६ । चारीति ८२, १०३, ३६७, ४०८; क्तम्भनी ४३५ । •मंत्र प्२, १०३। स्तम्भा ५३२ । चालाचल ३१, ३२, ६५, ६६, ६८, स्तोभ ३७८ : ०न ३०१ । *६९, ७०, ७१, ७२, ७३ : ०*लोकेश्वर स्वविर ईर, २००, २०६ । **É**É | खानरत्ता ५ ! **हिमवन्त २**४८ । चिरयार्ग ८२, १७४, १७५। स्मिरचन्न प्ट, ८३, ८४। हेरक १४६. १८८, ४६०, ४६१, स्मोटतारा १८१। स्कोटा १८८, २२८ । 8€₹, 8€⊂, 8€€, 800, 802, 807, 808, 80y, 80€, 809, स्मृति ३२८ । 802, 808, 804, 806, 806, स्मृतिसम्बोध्यङ्ग ४८८, १८४। ८८०, ८८३, ८८४, ५००, ५०३, सम्धरा २२३, २२४। ॰मचिषी ४३५; ॰रूप २३१, खप्रप्रत्यय ४२७। खप्रसौदामिनीगन्धर्वनगरच्छायामायो-৪৩৪ ; ০ৰব্ব খু০২ । हेरकी ४८८, ४८२, ४८२, ४८४.। पम ४७१ । खयम्भुवुद्धम १८९, १८७, २३'४। हैवच ४४३, ४६१, ४०८; ॰देश्राक ৰুক্তিক ३। ४५०; व्योगवान् ४७९। खस्ययन ४१०, ४१२ । **हेवचन्रम ३८४, ३८८, ३८८**; ॰तंत्र खाभदेवी ईई ; ०प्रज्ञा ४ई७, ४०२, ३८२, ३८२ । ४८०, ५२८, ५३०; व्खामविद्या होमकुग्रविधि ३६८, ३७०। १९३, ५४४; सामा ४८२, ५३५, होमोही ५८६। ४३८ ; खाभाक्रना ४७२।

# ERRATA.

| Page,   | Lin     | θ,        | For,               | Read,                         |  |  |
|---------|---------|-----------|--------------------|-------------------------------|--|--|
| Vøl. 1. |         |           |                    |                               |  |  |
| 7       | 7       | ••        | नसःस्त्रे॰         | नमस्ते॰                       |  |  |
| 14      | 4       | ••        | भचषीया             | भञ्चनीया                      |  |  |
| 15      | 11      | ••        | समन्तिनी-          | समन्तिमी                      |  |  |
| 17      | 5       | ••        | सुदादिषु गौ॰       | सुद्रादिष्वग्री*              |  |  |
| ,,      | 7       | ••        | सुशीलानपराधयोः     | सुश्रीले नापराध <b>ये</b> त्* |  |  |
| "       | 8       | ••        | न कार्य            | नाकार्थं*                     |  |  |
| 28      | 3       | ••        | ॰व <b>ञ्चम</b> ा   | ०वन्त्र सा                    |  |  |
| 48      | 5       | ••        | <b>मेकावारघा</b> ० | ० <b>मेकवारं ध</b> ा०         |  |  |
| 57      | 12      | ••        | <b>तदन</b> नर स॰   | तदगमारं                       |  |  |
| 61      | 18      | ••        | <b>৽</b> মখ্যমগ    | ৹মন্থ সম০                     |  |  |
| 67      | 13      | ••        | नीयं ।             | नीयम् ।                       |  |  |
| 68      | 10      | ••        | ॰ भावान् ।         | ৽৸বোৰ্                        |  |  |
| 82      | 16      | ••        | सिदि∘              | सिड∘                          |  |  |
| 110     | 5       | ••        | तान्तं             | दान                           |  |  |
| 115     | 16      | ••        | ∘रिति              | ∘रिति ।                       |  |  |
| 122     | 5       | ••        | चरपचनधीः           | चरपचन धीः                     |  |  |
| 160     | 3       | ••        | सत्तवनी            | चत्यवर्ती                     |  |  |
| 169     | 5       | ••        | तान्त॰             | <b>इ</b> ।नः ०                |  |  |
| 180     | 19      | ••        | ••                 | After खाडा। add               |  |  |
|         |         |           |                    | [यांयां इ.च्छति तां तां       |  |  |
|         |         |           |                    | वश्रमानयति ।]                 |  |  |
| 182     | 14      | ••        | खयं न              | खपतिं                         |  |  |
| 183     | 17      | ••        | योगवरेष            | योगीवरं न                     |  |  |
| 189     | 18 - 20 | ••        | मोडवर्चा           | [ सोधवर्चा न्यसेन्नेचे        |  |  |
|         |         |           | रागवच्चिकाम्       | द्वेषवर्ज्ञां च कर्णतः ।      |  |  |
|         |         |           |                    | मात्मर्थिकां तथा घाषे         |  |  |
|         |         |           |                    | वक्ने तु रागवज्यिकाम् ॥]      |  |  |
| 208     | 15      | ••        | <b>ह</b> ौं        | ছীঁ:                          |  |  |
| 235     | 16      | ••        | योगवरेष            | योगीवरं न                     |  |  |
| 239     | 16      | ••        | खट्वा॰             | <b>ख</b> ङ्गा०                |  |  |
| 251     | 18      | ••        | ततो दक             | ततोद्क                        |  |  |
| 258     |         | 9, 19, 20 |                    | ह्रौँः                        |  |  |
| 260     | 12      | ••        | चैतराुत्रां        | चैतदुक्तं                     |  |  |
| 261     | 8       | ••        | • আলংকা            | • <b>स्थान र क्</b> र         |  |  |

Suggested by Pandit V. Bhattacharyya in IHQ Vol. III, p. 428.

. . . . .

( ६३४ )

| Page,      |       | Line,    |            | For,                         | Read,                   |
|------------|-------|----------|------------|------------------------------|-------------------------|
|            |       |          |            | Vol. II.                     |                         |
| 264        | ••    | 5        | ••         | साद्यच्र∘                    | <b>सार्डाचर</b> ०       |
| ,,         | ••    | 15)      |            |                              |                         |
| 265        | ••    | 9 {      | ••         | <b>র্টা</b>                  | <b>क्रीं</b> :          |
| 266        | ••    | 14)      |            |                              |                         |
| 290        | ••    | 8        | ••         | पश्चो <b>पद्वारा</b> ०       | <b>पञ्चोपचारा</b> ०     |
| 297        | ••    | 7        | ••         | ∘सडेतुतः                     | ० <b>म</b> डेतुकम्      |
| 315        | • •   | 6        | ••         | <b>দু</b> জা <b>प</b> ত্বা৹  | पूछोपचा॰                |
| 323        |       | 10       |            | रलास, रत०                    | <b>ৰ্লাস্থৰে</b> ০      |
| 335        | ••    | <b>2</b> | ••         | मेधापरो                      | मेधा परे                |
| 338        | ••    | 4        |            | র <b>ংহ্বা জ</b> ০           | <b>त्रद्धा ख</b> ०      |
| 365        |       | 12       |            | ৽ৰিৱী৽                       | ०सिद्धी०                |
| 391        |       | 1        | ••         | पञ्चमीलौ                     | पञ्च मौस्रो             |
| 418        |       | 19       |            | <ul><li>हृदयासन्तः</li></ul> | <b>∝ह्त्य</b> सन्तः     |
| 438        | ••    | 10       | ••         | बल्लिम्                      | ৰন্থি                   |
| 458        |       | 17       | ••         | • पद्चार •                   | •पचार•                  |
| 459        |       | 9        |            | <b>०रधोवज्ञ</b> ०            | ∘रधो वज्र∘              |
| 462        |       | 5        |            | ভন্মহার ।                    | जत्मद्यते               |
| ,,         |       | 7        | ••         | पञ्चो <b>पडार</b> ०          | <b>पश्चोपचार</b> ०      |
| 476        | ••    | 5        |            | ॰ रूप <b>द</b> ई <b>त</b> ॰  | ० रूपा <b>दर्श्रक</b> ० |
| 505        |       | 2        | ••         | भटित्येषा                    | সতিন্যঁষ                |
| 512        |       | 5        | ••         | •पता <b>क</b> धर             | • <b>पताकाधर</b> ं      |
| 533        |       | 3        |            | ° चन्द्रा °                  | ∘[पंचा]∘                |
| 536        |       | 16       |            | पुरुषप्र <b>प्र</b> ाप्त ०   | पुरखं प्राप्त∘          |
| <b>538</b> | • •   | 3        | · <b>.</b> | ॰ नुदित <b>॰</b>             | <b>∘</b> सुदिन ∘        |
| 543        |       | 12       |            | ∘दर्षी                       | •दर्षों ।               |
| 573        |       | 9        |            | <b>डँका</b> र०               | <b>चोंकार</b> ०         |
| 584        |       | 10       | • •        | ∘षारैः                       | ∘चारैः                  |
| 590        |       | 7        |            | तत्पुष्पं                    | યત્વર્ષ્ણ               |
| 595        |       | 4        |            | খ্যন্তী                      | यची                     |
| In all i   | insta | nces     | ••         | ड                            | क्र                     |

# GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES.

## Critical editions of unprinted Sanskrit Works, edited by competent scholars, and published by the Oriental Institute, Baroda.

BOOKS PUBLISHED.

Rs. A.

 Kāvyamīmātinsā: a work on poetics, by Räjašekhara (880-920 A.D.): edited by C. D. Dalal, and R. Anantakrishna Sastry, 1916. Re-issue. 1924 . . . 2-4

#### This book has been set as a text-book by the Bombay and Patna Universities.

- Naranārāyanānanda: a poem on the Pauranic story of Arjuna and Krsna's rambles on Mount Girnar, by Vastupala, Minister of King Viradhavala of Dholka, composed between Samvat 1277 and 1287, *i.e.*, A.D. 1221 and 1231: edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916 ... out of print.
- Tarkasańgraha: a work on Philosophy (refutation of Vaišesika theory of atomic creation) by Anandajñana or Ānandagiri, the famous commentators on S'ańkaräcärya's Bhāşyas, who flourished in the latter half of the 13th century: edited by T. M. Tripathi, 1917 . . .
- 5. Rāstraudhavamsa: an historical poem (Mahākāvya) describing the history of the Bagulas of Mayūragiri, from Rāstraudha, king of Kanauj and the originator of the dynasty, to Nārāyana Shāh of Mayūragiri by Rudra Kavi, composed in S'aka 1518 or A.D. 1596; edited by Pandit Embar Krishnamacharya with Introduction by C. D. Dalal, 1917...
- 7. Vasantavilāsa: an historical poem (Mahākāvya) describing the life of Vastupāla and the history of

2-0

0-6

1-12

0 - 8

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Rs. A.        |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|     | Guzerat, by Bālachandrasūri (from Modheraka or<br>Modhera in Kadi Prant, Baroda State), contemporary<br>of Vastupāla, composed after his death for his son in<br>Samvat 1296 (A.D. 1240): edited by C. D. Dalal, 1917.                                                                                                                                                            | 1-8           |
| 8.  | Rūpakaşatkam: six dramas by Vatsarāja, minister of<br>Paramardideva of Kalinjara, who lived between the<br>2nd half of the 12th and the 1st quarter of 13th cen-<br>tury: edited by C. D. Dalal, 1918                                                                                                                                                                             | 2-4           |
| 9.  | Mohaparājaya: an allegorical drama describing the<br>overcoming of King Moha (Temptation), or the conver-<br>sion of Kumārapala, the Chałukya King of Guzerat,<br>to Jainism, by Yaśahpāla, an officer of King Ajaya-<br>deva, son of Kumārapāla, who reigned from A.D. 1229<br>to 1232: edited by Muni Chaturvijayaji with Introduc-<br>tion and Appendices by C. D. Dalal, 1918 | 2-0           |
| 10. | Hammīramadamardana : a drama glorifying the two<br>brothers Vastupala and Tejahpula and their King Vira-<br>dhavala of Dholka, by Jayasinihasūri, pupil of Vira-<br>sūri, and an Ācurya of the temple of Munisuvrata<br>at Broach, composed between Samvat 1276 and 1286<br>or A.D. 1220 and 1239 : edited by C. D. Dalal, 1920.                                                  | 2-0           |
| 11. | Udayasundarīkathā: a romance (Campū, in prose and<br>poetry) by Soddhala, a contemporary of and patronised<br>by the three brothers Chchittaraja, Nagarjuna, and<br>Mummuņirāja, successive rulers of Konkan, composed<br>between A.D. 1026 and 1050; edited by C. D. Dalal<br>and Pandit Embar Krishnamacharya 1920                                                              | 2-4           |
| 12. | Mahāvidyāvidambana: a work on Nyáya Philosophy,<br>by Bhatta Vādindra who lived about A.D. 1210 to<br>1274: edited by M. R. Telang, 1920                                                                                                                                                                                                                                          | 2-8           |
| 13. | <b>Prācīnagurjarakāvysangraha</b> : a collection of old<br>Guzerati poems dating from 12th to 15th centuries<br>A.D.: edited by C. D. Dalal, 1920                                                                                                                                                                                                                                 | 2-4           |
| 14. | Kumārapālapratibodha: a biographical work in<br>Prakrta, by Somaprabhāchārya, composed in Samvat<br>1241 or A.D. 1195: edited by Muni Jinavijavaji, 1920.                                                                                                                                                                                                                         | 7-8           |
| 15. | Ganakārikā: a work on Philosophy (Pāsupata School)<br>by Bhasarvajūa who lived in the 2nd half of the 10th<br>century: edited by C. D. Dalal, 1921                                                                                                                                                                                                                                |               |
| 16. | Sangitamakaranda: a work on Music by Narada: edited by M. R. Telang, 1920                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2–0           |
| 17. | Kávīndrācārya List: list of Sanskrit works in the<br>collection of Kavindrācārya, a Benares Pandit (1656<br>A.D.): edited by R. Anantakrishna Shastry, with a<br>foreword by Dr. Ganganatha Jha, 1921                                                                                                                                                                             |               |
| 18. | Vārāhagrhyasūtra: Vedic ritual (domestic) of the<br>Yajurveda: edited by Dr. R. Shamasastry, 1920                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0-10          |
| 19. | Lekhapaddhati: a collection of models of state and<br>private documents, dating from 8th to 15th centuries                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>l</b><br>3 |

| <ul> <li>A.D.: edited by C. D. Dalal and G. K. Shrigondekar,<br/>1925 2</li> <li>20. Bhavişayattakahā or Pañcamīkahā: a romance in</li> </ul>                                                                                                                                                                                             | -0   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 20 Rhavioavattakahā ar Paācamīkahā a suma -                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| Apabhramśa language by Dhanapāla (circa 12th cen-                                                                                                                                                                                                                                                                                         | i-0  |
| <ol> <li>A Descriptive Catalogue of the Palm-leaf and Im-<br/>portant Paper MSS. in the Bhandars at Jessal-<br/>mere, compiled by C. D. Dalal, and edited by Pandit<br/>L. B. Gandhi,1923</li> </ol>                                                                                                                                      | 3-4  |
| 22, 23. Paraśurāmakalpsūtra: a work on Tantra, with<br>commentary by Rāmeśvara and Paddhati by Umānan-<br>da: edited by A. Mahadeva Sastry, B.A. 2 vols., 1923. 41                                                                                                                                                                        | 1-0  |
| <ol> <li>Tantrarahasya: a work on the Prābhākara School<br/>of Pūrvamīmāmsā, by Rāmānujācārya: edited by Dr.<br/>R. Shamasastry, 1923</li> </ol>                                                                                                                                                                                          | 1-8  |
| 25, 32. Samarāňgaņa: a work on architecture, town-<br>plauning and engineering, by king Bhoja of Dhara<br>(11th century): edited by Mahamahopadhyaya T.<br>Gaņapati Shastri, Ph.D. 2 vols., 1924-1925 1                                                                                                                                   | .0-0 |
| 26, 41. Sādhanamālā: a Buddhist Tāntrie text of rituals,<br>dated 1165 A.D. consisting of 312 small works, com-<br>posed by distinguished writers: edited by Benoytosh<br>Bhattacharyya, M.A., Ph.D. 2 vols., 1925–1928 1                                                                                                                 | 4-0  |
| 27 A Descriptive Catalogue of MSS. in the Central<br>Library, Baroda. Vol. 1 (Veda, Vedaløksana and<br>Upanisads), compiled by G. K. Shrigondekar, M.A. and<br>K. S. Ramaswāmi Shastri, with a Preface by Dr.<br>B. Bhattacharyya, Ph.D. 1925                                                                                             | 60   |
| 28. Mānasollāsa or Abhilaşitārthacintāmaņi: an ency-<br>elopædie work divided into one hundred chapters,<br>treating of one hundred different topics by Someśvarade-<br>va, a Chalukya king of the 12th century: edited by<br>G. K. Shrigondekar, M.A., 3 vols. vol. I. 1925 2.                                                           | -12  |
| 29. Nalavilāsa: a drama by Rāmchandrasūri, pupil of<br>Hemachandrasūri, describing the Paurāņika story of<br>Nala and Damayanti: edited by G. K. Shrigondekar                                                                                                                                                                             | 2-4  |
| 30, 31. Tattvasangraha: a Buddhist philosophical work<br>of the 8th century by S'äntaraksita, a Professor at<br>Nälandä with Pañjikä (commentary) by his disciple<br>Kamalasila, also a Professor at Nälandä: edited by<br>Pandit Embar Krishnamächärya with a Foreword in<br>English by Dr. B. Bhattacharyya, M.A. Ph.D. 2 vols.<br>1926 | 4 0  |
| <ul> <li>33. 34. Mirat-i-Ahmadi: with its Khatimae or Supplement: By Ali Mahammad Khan, the last Moghul Dewan of Gujarat: edited in the original Persian by Syed Nawabali, Professor of Persian, Baroda College,</li> </ul>                                                                                                               | 4-0  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2-0  |

|     |                                                                                                                                                                                                                                                      | RS. A. |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 35. | Mānavagrhyasūtra: a work on Vedic ritual (domestie)<br>of the Yajurveda with the Bhāsya of Astāvakra:<br>edited with an introduction in Sanskrit by Pandit<br>Rāmakrishna Harshaji S'āstri, with a Preface by Prof.<br>B. C. Lele, 1926              |        |
| 36. | Nātyásāstra: of Bharata with the commentary of<br>Abhinavagupta of Kashmir; edited by M. Ramakrish-<br>na Kavi, M.A. 4 vols, vol. I, illustrated, 1926                                                                                               |        |
| 37. | Apabhrams'akāvyatrayī: consisting of three works,<br>the Carcari, Upadeśarasāyana and Kālasvarūpakulaka,<br>by Jinadatta Sūri (12th century) with commentaries:<br>edited by L. B. Gandhi, 1927                                                      |        |
| 38, | Nyāyapraveša, Part I (Sanskrit Text): on Buddhist<br>Logic of Dinnāga, with commentaries of Haribhadra<br>Sūri and Pärśvadeva: edited by Principal A. B. Dhru-<br>va, M.A., LL.B., Pro-Vice-Chancellor, Hindu Univer-<br>sity, Benares               |        |
| 39. | Nyāyapraveša, Part 11 (Tibetan Text): edited with<br>introduction, notes, appendices, etc., by Pandit Vidhu-<br>sekhara Bhattacharyya, Principal, Vidyabhavana, Vis-<br>vabharati, 1927                                                              |        |
| 40. | Advayavajrasangraha: consisting of twenty short<br>works on Buddhist philosophy by Advayavajra, a Bud-<br>dhist savant belonging to the 11th century A.D.,<br>edited by Mahāmahopādhyāya Dr. Haraprasad Shastri,<br>M.A., C.L.E., Hon. D. LITT. 1927 |        |
| 42. | Kalpadrukośa: standard work on Sanskrit Lexico-<br>graphy by Keśava: edited with an elaborate introduc-<br>tion and indexes by Pandit Ramavatara Sarma, M.A.,<br>Sahityacharya of Patna. In two volumes, vol. 1, 1928                                |        |
| 43. | Mirat-i-Ahmadi Supplement: by Ali Muhammad<br>Khan. Translated into English from the original<br>Persian by Mr. C. N. Seddon, I.C.S. (retired) and Prof<br>Syed Nawab Ali, M.A. Corrected Re-issue, <i>shortly</i>                                   |        |
|     | BOOKS IN THE PRESS.                                                                                                                                                                                                                                  |        |
| 1.  | Rāmacarita of Abhinanda, Court poet of Hāravarşa (cir.<br>9th century A.D.): edited by K. S. Ramaswami<br>Shastri.                                                                                                                                   |        |

- 2. Nāţyadarpaņa: on dramaturgy by Ramacaudra Suriwith his own commentary: edited by Pandit L. B. Gandhi and G. K. Shrigondekar, M.A.
- 3. Nätyaśästra: Vol. II. edited by M. Ramakrishna Kavi.
- Jayākhyasamhitā : an authoritative Pāŭcharātra work : edited by Pandit E. Krsnamacaryya of Vadtal.
- Buddhist works on Logic: containing reconstructed texts from Chinese, Tibetan texts and English translation of Chinese texts of ancient authors like Nagărjuna Vasubandhu, etc. by Prof. Giuseppe Tucci of Italy.

- 6 Mānasollāsa or Abhilaşitārthacintāmaņi, vol. II. edited by G. K. Shrigondekar, M.A.
- 7. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda, vol. II (S'rauta, Dharma and Grhya Sūtras) compiled by the Library staff.
- A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan; edited from the notes of the late Mr. C. D. Dalal, by Pandit L. B. Gandhi, 2 vols.
- Bhāvaprakāśana of S'āradātanaya: an ancient work on Dramaturgy: edited by Pandit Ramaswami Shastri, Oriental Institute, Baroda and His Holiness Yadugiri Yatiraja Swami, Melkot.
- Prajňopäyaviniścayasiddhi of Anangavajra and Jňanasiddhi of Indrabhūti: two important works belonging to the little known Vajrayāna school of Buddhism (8th century A.D.): edited by Dr. B. Bhattacharyya, Ph.D.
- Siddhāntabindu: on Vedanta philosophy by Madhusūdana Sarasvatī with commentary of Purusottama: edited by P. C. Divanji, M.A., I.L.M.
- 12. Tathāgataguhyaka or Guhyasamāja: the earliest and the most authoritative work of the Tantra School of the Buddhists: edited by Dr. B. Bhattacharya, Ph.D., Director, Oriental Institute, Baroda.
- Influence of Portuguese on the Asiatic Languages: Translated into English from Portuguese by Prof. A. X. Soares, M.A., Baroda College, Baroda.
- 14. Persian Chronicle: history of the Safvi Period of Persian History 15th and 16th centuries by Hasan Ramlu: edited by C. N. Seddon, I.C.S. (retired), Reader in Persian and Marathi, University of Oxford.
- 15. Nañjarājayašobhūşaņa: by Nrsimhakavi alias Abhinava Kalidāsa, a work on Sanskrit Poetics and relates to the glorification of Nañjarāja, son of Vīrabhūpa of Mysorc: edited by E. Krishnamacharya.

## PUBLISHED BY THE GOVERNMENT OF H.H. THE MAHARAJA GAEKWAD OF BARODA.

- Gazetteer of the Baroda State. By Rao Bahadur Govindbhai H. Desai, B.A., LL.B., Naeb Dewan, Baroda State, and the late Principal A. B. Clarke, B.A. With map. 2 volumes, 1923, each Rs. 15.
- Census of India, 1921, Vol. XVII, Baroda. By Satyavrata Mukerjea, B.A., Subah, Baroda Division, formerly Superintendent of Census Operations, Baroda State.

| In three parts 1921-22- |    |    |    | As. | Р. |
|-------------------------|----|----|----|-----|----|
|                         | •• |    | 16 | 8   | 0  |
| " II Imperial Tables    | •• | •• | 9  | 0   | 0  |
| " IIF State Tables      | •• | •• | 4  | 8   | 0  |
|                         |    |    |    |     |    |

Mirat-i-Ahmadi, the Original Persian Text. Edited by Professor Nawab Ali. In 3 volumes.

(Gaekwad's Oriental Series. Vol. II, 1927, Rs. 12. Vols. I and III are in the Press.)

English Translations of Vols. I and II are also in preparation.