









# KLIO

## Beiträge zur alten Geschichte.

#### In Verbindung mit

- J. Beloch, Rom, C. G. Brandis, Berlin, G. Busolt, Göttingen,
- R. Cagnat, Paris, A. v. Domaszewski, Heidelberg, F. K. Ginzel, Berlin,
- F. Hiller v. Gaertringen, Berlin, F. Haverfield, Oxford, Chr. Hülsen, Rom,
- E. Kornemann, Giessen, J. Kromayer, Czernowitz, P. M. Meyer, Berlin,
- B. Niese, Marburg, E. Pais, Neapel, R. Pöhlmann, München,
- M. Rostowzew, St. Petersburg, R. v. Scala, Innsbruck, O. Seeck, Greifswald, K. Sethe, Göttingen, G. Steindorff, Leipzig, H. Swoboda, Prag,

C. Wachsmuth, Leipzig und Anderen

herausgegeben von

#### C. F. Lehmann.

a Protessor der alten Geschichte an der Universität Berlin.

Erster Band.



25403731

Leipzig

Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung
Theodor Weicher
1901.

D 51 K6 Bd.1

# BEITRÄGE

## ZUR ALTEN GESCHICHTE.

#### In Verbindung mit

- J. Beloch, Rom, C. G. Brandis, Berlin, G. Busolt, Göttingen,
- R. Cagnat, Paris, A. v. Domaszewski, Heidelberg, F. K. Ginzel, Berlin,
- F. Hiller v. Gaertringen, Berlin, F. Haverfield, Oxford, Chr. Hülsen, Rom,
- E. Kornemann, Giessen, J. Kromayer, Czernowitz, P. M. Meyer, Berlin,
- B. Niese, Marburg, E. Pais, Neapel, R. Pöhlmann, München,
- M. Rostowzew, St. Petersburg, R. v. Scala, Innsbruck, O. Seeck, Greifswald, K. Sethe, Göttingen, G. Steindorff, Leipzig, H. Swoboda, Prag,

C. Wachsmuth, Leipzig und Anderen

herausgegeben von

### C. F. Lehmann,

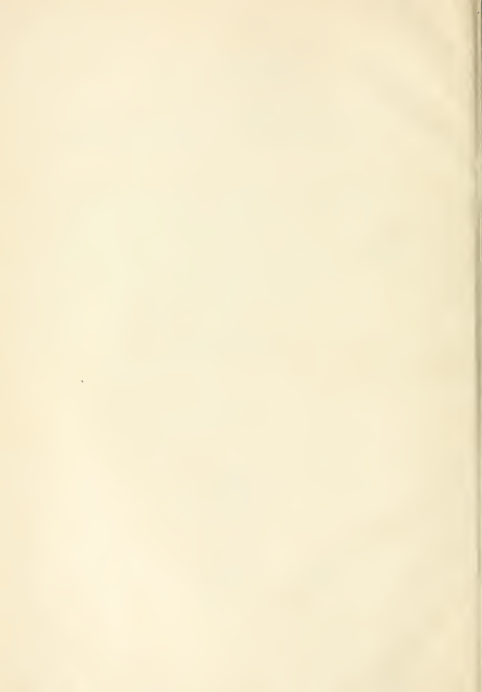
a. o. Professor der alten Geschichte an der Universität Berlin.

Erster Band.



### Leipzig

Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung
Theodor Weicher
1902.



## INHALT.

|                                                                                                                      | Seite     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| BELOCH, J., Zur Geschichte des pyrrhischen Krieges                                                                   | 282 - 288 |
| Die Schlacht hei Kos                                                                                                 | 289 - 294 |
| Die attischen Archonten im III. Jahrhundert                                                                          | 101-423   |
| GINZEL, F. K., Die astronomischen Kenntnisse der Babylouier und ihre                                                 |           |
| kulturhistorische Bedeutung.                                                                                         |           |
| 1. Der gestirnte Himmel bei den Babyloniern und der baby-<br>lonische Ursprung der Mondstationen. (Mit einer Karte.) | I —25     |
| 11. Sonnen- und Mondlauf und Gang der Gestirne nach baby-                                                            | 1 4.0     |
| louiseber Kenutnis und deren Einfluss auf die griechische                                                            |           |
| Astronomie                                                                                                           | 189 - 211 |
| III. Der mutmassliche Entwicklungsgang der babylonischen                                                             |           |
| Astronomie                                                                                                           | 349-380   |
| HILLER VON GAERTRINGEN, F., Die Götterkulte von Thera                                                                | 212 - 227 |
| HOLZAPFEL, L., Die drei ältesten römischen Tribus                                                                    | 228 - 255 |
| KORNEMANN, E., Zur Geschichte der antiken Herrscherkulte                                                             | 51-146    |
| Die Zahl der gallischen eivitates in der römischen Kaiserzeit                                                        | 331—34×   |
| LEHMANN, C. F., Die historische Semiramis und Herodot                                                                | 256-281   |
| Über die Beziehungen zwischen Zeit- und Raummessung im<br>babylonischen Sexagesimalsystem                            | 381-400   |
| MEYER, P. M., Zum Ursprung des Colonats                                                                              | 424-426   |
| MÜNZER, F., Die Entstehung der Historien des Taeitus                                                                 | 300-330   |
| PRAŠEK, J. V., Die ersten Jahre Dareios' des Hystaspiden und der alt-                                                | 100-390   |
| persische Kalender                                                                                                   | 26-50     |
| RAPPAPORT, B., Hat Zosimus I. e. 1-46 die Chronik des Dexippus                                                       |           |
| benutzt?                                                                                                             | 427-442   |
| REGLING, K., Zur historischen Geographie des mesopotamischen Parallelo-                                              |           |
| gramms. Mit einer Karte.                                                                                             | 443476    |
| ROSTOWZEW, M., Der Ursprung des Colonats                                                                             | 295 - 299 |
| SEECK, O., Decemprimat und Dekaprotie                                                                                | 147-188   |
| MITTEILUNGEN UND NACHRICHTEN.                                                                                        |           |
| GAROFALO, F. P., Quaestiuneulae                                                                                      | 479=-481  |
| LEHMANN, C. F., Nachträgliches zur historischen Semiramis                                                            | 4>1       |
| Zur Entstehung des Sexagesimalsystems und des sexagesimalen                                                          |           |
| babylonischen Längenmaasses                                                                                          | 481-489   |
| MEYER, P. M., Praefecti Aegypti unter Commodus                                                                       | 477-478   |
| Sonstiges                                                                                                            | 4×9       |
| Namen- und Sachverzeichnis (K. REGLING)                                                                              | 490-505   |



# Die astronomischen Kenntnisse der Babylonier und ihre kulturhistorische Bedeutung.

(Mit einer Karte.)

Von F. K. Ginzel.

Über die astronomischen Kenntnisse der Babylonier war in älterer Zeit nur das Wenige bekannt, was sich auf die ziemlich dürftigen Nachrichten der griechischen und lateinischen Schriftsteller stützte. IDELER hat das Verdienst, diese Nachrichten in seiner, in mancher Hinsicht auch heute noch lesenswerten Abhandlung "Über die Sternkunde der Chaldäer"1) zusammengefasst zu haben. Namentlich sind seine über die Methoden der Zeitbestimmung der babylonischen Astronomen gegebenen Notizen bemerkenswert: der Hanptzweck seiner Abhandlung war aber die Vergleichung der ersten 7 von den 19 Mondfinsternissen des Almagest mit der Rechnung auf Grund der Zach'schen Sonnen- und Mayer'schen Mondtafeln. Die Ideler'sche Arbeit blieb bis nach 1870 die Quelle für das Kapitel der babylonischen Astronomie in den Werken über die Geschichte der Astronomie. Bei Mädler (1873)2) ist das astronomische Wissen der Babylonier wenigstens noch in einem besonderen Kapitel untergebracht, und in den folgenden Worten dieses Autors liegt eine Vorahnung von der Möglichkeit einer Unterschätzung der babylonischen Astronomie: "Wenn wir gewahren, dass Griechenlands Philosophen, um sich zu unterrichten, sich fast immer nach Ägypten, nie nach Babylon wandten, so ist daraus allein noch kein Schluss auf die Inferiorität der chaldäischen Himmelsforschung gegenüber der ägyptischen zu ziehen. Das ferne dem Weltverkehr entrückte Babylon aufzusuchen, war mit Mühen und Gefahren verbunden." Bei Wolf (1877)3) dagegen werden die Babylonier nicht einmal eines besonderen Kapitels gewürdigt, obwohl damals schon einige bedeutsame Forschungsergebnisse von Oppert und Sance vorlagen, sondern mit einigen wenigen in das erste Buch eingestreuten Bemerkungen

<sup>1)</sup> Ahhandl. d. Berlin. Akad. d. W. Hist. phil. Klasse 1814-15.

<sup>2)</sup> Geschichte d. Himmelskunde. I. Bd. 20-26.

<sup>3)</sup> Geschichte der Astronomie.

abgefunden. Wenn wir dort den Satz lesen<sup>1</sup>), dass die Babylonier. Chinesen und Ägypter sich damit begnügt hätten "einzelne Erfahrungen zu sammeln, gewisse Perioden festzustellen", sich bei ihnen aber kaum Spuren von irgend welchem wissenschaftlichen Systeme fänden (Wolf meint Ansichten über das Weltsystem), so sind wir hente den Babyloniern sehr dankbar, dass sie uns keine Schriften über das Weltsystem wie die Griechen, wohl aber ein durchdachtes System astronomischer Berechnung und wertvolle Beobachtungen hinterlassen haben. Von den Mathematikern hat namentlich M. Cantor das hohe Alter der babylonischen Astronomie klar erkannt, da er schon ans den bis 1880 bekannt gewordenen Forschungen auf die Thatsache schloss, "dass wahrscheinlich mehrere Tausend Jahre vor Alexander eine babylonische Astronomie bestand, und dass es unter allen Umständen schon zur Zeit des König Sargon (1700 v. Chr.) eine beobachtende Sternkunde der Babylonier gab."2) Die ersten Übersetzungen von Keilschrifttafeln astronomischen Inhalts gaben 1874 Bosanquet und A. H. Sance. 3) Von denselben wurde der keilschriftlich auf sehr alten Tafeln vermerkte Stern Ashkar (auch Dilgan [sumer.] = Iku [assyr.]) 1879 mit Capella (a Aurigae), 1880 der auf einer babylonischen Planisphäre (welche mehrere Sternbilder zeigt) aus der Bibliothek Sardanapals vermerkte Stern Sibziana mit Arktur identifiziert<sup>4</sup>); ausserdem wiesen sie das Vorhandensein von Venusbeobachtungen (Auftauchen und Verschwinden in den Sonnenstrahlen) in sehr alter Zeit, vor Sargon zurückreichend, nach. 5) 1886 erregte die Frage der Identifizierung des Sternes Kakkab misrî lebhafte Diskussion (hierüber später), und seither war die Litteratur über die Astronomie der Babylonier im steten Wachsen begriffen. Besonders haben sich Jensen, Epping, Hommel. letzterer namentlich durch die Untersuchung der sogenannten "Grenzsteine", mit der babylonischen Kenntnis des Sternhimmels und des Tierkreises beschäftigt; 1889 hat Epping mittelst seines Buches "Astronomisches aus Babylon" der Aufklärung der babylonischen Rechnungsschemata über den Mondlauf die Bahn gebrochen, und Kugler hat neuestens diese Forschungen ganz wesentlich erweitert.

Die gewonnenen Ergebnisse haben bisher nur teilweise eine zusammenfassende Darstellung erfahren. Wenn ich an eine solche astronomisch-historische Arbeit herangetreten bin, so hat mich dazu besonders die Erwägung geleitet, dass der grössere Teil der hier zu behandelnden Forschungsergebnisse sowohl den Historikern wie meinen astronomischen

I S. 23.

<sup>2)</sup> Vorlesungen über Geschichte d. Mathem. I. Bd. (1880) S. 81.

<sup>3</sup> The Astron. and Astrology of the Babylonians. (Transact, of the Society of Biblic, Archaeology vol. III part, L.)

<sup>4</sup> Monthly Notices of the Roy. Astr. Soc. XXXIX 454, XL 119.

<sup>5)</sup> A. a. O. XL 565-578.

Fachgenossen weniger bekannt sein wird, und also diese Abhandlung dazu beitragen kann, der babylonischen Astronomie zu dem Platze zu verhelfen, welcher ihr jetzt in der Geschichte der Astronomie gebührt. Ich habe mich ansserdem nicht blos auf die Darstellung des rein Astronomischen beschränkt, sondern auch die historischen Beziehungen berührt, welche zwischen der Astronomie der Babylonier und jener der Griechen, Araber und Inder sichtbar sind; freilich sind die Thatsachen, welche hier den Boden bilden, gegenwärtig erst lückenhaft bekannt, aber ein Versuch, den Gegenstand zu skizzieren und ans dem Ganzen den vermntlichen Entwickelnngsgang der babylonischen Astronomie abzuleiten, wird den Historikern wie Astronomen vielleicht nicht unwillkommen sein. Den verschiedenen Streitfragen, die dabei auftauchen, namentlich den sprachlichen Erörterungen über die Deutung der Namen der Sterne und Tierkreiszeichen u. dgl. stehe ich als Astronom selbstverständlich vollkommen unparteiisch gegenüber, ich habe deshalb an einzelnen Stellen verschiedenerlei Meinungen angeführt. Die Abhandlung, welche also wie gesagt, die Forschungsergebnisse möglichst kurz zusammenfassen soll, zerfällt den gemachten Bemerkungen zufolge in 3 Teile:

I. Der gestirnte Himmel bei den Babyloniern und der babylonische Ursprung der Mondstationen.

II. Sonnen- und Mondlauf und Gang der Gestirne nach babylonischer Kenntnis und deren Einfluss auf die griechische Astronomie.

III. Der mutmassliche Entwickelungsgang der babylonischen Astronomie.

I.

### Der gestirnte Himmel bei den Babyloniern und der babylonische Ursprung der Mondstationen.

Nach Jensen, Hommel u. A. hat man folgende, aus astrologischen und religiösen Argumenten entsprungene Teilung des Himmels bei den Babyloniern anzunehmen: Musir-sadda (Musir-kišda) ist der Nordpol (Joch des Himmels) der Ekliptik (geweiht dem Gotte Anu = Himmel); als Gegenpunkt, Südpol, ist nach Jensen der Ea-Stern (= η Argus) zu betrachten¹), womit sich Hommel²) nicht einverstanden erklärt. Die drei Regionen des Himmels, welche vom Nordpol ausgehen, sind nach Hommels Darstellung: die Region des Anu (Beherrscher des Himmels), etwa den Stier, die Zwillinge, Krebs und Löwe umfassend, und beginnend mit Aldebaran; die Region des Bel (Sohn des Anu) [vielleicht auch im gr. und kl. Bären lokalisiert?], begreifend Löwe, Jungfrau, Wage und Skorpion; die Region

<sup>1)</sup> Die Kosmologie der Babylonier. 1890. 25-28.

<sup>2) &</sup>quot;Ausland" Jahrg. 1892 (Die Astron, der alten Chaldäer.) Der Stern  $\eta$  Argus stand 2000 v. Chr. um fast 200 nördlicher als gegenwärtig und konnte für die Breite von Bahylon eine Maximalhöhe üher dem Horizonte von etwa 180 erreichen.

des Ea (Gottes der Gewässer) vom Schützen bis Widder (Wasserregion). Die Milchstrasse mit ihren beiden Verzweigungen wird als Euphrat und Tigris aufgefasst.<sup>1</sup>)

Die Sterne (Stern = assyr, kakkabu = sumerisch mul) erscheinen in den babylonischen Inschriften unter mehreren zusammenfassenden Bezeichnungen, als lu-masi-Sterne, tikpi-Sterne. Die ersteren sind sieben an der Zahl und werden oft in den Inschriften, selbst schon im babylonischen Schöpfungsberichte genannt. Bisher haben die Identifizierungsversuche der 7 Masi-Sterne folgendes ergeben: 1. Šugi-Stern (= "der Greis, der Alte, der Scheich"), nach Hommel und Jensen<sup>2</sup>) der Orion. 2. Irū oder Ea-chu-Stern, (Der Ea-Vogel, Adler = Atair  $[at-t\hat{a}ir]$  = der fliegende.) 3, Sibziana-Stern (= "Trener Hüter des Himmels"), nach Jensen der Regulus3), nach Hommel und Epping entweder y Gemin. oder a Orionis. 4. Kaksidi = Kakkab míšrī ("Lanzenstern, nördliche Waffe"). Erwähnt in einem Berichte Tiglatpilesers I (1100 v. Chr., resp. nach C. F. Lehmann, "Zwei Hauptprobleme der altorieufalischen Chronologie und ihre Lösung" um 1000 v. Chr.) und auf Grund verschiedener von einander abweichender Übersetzungen und Deutungen identifiziert von Jesses mit dem Antares, Oppert mit dem "Nordstern" (a Dracon.), Halévy mit dem Sirius, Mahler ebenfalls mit diesem, von Archenhold mit y Crucis, und von Hommel mit dem Procyon.4) 5. Kakkab in-timinna-bar-sigga ("Schwanzstern"), auch Habaşirānu genannt, nach Hommel wahrscheinlich α ('ygni (Deneb = Schwanz). 6, Ud-ka-gab-a ("Die den Rachen öffnende Bestie"). Ort unbestimmt; nach Hommel südlich vom Orion im Hasen oder im Einhorn, 7. Stern Pa-bil-saq (?). Nach Hommel in der Ea-Region zu suchen (Mira Ceti oder zwischen  $\pi$  Sagittarii und  $\vartheta$  Ophiuchi?). Diese 7 Maši-Sterne hat man nach Jensen<sup>5</sup>) als Ekliptikalsterne zu betrachten, sie müssen sämtlich in der Nähe der Ekliptik stehen, da es in verschiedenen Inschriften heisst, dass Merkur, Venus oder Mars sich denselben nähern und an ihnen vorbei gehen; diese Sterne hatten wahrscheinlich für die babylonische Astrologie eine besondere Bedeutung. - Die tikpi-Sterne hat bisher Hommel allein zu identifizieren versucht. Es sind folgende: Gam oder zub ("Waffe des Merodach") =  $\beta$  und  $\zeta$  Tauri; der "Stern des Königs" =  $\alpha$  Leonis; "Vogel Sirinnu" = Rabe, südlich der Jungfrau; der Stern "ka-çır-ni-naji"

<sup>17</sup> Überhaupt bildet der Himmel ein zweites ehaldäisches Laud. Der Polstern ist das Joch des Himmels und Jupiter der Planet des "Lichtstiers" (= Soune). Die Sonne zicht auf ihrer Bahn die "Furche des Himmels" := Ekliptik). Die Milchstrasse erscheint auch unter dem Begriff "Hirtenzelt" (daher der Begriff "Himmelszelt").

<sup>2)</sup> Ausland 1892 [b) die lumashi- und tikpi-Sternel, Kosmolog. 47.

<sup>3)</sup> Kosmol. 36; Zeitschr. f. Assyr. I 266.

<sup>4)</sup> Kosmol. 49—54, Zeitschr. f. Assyr. I 244; I 435; Journ. asiatique VIII ser. t. VIII; Sitzungsber. d. Wien. Akad. d. W. Bd. 95 p. 299 und Zeitschr. f. Assyr. II 219, II 439; "Ausland" a. a. O.

<sup>5)</sup> Kosmol, 55.

(Pflanzenname: Ähre?) = α Virginis; der "Stern des li-Instrumentes" (Wage?); der "Stern der Schlange" = α Serpentis; der "Stern ni-dar" (Stern des Gottes Ni-dar) = β, δ Scorpii; "Stern der erhabenen Herrin" = im Schützen; der "Stern des Königs" (zu unterscheiden von α Leonis) im Schützen; der "Stern Zalbadânu" (sonst der Name für Saturn) ebenfalls im Schützen; der "Stern Allul" (Netz., Schildkröte?) = Delphin (?); "Fuchsstern" (lul-a) = Wassermann oder Fische; die "Schwalbe", zwischen dem Schwanze des Skorpions und dem Adler an der Teilungsstelle der Milchstrasse.

Von den übrigen helleren Sternen — abgesehen von den sogleich zur Erwähnung kommenden Sternen der Tierkreiszeichen — sind bis jetzt auf babylonischen Inschriften etwa folgende erkannt worden: Der "Stern der Grundlage" = Plejaden; der narkabti-Stern = Wagen (grosser Bär); der mar-gidda-Stern = "Lastwagenstern" (kleiner Bär) [Hommel]; kak-ban = Sirius [Epping]]. Merkwürdiger Weise haben zwei der hellsten Sterne noch nicht identifiziert werden können: Arktur (vermutet wird gish-a-ru) und Wega ("Stern der schwangeren Frau"??).

Der Gebrauch der zwölf Tierkreiszeichen in der babylonischen Astronomie ist nahezu gleichzeitig von Epping<sup>2</sup>) für die Arsacidenzeit (3. Jahrh. v. Chr.) und von Jensen<sup>3</sup>) für die alte Zeit nachgewiesen worden u. z. von Epping auf rechnerischem Wege durch Untersuchung der auf mehreren babylonischen Tafeln angegebenen Planetenstände in den Sterngruppen, und von Jensen mittelst sprachlicher Analyse der in vielen Inschriften und Cylindern gleichmässig wiederkehrenden Namen von Sternen, allerdings hinsichtlich einiger Zodiakalzeichen weniger erfolgreich. Ich gebe hier die Namen der Zeichen nach Epping, mit der verbesserten Lesung von Jensen, die Ausdehnung der Zeichen in der Ekliptik nach Epping, sowie die Zusätze für die Bedeutung der Namen, welche Rob. Brown<sup>4</sup>) angegeben hat:

- ku = Widder, ku = Abkürzung von I-ku = "der Vordere", oder "Leitstern des Jahres"; hiermit übereinstimmend Jessens Lesung lulim = "Vorderschaf" = "Leitschaf". 358° bis 18° der Ekliptik.
- te-te = Stier (te sumerische Bezeichnung.) = GUD-an-na ("Himmelsstier") nach Jessen. Der Hauptstern Aldebaran heisst bei Epping GIS-Da = pidnu (= "Stier oder Krieger des Himmels"). 260—470.
- 3. maš-mašu = Zwillinge. Sumer. maš-tab-ba [Jensex], assyr. = Tuāmu (rabūti) = die grossen Zwillinge. Von 61—85°.
- 4. nangaru = Krebs. Richtige Bezeichnung nach Jensen Pulukku

<sup>1)</sup> Astron. a. Babyl. 150, 151.

<sup>2)</sup> Daselbst, 148, 170.

<sup>3)</sup> Kosmol. 59-82, 310.

<sup>4.</sup> Remarks on the Euphratean astron, names of the signs of the Zodiac (Proceed, of the Soc. of Biblic, Archaeol, vol. XIII 246—271).

- (Krebs?) Das Wort für Krebs im Sumerischen resp. Assyrischen ist nicht bekannt; aber auf babylonischen Grenzsteinen findet man öfters über einem Altar eine Schildkröte abgebildet. Brows liest has = "Teilung" (Colurkreis der Solstitien?) Von 89—113°.
- 5. a = L"owe.  $a = \text{Abk\"urzung von } ar\hat{u} = \text{"L\"owe"}$ . Von 111—148°.
- 6. ki = Jungfrau. Nach Jensen abšínu und šínu (irgend eine Beziehung zu "Korn", "Halm", "Ähre"). Ohne Zweifel gehen diese Namen auf die (griechische) Darstellung der Ähre in der Hand der Jungfrau zurück. Brows setzt ki = ašru, einer Bezeichnung für "Mondstation", der ersten chinesischen Mondstation kio = a Virgin. (Spica) entsprechend. Von 152—1740.
- nûru (?) = Wage = Zibānītu, gleichwertig der arabischen Bezeichnung "Scheere des Skorpions". Hiermit deckt sich die Bezeichnung χηλαl = Scheeren des Skorpions, bei Aratus. Von 177—203°.
- akrabu = Skorpion = sum. Gir-tab (der Angreifer, der Stechende).
   Von 213—216°.
- 9. pa (oder but) = Schütze. pa eine Abkürzung für den oben schon unter den humasi-Sternen angeführten Stern "pa-bil-sag" = "der geflügelte Feuerbringer"; but = "der Bringer des Tages, Tagesanfanges." Von 232—2620.
- 10. šaķû = Steinbock. Eigentliche Bedeutung ist "Ziegenfisch" (Suķūru-Fisch mit Enzu = Ziege als Kopf), nämlich eine (auf Siegel-Cylinderu bisweilen abgebildete) Ziegengestalt mit Fischschwanz. Von 270—294°.
- 11. gu = Wassermann. Die Bedeutung von gu (assyr. kâ) ist unbekannt, vermutlich = "Gefäss (oder Urne)" des Wassermanns (Amphora). Von 298—314°.
- 12. zib = Fische (zib = "Himmelsmarke, Ordnung, Endezeichen"), oder nūnu = "Fisch (des Ea)". Auch das "Fischband" (dur nūnu) lässt sich in Inschriften nachweisen. Von 314—0°.

Diese Bevölkerung des Tierkreises mit Gestalten hat sich bei den Babyloniern allmählich, unter dem Einflusse der Astrologie, religiöser und kosmogonischer Legenden, ausgebildet. Die Namen lassen hierüber keinen Zweitel. So sind Skorpion, Ziegenfisch, Fische und Widder in der "Wasserregion" (Ea-Region) personifiziert, weil in der Tiamut-Legende (tiamut = das Meer) ein Skorpionmensch, Fischmensch, Ziegenfisch und Widder zu den Heltern des Meeres gehören. Manche Zeichen sollen Beziehungen zu den Jahreszeiten ausdrücken. So der "Löwe" die Hitze des Sommers, die "Amphora" die wasserreiche Zeit des Winters. "Jungfrau" die Zeit des in Entwickelung (in Ähren) stehenden Korns bezeichnen. Diese Beziehungen lassen auch einen Schluss darüber zu, um welche Zeit einzelne Zodiakalzeichen eingeführt worden sein können.

Für "Jungfrau" nimmt Jesses 3000-1000 v. Chr. an; Löwe, Skorpion und Stier sind an den Himmel verpflanzt worden zu einer Zeit, wo der Frühlingspunkt im Stier lag (3000 v. Chr.). Mit den Zodiakalzeichen und überhaupt mit den Sternbildern sind im Laufe der Zeit mancherlei Änderungen vorgenommen worden. So haben Stier und Pagasus ursprünglich ein Sternbild gebildet und zwischen beide ist später der Widder eingeschoben 1) worden. Ebenso stellten einst Wage, Skorpion und Schütze ein Sternbild dar, und die Scheeren des Skorpions reichten bis in das Gebiet der Wage hinein. (Näheres über Jensens Vermutungen s. dessen "Kosmologie" S. 88—93, 315—320, 498—502.) Wegen dieser mit der Zeit in den Inschriften wechselnden Darstellungen lassen sich die Angaben über die Sternbilder aus der älteren Zeit nur schwierig mit denen jüngeren Datums, z. B. Eppings aus der Arsacidenzeit, vergleichen, Aus Jensens und Eppings Untersuchungen lässt sich im Ganzen schließen, dass von den bei den Griechen beschriebenen Tierkreisbildern, wie die keilschriftlich vermerkten Namen zeigen, in der älteren Zeit mindestens die Hälfte vorhanden waren und Spuren der später eingeführten vorkommen, und dass die sämtlichen Zodiakalzeichen in der babylonischen Astrologie (und Astronomie) ihren Ursprung haben. Diese Annahme eines hohen Alters des Tierkreises erhält aber noch eine ganz wesentliche Stütze durch die Untersuchungen Hommels an altbabylonischen Grenzsteinen, welche wir jetzt erwähnen müssen.

Schon 1891 fand Hommel<sup>2</sup>) aus der Vergleichung der Sternbilder, die auf acht dem 12. Jahrh. v. Chr. angehörenden Grenzsteinen sichtbar sind, dass auf diesen Steinen gemeinsam folgende Darstellungen vorkommen: der Stier (mit einem Symbol), die Zwillinge (zwei auf einem Hals sitzende Drachenköpfe. oder auch nur ein solcher Kopf), zwischen letzteren die Spindel (Streitkolben), der Hund (späterer Löwe), die Ähre, mit oder ohne einer darnnter liegenden Kuh (später das Tierkreiszeichen Jungfrau), das Joch (bezw. Wage), der Skorpion, der Skorpionmensch mit dem Bogen (Schütze) [oder statt dessen nur der Pfeil, oder die die Milchstrasse symbolisierende grosse Schlange], der Ziegenfisch (bezw. Schildkröte) (der spätere Steinbock), ein Kohlenbecken oder Schmelztiegel (Amphora), der schreitende Vogel (manchmal ein Pferdekopf), der Widder mit Zelt und Symbol. Vor Kurzen hat Hommel<sup>3</sup>) eine nochmalige Untersuchung seines gegen früher erweiterten Materials, nämlich von 14 Grenz-

I) Der Name "Vorderschaf", "Leithammel" für den Widder deutet darauf hin, dass die Einführung zu einer Zeit geschah, wo die Sonne zur Zeit der Frühjahrs-Tagund Nachtgleiche in den Widder trat, also von da ab der Widder das vorderste Zodiakalzeichen bilden konnte.

Ausland\* 1891 (I. Der Tierkreis), 1892 (II. Die Planeten und Nachträgliches zum Tierkreis).

<sup>3)</sup> Aufsätze u. Abhandlungen II 1900 (No. 7: Der Ursprung des Tierkreises).

steinen aus der Zeit zwischen etwa 1170 bis 700 v. Chr. und des "black stone" aus den Ruinen von Susa (Loftus: Travels and researches in Chaldaea and Susiana, 1857) vorgenommen. Das Zeitalter dieser Steine ist aus dem Umstande bekannt, dass auf denselben meist das Jahr des betreffenden Königs angegeben ist 1). Die Wage ist auf 6 dieser Steine angebracht, auf No. 3, 4, 1 (?) auch in älterer an das Stierjoch erinnernder Form; den Skorpion und die Lampe (Amphora) haben 10 Steine: den Schützen 3 als Skorpionmenschen, 4 als Pfeil, bei No. 3, 9, 13 fehlt er; die Fischziege erscheint auf No. 3, 6, 7, 9, 13, auf No. 3 mit Schildkröte, dagegen in No. 1, 4, 5, 8 die Schildkröte allein; der schreitende Vogel findet sich auf 7 Steinen, in No. 1 statt dessen ein Fuchs, in No. 4 ein Pferdekopf; die grosse Schlange als Emblem der Milchstrasse fehlt auf keinem der vorgenannten Steine. Die Ähre haben 12 Steine, zweimal mit darunter liegender Kuh; den Hund 10 Steine; die Zwillinge (Zwillingsdrachen, Löwen- und Geierköpfe) und den Streitkolben die meisten, in verschiedenen Varianten: ferner die aus Gehäusen schauenden Stier- und Widderdämone mit darüber angebrachten variierenden Symbolen auf 11 Steinen. Endlich bisweilen ein auf einer Stange sitzender Rabe, von Hommel schon früher als Symbol des 13. oder Schaltmonats gedeutet. Demnach hatte um 1150 v. Chr. bei den Babyloniern der Tierkreis schon die folgenden 12 Zeichen: Widder, Stier, Zwillinge, Streitkolben, Hund. Ähre, Joch (Wage), Skorpion, Schütze, Fischziege (Steinbock), Öllampe (Amphora), Wasserhuhn. Da uns die Bilder nahezu vollständig schon auf den ältesten der 14 Steine entgegentreten. so ist die Annahme berechtigt, dass ihre Entstehung in der babylonischen Astrologie und Mythologie noch weit vor das 12. Jahrh. v. Chr. zurückreicht. Dies ist in der That der Fall, denn bei der Nennung der Bilder, die der König Agu-kak-rimi (1600 v. Chr.) im Merodachtempel Esagilla aufstellen liess, begegnen wir schon mindestens 9 der obigen auf den Zodiakus Beziehung nehmenden Namen, und im dritten Gesange des baby-

<sup>1)</sup> Diese Grenzsteine mögen in Kürze hier angeführt werden: 1. Brit. Mus. 103, aus der Zeit der Kassitenkönige Adad-šam-idina, Adad-nādin-achi und Meli-šipak (1190—1140 v. Chr.). 2. Brit. Mus. 101, aus der Zeit Meli-šipak's (c. 1155—1140 v. Chr.). 3. Brit. Mus. 99. Zeit Mardak-abal-idina's I. (c. 1140—1127 v. Chr.). 4. Brit. Mus. 100. Zeit Nebukadnezar's I. (c. 1100 v. Chr.). 5. Brit. Mus. 106, Zeit c. 1100 v. Chr. 6. Caillou Michaux Paris, Zeit c. 1100 v. Chr. 7. Brit. Mus. 105, Zeit 10. Jahr Marduk-nādin-achi's (c. 1050 v. Chr.). 8. Brit. Mus. 102, Zeit Nabū-ukin-abli's (c. 910 v. Chr.). 9. Berl. Mus. Zeit 8. Jahr Nabū-šama-iškun's I. (c. 900 v. Chr.). 10. Brit. Mus. 12051. Zeit 20. Jahr Nabū-bal-idina's (c. 860 v. Chr.). 11. Berl. Mus. V A 208. Zeit 28. Jahr Nabū-bal-idina's und 11. Jahr Marduk-šam-idina's (c. 850—835 v. Chr.). 12. Berl. Mus. V A 202. Zeit 1. Jahr Sargons (721 v. Chr.). 13. Berl. Mus. Der Merodach-baladan-Stein. 7. Jahr Marduk-bal-idina's II (715 v. Chr.). 14. Berl. Mus. V A 211, Fragment.

lonischen Weltschöpfungsepos treten ebenfalls eine Anzahl solcher Namen für mythische Wesen auf. <sup>1</sup>) Abgesehen von der Darstellung der Tierkreiszeichen auf den Grenzsteinen <sup>2</sup>), lassen auch altbabylonische Siegelcylinder einzelne der Tierkreisembleme als religiöse Symbole erkennen; nicht zu gedenken verschiedener mythologischer Beziehungen zwischen den Göttern und manchen Tieren des Zodiakus, worüber bei Hommer, und Jensen Vieles bemerkt ist, was auseinanderzusetzen uns hier zu weit führen würde.

Die Ergebnisse Jensens, Hommels und Eppings betreffs des hohen Alters des Tierkreises und der Sternbilder bei den Babyloniern, stellen uns gleich vor die namentlich früher und selbst bis in neuere Zeit diskutierte Streitfrage, ob etwa nicht die Babylonier, sondern die Griechen die Erfinder dieser Art der Himmelsdarstellung sein könnten. Bei Homer werden die Plejaden, Hyaden, der grosse Bär, Orion, Bootes und Sirius erwähnt, von denen die drei erstgenannten jedenfalls zu den ältesten Sternbildern zu zählen sind. Der Name Arktur kommt bei Hesiod (8. Jahrh. v. Chr.) zuerst vor und bezeichnet, was später das ganze Sternbild ausdrückte, den Bärenhüter (Arktophylax). Den Stier kennen Homer und Hesiod noch nicht. Den Sirius verbindet schon Homer mit dem Orion und nennt ilm Orions Hund. Die Jungfran soll nach Eratosthenes, Germanicus und Hyginus schon bei Hesiop unter dem Namen Dike angeführt sein. 3) Etwa Anfang des 6. Jahrh. v. Chr. wird der kleine Bär genannt (zuerst bei Thales?). Pindar (um 560 v. Chr.) kennt den Pegasus und Wassermann, Pherecydes den Drachen und die Krone. Um die Zeit Anareons (540 v. Chr.) scheint Bootes ziemlich allgemein gekannt worden zu sein, und etwa um dieselbe Zeit auch Widder, Schütze und Ziege (wahrscheinlich von Kleostratus aus Tenedos benannt). Euripides (um 480 v. Chr.) nennt die Zwillinge, den Hasen, Adler, Cepheus, die Cassiopeja, Andromeda, den Perseus (?), Euktemon und Demokrit (460-429

I) Nach Hommet die II Namen der Helfer (Ungeheuer, welche Tiëmat, der grossen Urwasserschlange, beim Kampfe gegen Gott Merodach halfen), die nach ihrer Begnadigung als Sternbilder an den Himmel versetzt wurden (a. a. O. 265, 266).

<sup>2)</sup> Da die Grenzsteine Urkunden vorstellen, welche den Absehluss eines Rechtsgeschäftes enthalten, so hat C. F. Leidnan die Vermutung ausgesprochen (Zeitschr. f. Assyr. X 383), dass die auf den Steinen vermerkten Sternhilder vielleicht bestimmte Konstellationen darstellen, wie sie zur Zeit der Abfassung der Urkunde wirklich am Himmel beobachtet wurden, und so gewissernassen das Datum der Urkunde angeben sollen. Diese Vermutung müsste durch rechnerische Rekonstruktion des Himmels der damaligen Zeit und Einführung mehrerer Hypothesen geprüft werden. Betreff des Inhaltes der auf den Grenzsteinen vermerkten Känfe, Besitzzusprechungen u. s. w. findet man zahlreiche Beispiele in F. E. P. ISFR, "Keilschriftliche Aktenstücke aus habyl. Städten" 1889 und "Texte jurist. u. geschäftl. Inhalts" (Keilsehr. Biblioth. 1V) 1896.

<sup>3)</sup> J. K. Schaubach, Geschiehte d. griech. Astronomie 1802. p. 23.

v. Chr.) erwähnen die Leyer und den Pfeil.') Die bekannte Gestirnbeschreibung von Aratus (278 v. Chr.) fusst hauptsächlich auf den Überlieferungen des Eudoxus (409—356 v. Chr.) und nennt bereits folgende Sternbilder: Grosser und kleiner Bär, Drache, Cepheus, Engonasin (der auf den Knien Liegende, der spätere Herkules), Krone, Schlangenträger, Skorpion, Bootes, Jungfrau, Zwillinge, Krebs, Löwe, Fuhrmann, Stier, Cassiopeja, Andromeda, Pegasus, Widder, Triangel, Fische, Perseus, Leyer, Schwan, Wassermann, Steinbock, Schütze, Pfeil, Adler, Delphin, Orion, gr. Hund, Hase, Schiff, Walfisch, Eridanus, südliche Krone und Fische, Altar, Centaur, Wolf, Wasserschlange mit Becher, Rabe und kl. Hund. Zu Hipparchs Zeiten war nicht viel mehr, 12 Zodiakalzeichen, 21 nördliche und 15 südliche Sternbilder bekannt.

Einzelne der griechischen Sternbilder waren betreffs ihrer Herkunft schon früheren Forschern verdächtig. So war Schaubach 2) bezüglich des Cepheus der Meinung, dass sowohl dieses Sternbild wie der darauf bezügliche Mythus orientalischen Ursprungs sein könnte; auch den Krebs hielt er für kein altes Sternbild, auffällig fand er den Umstand, dass der Fuhrmann vor Abatus nicht erwähnt wird, und dass die Einführung des Stiers auf den Orient (Ägypten?) hinzuweisen scheine, sowie, dass Fische, Steinbock und Wassermann orientalischer Herkunft sein dürften. Abgesehen von seiner Abneigung gegen den Gedanken, einem anderen Volke als den Griechen die Begründung der Astronomie zuschreiben zu sollen, war er auch damals (1802) noch sachlich in seinen Ausführungen (die sich besonders gegen Bailly's phantastische Histoire de l'astronomie ancienne richten) sehr berechtigt, namentlich was die um seine Zeit aufgekommene Überschätzung des Alters des Tierkreises anbelangt.3) Einiges Recht auf den Tierkreis liess den Babyloniern später wenigstens Ideler<sup>4</sup>), indem er zwar die Griechen für die Erfinder der Bilder hielt, die Namen der letzteren aber den Babyloniern zuschrieb. Alle diese Versuche, die Urheber der Namen der Sternbilder und der Gestaltung ihrer Konturen durch Betrachtungen festzustellen, haben vor dem Jahre 1874 keinen Grund und Boden, einfach weil es vor diesem Zeitpunkte noch kein von den Babyloniern selbst herrührendes Material gab, welches über ihre Astronomie hätte unterrichten können, und weil andererseits das Wenige, was die griechischen Autoren über diese Astronomie berichten, ganz und

<sup>1)</sup> A. a. O. 109-115.

<sup>2)</sup> A. a. O. 113, 114.

<sup>3)</sup> Dupuis (Origine de tous les eultes 1806) hatte für den Tierkreis von Denderah ein Alter von 15000 Jahren aufgestellt. Erst nachdem Letronne (Recherches pour servir à l'hist, de l'Egypte 1823 u. mehreren andern Publikationen 1834—37) den Ursprung dieses Tierkreises auf die römische Kaiserzeit zurückgeführt hatte, kam man von dem ägyptischen Ursprunge wieder ab.

<sup>4</sup> Über den Ursprung d. Tierkreises (Abhandlg. d. Berl. Akad. d. Wissensch.

gar nicht zur Bildung eines Urteils hinreicht. Seit der Erschliessung der keilschriftlichen Tafeln erst haben eingehende Sprachforschungen die Existenz einer reichverzweigten Mythologie bei den Babyloniern dargethan und nachgewiesen, dass die meisten Namen für die Sternbilder in der ihnen von den Griechen und von uns heute noch beigelegten Bedeutung schon bei den Babylouiern vorkommen, und zum Überfluss haben die Grenzsteine jene graphischen Darstellungen der Tierkreiszeichen gezeigt, die wir heute noch in unseren Sternatlanten anwenden. Da die keilschriftlichen Dokumente bis ins 9. Jahrh., die Grenzsteine bis ins 12. Jahrh. v. Chr. zurückreichen — wobei noch gar nicht abzusehen ist, ob nicht noch viel älteres Material gefunden wird — und wir andererseits bei den Griechen eine halbwegs vollständige Kenntnis des Sternhimmels kanm vor Eudoxus (5.-4. Jahrh.) finden, so sind wir wohl berechtigt mit Jesses und Hommel anzunehmen, dass den Babyloniern die Sternbenennung und die bildliche Darstellung des Himmels auf Grund religiöser und kosmogonischer uralter Mythen zuzuschreiben ist. Von Babylonien aus mögen jene Sternfiguren und Mythen nach dem Westen und Osten gedrungen sein und die Völker daselbst haben ihre eigenen Mythen damit verwoben. Vielfach aber haben die überlieferten Sternbilder diesen Völkern erst den Anlass zur Erfindung von Fabelu gegeben, oder sie legten sich, wie sicher die Griechen, den Mythus gemäss ihrer Volksanschauung zurecht. So kam schon Schaubach<sup>1</sup>) betreffs der griechischen Sternbilder der späteren Zeit zu der Ansicht, "dass von da ab (d. h. von Eudoxus) ein auffallendes Bestreben der Grammatiker in der astronomischen Fabel zu bemerken sei, den Sternbildern die vorhandenen Mythen anzupassen oder auch neue ans der Gestalt selbst hergenommene zu erfinden". So ist Engonasin bei Eudox und Aratus noch ein auf den Knien flehender Mann, bei Eratos-THENES aber in den mit der Keule gegen die Schlange streitenden "Herkules" umgeschaffen. Ziemlich deutlich scheint die Wage ihren babylonischen Ursprung zu verraten: Bei Aratus nimmt der Skorpion noch zwei Tierkreiszeichen ein, wie früher bei den Babyloniern (s. oben). Während aber bei den letzteren die Zeit der Scheidung dieses Sternbildes in Wage und Skorpion schon ziemlich zurücklag, erhielt sich der Skorpion bei den Griechen bis ins 3. Jahrh. v. Chr. Auf diese Weise, das heisst allmälig, je mehr die babylonische Astronomie sich von der Astrologie getrennt hat, mögen die babylonischen Ideen über die topographische Zusammenfassung der Sterne (auf direktem Wege oder über Syrien und Ägypten?) nach Griechenland gedrungen sein; zum Teil erhielten sie sich dort in der babylonischen Urgestalt, zum Teil wurden sie im griechischen Geiste umgebildet, auch neues wurde daselbst hinzugethan. Im 6. Jahrh. v. Chr. waren jedenfalls — abgesehen von den oben aufgeführten für das 12. Jahrh.

<sup>1)</sup> A. o. a. O. 303, 322-324, 113.

v. Chr. beweisenden Grenzsteinen - in der babylonischen Astronomie sämtliche 12 Tierkreiszeichen und eine erhebliche Zahl von Sternen benannt, denn nicht nur eine von Epping 1) untersuchte Tafel aus dem 7. Jahr des Kambyses (521 v. Chr.) sondern auch eine von Pinches bemerkte Tafel von etwa 500 v, Chr. enthält sämtliche 12 Zodiakalbezeichnumgen. In der Arsacidenzeit müssen die astrognostischen Kenntnisse der Babylonier schon sehr vollständig gewesen sein, wie die beiden von Epping untersuchten Tafeln<sup>2</sup>) aus den Jahren 122 und 110 v. Chr. erkennen lassen, denn dort werden für den Gürtel des Tierkreises allein etwa 40 hellere und schwächere Sterne namentlich aufgeführt. Die bisherigen Mitteilungen über die Zodiakalzeichen und Sternbilder, so kurz sie notwendiger Weise hier sein müssen (Interessenten verweisen wir auf die unten angeführten Quellen), beweisen jedenfalls das hohe Alter und die primäre Stellung der babylonischen Astronomie, und daran zweifelnde Bemerkungen, die früher einen Sinn hatten, sollten gegenwärtig - in astronomischen Werken wenigstens - nicht mehr gemacht werden.3) -

Die im Vorhergehenden schon hervortretende Folgerung, dass die babylonische Astronomie einen ganz bedeutenden Einfluss auf jene der übrigen asiatischen Völker gehabt haben muss, findet ihre Bestätigung in dem Umstande, dass man jetzt auch die Planeten- und Mondstationen, welche wir bei den Arabern, Indern und Chinesen vorfinden und deren Existenz deshalb bei den Babyloniern ebenfalls vermutet worden ist, auf Grund babylonischer Thontafeln konstatiert hat. Aus der Untersuchung der schon oben erwähnten beiden Tafeln von 122 und 110 v. Chr. welche von den babylonischen Astronomen berechnete Ephemeriden für die Abstände der Planeten von gewissen Sternen der Tierkreisbilder vorstellen, fand Eptiko, dass die Zählung der Abstände überall von einzelnen Sternen, Normalsternen, ausgeht, so dass der ganze Tierkreis in eine Anzahl von Stationen zerlegt gedacht wird, in welchen sich die betreffenden Planeten aufhalten. Und zwar glaubte Eptiko folgende 28 Konstellationen von einzelmenstenen in achweisen zu können:

<sup>1)</sup> Zeitschr. f. Assyr. V 281.

<sup>2)</sup> Astronomisches aus Babylon. S. 152-167.

<sup>3)</sup> So heisst es in dem 1899 erschienenen Valentinen'schen Handwörterbuche der Astronomie (HL Bd. 112), dass über das Alter der Sternbilder sich nichts Sicheres angehen lasse, dass die Tierkreisbilder aus der Zeit des alten Testamentes stammen und dass Beweise für ein höheres Alter derselben nicht zu erbringen seien. — Die Einwendungen gegen den babylonischen Ursprung des Tierkreises, die 1898 von G. Thiele | Antike Himmelsbilder, Berlin) gemacht worden sind, hat H mmel (in seiner Abhandlung über den Ursprung des Tierkreises) widerlegt.

 $<sup>4\</sup>mid\ddot{\Gamma}$ ber die verbesserte Transskription der Namen und Bedeutung derselben s. weiter unten.

- 1. kullat nûnu =  $\eta$  Pisc.
- 2. mahrû ša rîšu  $ku = \beta$  Arietis.
- 3.  $ark\hat{u}$  ša rîšu  $ku = \alpha$  Arietis.
- 4.  $temennu = \eta$  Plejad.
- 5.  $pidnu = \alpha$  Tauri.
- 6. šur nurkabti ša iltānu = \beta Tauri.
- 7. " ša šûtu =  $\zeta$  Tauri.
- 8. mahrû ša mi-umaš-mašu=nGemin.
- 9. arkû ša " ..  $=\mu$  (4emin.
- 10. maš-mašu ša  $ri'\hat{u} = \gamma$  Gemin.
- 11. maš-mašu mahr $\hat{u} = \alpha$  Gemin.
- 12. maš-mašu ark $\hat{u} = \beta$  Gemin.
- 14. risu  $a = \varepsilon$  Leonis.

15.  $\delta arru = \alpha$  Leonis.

16. mâru ša, arkat šarru = o Leonis.

17. zibbat (?)  $a = \beta$  Leonis.

18, šėpu arkū ša  $a = \beta$  Virgin.

19. šur mahrû širû = y Virgin.

20. sa ša širû =  $\alpha$  Virgin.

21. nûru ša šûtu =  $\alpha$  Librae.

22. nûru ša iltânu =  $\beta$  Librae.

23. gâbu ša rîšu agrabi  $= \delta$ ,  $\beta$  Scorp.

24.  $hurru = \alpha$  Scorpii.

25. kaššud ša ka-tar  $pa = \vartheta$  Ophiuch.

26. garnu šahû =  $\alpha$  ( $\beta$ ) Capric.

13.  $ark\hat{u}$  ša nangaru ša š $\hat{u}$ tu =  $\delta$  Cancri. 27. mahar ša hi-na šah $\hat{u} = \gamma$  Capric. 28. arkat ša hi-na šahā = 8 Capric.

In der Zusammenfassung dieser Planetenstationen war Epping nicht ganz sicher; so glaubte er bei der 10. und 25. Konstellation noch zwischenliegende Gruppen vermuten zu dürfen. Nun fand Hommel<sup>1</sup>), dass in einer viel älteren babylonischen Thontafel (V Rawl, 46) sich die sämtlichen Epping'schen Planetenstationen vorfinden, ausserdem aber eine Auzahl mehr angegeben sind, so dass 36 herauskommen. Dieser Unterschied stellt sich nach Hommel dadurch ein, dass zufällig in den von Epping benützten babylonischen Ephemeriden zwischen der 28. und 1. Konstellation keine Planetenstation angegeben war, so dass 4 bis 5 Stationen fehlen; ferner wird wahrscheinlich die 25. von Epping angeführte Station in mehrere zu zerlegen sein. Somit würden auch die Ephemeriden der Arsacidenzeit 36 Planetenstationen enthalten. Hommel macht über dieselben — mit Rücksicht auf Verbesserung der Transskriptionen Eppings folgende Aufstellung: 1. Mul (Konstellation IV Epping) = Plejaden; 2. pidnu (Epping Konst. V) = "Furche" =  $\alpha$  Tauri; 3. u. 4. "Stier des Wagens" (Epp. Koust. VI u. VII) =  $\beta$  u.  $\zeta$  Tauri; 5. u. 6. "Mund (oder Anfang) der Zwillinge" (Epp. Konst. VIII u. IX) =  $\eta$  u.  $\mu$  Gemin.; 7. "Zwillinge des Hirten" (des Sib-2i-anna-Sterns) (Epp. Konst. X) =  $\gamma$ Gemin.; 8. u. 9. "Die Zwillinge", vorderer und hinterer (Epp. Konst. XI u. XII) =  $\alpha$  u.  $\beta$  Gemin.; 10. u. 11. pulukku = "Spindel" (Epp. Konst. XIII)  $= \gamma$  u.  $\delta$  Cancri; 12. "Kopf des Löwen" (Epp. Konst. XIV)  $= \varepsilon$  Leonis; 13. "König" (Epp. Konst. XV) =  $\alpha$  Leonis; 14. "Vierter Sohn hinter dem König" (Epp. Konst. XVI) = o Leonis; 15, "Schwarz des Löwen" (Epp. Konst. XVII) = β Leonis; 16. "Hinterer Fuss des Löwen" (Epp. Konst. XVIII) = β Virginis; 17. "Rind der Vorderseite der Jungfrau"<sup>2</sup>) (Epp. Konst. XIX)

<sup>1)</sup> Ausland 1892. S. 102.

<sup>2)</sup> Auf den Grenzsteinen entspricht, wie schon oben erwähnt, dem Tierkreiszeichen der Jungfrau eine liegende Kuh, auf welcher das Symbol der Kornähre einer Stimmgabel ähnlich, deren beide Äste geseblängelt sind) stebt.

=  $\gamma$  Virgin.; 18. "Herold (?) der Jungfrau" (Epp. Konst. XX) =  $\alpha$  Virgin.; 19. n. 20. "Wage" (Epp. Konst. XXI u. XXII) =  $\alpha$  u.  $\beta$  Librae; 21. u. 22. "Kopf des Skorpions", oben und Mitte (Epp. Konst. XXIII) =  $\delta$  u.  $\beta$  Scorpii; 23. chabrud (?) (Epp. Konst. XXIV) =  $\alpha$  Scorpii; 24. bis 26. "Gegend der Mündung der Strasse des Sigga") (Epp. Konst. XXV) =  $\theta$  Ophiuchi; 27. "Horn der Ziege" (Epp. Konst. XXVI) =  $\alpha$  oder  $\beta$  Capric.; 28. u. 29. "Fischschwanz der Ziege" (Epp. Konst. XXVII u. XXVIII) =  $\gamma$  und  $\delta$  Capric.; 30. (? Zwei Namen); 31. "Hinterer Fuss des ga" =  $\alpha$  Aquarii; 32. u. 33. (? Zwei Namen); 34. "Band des Fisches" (Epp. Konst. I) =  $\eta$  Pisc.; 35 u. 36. "Kopf des Widders" (Epp. Konst. II u. III) =  $\beta$  u.  $\alpha$  Arietis.

Die Tafel V Rawl, 46 enthält ferner eine Liste von Mondstationen n. z. von 16 Sternen (ursprünglich wahrscheinlich 24). Hommer<sup>2</sup>) zählt tolgende auf: 1. kakkab ušši "Stern der Grundlage" = Plejaden. 2. k. ligbarra ("Schakalstern") =  $\alpha$  Tauri. 3. gam (oder zub) = "Waffe Merodachs" =  $\beta$  n. 5 Tanri. 4. k. maš-tabba qalqalla = "Die grossen Zwillinge"  $= \alpha$  u.  $\beta$  Gemin. 5. k. maš-tabba turturra = "Die kleinen Zwillinge"  $= \gamma$  u,  $\delta$  Cancri [Vgl. dazu vorherige 10, 11 "Spindel"]. 6, k. šarri ="Königstern" = a Leonis. 7. k. higallai = "Fruchtbarkeitsstern?" (β Leonis?), 8, k, bal-w-a ("Wachstumstern"?) η oder γ Virginis? 9, "Glanzstern"  $(\dot{S}u\text{-}pa) = \alpha$  Virginis, unter der Bezeichnung "Stern Dar-lugalla" (Mondgott, als Vater der Istar) wiederholt. 10. k. gullu-badda = "Totenstern" = z Virginis. 11. k. siri "Schlangenstern" = u oder  $\alpha$  Serpentis. 12. k. 'akrabi = "Skorpion" =  $\delta$  u.  $\beta$ ,  $\pi$  Scorpii. 13, k. lig-badda = "Schakal" =  $\alpha$  Scorpii. 14. k. Ānunît (Istar) und k. šinunutu = "Schwalbe" v u. 2 Scorp. (?). 15. k. mu-sir-a-baba ("Diadem des Meeres") oder "Stern von Eridu" bei  $\pi$  Sagittarii. 16. k. mag'ur = "Ziege" oder "Kopf der Fischziege" =  $\alpha$  Capric. Mit diesem letzten Sterne bricht die Liste ab.

Da diese Ergebnisse für die babylonischen Mond- und Planetenstationen bisher nur auf der Erforschung einiger Tafeln beruhen, sind sie noch unsicher und müssen durch die Untersuchung umfangreicheren Materials befestigt und erweitert werden, indessen lassen sie doch schon einige bemerkenswerte Schlüsse zu. Vor allem ist auffällig, dass sich das Resultat von 36 Planetenstationen nahe mit der Angabe Diodor's deckt, dass die Chaldäer 30 (36?) solcher Himmelstationen gehabt haben sollen,<sup>3</sup>)

Gesellsch. Bd. 45 (1891). p. 617 ff.

Ka-sil-Sigga eigentlieh "Anfang der Strasse der unteren Himmelswölbung".
 Gemeint ist "das Gebiet des Ka-sil" und entspricht dem Kesil des Alten Testamentes.
 A. o. a. O. und ausführlicher in der "Zeitsehr. d. Deutsch. Morgenländischen

<sup>3)</sup> Diodor II 30: "Dem Laufe der Planeten seien 30 Sterne untergeordnet, welebe beratende Götter heissen; die eine Hälfte derselben führe die Aufsieht in dem Raum über der Erde, die andere unter der Erde, so übersehauen sie, was unter den Mensehen und was am Himmel vorgehe; je nach 10 Tagen werde von den oberen zu den unteren einer der Sterne als Bote gesandt und ebenso wieder einer von den unter-

und ferner, dass wir von den alten Ägyptern, aus der Zeit Setis I (14. Jahrh. v. Chr.), Verzeichnisse von 36 Dekanen besitzen. Es hat auch, wie oben bemerkt wurde, manche Wahrscheinlichkeit, dass die 28 Planetenstationen der Arsacidenzeit (Epping) auf 36 ergänzt werden müssen. Allerdings kann man mit Sicherheit auf diese Annahme erst dann bauen, wenn durch die Untersuchungen weiteren Materials die Zahl der Stationen ausser Zweifel gestellt sein wird. Auch möchte zur Zeit noch sehr die Frage aufgeworfen werden, ob die 30 resp. 36 Dekane ohne weiteres mit den 28 Stationen der Arsacidenzeit verglichen werden dürfen. Wir wollen dies einstweilen hier annehmen und kommen in unserer IH. Abhdlg, auf diesen Punkt wieder zurück. Da die von Hommel untersuchte Liste V Rawl. 46 aus ziemlich alter Zeit stammt, so ergiebt sich, dass die Idee der 36 Dekane weit in die altbabylonische Zeit zurückreicht. Der babylonischen Mondstationen gab es nach Hommel vermutlich 24. Hommel glanbt auch, dass jene 36 Dekane aus dem 24 teiligen Tierkreise (den Mondstationen) entsprungen sind und letzterer wiederum aus dem 12 teiligen ursprünglichen Tierkreise entstauden ist. Für die chinesischen und arabischen (und indischen) Mondstationen ist die Zahl von 24 ursprünglichen sehr wahrscheinlich, dieselben sind erst im Laufe der Zeit auf 28 erhöht worden. - Schon Albrecht Weber<sup>1</sup>) schloss auf die Existenz ein und desselben Mondstationenkreises bei den westasiatischen Völkern. Er führte dreierlei Vermutungen dafür an: Einer Angabe aus dem Fihrist des Ennedim zufolge hatten die Harraniter eine Feier des Neumondes, (bis ins 11. 12 Jahrh.) indem sie an dem 27. Tage des Mondmonats in einem Tempel Opfer für den Mond brachten und sich auch sonst festlich verhielten; desgleichen werden Fasten von 27 Tagen zu Ehren des Mondmonats bezeugt. Durch den Mondmonat (siderischen Monat = 27d 7h 43m) und jenen 27 tägigen Kultus scheint die Existenz von 27 Mondstationen bei den Harranitern, den Trägern des alten Heidentums, angedeutet zu sein. Die zweite Beziehung fand Weber in der alttestamentlichen Stelle, wo bei den Königen (II 23, 5) von Josias gesagt wird, dieser habe "die Räucherer des Baal, der Sonne und des Mondes und der mazzaloth und alles Heeres am Himmel . . . . abgethan. Unter den mazzaloth kann nur eine bestimmte Klasse von Sternen gemeint sein; diese Bezeichnung finden wir aber bei

irdisehen zu den oberen. [Hommel korrigiert aus diesem Umstande, dass alle 10 Tage ein anderer Dekan aufgehen soll, die Zahl 30 bei Diodor auf 36 Dekane]. Diese Bewegung derselben sei fest bestimmt und gehe regelmässig fort im ewigen Kreislauf."

— Bailly (Hist. d. l'astr. ane. p. 364) weiss aus der Diodor-Stelle nichts zu machen und vermutet in den von den Oberen zu den Unteren gesendeten Sternen, Meteore, welche man gewöhnlich fallende Sterne nennt" und "dass die Götter, welche diese 30 Sterne regieren, dieselben 30 intelligenten Wesen sind, die bei den Persern die Tage des Monats vorstellen."

Die vedischen Nachrichten von den naxatra 1. (Abbandig, d. Berlin, Akad, d. W. 1860) p. 318 ff.

den Arabern mit dem derselben Wurzel entsprungenen Worte manzil (Plural menazil) = Mondstationen, wieder. Die von Josias verfolgte Abgötterei des Mondes und der mazzaloth hat also ein Analogon zu den Mondfesten der Harraniter 1). Das dritte Moment, die Verbreitung der Mondstationen bei den Arabern, findet sich schon im Korân betont (Sûra 10, 5 u. 36, 39); "Den Mond hat Gott nach Stationen angeordnet . . . " In der That waren bei den Arabern die Mondstationen bei Zeiten Muhammeds etwas allgemein Bekanntes. Jedoch blieb für Weber, als er seine beiden Abhandlungen über die naxatra schrieb (1860), noch fraglich, ob die Araber die Mondstationen unabhängig von Indien besassen oder sie von letzterem Lande erhalten haben. Sicher erschien ihm nur, dass jene Anordnung der 28 menâzil, welche sich zuerst bei Alferghâni (9. Jahrh.) vorfindet, bestimmt aus Indien herrührt. Die indischen naxatra haben nämlich eine Entwickelung durchgemacht, von welcher sich deutlich zwei Stufen erkennen lassen: in der alten Zeit, der Periode der Brahmana, bildet die spätere 3. Station krittika (Plejaden) der Spitze und den Frühlingspunkt der naxatra-Reihe, und in der viel späteren Zeit ist die 28. revati (5 Pisces) resp. 1.  $\hat{a}_{\zeta}vin\hat{\imath}$  ( $\beta$ ,  $\gamma$  Arietis) die oberste, ansserdem gab es in der alten Zeit nur 27 Stationen, welche, wahrscheinlich dem Überschusse von 7.7 Stunden über den 27 tägigen siderischen Mondmonat entsprechend, später auf 28 erhöht wurden. Die Reihe bei Alferghâni beginnt nun mit der Station sharatân, welche adequat der obersten Station der zweiten späteren navatra-Reihe der Inder ist. Weber nahm deswegen an, dass die 28 menazil auf Indien hinweisen. Dass die Inder die 28 Stationen von den Arabern entlehnt, oder von China herbekommen haben können, welch letzteres Biot und Whitney 2) behauptet haben, was aber von Weber (naratra I) widerlegt wurde, ist ausgeschlossen. Auf Indien als Ursprungsort der 28 menâzil weist auch nach Weber ein der hebräischen Litteratur angehörendes Werk von Majarîtî (gest. 1004 n. Chr.), in welchem die 28 Stationen mit ihren arabischen Namen und ihrer Lage im Zodiakus aufgeführt werden, wobei der Autor sich vielfach auf die Inder beruft. Albîrûnî (973-1048 n. Chr.), ein Zeitgenosse des Majarîtî, bezieht sich bei der Erklärung der arabischen Mondstationen in seinem Werke über die Chronologie der alten Völker3) auf verschiedene arabische Schriftsteller des 9, und 8, Jahrh., ein Beweis, dass damals schon in Arabien

<sup>1)</sup> Auch im Bueh Job (38, 31) werden die mazzaloth genannt: "Kannst du die Bande der Kimah [Plejaden] oder die Fesseln des Kesil [Orion?] lösen, kannst du herausführen die mazzaröth [ursprünglich manzatu, manzatu, manzatu, von letzterem das arabisehe manzil] zu seiner Zeit und die Bärin samt ihren Jungen  $[\varepsilon \, \widetilde{\varsigma} \, \eta \, \text{Urs. maj.}]$  leiten?"

Etudes sûr l'Astron, indienne et sûr l'Astron, chinoise 1862; Journ, Amer. Orient, Soe, VI.

<sup>3.</sup> Ep. Sachau, The chronology of ancient nations, an english version of the arabic text of the Athâr-ul-Bâkiya of Albîrûnî. 1879 p. 335 f.

eine reichhaltige Litteratur über die Mondhäuser existierte. Auch die Parsen scheinen nach einer Stelle im Bundehesch (welches dem 8. oder 9. Jahrh, n. Chr. angehört) ["Ormuz schuf . . . . die Sterne des Tierkreises, deren Namen sind . . . Diese sind von Anfang in 28 Haufen zu zählen, deren Namen sind . . . "] die jüngere indische Åçvinî-Reihe übernommen zu haben. 1) Später näherte sich Weber mehr der Wintner'schen Auffassung eines gemeinsamen Ursprungs der Mondstationen Arabiens und Indiens (und Chinas) aus einer altsemitischen Quelle, als welche er geradezu Babylon angesehen wissen wollte.2) "Die mazzaloth lassen sich nicht leicht anders erklären, und die mehrfachen Beziehungen der indischen Sternmythen zu den chaldäischen in Gemeinschaft mit der Gleichheit in den Angaben über die Daner des längsten Tages weisen unleugbar auf direkte derartige Verbindungen Indiens mit Babylon hin und halten die Erwartung, dass auf babylonischen Denkmälern die naxatra wiedergefunden werden dürften, aufrecht."3) Letztere Voraussicht hat sich, wie wir aus Eppings und Hommels Konstatierung der Planeten- und Mondstationen gesehen haben, vollauf bestätigt. Ohne weiteren Rückhalt konnte sich deshalb Weber 18944) über Babylonien als Quelle der arabischen, indischen und chinesischen Mondstationen wie folgt aussprechen: "Wenn wir bedenken, dass sich die Mondstationen mit geringen Verschiedenheiten ganz identisch auch in China und Arabien vorfinden, und dass die Annahme einer Entlehnung aus Indien grossen Schwierigkeiten begegnet, dass ferner für eine solche, in ihren Einzelheiten doch zum Teil willkürliche Himmelsteilung nicht anzunehmen ist, dass sie selbstständig in drei verschiedenen Ländern so identisch hergestellt sein sollte, dass somit eine gemeinsame Quelle für die betreffenden drei Länder sich fast als eine Notwendigkeit ergiebt, so drängt sich die Annahme, dass wir diese gemeinsame Quelle in Babylon zu suchen haben, von selbst auf, zumal hierzu auch noch anderweitige Umstände hinzutreten, die ich schon in meinen beiden Abhandlungen über die naxatra, und in Band 9 · und 10 der Indischen Studien nachzuweisen gesucht habe." — Betreff der nahezu völligen Identität des chinesischen Zodiakus mit dem unsrigen hat Albr. Weber (naxatra 1 302) aus der Vergleichung von 4 Verzeichnissen der 12 kung (Zodiakalzeichen) aus verschiedenen Zeiten nach chinesischen Quellen nachgewiesen, dass ein gemeinsamer Ursprung für die kung und unsere Zodikalteilung anzunehmen ist "wobei nur an eine Entlehnung der chinesischen aus Babylon, nicht etwa an Entlehnung aus China, gedacht werden könne." Sowohl die Idee der Zwölfteilung, wie die 12 Zodiakalabteilungen in fertiger Ausbildung sei den Chinesen

<sup>1</sup> Weber, naxatra I 326 ff.

<sup>21</sup> Weber, Indische Studien IX 1865 p. 425, 433.

<sup>3)</sup> Weber, Indische Studien X 1868 p. 240.

<sup>4)</sup> Vedische Beiträge, (Sitzber, d. Berl, Akad, d. W. 1894, XXXV p. 35, Beiträge z. alten Geschichte I.

von den Babyloniern überliefert worden. Was das von Bior behauptete hohe Alter der chinesischen Mondstationen (Sin) betrifft (Biot wollte dieselben bis in die Zeit Yao's (2357 v. Chr.) zurücksetzen; ihre Zahl sei ursprünglich 24 gewesen und um 1100 v. Chr. unter Tscheou-kong auf 28 erhöht worden, so zeigte Weber, dass die Sin sich nicht über 250 v. Chr. zurückverfolgen lassen und wahrscheinlich aus der Zeit der Han-Dynastie (206 v. Chr. bis 220 n. Chr.) herrühren. Bior war der Erste, der die chinesischen 28 Sin mit den indischen 28 naxatra verglichen hat 1); er kam zu dem Schlusse (den Weber widerlegt hat), dass die Chinesen die Erfinder der Stationen seien und dass die Inder ihre naxatra von China übernommen hätten.2) Vor der Kon-

Bior's Ausführungen finden sich in verschiedenen Publikationen; die ursprüngliche Vergleichung steht wohl im Journ, des Savants 1840 p. 274.

<sup>2)</sup> Während des Druckes dieses Aufsatzes lernte ich eine noch ungedruckte Abhandlung von Prof. Kunner Astronom und Sinologe kennen, welche die bisherigen Meinungen über die Verwandtschaft der Mondhäuser bei den Arabern, Judern und Chinesen zu erschüttern sucht und fur eine Entlehnung der indischen Mondstationen aus China eintritt. Mit Erlaubnis des Autors zitiere ich die wesentlichsten Punkte der Abhandlung: 1. Auf eine Entlehnung der Mondstationen der Araber, Inder und Chinesen untereinander darf nur dann geschlossen werden, wenn alle Sterne der menāzil, nazatra und siu identisch und in gleicher Anzahl angegeben werden und wenn die Namen absolut gleich bedeutend sind. - 2. Die drei Formen der Mondstationen fallen fast niemals gleichzeitig in die Ekliptik oder in die Mondhahn. Bei den chinesischen ergeben sich gegen die menazil und naxatra besonders hei den Stationen 23. Kui, 24. Lieu, 25. Sing, 26. Tschang, 27. Yi, 28. Tschin, ferner 2. Kang 13. svati ganz abweichend], 8. Teu, 9. Niu | 20. abhijit ganz abweichend |, 10. Nu und 11. Hiu erhebliehe Differenzen. Nur 23 aller Stationen seien den 3 Reihen gemeinsam. Die von A. Weber, Hommel u. A. ansgeführte Vergleichung der drei Formen sei darum zu verwerfen. - 3. Die ehinesischen sin sind keine Mondstationen, sondern dienen entweder al in gleichen lutervallen zu ehronologischen Zwecken Bezeichnung der Tage des Cyklus, Berechnung der Schaltmonate', oder b in ungleichen Intervallen der Ekliptik zur Angabe der Positionen von Sternen und Planeten. -4. Die nazatra knupfen sich nicht an den siderischen Monat da dieser durch Beobachtungen nur schwierig bestimmbar sei), sondern an den synodischen, von den Mondphasen abhängenden Monat. Es existiert ein aus Naxatra-Namen gebildeter Cyklus, der "Cyklusna.catra", welcher nichts mit den Sternbildern der Naxatra gemein hat. Ein Cyklusnaxatra ist der 28. Teil des Sonnenjahres oder 13,045 Tage, daher die Dauer des synodischen Mondmonats = 2,2638 Cyklusnaxatra. Dieser Cyklus erscheint in zweifacher Form: a in der vedischen Zeit und jener der Brahmana zur Bestimmung des Kalenders [Lunisolarjahr] und beginnt mit dem Naxatra "Chitra" [12. Station], entsprechend dem Monate Chaitra als Frinhlingsmonat; b an Stelle des Gradmasses zur Einteilung des Kreisumfanges (bei Värahamihira). Von Weben sind die Cyklusnaxatra mit den Naxatra-Sternbildern verwechselt. 5. Hierdurch verfällt der Schluss, dass die Krittika-Reihe sehon sehr frühe bewiesen sei, es fallen ferner die Berechnungen von Colebrooke. Day's und die Schlüsse über das Alter der Veden. — 6. Die verschiedenen Widersprüche lösen sieh nur unter der Annahme, dass die Inder den Naxatracyklus, ohne ihn zu verstehen, sammt dessen ursprünglicher Bedeutung von einem Volke übernommen und mit ihren eigenen astro-

statierung der Planeten- und Mondstationen bei den Babyloniern war nur der Zusammenhang zwischen den indischen nazatra, den arabischen

logischen Begriffen vermengt haben. — 7. Aus verschiedenen Grunden kin 1. als Frühlings- resp. Ostzeichen, hin 11. als Winter- resp. Nordzeichen, aus den ungleichen Intervallen der sin u. a. schliesst der Verfasser, dass der indische Naxatracyklus von Chinn entlehnt und von dort aus zwischen 200 v. Chr. u. 336 n. Chr. in Indien eingeführt worden ist.

Wie man sieht, widerspricht die Künnent'sche Abhandlung den hauptsächlichsten gegenwärtig dominierenden Ansichten. Eben deswegen, und weil der Verfasser seine Gründe in durchaus sachlicher Weise vorbringt, halte ich es für sehr wünschenswert, dass diese Abhandlung bald gedruckt werden möchte. — Obwohl ich in dem III, Aufsatze auf Künnert's Ansicht über die Nichtvergleichbarkeit der drei Formen der Mondstatienen zurückkommen werde (die übrigen der oben angeführten Sätze interessieren mehr die Chronologen, möchte ich Einiges dagegen schon hier bemerken. Jedenfalls geht K. zu weit, wenn er annimmt, nur die Stationen mit derselben Sternzahl und derselben Namenbedeutung dürften mit einander verglichen werden. Flächenräume, welche Mondstationen darstellen sollen, mussten, da der Mond bis zu 28 Grad nördlich und südlich vom Äquator stehen und erheblich nördlicher und südlicher als die Ekliptik gelangen kann (also einen ziemlichen Spielraum für seinen Weg innerhalb seiner Deklinationsgrenzen hat von den Erfindern der Stationen ziemlich gross gewählt werden, wenn der Mond auf seiner scheinbaren Bahn in jene "Häuser" gelangen sollte. Wenn daher einzelne Mondbäuser [wie z. B. Dirá'u (7) = punarvasu [5] nur aus wenigen Sternen bestehen hier nur Castor und Pollux) oder gar nur durch einen einzigen Stern signiert sind [wie Simâk 14 = čitrâ (12) = Kio (1) durch a Virginis], so sollen diese engen Häuser wohl überhaupt den Weg des Mondes nur andeuten, in Wirklichkeit sind aber deren Grenzen weiter zu denken; es waren eben oft keine helleren Sterne in der Nähe zu finden, die zu einer Absteekung der Grenzen gepasst haben. Bei den durch sehr helle Sterne ausgezeichneten Stationen genügte deren Markierung durch eben diese Sterne; bei den Stationen mit sehwächeren Sternen musste man viel mehrere auswählen, um die Grenzen zu definieren. Deswegen haben solehe Stationen [wie z. B. al-'awwâ (13). Wi (6), die chinesischen 26, 27, 28 in der Hydra, im Beeher und Raben] eine viel grössere Ausdehnung. Da man sich alle Stationen etwa gleich gross gedacht haben wird, glaube ich, dürfen die Grenzen derselben nicht zu engherzig aufgefasst werden. Man kann deshalb gewiss die Stationen vergleichen, auch wenn sie gegenseitig an Sternenzahl ungleich sind. Viele chinesische sind offenbar nur Erweiterungen der andern beiden Formen und umgekehrt. Während sich al-Hali'a (5) = mrigagiras (3) = Tsuï (20) nur auf den Kopf des Orion hezichen, suchen ârdrâ (41 und Tsan (21) das Mondhaus durch weitere Teile des Orionsternbildes zu ergänzen; Ki (7) und an-Na'ājim (20 ergänzen pārvāshādhās (18) zum vollständigen Mondhause u. s. w. Mittelst dieser, wie mir scheint, notwendigen Liberalität gegen die Mondstationen wird man finden, dass der grösste Teil der Mondstationformen und ihrer Erweiterungen durch die entsprechenden andern beiden längs oder nahe der Ekliptik liegt, wenigstens ungefähr auf dem sehr variablen Wege des Mondes. Man vgl. die beigegebene Karte). Freilich, merkwürdig bleibt die Lage einiger Stationen; so von den indischen svåtî (a Bootis), ubhijit (bei der Wega), gravana 'um Atair im Adler und gravishthâ (Delphin); und von den chinesischen die auffällig südlichen Lieu, Sing, Tschang, Yi und Tschin. Allein auf die vermutliehen Ursachen des Abweichens dieser Mondstationen gegen die als parallel augenommenen anderen Formen hat Hommel schon hingewiesen (Zeitschr. d. deutschen morgenl, Ges. 45. Bd. 614/5), ausserdem ist wahrscheinlich, dass einzelne das Resultat späterer Einschiebungen sind. Denn es ist schwer

manzil und den chinesischen sin diskntierbar<sup>1</sup>); erst llommet hat deshalb diese Vergleichung vervollständigen und auf ihre letzten Konsequenzen zurückführen können.<sup>2</sup>) Wir geben zuerst die Vergleichung der arabischen, indischen und chinesischen Mondstationen nach Weber und Hommet, woraus die Identität der Stationen aus den beigefügten Sternen sofort erkennbar sein wird:

| Manzil.<br>1. aŝ-ŝarajâni oder al-<br>Najh.<br>β n. γ Arietis | Naxatra.<br>27. <i>ágrái</i> "Rosselen-<br>kerin<br>β u. γ Arietis.           | Siu.") 16. leu "Schnitterin" $\alpha, \beta$ u. $\gamma$ Arietis.                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. al-butain "Bäuch-<br>lein(desWidders)"<br>a, b, c Muscae.  | 28. bharani "die Weg-<br>tührende"<br>a, b, c Muscae.                         |                                                                                                                                                    |
| 3. <i>aṭ-ṭuraijà</i> (Pleja-<br>den)<br>$\eta$ Tauri.         |                                                                               | 18. mao "untergehende<br>Sonne" (auch<br>"Himmelsweg")<br>µ Tauri                                                                                  |
| 4. al-dabarân<br>αθγδε Tauri.                                 | 2. rohiųidie rote"<br>aufsteigende"<br>α θ γ δ ε Tauri.                       | 19. μi "Jagdnetz"<br>αθγδε Tauri.                                                                                                                  |
| 5. al-haķ'a $\lambda  q_1   q_2 $ Orionis                     | 3. myigaçiras "Hampt<br>des Rehs"<br>2 q <sub>1</sub> q <sub>2</sub> Orionis. | $\begin{array}{c} 20.\ tsui\\mathrm{Mund}^+\ (\mathrm{Kopf}\\ \mathrm{des}\ \mathrm{Kriegers})\\ \lambda\ q_1\ q_2\ \mathrm{Orionis}, \end{array}$ |

glaublich, dass Araber, Inder und Chinesen die Mondstationen unverändert von einander übernommen haben; die Verschiedenheit der mythologischen Anschauungen dieser Völker (die Mythologis spielt sicher eine grosse Rolle bei der Bildung der Stationen) hat dies schon verhindern müssen, und um ihr gerecht zu werden, sind wesentliche Änderungen bei manchen Mondhäusern von einzelnen Völkern vorgenommen worden. Nicht am wenigsten mag auch noch die Verschiedenheit der Astrologie ins Gewicht fallen, welche einzelne Sterngegeuden bevorzugte. Die Verschiedenheit der Bedeutung der Namen der Mondstationen endlich erklärt sich ebenfalls aus der Verschiedenheit der mythologischen oder anderweitiger Prinzipien. Im Ganzen glaube ich, kann man deshalb auch vom astronomischen Standpunkte aus die von Hommen und Weber vorgenommene Parallelisierung der drei Mondstationformen zugeben. Hat doch Al. v. Hrumolart, neben seiner Eigenschaft als Universalgelehrter auch ein guter Astronom, unbedenklich jene Vergleichung selbst auf den Mondzodiakns der Tibetaner, Mexikaner u. s. w. ausgedelnt [Vues des Cordifleres), obwohl der Boden dort noch viel unsicherer ist als bei den naxatras, menäzil und sin.

Eine solche vergleichende Tabelle der 28 indischen, arabischen und chinesischen Mondstationen gibt Weber, nawatra 1 331.

<sup>2\</sup> Über den Ursprung und das Alter der arabischen Sternnamen und insbesondere der Mondstationen. Zeitsehr, d. Deutschen Morgenl, Gesellsch. Bd. 45, 1891 p. 613 ff. .

<sup>3)</sup> Die chinesischen Namen und Sterne nach G. Schlegel, Uranographie chinoise, 1875.

blauen Drachen) α Virginis.

blauen Drachen).  $\iota \times \lambda \mu$  Virgin.

2. kang "Hals" (des

| Die astronomischen Kenntnisse der Babylonier, I 21 |                                           |                                 |  |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------|--|
| Manzil.                                            | Naxatra.                                  | Siu.1)                          |  |
| 6. al-han'a 2)                                     | 1. <i>ârdrâ</i> "die feuchte"             | 21. tsan "der Erha-             |  |
| ημνγξ Gemin.                                       | (Arm, Vorderbein                          | bene"                           |  |
|                                                    | des Rehs)                                 | αβγδεξηz Orion.                 |  |
|                                                    | α Orionis.                                |                                 |  |
| 7. ad-dirâ'u                                       | 5. punarrasu "wieder                      | 22. tsing "Brunnen".            |  |
| αβ Gemin.                                          | gut"3)                                    | μνγξλζε Gemin.                  |  |
|                                                    | $\alpha \beta$ Gemin.                     |                                 |  |
| 8. an-natra                                        | 6. pushya "Heilge-                        | 23. kur "die Manen"             |  |
| γδε Cancri.                                        | stirn"                                    | ("Gespenster")                  |  |
|                                                    | δγθ Caueri.                               | γδηθ Cancri.                    |  |
| 9. at-tarf "Auge (des                              | 7. âçleshâ "die Um-                       | 21. lieu "Weide oder            |  |
| Löwen)"<br>§ Cancri, \(\lambda\) Leonis.           | schlingende"<br>εδση φ Hydrae.            | Bambus" δεζθρσω Hydrae.         |  |
|                                                    |                                           |                                 |  |
| 10. al-gabha "Stirn (des<br>Löwen)"                | 8. <i>maghâ</i> "die mäch-<br>tige"       | 25. sing. "Stern"<br>ατ Hydrae. |  |
| αηγζ Leonis.                                       | αηγζμε Leonis.                            | a r njarae,                     |  |
|                                                    |                                           | DC 1. 1 12                      |  |
| 11. az-zubrā "Mähne".<br>δ θ Leonis,               | 9. <i>pûrva-phâlgunî</i><br>"vordere ph." | 26. tschang. "Fang-<br>netz"    |  |
| o o nona.                                          | δ θ Leonis.                               | υν q μ λ z Hydrae.              |  |
| 12. as-sarfa "Wende"                               | 10. uttara - phâlgunî                     | 27. yi. "Flügel."               |  |
| β Leonis (Denebola).                               | "änsserer ph."                            | α Crater. (u. 21 Sterne         |  |
| p 12 cam (1 c in mate);                            | $\beta$ , 93 Leonis.                      | des Bechers u. der Hy-          |  |
|                                                    | 1 /                                       | dra).                           |  |
| 13. akawwâ "die kläf-                              | 11. hasta "Hand"                          | 28. tschin "Wagen"              |  |
| fende (Hündin)**4)                                 | δγεαβ Corvi.                              | γεδβη Corvi.                    |  |
| βηγδε Virginis.                                    |                                           |                                 |  |
| 14. as-ṣimâk "Höhe des                             | 12. čárá "die wunder-                     | 1. kio "Horn" (des              |  |

Himmels"

α Virginis.

al-ghafr "Decke"

ι × λ Virgin.

same"

13. svátí

α Virginis.

a Bootis.

<sup>1)</sup> Siehe Anmerkung auf S. 20 Aam. 3.

<sup>2</sup> Station 5 n. 6 bildeten bei den Arabern ursprünglich eine einzige Station al-Gauzièa.

Vom Wetter (meteorologisch resp. astrologisch, wie mehrere andere der nazatra).

<sup>4</sup> Hier folgt auf den Löwen der Hund; die Babylonier haben an Stelle des Löwen einen Hund.

#### Manzil.

- az-zubânay (Skorpionscheeren)<sup>2</sup>)
   α β Librae,
- 17. al-iklîl "Krone"  $\delta \pi \beta$  Scorpii.
- al-ķalb "Herz (des Skorpious)".
   α Scorp.
- aš shaula
   "Schwanz" (des
   Skorpions)
   λ v Scorp.
- 20. an na'âjim ...,die Strausse" γ δ ε γ φ τ ζ Sagitt.
- 21. al-baldāh "Land, Gegend" (Stern-leere Stelle bei  $\pi$  Sagitt).
- sa'd ad-dâbiḥ "Glückstern des Schafschlächters" α β Capric.
- 23. sa'd bula' "Glückstern des Verschlingers" ε μ ν Aquarii.
- 24. sa'd as sw'âd "Glückstern der Glücksterne". β ξ Aquarii.

#### Naxatra.

- 14. *viçûkhû* "die zweizinkige, gabelförmige"
  - ι γ β α Librae.
- anurâdhâ "die heilbringende, günstige"
   δ β π Scorpii.
- 16.  $)y \hat{e}shth\hat{a}$  (?)  $\alpha \sigma \tau \text{ Scorp.}$
- 17. mûlam "Wirzel" ελμηθικν Scorp.
- 18. pârva-shâdhâs "die vorderen unbesiegten" δε Sagittarii.
- uttarâ-shâdhâs "die äusseren unbesiegten"
   σ ζ Sagitt.
   abhijit "siegreich"

αεζ Lyrae.

- 21. *cravaņa* "lahme Kuh" αβγ Aquilae.
- 22. *çravishthâ* "die ruhmreichste" βαγδ Delphini.

#### Siu.1)

- ti "Grund" (Brust des bl. Drachen)
   α β γ ν Librae.
- 4. fang. "Hans"  $\beta \delta \pi \varrho$  Scorp.
- sin "Herz (des bl. Drachen)"
   α σ τ Scorp.
- δ. wi "Schwanz (des bl. Drachen)"
   ε λ μ η θ ι z υ Scorp.
- 7. ki "Mistgefäss"  $\gamma$   $\delta$   $\epsilon$  Sagitt.  $\beta$  Telesc.
- 8. teu "Scheffel" μλφστζ Sagitt.
- niu "Öchs" (Öchsenschlächter)
   α β ξ Capric.
- 10, nu "Jungfran" (Hochzeit) ε u ν Aquarii.
- hiu "Grabhügel"
   β Aquar. α Equul.

<sup>1</sup> Siehe Anmerkung auf S. 20 Anm. 3.

<sup>2.</sup> Der arabische Name h
üngt mit dem babylonischen zib
änitu "Wage" zusammen; letzteres erlangte die Bedeutung "Scheeren des Skorpions" erst, als die Araber der Abbasidenzeit mit dem Almagest bekannt wurden.

| Manzil.                | Naxatra.                  | Sin.1)                                                            |
|------------------------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| 25. sa'ad al - alibija | 23. çatablishaj           | 12. wei "Giebel"                                                  |
| "Glückstern der        | λ Aquarii.                | α Aquar. ε ϑ Pegasi.                                              |
| Zelte" (verbor-        |                           |                                                                   |
| genen Orte)            |                           |                                                                   |
| 0 /                    |                           |                                                                   |
| αγζη Aquarii.          | 24. pûrva-bhûdra-padâs    | 13. tschi "Feueraltar"                                            |
| 26. al-farg al-awral   | heilbringende             | αβ Pegasi.                                                        |
| "erster Henkel         |                           | w p right                                                         |
| (des Schöpf-           | Füsse habend"             |                                                                   |
| eimers)"               | (vorderer)                |                                                                   |
| αβ Pegasi.             | αβ Pegasi.                | 14 ' Mananh                                                       |
| 27. al-fargh-altânî    | 25. uttara - bhâdra - pa- | 14. pi "Maner"                                                    |
| "zweiter Henkel"       | dâs "heilbr. F. h."       | γ Pegas, α Androm.                                                |
| γ Pegas. α Androm.     | (hinterer)                |                                                                   |
| •                      | γ Pegas. α Androm.        |                                                                   |
| 28. batn al-hât "Bauch | 26. revati "die reiche"   | 15. kui "Sandale"                                                 |
| des Fisches"           | ζ Piscium.                | (tien-tschi Him-                                                  |
| β Androm.              |                           | melsschwein)                                                      |
|                        |                           | $\eta \subseteq \iota \varepsilon \delta \pi r \mu \beta$ Androm. |
|                        |                           | στυφχψ Piscium.                                                   |
|                        |                           |                                                                   |

Die Lage dieser drei Mondstationformen am Himmel um ungefähr 2000 v. Chr. ist aus der beigegebenen Karte ersichtlich.

Für die indischen naxatra hat Weber ein hohes Alter nachgewiesen (naxatra 11), indem er zeigte, dass die Mondhäuser durchaus volkstümlich, mit den Opferritualen. Namengebungen, Todtenfeiern n. s. w. eng verbunden in den Schriften auftreten. Dass auch den arabischen Mondstationen ein höheres Alter zukommt, als man vielleicht sonst vorauszusetzen geneigt ist, und dass diese bei den Beduinen vor der Zeit des Islam schon bekannt waren, hat Hommel aus verschiedenen Belegstellen der altarabischen Poesie nachgewiesen.<sup>2</sup>) In dieser alten Litteratur finden sich die Mondstationen 1. (al-asarât), 3. (Plejaden), 4. (al-Debarân), 6. (al-Gauzâ), 7. al-dirâ), 8. (natra), 10. (gabha), 11. (al-Jarât), 13. (al-Gawad), 14. (simâk), 48. (al-Gapab), 20. (an-na-âm), 24. as-swâd), 26.7. (ad-dahmu), also die Hälfte von den 28 manzil; ferner für 27 Stationen Regezverse namentlich bei Kazwöni, die wahrscheinlich noch vor der Abbasidenzeit entstanden sind.

Die früher (S. 13) aufgeführten Planetenstationen Errisos aus der Arsacidenzeit hat Homme unmittelbar mit den 28 arabischen verglichen, indem er diejenigen, die bei Erriso zwei Sterne ein und desselben Bildes haben, also 6 7, 8 9, 11 12, 24/22, 27 28, 2 3 in eine Station zusammenzog

<sup>1</sup> Siehe Anmerkung auf S. 20 Ann. 3.

<sup>2)</sup> A. o. a. O. 601-607.

und annahm, dass bei Errisg zwischen 28 und 1 einige Stationen fehlen und hinter der 25, wahrscheinlich eine einzuschieben ist. Wir kommen dann auf 24 babylonische Stationen. Die Vergleichung stellt sich dann nach Hommen (wenn wir gleichzeitig dessen verbesserte Transskription der babylonischen Namen berücksichtigen) wie folgt, indem wir mit den Pleiaden beginnen:

| rejaden oeginnen.                                                  |                                                                            |  |
|--------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--|
| Babylonische Stationen.                                            | Arabische manzil.                                                          |  |
| 1. timinnu = y Tauri (Plejad.)                                     | 3. $at$ -turaij $\hat{a} = \eta$ Tauri.                                    |  |
| 2. pidnu = a Tanri                                                 | 4. al-debarân = α Tauri.                                                   |  |
| 3. <i>šur narkabti</i> = $\beta \zeta$ Tauri                       | 5. al-haķā = $\lambda q^1 q^2$ Orionis.                                    |  |
| 4. $p\hat{u}$ tướm $i = \eta \mu$ Gemin.                           | 2 77 m/s s s s & Comin                                                     |  |
| 5. tướmi sa rê $^{i}=\gamma$ Gemin. $^{\dagger}$                   | 6. $al\text{-}han'a = \eta \mu \nu \gamma \xi$ Gemin.                      |  |
| 6. $tu'ami = \alpha \beta$ Gemin.                                  | 7. a <u>d</u> - <u>d</u> ir $\hat{a} = \alpha \beta$ Gemin.                |  |
| $\bar{\iota}$ . pulukku = $\gamma \delta$ Cancri                   | 8. an-natra = $\gamma \delta$ Caneri.                                      |  |
| 8. $\hat{r}$ is $\hat{a}\hat{r}$ i = $\epsilon$ Leonis             | 9. $at$ -tarf = $\lambda$ Leonis.                                          |  |
| 9. $\hat{s}arru = \alpha$ Leonis                                   | 10. $al$ -gabha = $\alpha$ Leonis.                                         |  |
| 10. mâru IV ark. šarri = o Leonis                                  | 11. $az$ - $zubra = \delta \theta$ Leonis.                                 |  |
| 11. $zibbat \ ari = \beta$ Leonis                                  | 12. $as$ -sarfa = $\beta$ Leonis.                                          |  |
| 12. šijni arkā ša arī = $\beta$ Virg.                              | 19 16 and O. Wingin                                                        |  |
| 13. $\check{s}ur \ ardati = \gamma \ \mathrm{Virg}.$               | 13. $al^{4}aww\hat{a} = \beta \eta \gamma \text{ Virgin.}$                 |  |
| 14. nâbû ardatî = α Virgin.                                        | 14. as-simâk = α Virgin.                                                   |  |
|                                                                    | 15. $al$ -ghafr = $\iota \times \lambda$ Virgin.                           |  |
| 15. zibânîtu = $\alpha \beta$ Librae                               | 16. $az$ -zubûna $y = \alpha \beta$ Librae.                                |  |
| 16. rîs akrabî = $\delta \beta$ Scorpii                            | 17. al-iklîl = $\delta \pi \beta$ Scorpii.                                 |  |
| 17. $habrud = a$ Scorp.                                            | 18. $al$ - $kalb = \alpha$ Scorp.                                          |  |
| 18. mâtu šu Kasil = 9 Ophinchi                                     | 19. aš-šaula = $\lambda v$ Scorp.                                          |  |
| 1                                                                  | 20. an-na'âjim = $\gamma \delta \epsilon \eta q \sigma \tau \zeta$ Sagitt. |  |
| · · · · · · · · · · i                                              | 21. $al$ - $balda$ = bei $\pi$ Sagitt.                                     |  |
| 19. karan suğur = $\alpha \beta$ Capric.                           | 22. ad-dâbi $h = \alpha \beta$ Capric.                                     |  |
|                                                                    | 23. $bula^{\epsilon} = \epsilon \mu \nu \text{ Aquarii.}$                  |  |
| 20. $sugar = \gamma \delta$ Capric.                                | 24. as-su'û $d = \beta \xi$ Aqnarii.                                       |  |
| 21. [ ]                                                            | 25. al-alıbija = $\alpha \gamma \zeta \eta$ Aquarii.                       |  |
| <u>-9-</u> -                                                       | 26. 27. $ad$ -dalwu = $\alpha \beta \gamma$ Peg. $\alpha$ Andr.            |  |
| 23. rikis nûni = $\eta$ Pisc                                       | 28. $al-lu t = \beta$ Andr.                                                |  |
| 24. ríš kusanķķ $i = \alpha \beta$ Arietis                         | 1. an-nath = $\beta \gamma$ Arietis.                                       |  |
|                                                                    | 2. al-buțain = a b c Muscae.                                               |  |
| Es ist nun zwar, der früher gemachten Bemerkung zufolge, fraglich, |                                                                            |  |

Es ist nun zwar, der früher gemachten Bemerkung zufolge, fraglich, ob sich die Zahl von 24 Planetenstationen bei späteren Untersuchungen von Listen babylonischer Planetenstationen bewähren wird, aber man muss zugeben, dass ein Zusammenhang zwischen diesen 24 Stationen und den arabischen entschieden hervortritt. Die Übereinstimmung ist, mit Rücksicht auf die Unsicherheit des Gegenstandes, eine vorzügliche, und demnach kein Zweitel, dass die arabischen Mondstationen (und gemäss der Vergleichung

der letzteren mit den indischen und chinesischen auch diese) irgendwie auf die babylonischen zurückgehen. Ferner hält Hommel einige arabische Stationen für später eingeschobene, so die 12. as-sarfa (auch die indischen 9. 10. bildeten urspr. eine Station), die 17. al-iklil (14. u. 15. der Inder waren nrspr. eine) und die 21. al-balda, so dass man auf die Zusammenfassung der 24 babylonischen Stationen zurückkommt, und also anzunehmen wäre, dass auch die Araber einstens 24 von den Babyloniern übernommene Stationen gehabt hätten und dass die Einfügung der 3 resp. 4 späteren erst um die Zeit Muhammeds erfolgt wäre. Zu der früher aufgeführten Vergleichung der manzil, naxatra und sin ist noch bemerkenswert, dass die indischen Stationen 7 u. 11 sich mehr an die chinesischen 24. 28. in die Hydra und den Raben hinabgehenden Stationen anlehnen als an die parallelen arabischen 9-13. Diese Abschwenkung nach Süden kommt auch auf den Zodiakalbildern der Grenzsteine vor (vgl. vorher S. 8), wo die Reihenfolge der Bilder ist: Zwillinge, Spindel (Streitkolben, resp. Krebs), Kopf und Hals der Hydra, Hund (die 13. arabische heisst "die Hündin"). Rabe, Ähre (Jungfrau) u. s. w. Demnach lehnen sich hier die Inder und Chinesen, wie Hommel hervorhebt, deutlich an das uralte babylonische Vorbild an.

Wir begnügen uns einstweilen damit, das Notwendigste über die bisher möglich gewesenen Sternidentifizierungen, über den Tierkreis und die Mondstationen der Babylonier, und den Zusammenhang der letzteren mit den arabischen, indischen und chinesischen, aufgeführt zu haben. In den beiden folgenden Aufsätzen werden wir Gelegenheit nehmen, an das Gesagte anzuknüpfen und die Rezension über die astronomischen Kenntnisse der Babylonier weiter zu führen. Hier sollen zuletzt nur noch kurz die bis jetzt dargestellten Hauptergebnisse in einige Sätze zusammengefasst werden:

- Die helleren Sterne waren den Babyloniern bereits in sehr alter Zeit bekannt; in der Arsacidenzeit findet sich bei ihnen bereits eine sehr vollständige Kenntnis und Namengebung des Sternhimmels vor.
- Der Zodiakus und dessen Zwölfteilung ist babylonischen Ursprungs und reicht wahrscheinlich über 3000 v. Chr. zurück; bildliche Darstellungen sämtlicher 12 Tierkreisbilder finden sich schon auf Grenzsteinen des 12. Jahrh. vor Christi.
- 3. Die Existenz einer Anzahl von Planeten- und Mondstationen bei den Babyloniern schon in sehr alter Zeit ist sicher. Die Zahl derselben bedarf weiterer Untersuchungen, sie liegt aber jedenfalls zwischen 24 bis 36 Stationen; die Art und Weise der Entwickelung der Planeten- und Mondstationen aus dem Zodiakns ist noch aufzuklären.
- Die babylonischen Mondstationen sind astrologischen Ursprungs und haben sich nach China, Indien und Arabien verbreitet und dort mit verschiedenen Varianten erhalten.

# Die ersten Jahre Dareios' des Hystaspiden und der altpersische Kalender.

#### Von J. V. Prášek.

Neuestens wurden gegen die Glaubwürdigkeit der bedeutendsten unter den monumentalen Inschriften, die uns Darcios der Erste hinterlassen hat, Einwendungen sehr ernster Natur vorgebracht, die nicht unerwidert bleiben dürfen. Ich habe in einem früheren Aufsatze ("Zu der Behistuninschrift") den Versuch unternommen, die besagten Einwendungen insoweit zu entkräften als sie bestrebt waren, die Verwandtschaft des Dareios mit dem Kyroshause in Abrede zu stellen und daraus für das Thronfolgerecht des Hystaspiden ungünstige Schlüsse zu ziehen. Es ist aber noch eine andere, mit der Glaubwürdigkeit der Inschrift von Behistûn eng zusammenhängende Frage zu lösen, nämlich: Wie steht es mit der Chronologie der Inschrift und mit dem uns durch sie, in Trümmern wenigstens, erhaltenen altpersischen Kalender? Dieser Frage sind die folgenden Ausführungen gewidmet. Ohne die definitive Lösung der schwierigen Frage anstreben zu wollen, glaube ich doch neue Anhaltspunkte für deren Erledigung finden zu können.

Die chronologischen Angaben der Inschrift lassen sich einordnen wie folgt:

- 14. Vijachna: Der Magier Gaumâta giebt sich auf dem Berge Arakadris nächst Paisijâuvâdâ für Sohn des Kyros aus (1.11 des Persischen Textes, dem wir auch fernerhin folgen werden).
- 9. Garmapada: Gaumâta ergreitt als Bardija die Herrschaft. Nachher starb Kambyses (l, 13).
- Bâgajādiš: Gaumāta im medischen Sikajauvatiš von Dareios und dessen Genossen erschlagen (I, 13).

Nach dem Tode des Gaumâta Aufstand des Atrina in Susiona und des Nidintubel in Babylon (I, 16).

- 27. Atrijâdija: Niederlage des Nidintubel-Nebukudnezar III am Tigris. Dareios zieht gegen Babylon (1, 18).
  - 1 J. V. Prášek, Forschungen zur Geschichte des Altertums III, S. 24-38.

 Anûmaka: Niederlage des Nüdintubel-Nebukadnezar III, bei Zazâna am Euphrat (I, 19).

Babylon eingenommen, Nülintubel-Nebukadnezar III. hingerichtet (II, 1).

Während des Aufenthaltes des Dureios in Babylon: Aufstand in Persien, Susiana, Medien, Assyrien, Armenien, Parthien, Margiana, der Sattagyden und der Saken (H. 2).

Martija, der Anführer der Aufständischen in Susiana, von seinen Leuten ermordet, als Darcios in das Land gekommen war (11, 3—1).

Ein Meder, Namens Frarartis-Phraortes, erklärt sich für Chsathrita ans dem Hause des Uvachsutara-Kyaxares und bemächtigt sich der Herrschaft in Medien, Armenien und Assyrien, d. h. in dem einstigen Machtgebiete des Kyaxares (11, 5).

 Anâmaka: der Perser Vidarna, nach Medien gesendet, liefert dem Phraortes bei Ma(rus) eine Schlacht. Dareios, wohl aus Susiana kommend, wartet die Entscheidung in der Landschaft Kampada-Kauβaönri, ab (II. 6).

Der Armenier Dådarsis gegen Phraortes nach Armenien gesendet.

6(?), Thuravâhara: die Schlacht bei Zuza (11, 7).

18. Thuravâhara: die Schlacht bei Tigra in Armenien.

9. Thâigarčiš: die Schlacht bei Uhjâma in Armenien.

Der Perser Vaumisa nach Armenien gesendet.

 Anâmaka: die Schlacht mit den Aufständischen bei (Izz)êtu) in Assyrien (II, 10).

Am letzten *Thuraváhara*, wörtlich "an des Monats Thuraváhara Ende": *Vaumisa* liefert den Aufständischen die Schlacht bei *Autijára* in Armenien (H, 11).

Darcios zieht von Babylon nach Medien.

26, Adukaniš: Dareios liefert Phraortes die Schlacht bei Kuduruš in Medien (II, 12).

Phraortes flüchtet sich nach Ragû in Medien, wird ereilt und in Agbatana hingerichtet (11, 13).

Unter den Sagartiern trat *Čitraŭtachma* hervor, giebt sich für einen Sprossen aus dem Hause des *Kyaxares* aus und erklärte sich zum König. Der Meder *Tachmaspåda* ward gegen ihn gesendet. *Čitraŭtachma* wird besiegt, gefangen genommen und in Arbela hingerichtet (1l. 14).

- 22. Vijachna: Vištāspa-Hystaspes liefert den parthischen und hyrkanischen Anhängern des Phraortes eine Schlacht bei Vispauzatis im Parthien (H. 16).
- Garmapada: Hystaspes' Kampf mit den Aufständischen bei Patigrabanâ in Parthien (III, I).

Der Perser Dâdaršiš, Satrap von Baktrien, wird gegen den Anführer der Aufständischen Fråda nach Margiana gesendet.

23. Atrijâdija: Dâdaršiš Kampf mit Frâda (III, 3).

Ein gewisser Vahjazdâta giebt sich in Târavâ, in dem Gebiete der

persischen *Utier-Jutijâ*, für *Bardes*, Sohn des Kyros, aus und erklärt sich zum König von Persien (111, 5).

Darcios zieht mit seinem Heere nach Medien und beordert den Perser Artwardija gegen Vahjazdáta,

12. Thuravâlara: Artavardija liefert dem Vahjazdâta eine Schlacht bei Rachâ in Persien (III, 6).

Vahjazdáta flüchtet sich nach Paisijáurádá und zieht zu wiederholten Malen gegen Artavardija.

- 6. Garmapada: Yahjazdata geschlagen und gefangen genommen (III. 7). Vahjazdata mit seinen Parteigängern zu Uvadaidaja in Persien gekrenzigt (III, 8).
- 13. Ánámaka: der Perser Vivâna schlägt das Heer des Vahjazdáta bei Kâpišakánis in Arachosien (111, 9).
- 7. Vijachna: Vivâna schlägt das Heer des Vahjazdâta in der Landschaft Gaŭdutava (HI, 10).

Der Befehlshaber des Heeres des Vahjazdåta wird in der Festung Aršådå in Arachosien durch Vivâna ertappt und hingerichtet (HI, 11).

Während des Anfenthalts des Darcios in Persien und Medien zweiter Aufstand der Babylonier, von dem Armenier Aracha, Sohn des Haldita, angestiftet. In Dubâla erklärt sich Aracha für Nebukadnezar, Sohn des Nabonned, und greift nach der Herrschaft, worauf er die Stadt Babylon einnimmt (111, 13).

2. (Markazana): der Meder Viñdafrâ nimmt Babylon ein, Aracha gefangen genommen und mit seinen Parteigängern gekreuzigt (III, 14).

Als Teilnehmer an der Verschwörung gegen Bardes werden genannt: Viñdafrana, Sohn des Vajaspāra; Utāna, Sohn des Thuchra; Gaubarava, Sohn des Mardunija; Vidarna, Sohn des Bagābigna; Bagabuchša, Sohn des Dāduchja; Ardumaniš, Sohn des Vahauka (IV, 18), alles "Perser".

-imaima stiftet einen Anfstand in Susiana an. Gaubaruva-Gobryas, zum Landpfleger ernannt, zieht nach Susiana. Niederlage der Aufständischen (V,1).

All diese Ereignisse fanden im Verlaufe der ersten Jahre des Durcios statt, aber in der ganzen Inschrift giebt es keine einzige Jahresangabe; nur der Tod des Kambyscs und des Pseudobardes, sowie die gleichzeitige Thronbesteigung des Durcios, sind auf Grund anderer Angaben, im

VIII. Jahre des Kambyses = 522 v. Chr. anzusetzen. Dagegen sind zahlreiche Ereignisse genau nach Monaten und Tagen des persischen Kalenders, der grundsätzlich mit dem babylonischen übereinstimmt, datiert. Die Monatsnamen sind wohl persisch, da aber die babylonischen Äquivalente nur teilweise auf uns gekommen sind, die susischen aber lediglich eine Modifikation der persischen Benenmungen darstellen, ist die Zeitbestimmung einzelner Ereignisse sehr schwierig und hat erklärlicherweise zu manchen weit auseinandergehenden Lösungsversuchen Anlass gegeben.

Im ganzen kommen im persischen und susischen Text der grossen Darcios-Inschrift von Behistün neun persische Monatsnamen vor: Atrijädija, Adakaniš, Anâmaka, Garmapada, Thâigarčiš, Thuravâhara, Bâgajādiš, Vijachna und der blos im susischen Texte erhaltene Markazana. Leider sind nur von deren fünf babylonische Äquivalente bekannt, die die Einreihung entsprechender persischer Monate in das System des babylonischen Kalenderjahres gestatten: Vijachna gleicht dem Adar, Thuravâhara dem Ijjar, Thâigarčiš ist Sivan, Atrijâdija Kislev, Anâmaka Tebet (vgl. die treffliche Zusammenstellung Opperts, ZDMG LH, 260 fgd.). Die übrigen vier Monatsnamen entbehren der Äquivalente und es erscheint deshalb nötig deren Reihenfolge im Verlaufe des babylonischen Kalenderjahres auf Grund von Erwägungen aufzustellen, die von der natürlichen Aneinanderfolge der in der Inschrift erwähnten Ereiguisse ausgehen müssen.

Bereits der glückliche Entdecker der grossen Inschrift von Behistûn und, gleich Grotefend. Entzifferer des Altpersischen. Sir II. Rawlinson, hat die Bestimmung einzelner persischer Monate versucht und hielt unter anderem Bågajådis für Nisan, Adukanis für Tammuz. Garmopada für Ab. Weiter ging Offert, b) indem er bei seiner Deutung der einzelnen Monatsnamen deren auf etymologischem Wege erschlossenen Inhalt zu Hilfe nahm. Auf diese Weise kam er in die Lage, Garmapada für den "Hitzemonat" Ab und Bågajådis für den "Göttermonat" Nisan zu erklären. Ihm ist Spiegel") gefolgt. Solcherweise entstand das ursprüngliche Oppertsche Kalendersystem, wobei behufs besserer Übersicht die nach dem babylonischen Texte bestimmt erkannten Monate mit gesperrten Lettern gedruckt sind:

 1. Bâgajādis
 = Nisan

 11. Thuravâhara
 Ijjar

 III. Thâigarèis
 = Sivan

 IV. . . . . . = Tammuz
 = Tammuz

 V. Garmapada
 = Ab

 VI. . . . . = Elul
 = Elul

 VII. Adukanis
 = Tisri

 VIII. . . . . . = Marchešcan

<sup>1</sup> Le peuple et la langue des Mèdes, 188 ff.

<sup>2)</sup> Erânische Altertumskunde 111, 665 ff.

IX. Atrijādija = Kislev X. Anāmaka = Tebet XI. Markazāna = Šebaţ XII. Vijachna = Adar.

Dieses System fand allgemeine Annahme. Florgles () Versuch persische Monate mit den Monaten des französischen Revolutionskalenders in Vergleich zu ziehen, fand keine Beachtung. Ebensowenig hat Unger?) Beifall gefunden, als er im Gegensatz zu den ausdrücklichen Aussagen des babylonischen Textes Thuravåhara für Nisan — "seiner Bedeutung "holder Frühling gemäss entspricht er dem Monate, welcher an die Frühlingsgleiche anknüpfen soll, dem Nisan" — und Thäigarèis für Lijar hat erklären wollen.

Den babylonischen Kontrakttäfelchen, insbesondere denjenigen, welche aus der Zeit des Pseudobardes stammen, verdanken wir einige neue Anhaltspunkte zur Lösung der altpersischen Kalenderfrage, die auch Oppert zn einer Revision seines ursprünglichen Systems Anlass geboten haben. In seiner Abhandlung "Les inscriptions du Pseudo-Smerdis et de l'usurpateur Nidintabel fixant le Calendrier perse"3) prüft der greise Altmeister der Keilschriftforschung die Daten der von Strassmafer herausgegebenen Täfelchen des Pseudobardes und ändert seine früheren Aufstellungen wesentlich, indem er die Identität des Garmapada mit dem Nisan und des Bâgajâdis mit den Tisri annimmt. Diese seine Meinung wiederholt Oppert in Zeitschrift für Assyr, VI, 123, woselbst noch die Gleichstellung des Adukanis mit dem Marchesvan hinzutritt. In einem polemischen, gegen F. Justi gerichteten Aufsatz ZDMG LH. 260 fgd. reassumiert Oppert seine bereits vorgebrachte Ansicht und sucht die Gleichstellung Garmapada-Nisan, Bâgajâdiš-Tišri. Adukaniš-Marchešvan und Markazana-Sebat mit neuen Gründen zu stützen. Dieses revidierte System Opperts hat auch Marquart 4) angenommen und anbei geistvoll nachgewiesen, dass unter Bâgajâdis auch die Zeit des Bagaopfers, die μαγοφονία des Herodot, zu verstehen sei.

Jüngstens haben zu dem altpersischen Kalender auch Justi, F. A. Weissbach und E. Meyer Stellung genommen. Justi <sup>5</sup>) geht ganz richtig von der Voraussetzung aus, dass die in der Behistüninschrift verzeichneten Ereignisse einander ununterbrochen bis zur Zeit von Aracha's Aufstand in Babylon gefolgt sind, worauf er die einzelnen Ereignisse und die einschlägigen Monatsnamen zusammenstellt. In einem Punkte be-

<sup>1</sup> Cyrus und Herodot, S. 159.

<sup>2</sup> Abhandlungen der Bayr, Akad, der Wissensch, Phil, hist, Cl. 1883, 292.

<sup>3</sup> Actes du huitième congrès international des Orientalistes. Deuxième partie. Section Sémitique, 253—264.

<sup>4</sup> Untersuchungen zur Geschichte von Eran, 63 = Philologus LIV, 131 ff.

<sup>5)</sup> ZDMG, LI, 283.

findet sich aber Jesti im Irrtum, wenn er nämlich das am 27. Sebat des VIII. Kambysesjahres datierte Täfelchen Strassmaier No. 412 als das letzte aus der Regierungszeit des Kambyses ansicht, da ja nur die ununterbrochene Reihe der Täfelchen, die mit dem am 23. Nisan des VIII. Kambysesjahres zu Sahrinu ausgestellten Täfelchen abschliesst (vgl. Forschungen 1, 10), zu berücksichtigen ist. Ebenso war Justi das Verhältnis der *šarrût Bâbili*, der babylonischen Königsherrschaft des Kambuses. welche er im Gegensatz zu den Täfelchen in das IX. Jahr des Kuros ansetzt, nicht ganz klar. Da der Vijachna dem Adar gleich ist und die Herrschaft des Pseudobardes bis in den VIII. Monat, in gegebenem Falle in den Bâgajâdis hinein angedauert hat, so folgert Justi, dass als achter Monat nach den Vijachna-Adar der Tisri in Frage komme und dass derselbe dem Bâgajādis deshalb gleich sei. Gegen diese Argumentation Jestis lassen sich Einwendungen geltend machen, die ich bereits in meinen Forschungen zur Geschichte des Altertums I, 22 fgd. des näheren erörtert habe. Das Ergebnis entspricht auch meinen auf anderem Wege erzielten Resultaten, denn Bâgajâdis, woranf ich noch zurückkommen werde, ist thatsächlich dem Tisri gleich, wie die Bardestäfelchen über jeden Zweifel klar erweisen lassen. Nach der Behistûninschrift ist Bâgajâdis der Sterbemonat des Bardes, den Täfelchen gemäss wurde am 1. Tisri noch nach des Letzteren Regierung, aber am 20. desselben Monats bereits nach Nidintubel-Nebukadnezar III. datiert — aus dieser Zusammenstellung muss doch die Identität des Bâqajâdis mit dem Tisri iedem Unbefangenen einlenchten. Justi geht von dem Pronunciamento des Pseudobardes auf dem Berge Arakadris aus, unterscheidet aber zwischen dem Pronunciamento selbst und der formellen Thronbesteigung am 9. Garmapada, welche letztere er gleichzeitig mit dem Tode des Kambyses ansetzt. Da aber Kambyses nach Herodot im Verlaufe des V. Monates seines VIII. Jahres gestorben war, stellt Justi den Garmapada dem babylonischen Ab gleich. Nachdem er noch die Einordnung der in der Inschrift skizzierten Ereignisse und den etymologisch ermittelten Inhalt der einzelnen Monatsnamen in Vergleich gezogen hat, gelangt Justi zu dem Ergebnis, das Thuravahara dem Nisan, Thâigarcis dem Ijjar, Adukanis dem Sican und Markazana dem Sebat gleichzustellen seien. Da aber für den Thuravôhara und Thâigarcis die babylonischen Äquivalente Ijjar und Sivon bekannt sind, so sind Justus Ausführungen für diese zwei Monate a priori abzulehnen.

Von einem anderen Standpunkt aus war Weisbeach<sup>1</sup>) bestrebt das Problem des altpersischen Kalenders zu lösen. Ihm zufolge ist der 14. Adar des VIII. Kambysesjahres als Tag des Pronunciamento des Gaumata auf dem Berge Arakadris anzusehen, dagegen soll die formelle

I. ZDMG, LI, 509-23.

Thronbesteigung des Gaumâta und des Kambuses Tod auf den 9. Garmapada des IX. Kambysesjahres fallen. Nach Weissbach soll Garmapada zwischen Adar und Lijar anzusetzen sein, weil ein Kontrakttäfelchen aus dem Ijjar des "Anfangsjahres" des Bardes erhalten ist. Den übereinstimmenden Zeugnissen der Griechen gemäss regierte Bardes sieben Monate lang, wurde aber nach der Behistnninschrift am 10. Bâgajâdis erschlagen, welch letzterer Tag als Tag der Thronbesteigung von Dareios zu betrachten ist. Bâgajādiš ist demnach der achte Monat nach dem Nisan, also wohl der Marchesvan. Nun haben sich für Weissbach aus den Datierungen der Täfelchen, die das Anfangs- und das I. Jahr der Bardes unterscheiden, nicht unerhebliche Schwierigkeiten ergeben, Weissbach sucht aber diesen Schwierigkeiten aus dem Wege zu gehen, indem er nach Opperts und Marouarts Vorgang das Anfangsiahr des Bardes mit seinem I. Jahre identifiziert. Für solche Annahme liegt aber in den Täfelchen absolut keine Berechtigung vor, da bei den numittelbaren Vorgängern und Nachfolgern des Bardes die Datierung nach dem Anfangsund dem I. Jahre konsequent beibehalten wird. Bekanntlich gilt als "König von Babylon" d. h. als legitimer König von Babylonien, nur, wer am Feste des Jahranfangs, in Esaggil, dem Haupttempel von Babylon, die Hände des Gottes Bêl-Marduk erfasst hat. Daraus ergiebt sich die Postdatierung: das "erste" volle Regierungsjahr eines babylonischen Königs - und die Achämeniden vereinigten mit ihrer Herrschaft das babylonische Königtum in Personalunion bis Xerxes diesem Verhältnis ein Ende machte<sup>1</sup>) — beginnt mit dem auf seinen faktischen Regierungsantritt folgenden "Nenjahr". Was vorher geht, wird als "Antrittsjahr" gerechnet. Es ist für die Frage der postdatierenden Methode von grösster Wichtigkeit, dass nun auch Oppert2) und E. Meyer3) ihren prinzipiellen Widerstand gegen dieselbe aufgegeben haben. Gegen Weiss-Bachs Behauptung, es hätte die Herrschaft des Bardes nicht den 1. Nisan überdauert, sie hätte dennach in demselben babylonischen Jahre ihren Aufang und ihr Ende genommen, da sie sonst in den ptolemäischen Cauon hätte aufgenommen werden müssen, ist einzuwenden:

1. dass Darcios das Andenken des Bardes offiziell ausgetilgt hat, indem er sich selbst seit dem Sterbetage des Kambyses als legitimen Herrscher ansah, und folglich war es den Urhebern des Canons, denen die offizielle Königsliste vorgelegen hatte, unmöglich eine nicht anerkannte Herrschaft zu berücksichtigen, ein Vorgang, der bereits aus der Zeit des Sanherib sein Präcedens hat, indem das zweifache ἀβασίλεντος 704—703 und

<sup>1 +</sup> S.darüber C. F. Lehmann, Xernes und die Babylonier; Wochenschrift für classische Philologie 1900, Sp. 959—65.

<sup>2)</sup> ZDMG LH, 263.

<sup>3)</sup> Forschungen zur alten Geschichte 11, 448.

688-681 Aufnahme in den Canon gefunden hat, ungeachtet in Babylou der Assyrerkönig zur Zeit thatsächlich die Herrschaft führte;

2. dass auch Nidintubel-Nebukadnezar III. und Aracha-Nebukadnezar IV., wie wir noch zeigen werden, und was auch Weissbach 1. c. 514 zugesteht, als Könige den 1. Nisan erleht, doch aber keine Aufnahme in den Canon gefunden haben, sondern deren Intermezzi in die 36 Jahre des Darcios hineinbezogen worden sind. Der Umstand, dass bisher kein aus einem von den fünf letzten babylonischen Monaten datiertes Kontrakttäfelchen des Bardes gefunden wurde, ist wohl auf blossen Zufall zurückzuführen. Von diesem Standpunkte aus sind folglich auch Weissbachs weitere Ausführungen zu beurteilen, insbesondere diejenigen, welche die chronologische Einordnung der Ereignisse aus den ersten Jahren des Darcios zum Gegenstande haben; mit ihnen hängt die Gleichstellung des Markazana mit dem Töri zusammen.

Unabhängig von Weissbachs Ausführungen, die bekanntermassen auch später publiziert worden sind, war auch ich 1) bestrebt den chronologischen Problemen der Behistûninschrift näher zu treten. Für mich standen wohl in erster Reihe die letzten Ereignisse aus dem Lebensgang des Kambyses in Frage, einstweilen sah ich mich aber genötigt auch die ersten Zeiten des Dareios in den Kreis meiner Erörterungen zu ziehen. Mit den letzten Ereignissen der Kambyseischen Herrschaft stehen die Monate Vijachna-Adar, Garmapada und Bâgajâdis in engem Zusammenhang und zu deren Bestimmung bietet nach meinem Datürhalten Heroport den einzigen Ausgangspunkt. Entnehmen wir doch Herodot III, 68, dass 1. Kambyses nach einer Regierung von 7 Jahren und 5 Monaten gestorben ist; 2, das Gaumâtas Betrug im 8. Monate seiner Herrschaft enthüllt wurde und 3. dass Gaumâtas Herrschaft mit den letzten 7 Mouaten des letzten oder 8. Regierungsjahres des Kambuses ein ganzes Jahr ausmacht, wobei die Monate des ersteren ausdrücklich vom Tode des Kambyses gezählt wurden. Wir erfahren solcherweise aus Herodot, dass Kambyses im Verlaufe, oder noch bestimmter, am Ende des fünften babylonisch-persischen Monats seines VIII. Jahres gestorben ist und da sich Gaumâta nicht lange vorher, nach der Aussage der Behistûninschrift am 9. Garmapada, öffentlich zum Könige ausrufen liess, ist folgerichtig der Monat Garmapada dem Monate Ab als dem Sterbemonate des Kambyses voranzustellen. Nun ist von den vier dem Ab im babylonischen Kalender vorangehenden Monaten der Thuravahara dem Ijjar gleich, es bleiben deshalb bloss Nisan, Sivan und Tammuz für den Garmapada übrig. Man sieht, dass die Weissbach'sche Gleichstellung des Garmapada mit dem Nisan nicht zwingend ist, da ebenso gut wie Nisan auch der Tammuz in Betracht kommen kann. Der Ab ist von vornherein aus Gründen, die

Forschungen zur Geschichte des Altertums I, 20. Beiträge z. alten Geschichte I.

ich Forschungen I, 24 angeführt habe, auszuschliessen. Die Wahl kann dennach nur den Nisan oder den Tammuz treffen.

Nun haben Weissbach, Oppert und auch Marquart 1) ausschließlich den Nisan für den Garmapada in Anspruch genommen und Oppert ist neuerdings (ZDMG, LH, 283) bemüht für diese Gleichsetzung neue Beweise ins Feld zu bringen, die ich nicht unerwidert lassen darf. Zum Ausgangspunkt nimmt auch Oppert den Herodot und die einschlägigen Bardestäfelchen. Die sieben Monate des Bardes sind bei Herodor nach der chronologisch - historischen Methode gezählt. Die Quelle Herodors will damit sagen, dass das erste Jahr des Bardes, dessen Monate ohnehin dem Dareios offiziell zugezählt wurden, kein volles Jahr war und dass der Betrüger während dieses ersten Jahres und zwar im 8. Monate gestürzt und getötet wurde. Die Stelle Hdt. 111, 67 bestätigt meine Ansicht vollinhaltlich, indem sie sagt: ὁ δὲ δὴ μάγος τελευτήσαντος Καμβύσεω άδεως έβασίλευσε . . . . μηνας έπτα τούς επιλοίπους Καμβύση ές τὰ όκτω έτεα τῆς πληρώσιος, wobei noch der Umstand zu berücksichtigen ist, dass Herodot seine Nachrichten über Bardes zwar bei einem persischen Gewährsmann aber zweifellos in Babylon eingezogen hat, in Babylon aber für jedermann die offizielle Herrschaftszeit eines jeden Königs erst mit dem dessen Thronbesteigung unmittelbar folgenden 1. Nisan, als dem Tage, an welchem die Hände des Gottes ergriffen wurden, eingesetzt hat.

Anders urteilt Oppert, Geistreich wie immer, sucht der Pariser Gelehrte das Verhältnis zwischen dem 14. Vijachna, 9. Garmapada und 10. Bâgajâdis in Verbindung mit den Kontrakttäfelchen herzustellen, wobei auch die früher von ihm so hart mitgenommene Postdatierungsmethode herhalten muss. Nun hat Oppert seine neueste Theorie auf einigen schwer und schwerlich erweislichen Voraussetzungen aufgebaut. So wird meines Wissens das IX. Jahr des Kambyses nirgends namhaft gemacht und in dem Ptolemäischen Kanon folgt das 1. Jahr des Dareios unmittelbar dem VIII. Jahre des Kambyses. Folgerichtig muss das Antritsjahr des Dareios mit dem VIII. Jahre des Kambyses zusammen fallen und in dasselbe Jahr ist demnach auch der Todestag des Bardes anzusetzen. Das VIII. Jahr des Kambyses ist aber dem 226. Jahre der Nabonnassaraera = 522 yor ('hr. gleich, mit nichten aber, wie Oppert will, dem J. 521. Es besteht weiter keine "stringenteste mathematische Notwendigkeit", aus dem Vorkommen der aus dem Ijjar und Stran des Antrittsjahres des Bardes datierten Täfelchen zu folgern, dass der Anfang der Regierung des Bardes in den Ijjar falle; derselbe kann ja ebensognt in den Nisan fallen, weil in diesem Falle das argumentum ex silentio nicht am Platze ist. Oppert scheint es selbst eingesehen zu haben, dass trotz der angeblich "stringentesten Notwendigkeit" der Ijjar dem Gar-

<sup>1</sup> Die Fundamente der israelitischen und jüdischen Geschichte, S. 50.

mapada nicht gleichkommen kann, deswegen nimmt er seine Zuflucht zu einer nicht leicht begreiflichen Argumentation. Der "lijer", führt Derent l. c. ans, "ist aber der zweite Monat, also ist Smerdis Herrschaftsantritt. von seinem Krönungstage an gezählt, in den Nison zu setzen. Hat unn Darius Recht, dass der Magier am 9. Garmapada zum König erklärt wurde, so kann dieser Monat nur der Nisan gewesen sein. da urkundlich der Ijjar dem Thuravâhara gleich ist". Bereits der Wortlaut dieser Argumentation muss es Einem einleuchtend machen, dass die von Oppert postutierte ausschliessliche Gleichstellung des Garmapada mit dem Nisan nicht so nagelfest ist, wie es den Anschein hat. Es sei hier beiläufig bemerkt, dass auch Opperts weitere Ausführungen dem thatsächlichen Stand der Dinge nicht entsprechen. Wenn Opper behauptet, dass die Inschriften des Kambyses bis in den Sebat gehen, so kam für ihn dabei lediglich das Täfelchen 412 Kamb, in Betracht. Nun ist aber dem Umstande Rechnung zu tragen, dass das besagte Täfelchen ganz isoliert dasteht, indem die nnunterbrochene und chronologisch abschliessende Reihe der Kambysestäfelchen mit dem am 23. Nisan des VIII. Kambysesjahres ausgestellten Täfelchen zu Ende geht (Vgl. meine Forschungen I, 20 und Weissbachs Bemerkungen ZDMG, Ll, 664).1) Wenn aber die nach Kambyses datierten Täfelchen bis in den Nisan seines VIII. Jahres hinaufreichen, dann ist es absolut unmöglich den Garmapada dem Nisan gleichzustellen und folgerichtig kann für den Garmapada nur der Tammuz in Betracht kommen. Dagegen stimme ich Oppert bedingungslos zu, wenn er den Bâgajâdis für den Tisri erklärt. Die noch am 1. Tisri nach Bardes, aber am 17. Tišri bereits nach Nidintubel datierten Täfelchen, mit dem Todestage des Bardes am 10. Bâqajâdis verglichen, lassen keine andere Dentung zu.2)

Meine Ausführungen und jene Peisers hat Weissbach, ZDMG. LI, 661 bis 665 einer kritischen Prüfung unterworfen und seine diesbezüglichen früheren Aufstellungen, insbesondere die Annahme, es wäre Kyros noch am 27. Dezember 529 = 25. Kisler des Jahres I des Kambyses am Leben gewesen, den meinigen gemäss modifiziert, indem er zusammen für Kambyses und Bardes statt der früher angenommenen 8 Jahre und 5 Monate (nach meinem Vorgang) die durch Herodor, den Kanon und die Apisstelen überlieferten 8 Jahre in Anspruch nahm. Weissbach billigt auch meinen Standpunkt inbezng auf die nach dem 23. Nisan des VIII. Jahres noch vorkommenden spärlichen Kambysestäfelchen. Sonst beharrt aber der

<sup>1)</sup> Optert S. 263 beruft sich auf eine angebliche Bemerkung von Strassmaier und von mir, die Regierungszeit des Kambyses betreffend. Für meine Person muss ich dagegen einwenden, dass ich dergleichen uitgends behauptet habe. Es muss in diesem Falle ein Missverständnis vorliegen, du ich Forschungen I. 25 das betreffende Täfelchen No. 81 Camb, in das I Jahr des Kyros angesetzt habe.

<sup>2)</sup> ZDMG, LH, 266.

Leipziger Gelehrte auf seinen früheren Aufstellungen, indem er den Garmapada dem Nisan gleichstellt. Seinen Ausführungen ZDMG, LI, 510 fgd. gemäss sind folgende Daten aus der letzten Zeit des Kambyses hervorzuheben und nacheinander einzureihen:

- das angeblich spätest datierte Kontrakttäfelchen am 27, Šebaj des VIII. Jahres;
  - 2. das Datum des Pronunciamento auf dem Berge Arakadris;
- die offizielle Ergreifung der Herrschaft durch Bardes am 9. Garmapada.

Die zwei ersteren Ereignisse setzt Weissbach in einem, die formelle Thronbesteigung des Bardes aber in dem nächstfolgenden Jahr an. Da wir aber ein aus dem Ijjar des Regierungsanfanges des Bardes datiertes Täfelchen besitzen, so muss nach Weissbachs Argumentation der Garmapada zwischen den XII. und II. Monat fallen, mit anderen Worten, der Garmapada muss dem ersten Monat, dem Nisan, entsprechen. Nun hat Weissbach selbst eingesehen, dass das Täfelchen vom 27. Sebat des VIII, Kambysesjahres nicht die volle Beweiskraft besitzt (ZDMG, LI, 664), es bleiben demnach zur Erörterung bloss die zwei Angaben, der 14. Vijachna-Adar und der 9. Garmapada übrig, worans lediglich zu folgern ist, dass der Garmapada nach dem Vijachna-Adar, in der bereits bezeichneten Lücke, anzusetzen ist. Da aber das Täfelchen vom 23. Nisan des VIII. Kambysesjahres die Identität des letzteren mit dem Nisan ansschliesst, so kann für den Garmapada bloss der Tammuz in Betracht kommen. Betreffs des Bâgajâdis giebt jetzt auch Weissbach zu, dass uns bloss die Wahl zwischen Tišri und Marchešvan erübrigt,

Zwei für die Erörterung der aufgeworfenen Frage besonders wichtige Momente haben von Seiten aller Forscher, die sich mit der Chronologie der Behistûninschrift abgegeben haben, eine ihrer Bedeutung entsprechende Beachtung gefunden, denn alle Forscher stimmen in der Erkenntnis überein, dass die Reihe der von Dareios erwähnten Ereignisse unnnterbrochen nacheinander folgt und dass der König lediglich aus diesem Grunde es versäumt hat einzelne Ereignisse nach Jahren einzuordnen. Wenngleich Dareios die Datierung nach bestimmten Jahren unterlässt, so verknüpft er doch einzelne Ereignisse mit bestimmten Zeitangaben. wie paruvam, utâ, pasâva, "trüher", "und", "nachher", untereinander. mit deren Hilfe man einzelne Geschehnisse nach scharf unterschiedlichen Gesichtspunkten in festen zeitlichen Zusammenhang einfügen kann. In natürlicher Folge werden zuerst die Schicksale des Kambyses, das Pronunciamento sowie der jähe Fall des Bardes, der Aufstand Martijas in Susiana und die demselben gleichzeitige Empörung des Nidintubel in Babylon erwähnt; nach dem Falle Babylons sodamn der Aufruhr in den Satrapien, insbesondere der Aufstand des Phraortes in Medien, Armenien. Hyrkanien und Parthien, sowie der Anfstand des Citrontachma in Sargatien, und der des Fråda in Margiana, endlich das Pronunciamento des Vahjazdåta in dem Gebiete der persischen Utier und in Arachosien. Im Verlaufe des Aufstandes des Phraortes sind die Ereignisse wieder in vier Gruppen zu scheiden: Die Siege des Phraortes über den königlichen Heerführer Vidarna in Armenien, die Siege derselben über Dådarsis in Armenien, die Siege des Vaumisa über Phraortes in Assyrien und Armenien und zuletzt der entscheidende Sieg des Dareios. Mit dem Aufstande des Phraortes ist aber auch der Kampf des Hystaspes in Hyrkanien und Parthien gleichzeitig.

Auch der Aufstand des Vahjazdāta zerfällt in zwei Abschnitte; in die Thaten des Vahjazdāta selbst bis zu dessen Himichtung und in die Kämpfe des königlichen Heerführers Vivāna mit den Parteigängern des Vahjazdāta in Arachosien. Erst nach Bewältigung all dieser Aufstände erhob der Armenier Aracha in Babylon von neuem die Fahne der Empörung und nahm als angeblicher Sohn des Nabonned den Namen Nebukadnezar au.

Nan sind im Verlaufe einzelner Abschnitte wichtige Ereignisse auf Monat und Tag bestimmt, woraus die Möglichkeit ersteht, die kalendarische Stellung einzelner Monate, deren babylonische Äquivalente verloren gegangen sind, wenn auch nicht mit mathematischer Gewissheit, zu bestimmen. Es ist aber von vornherein geboten, zu der neuestens durch Oppert vorgetragenen Ansicht über das Wesen des altpersischen Kalenders Stellung zu nehmen.

Bisher galt es ja als Axiom, dass der altpersische Kalender aus Babylon entlehnt sei: eine Ansicht, die anch in den Monatsangaben der Behistûninschrift ihre Stütze fand, die in den drei Versionen im grossen Ganzen übereinstimmen. Die ganz geringfügigen Ansnahmen, die unten erörtert werden sollen, werden nicht etwa auf die Unterschiede in der Schaltung sondern auf Versehen des Steinmetzen zurückzuführen sein.

Num ist neuerdings Offert mit der Lehre aufgetreten, dass die Perser zur Zeit der Hystaspiden die Zeit nach wirklichen Sonnenjahren abteilten. Offert These stützt sich auf die bekannte Beschallenheit des avestischen Kalenders und anch auf die Tradition. Offert giebt wohl zu, dass hier, um mit ihm selbst zu reden, sehr vieles dunkel ist, führt aber deunoch aus, dass sich die Sässäuiden, bekanntlich in jeder Beziehung Nachahmer der Achaemeniden, nach der Sonne richteten, dass sie ein Jahr von 365 oder 366 Tagen besassen, und sich nach ägyptischen Muster der 12 Monate zu 30 Tagen und 5 oder 6 Epagsmenen bedienten. In weiterer Folge (S. 267) urteilt Offert über den Kalender des Dareios, der lediglich aus der Behistüninschrift bekannt ist, wörtlich: "Der Kalender des Darins hatte vor allem eine streng klimatische und keineswegs religiöse Färbung. Mit dem assyrisch-chaldäischen — es wäre meines Erachtens in diesem Falle angezeigt, die Bezeichnung "babylonisch-assyrisch" vorzuziehen —

System, mit seinen aus einer uns vollkommen unbekannten Sprache stammenden Namen hatte derselbe nichts gemein, als eine ungefähre Gleichzeitigkeit. Es ist mehr als wahrscheinlich, dass die Gleichsetzung der babylonischen und altpersischen Monate nur annähernd richtig war, und dass man beispielsweise den 14. Vijachna durch den 14. Adar wiedergab, ohne nachzurechnen, ob dieses synchronistisch stimmte".

Abgesehen davon, dass bereits von Gutschmut) und nach ihm Marquart?), auf die spätere, etwa um das Jahr 411 v. Chr. stattgehabte Einführung des unter ägyptischem Einflusse entstandenen avestischen Wandeljahres hingewiesen haben, dass denmach dessen Grundsätze für den altpersischen Kalender des Dareios nicht anwendbar sein können, erscheint es mir noch nötig, bevor ich zu der hier vorgetragenen Ansicht Opperus Stellung nehme, die einzelnen Monatsangaben der Inschrift untereinander zu vergleichen.

Bekanntermassen enthält die Inschrift 20 Monats- und Tagesdaten, die ich, da deren einige ausgefallen sind, auf grund der Collation des durch H. Rawlenson in W. A. I. publizierten Kopie des persischen und babylonischen und des von Weissbach edierten susischen Textes tabellenartig zusammenzureihen mir gestatte.

|                                    | Kalenderdatum |               |             |  |
|------------------------------------|---------------|---------------|-------------|--|
|                                    | Persisch      | Susisch       | Babylonisch |  |
| 1) Gaumatas erstes Auftreten auf   | 14 Vijachna   | Mi-kan-       | 14 Adar     |  |
| dem Berge Arakadriš                |               | na-(ı)š-na -  |             |  |
| 2) Gaumâta ergreift die Herrschaft | 9 Garmapa-    | 9 Kar-ma-     | (           |  |
|                                    | da            | pat-taš-na    |             |  |
| 3) Gaumâtas Tod                    | 10 Bûgajû-    | 10 Pa-gi-ja-  |             |  |
|                                    | diš           | ti-iš-na      |             |  |
| 4) Die Schlacht am Tigris          | 27 Atrijâdija | 26 A-š-ši-ja- | 26 Kislev   |  |
|                                    |               | ti-ja-š-na    |             |  |
| 5) Die Schlacht bei Zazâna         | 2 Anâmaka     | = - A-(na-ma- |             |  |
|                                    | •             | a)k-kuš-na    |             |  |
| 6) Die Schlacht bei Marus          | 6 Anâmaka     | 27 A-na-ma-   | 27 Tebet    |  |
|                                    |               | ak-kaš-na     |             |  |
| 7) Die Schlacht bei Zuza           | 6 Thuravâ-    | 5 Su-(i)r-ma- |             |  |
|                                    | hara          | (i)r-na       |             |  |
| 8) Die Schlacht bei Tigra          | 18 Thuravâ-   | 18 Su-(i)r-   |             |  |
|                                    | hara          | ma(i)r- $na$  |             |  |
| 9) Die Schlacht bei Uhjâma         | 9 Tháigarcis  | 9 Sa-ii-kur-  | 9 Sivan 3)  |  |
|                                    |               | ri-zi-(ı)š-na |             |  |

<sup>1</sup> Kleine Schriften III, 213.

<sup>2</sup> Philologus LIV, 232.

<sup>3</sup> Vgl. Oppert, ZDMG, L11, 261,

|                                            | Kalenderdatum            |                                            |             |
|--------------------------------------------|--------------------------|--------------------------------------------|-------------|
|                                            | Persisch                 | Susisch                                    | Babylonisch |
| 10) Die Schlacht bei Izzitu                | 15 Anâmaka               | 15 A-na-ma<br>ak-kaŝ-na                    |             |
| 11) Die Schlacht bei Autijära              | Thurawâhara              | Su- $(i)r$ - $ma$ $(i)r$ - $pu$ - $(i)n$ - | 30 Lijar    |
| 12) Die Schlacht bei Kudurus               | 26 [Aduka]               | ki-ti-ma<br>25 A-tii-kan-                  |             |
| 13) Die Schlacht bei Vispauzatiš           | niš                      | na-(i)s-na<br>22 Mi-ia-kan-                | 22          |
| 14) Die Schlacht bei Patigrabaná           | 1 Garmapa-               | na-(i)š-na<br>1 Kar-ma-<br>nat-taš-na      |             |
| 15) Dádaršis Kampf mít Fráda               | da<br>23 Atrijâdi-<br>ja | 23 A-(i)š-ši-<br>ia-ti-ia-(i)š-            |             |
| 16) Die Schlacht bei Rachâ                 | 12 Thuravâ-              | na<br>                                     |             |
| 17) Vahjazdātas Gefangennahme              | hara<br>6 Garmapa-<br>da | Kar-mu-<br>pat-taš-na                      |             |
| 18) Die Schlacht bei Kâpîsakânîs           | 13 Anâmaka               |                                            |             |
| 19) Die Schlacht in Gandutava              | 7 Vijachna               | 7 Mi-ia-kan-<br>na                         |             |
| 20) Einnahme von Babylon durch<br>Viñdafrâ | -                        | 22.Mar-ka-za-<br>na-(i)š-na                |             |

Es erscheint angebracht die in der vorhergehenden Tafel zusammengereihten Monats- und Tagesdaten eingehend untereinander zu prüfen, und zwar zuerst die altpersischen mit den susischen, nachher die altpersischen und susischen mit den babylonischen zusammenzustellen.

Bei der Vergleichung der altpersischen Monatsnamen und Tagesdaten mit den susischen werden wir sogleich gewahr, dass die Monatsnamen in allen Fällen übereinstimmen und da die persischen Monatsnamen aus der altpersischen Sprache und überhaupt ans dem Indoeuropäischen leicht erklärlich sind und sich in der Formbildung eng au die altpersische Sprache anpassen, so müssen die altpersischen Namen ursprünglich, die susischen dagegen als aus dem Altpersischen entlehnt betrachtet werden. Die Tagesdaten betreffend ist in fünf Fällen (1, 5, 13, 16, 17 muserer Reihe) der Vergleich numöglich, da je eins aus den zu untereinander vergleichenden Daten ausgefallen ist, es bleiben demnach bloss\*15 Fälle übrig, von denen 10 (2, 3, 8, 9, 10, 11, 14, 15, 18 und 19 unserer Reihe) übereinstimmen, 4 dagegen sich mehr oder weniger unterscheiden; in einem Falle | 20 unserer

Reihe) ist in dem persischen Texte der Monatsname ausgefallen, dagegeu aber das Tagesdatum erhalten.

Betrachten wir näher die divergierenden Fälle. In 4) steht dem persischen 27. Atrijādija der susische 26. Tag desselben Monates entgegen, ebenso in 12) der 26 persische Adukaniš dem 25 susischen Tage desselben Monates. Die Differenz um einen Tag wäre sonst geringfügig, einiges Befremden dürfte aber der Umstand erregen, dass der susische Kalender bei denselben Monaten die Tage um einen Tag später zählt als der persische. Es könnte darans der Schluss gezogen werden, dass der susische Monatsanfang um einen Tag später ansetzte als der persische. Dem widerstreiten aber die Fälle 6) und 7), wie wir gleich sehen werden.

Im Falle 6) steht nämlich der 6, altpersische Anâmaka dem 27, (wobei aber hervorzuheben ist, dass die Zeile 18 mit der Ziffer 20 abschliesst und die Zeile 19 mit der Ziffer 7 beginnt) Tage desselben susischen Monates, im Falle 7) der 6 altpersische Thuravahara dem 8 Tage desselben susischen Monates entgegen, eine Discrepanz, die eingehende Erörterung fordert. Weissbach und Bang, die allerdings Gelegenheit gehabt haben, im British Museum die Originale der Rawlinson'schen Kopien der Inschrift einzusehen, ergänzen im Falle 6) die altpersische Ziffer 6 in 27.1) Meines Erachtens giebt der Rawlinson'sche Text in W. A. I. selbst zu einer derartigen Ergänzung keinen Anhaltspunkt, aber sie gewinnt an Berechtigung, wenn wir die Fälle 10) und 18) zu Hilfe nehmen. Im Falle 10) findet sich ja deutlich im altpersischen Texte die Angabe "15 Anâmaka" und im susischen dieselbe, das Gleiche kommt im Falle 18) vor, wo dem 13. altpersischen Anâmaka der 13. Tag desselben susischen Monates gegenübersteht. Wenn in zwei Fällen die Zählung der einzelnen Tage desselben Monates übereinstimmt, so muss auch im dritten Falle derselbe Vorfall erwartet werden, umsomehr als im Falle 6) der 27 susische Anâmaka dem 27. babylonischen Tebet gleichgesetzt wird. Die Weissbach-Baxe'sche Ergänzung ist demnach gerechtfertigt und wir finden uns durch die vorhergegangene Erörterung zu dem Schlusse berechtigt, dass die Zählungsweise der Tage des altpersischen und susischen Monates Anâmaka in derselben Weise vor sich ging wie es im babylonischen Tebet der Fall gewesen.

Zu derselben Erkenntnis gelangen wir bei der Prüfung des Falles 7), wo der 6. altpersische *Thuraváhara* dem 8. Tage desselben susischen Monates entsprechen soll. Das babylonische Äquivalent fehlt wohl, aber wir befinden nus im glücklichen Besitz von zwei Thuraváharadaten, die den Schluss, dass auch im Falle 7) die Korrektur der altpersischen Ziffer 6 in 82) angezeigt ist, rechtfertigen. Im Falle 8) nämlich, wo der Monat

<sup>1)</sup> Durch Hinzufügung zweier Winkelhaken = 2 imes 10 und eines senkrechten Keils = 1.

<sup>2)</sup> Durch Einfügung zweier senkrechter Keile.

Thuravâhara desselben Jahres in Rede steht, entspricht der 18, altpersische Tag dem 18, susischen Tage desselben Monates und noch stringenter lauten die Angaben im Falle 11), wo der altpersische wie der susische Text den "letzten" Tag desselben Monates, der babylonische Text den 30 Tag des Ijjar ansetzen. Wir müssen deshalb die altpersische Ziffer 6) im Falle 7) zu 8 ergänzen und auf dieselbe Zählungsweise der Tage wie im altpersischen und susischen Thuravâhara so auch im babylonischen Ijjar schliessen. Ist bei zwei Monaten dieselbe Zählungsweise erwiesen, so ergiebt sich daraus mit Notwendigkeit der Schluss, dass auch die Tage der übrigen Monate in kongruenter Weise gezählt wurden und dann müssen wir die divergierenden Fälle 4) und 12) als blossen Fehler des Steinmetzen ansehen.

Es erscheint der Versuch lohnend, diejenigen persischen Monate, deren andersprachiges Äquivalent verloren gegangen ist, in das feste Gefüge des babylouischen Kalenders einzureihen. In erster Reihe ist es der Monat Garmapada, welcher in der Inschrift dreimal vorkommt, in der Zeit des Pronuciamento des Gaumâta zwischen Vijachna-Adar und Bâgajâdiš, während des Aufstandes des Phraortes nach dem Vijachna-Adar und während des Anfstandes des Vahjazdâta zwischen Thuravâhara-Ijjar und Anâmaka-Tebet. Der letztere Fall wurde bereits von Justi a. a. O. nach Gebühr erörtert. In allen drei Fällen ist der ununterbrochene Zeitverlauf zweifellos. Da der Garmapada immitten der Reihe zwischen Thuravâhara-lijar und Anâmaka-Tebet genannt wird und in der Zwischenzeit die Identität von Thâigarèis-Sivan und Atrijâdija-Kislev feststeht, so bleiben für Garmapada bloss die Monate Tammuz, Ab, Elul, Tišri und Marchešvan übrig, gehen wir aber von dem Inhalt des Wortes Garmapada als "Hitzemonat" ans — die diesbezügliche Deutung Opperts ist bisher keiner ernsten Einwending begegnet — so kommen lediglich Tammuz, Ab und Elul in Betracht. Nun sagt Dureios, Gaumâta hatte am 9. Garmapada die Herrschaft an sich gerissen, worauf des Kambyses Tod gefolgt ist. Der Monat Garmapada ging also dem Todesmonate des Kambyses voran, da sich erwiesenermassen das 1. Jahr des Gunmâta-Bardes mit dem VIII. Kambysesjahre deckt. Der Todesmonat des Kambyses war auch Herodor bekannt. Der Vater der Geschichte rechnet ja die Jahre der älteren Achaemeniden historisch, da er bei Kyros und Darcios die volle Regierungszeit in Jahren angiebt, des Kambyses letztes Jahr aber aus dessen fünf Monaten und aus sieben Monaten des Bardes zusammensetzt. Diese Angabe erweist sich aber als Resultat seiner Berechnung, wenn wir vor Augen haben, dass den Kontrakttäfelchen zufolge das Verhängnis den Usurpator nicht im letzten Monate des VIII. Kambysesjahres, wie man sonst aus dem Herodoteischen Texte zu folgern gezwungen wäre, sondern bereits im Verlaufe des Tisri ereilt hat. Von zwei Angaben muss demnach Heropot eine falsch überliefert erhalten haben; wir ersehen, dass er wohl des

Bardes Tod falsch in den letzten Monat des Jahres angesetzt hat, dadurch aber wird die Glanbwürdigkeit der beiden, arsprünglich voneinander unabhängigen Angaben noch nicht erschüttert, und wir gelangen somit zur Erkenntnis, dass Herodor zwei selbständige Angaben, über den Tod des Kambyses in dem fünften Monate seines VIII. Jahres und über die siebenmonatliche Herrschaft des Bardes, zu Gebote gestanden haben. Die Monate des Anfangsjahres blieben nach den Grundsätzen der babylouischen Chronologie in der Summierung der Königsjahre unberücksichtigt.

Im Gegensatz zur babylonischen Gepflogenheit, aber im Einklang mit der offiziellen persischen Zählungsweise, die das Andenken des Bardes vertilgt hat, rechnet Herodot das I. Jahr des Bardes dem Kambyses an. mit dem auf diese Weise gewonnenen VIII. Jahre des Kambyses fällt aber auch der, allerdings nur theoretisch aufzufassende "Anfang" des Dareios zusammen, da sich thatsächlich nach Gawnâtas Ableben Nidintubel-Nebukadnezar in Babylon der Regierung bemächtigte und auch sogleich nach dessen "Anfang" datiert wurde. Diesen "Anfang" des Darcios hat Heropot nicht berücksichtigt, was übrigens nicht befremdend ist. da die Bestimmungen der postdatierenden Methode ihm schwerlich bekannt sein konnten. Er erfuhr aber von seinem persischen Gewährsmann in Babylon, dass die Regierung des Kambyses im Verlaufe des fünften Monates des VIII. Jahres zu Ende ging, und wusste auch sonst, dass sich dieses VIII. Kambysesiahr mit dem Jahre des Bardes deckte, und deshalb hat er kombiniert, dass Gaumâta bloss während des VIII. Kambysesjahres und zwar sieben Monate lang die Herrschaft geführt hat und im Verlaufe des achten Monates getötet wurde. Bei dieser, bereits "Forschungen" 1. 23 fgd. vorgetragenen und begründeten Meinung beharre ich noch jetzt, ja ich fühle mich noch mehr in dieser Meinung befestigt, da sich ans dem Vergleiche des Herodoteischen Textes mit den Kontrakttäfelchen herausstellt, dass Herodot der richtige Zeitpunkt der Ermordung des Gaumâta nicht bekannt war.

Nun besagt die Inschrift, dass sich Gaumeite am 9. Garmapada, knapp vor dem Tode des Kambyses, zum Könige, wohl zum "König von Babylon, König der Länder", erklärt hat. Dass diese Zeitanffassung richtig ist, erhellt besser aus dem babylonischen Texte, wo das dem verbum finitum isabat unmittelbar folgende und die persische Zeitbestimmung pasäva ersetzende Wort arki, "danach", bestimmt aussagt, dass zwischen der Ausrufung Gaumätas zum Könige und dem Tode des Kambyses ein ganz kurzer Zeitabschnitt anzunehmen sei. Danach bleibt für den Garmapada bloss der Tammuz oder der Ab übrig, und es liegt auf der Hand, sich für den Tammuz als den dem fünften nächst vorangehenden Monat zu entscheiden. Es erübrigt infolgedessen ein verhältnismässig kurzer Zeitraum von höchstens einigen Wochen zwischen den beiden bereits bezeichneten Ereiguissen, und dies wird bestätigt durch Herodot, der berichtet, dass Kambyses

20 Tagen nach seiner Verwundung und der der letzteren gleichzeitigen Kunde von der Usurpation des Gaumäta dem Tode erlag.

Der zweite Monat, dessen babylonisches Ägnivalent nicht erhalten ist, ist Bâgajâdis, an dessen zehntem Tage Gaumata durch Darcios und dessen Genossen erschlagen wurde. Bis zum Bekanntwerden der Kontrakttäfelchen bot nur die Bedeutung des Wortes einen gewissen Anhaltspunkt, indem man nach Opperers Vorgang aus dem Namen auf einen Monat, in dessen Verlauf den Göttern die üblichen Jahresonfer dargebracht zu werden pflegten, zu schliessen geneigt war. Deshalb stellte auch ursprünglich Oppert den Bâgajâdis dem Nisan gleich. Diese Erklärung fand anscheinend ihre Stütze an Heropors Angabe, dass Gaumâta während der letzten sieben Monate des VIII. Kambysesjahres die Herrschaft führte und im achten Monate gefallen ist. Jetzt gestatten die babylonischen Kontrakttäfelchen mit sozusagen mathematischer Sicherheit die Identität des Bâaaiâdis mit dem Tisri aufzustellen. Das letzte Barziatäfelchen ist am 1. Tišri ausgestellt worden, Gaumâta erlebte demnach noch den 1. Tišri seines I. Jahres, am 17. Tišri wurde aber bereits nach einem Nebukadnezar, "König von Babylon" (šar Bâbili) datiert, und in dem in Rede stehenden Täfelchen fungiert als Zeuge der zur Zeit des Kyros, Kambyses und Darcios, aber nicht etwa zur Zeit Nebukadnezars des Grossen erwähnte Itti-Marduk-balâtu aus dem Bank-Hause Egibi, woraus zu folgern ist, dass das Täfelchen der Regierungszeit eines anderen, den ersten drei Achaemeniden zeitlich nahestehenden Nebukadnezar, in dem gegebenen Falle des Nidintubel-Nebukadnezar, zuzurechnen ist. Hat man am 1. Tišri noch nach Barzia, am 17. d. M. aber nach dessen Nachfolger Nidintubel-Nebukadnezar datiert, so muss es einleuchten, dass Barzia im Tišri gefallen ist und sonach Tišri dem persischen Monate Bâgajâdiš gleichkommt. Bei der bekannten Schnelligkeit der persischen Königsboten darf es nicht befremden, dass bereits am 17. Tišri, acht Tage nach dem Tode des Gaumâta, in Babylon nach dessen Nachfolger datiert werden kounte.

Es bleiben noch die Monate Adukanis und Markazana ührig, die beide nur einmal in der Inschrift namhaft gemacht werden. Da man triftige Gründe hat, im Garmapada den Tammuz und im Bâgajādis den Tisri zu erkennen, so sind hinsichtlich der zwei noch zu einreihenden Monate bloss Nisan, Ab, Elul, Marchesvan und Šebat in Betracht zu ziehen. Adukanis, nach Justis (l. c. 245) Deutung der "Monat der Kanalgrabenden", würde in die Zeit der Bewässerungsbauten und -verbesserungen, wohl in den Herbst, einzureihen sein. In der Inschrift erscheint er gelegentlich des Phraorteischen Aufstandes in Medien, unbestimmt genug, nach dem Thuravähara. An dem letzten Tage des Monates Thuravähara lieferte der königliche Heerführer Vaunisa dem Gegenkönig Phraortes bei Autijära in Armenien eine Schlacht, die Dureios zwar für einen Sieg erklärt.

trotzdem aber selbst bemerkt, dass der "siegreiche" Vaumisa solange in Armenien warten musste, bis Dareios mit Verstärkungen in Medien ankam. Alsdann lieferte der König selbst am 26. Adukanis dem Phraortes bei Kuduruš in Medien eine zweite Schlacht, die mit der Niederlage und der Flucht des Gegenkönigs endete. Wenn wir bedenken, dass der letzte Kampf des Dâdaršiš bei l'hjâma am 9. Thâigardis-Sivan, die erste Schlacht des Vaumisa bei Ezzitu erst am 7. Anâmaka-Tebet, also nach der Zwischenzeit von mehr als sieben Monaten, stattgefunden hat, so müssen wir einen annähernd langen Zeitraum auch für den Abstand zwischen der letzten Schlacht des Vaumisa und jener bei Kudurus voraussetzen, infolgedessen fallen aber Ab und Elul als in der Reihe nächste Monate weg. Aber auch Sebat bleibt ausser Betracht, wenn wir mit Marquart, Philologus LIV, 232 = Untersuchungen zur Geschichte von Eran I. 64 erwägen, dass der armenische Monat Margas mit dem bloss susisch überlieferten Markazana identisch ist. Dann kann aber Adukanis bloss dem Marchesvan, d. h. der regenlosen, den Bewässerungsbauten in Persien günstigen Herbstzeit gleichgestellt werden; vgl. Spiegel. Erânische Altertumskunde I, 248. Es liegt kein Hindernis vor, den Markazana mit dem wohl auch auf irânischen Ursprung zurückzuführenden armenischen Margas, der dem babylonischen Sebat entspricht, gleichzustellen. —

Auf dieser Grundlage erscheint es möglich, die einzelnen Angaben der Behistûninschrift kalendermässig zu bestimmen und in ein chronologisches System einzufügen. Ich gehe dabei von der Erkenntnis aus, dass das in den babylonischen Kontrakttäfelchen erwähnte I. Jahr des Barzia wie dem VIII. Kambysesjahre so auch dem "Anfangsjahre" des Dareios, beziehungsweise des Nidintubel-Nebukadnezar III., gleichkommt. Da nun ein Täfelchen aus dem Ijjar des Anfangsjahres des Barzia bekannt ist, so ist der Rückschluss berechtigt, dass Gaumâta in einigen Ostländern und insbesondere auch in Babylon bereits im Ijjar = April Mai 523 v. Chr., also vor seiner amtlich erfolgten Proklamation, als König anerkannt worden ist. Die Inschrift besagt, dass sich Gaumâta am 14. Vijachna-Adar auf dem Berge Arakadris für Bardes ausgegeben hat, es hat demnach dieses Ereignis in dem dem Ijjar 523 vorangehenden Adar, Februar März 523 v. Chr., stattgefunden, woranf am 9. Garmapada-Tammuz des nachfolgenden Jahres, vielleicht auf Grund von ungünstigen Nachrichten über den Verlauf des Kambyseischen Zuges nach Aethiopien, die Proklamation zum "König der Länder" (sar mâtâti) und die allgemeine Anerkennung als König erfolgt ist, die angemasste Herrlichkeit aber bereits am 10. Bâgajâdiš-Tišri zu Ende ging.

Der Tod des Gaumâta hat zu zahlreichen Aufständen Anlass gegeben, zuerst in Susiana, wo ein gewisser Atrina nach dem Diadem griff. Dieser Versuch wurde aber sehr bald, jedenfalls noch im Verlaufe des Jahres 522 v. Chr., durch die Truppen des Darcios unterdrückt und Atrina selbst hin-

gerichtet. Gleichzeitig, und zwar gemäss den Kontrakttäfelchen gleich nach dem Tode des Gaumâta, wurde Nidintubel zum Könige von Babylon unter dem Namen Nebukadnezar ausgerufen. Dareios sagt 1, 18 der persischen Version, dass er sich "nachher" — pasava — gegen Nidintubel-Nebukadnezar in Vormarsch gesetzt hat und dem Zusammenhang ist zu entnehmen, dass er den ersten Schritt nach dem Falle Atrinas, also wohl noch im Jahre 522 v. Chr., unternommen hat. Am 27. Atrijadija-Kislev des Jahres 522 stiess demnach Dareios zum ersten Mal mit Nidintubel-Nebukadnezar in einer Schlacht am Tigris zusammen und am 2. Anâmaka-Tebet, bereits anfangs des Jahres 521 v. Chr., erlitt Nidintubel bei Zazâna am Euphrat eine zweite Niederlage, worauf er in Babylon von Dareios belagert wurde. Es folgten dann die Einnahme von Babylon, die Bestrafung des Nidintubel und ein längerer Aufenthalt des Königs in der eroberten Stadt; leider ist aber in H. 2 die Zeit dieses Aufenthalts nicht genau bestimmt. Das erste nus erhaltene von den nach Darcios datierten Täfelchen ist am 20. Sebat seines "Anfangs" ausgestellt (Strassmaler, Dareios Nr. 1), also nach der Schlacht bei Zazana, die Dareios zur thatsächlichen Herrschaft über Babylonien, die zum weiteren Kampf entschlossene Hauptstadt ausgenommen, verholfen hat. Boscawen<sup>1</sup>) hat erwiesen, dass die am 17/VII., 20/VII., 10/VIII., 21/IX. und 27 XI. des "Aufangs" und am 1? und 15 I. des I. Jahres des Nebukadnezar sar Bâbili datierten Täfelchen nach den in denselben auftretenden Zeugen dem Gegenkönig Nidintubel-Nebukadnezar zuznzählen sind und folgert darans ganz richtig im Gegensatz zu Oppert2), dass sich die Regierung Nidintubels über den Zeitraum bis zum Elul 521 v. Chr. erstreckt hat.

"Während" Dareios "in Babylon" weilte — dieser Anfenthalt wird nach meinem sich auf die Worte jätä adam Bäbirauv stützenden Dafürhalten bis über den Hochsommer 521 v. Chr. gedauert haben — ergriff ein allgemeiner Anfruhr Persien, Susiana zum zweiten Male, Medien, Assyrien. Armenien, Parthien. Margiana. Sattagyden und die Saken. also ausser Baktrien und Sogdiana das gesamte östlich vom Tigris belegene Reichsgebiet. In all den genannten Ländern ist dieser Aufruhr gleichzeitig ausgebrochen und zwar, gemäss den Angaben des Königs, die sich auf des letzteren Anfenthalt und anf seine Abreise aus Babylon beziehen. sowie augesichts der Thatsache, dass sich Susiana bereits zum zweiten Mal empört hat, während des Jahres 521 v. Chr. Am gefährlichsten war der Aufstand in Medien unter Führung des Fravartis-Phraortes, der sich für Chšathrita aus dem Hause des Uvachšatura-Kyaxures ausgab und in allen einst zu Medien angehörenden Ländern Anerkennung gefunden hat. Dareios sah sich gezwungen, zuerst gegen diesen nicht zu unterschätzenden Gegner

<sup>1)</sup> Transactions of the Society of Biblical Archeology VI, 31

<sup>2)</sup> Ebenda VI, 271.

aufzutreten, verfügte aber zur Zeit über ein verhältnismässig nicht zahlreiches Heer, welches er zudem noch zu teilen genötigt war. Der Perser Vidarna-Hudarnes führte mithin bloss eine Heeresabteilung gegen die aufständischen Meder und lieferte denselben am 6. Anâmaka-Tebet, Ende December 521 v. Chr., bei Marus in Medien eine Schlacht, die mehr einer Niederlage als einem Siege glich, da sich Vidarna nach der südmedischen Landschaft Kampada mit dem Rest seiner Truppen zurückziehen und dortselbst die Ankunft der unter Dareios eigenem Befehl stehenden Verstärkungen abwarten musste. Hiernach betraute Dareios mit dem Oberbefehl in Medien den Armenier Dâdaršiš — wieder ein Beweis, dass Vidarna bei Marus den Kürzeren gezogen und weiterhin zum Oberbefehl nicht geeignet erschien — und sendete denselben nach Armenien, um den Angriff nach Medien von Westen her zu versuchen. Am 6, Thuravâhara-Ijjar, (April 520 v. Chr.) kämpfte Dâdaršiš mit den Aufständischen bei Zuza, am 18. Thuravâhara, Anfang Mai, bei Tigrâ und am 9. Tháigarčiš, Ende Mai, bei Uhjâma in Armenien, aber diese Schlachten hatten für Dareios die Bedeutung von Niederlagen, da sich Dâdaršis genötigt sah, den König um Verstärkungen anzugehen und sich mit dem Rest seiner Truppen nach Assyrien zurückzuziehen. Jetzt sendete Dareios gegen die Meder den Perser Vaumisa, der endlich am 15. Anâmaka, also erst Anfang Januar 519 v. Chr., einen kleinen Vorteil bei Izzitu in Assyrien errang und dadurch in die Lage kam, einen neuen Augriff auf Armenien zu wagen; seine zweite Schlacht, die von Antijâra am letzten Thuravâhara, Mitte Mai 519 v. Chr., wurde auch bereits in Armenien geschlagen. Trotz dieses Vorteils fühlte sich dennoch Vaumisa nicht stark genug, den Phraortes nach Medien zu verfolgen, sondern wartete in Armenien die Ankunft des Grosskönigs ab.

Erst jetzt verliess Dareios Babylon und fiel in Medien ein. Am 26. Adukanis-Marchešvan, erste Novemberhälfte 519 v. Chr., wurde Phraortes bei Kudurus aufs Haupt geschlagen, in Raga auf der Flucht ereilt und in Agbatana gekreuzigt. Mit seiner Hinrichtung hörte aber der Aufruhr noch nicht auf, da noch die Parther und Hyrkanier unter Waffen standen. Dareios Vater Vištāsna hat anfangs in Parthien einen schweren Stand gehabt und erlitt am 22. Vijachna-Adar bei Vispauzatis eine schwere Niederlage. Ans dem Umstande, dass Dareios in die Lage kam, seinem geschlagenen Vater Verstärkungen zu senden und dass Phraortes auf der Flucht nach Parthien in Ragâ ertappt wurde, ist zu schliessen, dass die zweite Schlacht in Parthien jener von Kudurus gefolgt war, und demnach in die erste Maihälfte 518 v. Chr. anzusetzen ist. Am 1. Garmapada, Mitte Juli 518 v. Chr., gewann Vištāspa thatsächlich einen Sieg über die Aufständischen bei Patigrabanâ, wohl kurz vor der Gefangennahme des Phraortes, da der letztere sonst von Parthien aus Hilfe erlangt hätte. Des Phraortes Gefangennahme muss deshalb im Sommer 518 v. Chr. stattgefunden haben, weil erst nach der Schlacht bei Kndurus dem Vistaspa persische Truppen nachgesandt wurden und Phraortes selbst es gewiss nicht an Versuchen fehlen liess, entweder seinen Verfolgern zu entkommen oder sich in der Umgegend von Raga verborgen zu halten, was allerdings eine geraume Zeit wird beansprucht haben. Es hat demnach die Schlacht bei Patigrabana Mitte Juli, die bei Vispauzatis Anfang März 518 v. Chr. stattgefunden.

Die Aufstände von Sagastien und Margiana waren nicht von Betracht und im allgemeinen fallen sie mit dem grossen medischen Aufstande zeitlich zusammen. Mit dem letzteren ist aber auch der Aufstand in Ostpersien gleichzeitig, woselbst, in der Stadt Târavâ, ein zweiter Pseudobardes, Namens Vahjazdâta, aufgetreten ist, sich für Bardes, Kuros' Sohn, ausgegeben und zum Könige von Persien aufgeworfen hat. Gegen ihn wurde der Perser Artavardija entsendet. Bei dieser Gelegenheit sagt Darcios; hja anija kâra Pârsa pasâ manâ asijava Mâdam, "das übrige persische Heer zog mir nach, nach Medien" (HI, 6 Pers.), was im babylonischen Texte folgendermassen wiedergegeben wird: "die Leute von Persien gingen mit mir nach Medien", nîšu ša Parsû ittî a italkû Mâdû. Nun wohnt dem altpersischen Wort pasa die Bedeutung "hinter" inne, aber das babylonische itti'a hat ganz bestimmt die Bedentung "mit mir" und dadurch wird uns eine wichtige Zeitbestimmung geboten: Ardavardija wurde gleichzeitig mit dem Aufbruch des Dareios aus Babylon im Jahre 519 v. Chr. nach Persien beordert. Nun stiessen am 12. Thuravâhara-Lijar, Ende April, bei Rachâ Vahjazdâta und Artarardija aneinander. Da Darcios bei Kudmuš in der ersten Novemberhälfte 519 v. Chr. gekämpft hat und die letzte Schlacht Vaumisas im Mai desselben Jahres geschlagen wurde, so stellt sich heraus, dass Dareios erst im Hochsommer oder Herbst nach Medien zog und gleichzeitig Artavardija mit dem Oberbefehl in Persien betraute. Die Schlacht bei Rachâ hat somit Ende April 518 v. Chr. stattgefunden und erst nachher am 6. Garmapada (= zweite Junihälfte) desselben Jahres, wurde Vahjazdâta auf dem Berge Paraga geschlagen. gefangen genommen und in der persischen Stadt Uvådaidaja gekrenzigt.

Vahjazdāta hat aber vorher eine Heeresabteilung nach Arachosien gesendet, wodurch Dareios genötigt ward, dem Satrapen von Arachosien Vivāna einige Verstärkungen zu senden. Dem Wortlaute 1 martijam mathištam akumanš arathašām athaha paraitā Vivānam žatā (III. 9 Pers.) "er machte einen Menschen zum Obersten derselben, also sprach er zu ihnen: Ziehet hin, schlaget den Vivāna", ist zu entnehmen, dass Vivāna noch zur Lebenszeit Vahjazdātas, also vor dem Juni 518. gegen die Gesinnungsgenossen des Vahjazdāta zu operieren anfing. Nun hat am 13. Anāmaka-Ţebēt, Ende Dezember, Vivāna den Aufständischen die Schlacht bei Kāpišakānīš, am 7. Vijachna-Adar, zweite Hältte des Februar, eine zweite in Ganādutava geliefert, worauf sich der Führer der Aufständischen

in die arachotische Festung Aršáda geflüchtet hat und bald auch mit der letzteren in *Vicánas* Hände fiel. Demnach ist die Schlacht in Gañdutava im Februar 518 und jene bei Kâpišakâniš in die letzten Dezembertage 519 v. Chr. anzusetzen.

Die Pazifikation von Medien und Persien nahm den Aufenthalt des Darcios wohl für längere Zeit in Auspruch. Meines Erachtens stehen mit den Kämpfen in Medien, Parthien, Persien und Arachosien die persischen Eroberungen im Indosthale und der Fall des hinterlistigen Satrapen in Lydien Oroites in zeitlichem Zusammenhang. Oroites, ein gewaltthätiger Mann und herrschsüchtiger Ränkeschmied, beutete die irânischen Wirren rücksichtslos zu seinen Gunsten aus, beseitigte arglistig und in offenem Gegensatz zu des Dareios Absichten den Tyrann von Samos Polykrates, schlug Darcios die Hilfe gegen die Aufständischen ab und tötete sogar den Satrapen von Phrygien Mitrobates und dessen Sohn Kranaspes, die die Ermordung des Polykrates nicht billigen wollten. Infolgedessen hat ihn Dareios vom Amte abberufen, Oroites bot aber auch dem Befehle des Königs Trotz, legte durch diese Widerspenstigkeit seine wahren Bestrebungen an den Tag und wurde von Bagaios, dem Sohne des Artontes, auf des Königs Geheiss getötet (Hdt. III, 126-128). Herodot sagt, dass diese Ereignisse οἰδεόντων τῶν ποιχμάτων, also wohl inmitten der iranischen Wirren oder unmittelbar nach deren Erledigung, stattgefunden haben,

Durch diese Ereignisse, die doch geeignet waren, die Anfmerksamkeit des Dareios vollauf zu beschäftigen, erklärt sich die grosse Lücke in der Ausgang des persisch-arachotischen Aufstandes und dem zweiten von dem Armenier Aracha angestifteten Aufstande in Babylon. Auch Aracha, obzwar er notorisch ein Fremder war — der Name seines Vaters Haldita weist ja auf chaldischen Ursprung hin -. hat sich für Nebukadnezar, den Sohn des Nabonned, erklärt und griff als angeblicher Erbe des letzten einheimischen Königs nach der Krone. Auch für die Chronologie dieses Gegenkönigs bietet Herodot einen nicht zu unterschätzenden Anhaltspunkt, indem er sagt, dass sich die Babylonier während der persischen Expedition gegen Samos empört haben. Nun war Otanes, der Nachfolger des Oroites auf dem lydischen Satrapensitze, mit der Führung der samischen Expedition betraut. Da Oroites während oder unmittelbar nach der Beilegung der iranischen Wirren gestürzt wurde und erst sein Nachfolger die Expedition gegen Samos unternommen hat, so darf keinesfalls der dieser Expedition gleichzeitige Aufstand von Babylon dem Anfstande Nidintubels im Jahre 522-521 gleichgestellt werden, sondern ist derselbe erst in der Zeit nach der Beilegung von irânischen Wirren, etwa im Jahre 516-515 v. Chr., anzusetzen.1)

<sup>1°</sup> С. F. Lemaxx, Xerxes und die Babylonier, Wochenschrift für klassische Philologie 1900, Sp. 963 Anm. 1, sucht nachzuweisen, dass Herodot, hier wie mehrfach in

Eben diese Jahre, das VI, und VII, Jahr des Daveios, sind es, in denen die Kontrakttäfelchen zwar nicht ganz versagen, aber grosse Lücken und Unregelmässigkeiten an den Tag legen, die auf Unruhen in Babylon schliessen lassen. Es seien hier die Lücken zwischen dem Siran -- die Tageszahl ist in dem betreffenden Täfelchen ausgefallen - und dem 16. Ab des VI. Jahres (Strassmaier, Darcios-Inschriften Nr. 201 u. 202). zwischen dem 19. Tišri und 3. Kislev desselben Jahres (Nr. 208 u. 209), zwischen dem 11. Tammuz und 5. Elul des VII. Jahres (Nr. 223 a. 221). zwischen dem 13. Tišri und 6. Sebat desselben Jahres (Nr. 228 u. 229). zwischen dem 11. Nisan und 28. Ab des VIII. Jahres (Nr. 234 u. 235) hervorzuheben, die die Annahme von grossen während des VI. bis VIII. Jahres des Dareios in Babylon eingerissenen Unruhen rechtfertigen. Noch bedeutsamer ist die Sprache der Egibitäfelchen. Boscawen<sup>1</sup>) und Oppert<sup>2</sup>) haben mit richtigem Blicke auf die grosse Lücke zwischen dem 25. Adar des VI. und 28. Ab des VIII. Dareiosjahres in den besagten Täfelchen hingewiesen, die es klar ersichtlich macht, dass mehr als zwei Jahre lang in dem grossen babylonischen Bankhause kein Geschäft abgeschlossen wurde oder vielmehr abgeschlossen werden konnte. Man kann deshalb annehmen, dass damals in der Stadt Babylon, dem Sitze des Bankhauses Egibi Söhne, die Geschäfte überhaupt in Stocken geraten sind und dass es damals grössere, monatelange Zeiträume gegeben hat, in denen auch auf dem Lande aller Handel und Wandel aufhören musste. Ausserdem muss man mit Weissbach erwägen, dass Strassmaier in seine Sammlung der Dareiosinschriften überhaupt alle Kontrakttäfelchen aufgenommen hat, die nach Dareios als "König von Babylon, König der Länder", sar Bâbili sar mâtâti, datiert sind, abgesehen von der Möglichkeit, dass man einige von ihnen auf Grund spezieller Untersuchung auch Dareios II. zueignen könnte. Ich schlage deswegen vor, die Einnahme von Babylon durch Vindafrâ im 2. Markazana, Oktober, des VIII. Dareiosjahres = 514 v. Chr. anzusetzen, vorausgesetzt, dass sich Markazana nicht als Schaltmonat herausstellt.

Fassen wir die Ergebnisse der vorstehenden Untersuchung zusammen, so gelangen wir zu folgenden Resultaten:

 Dareios bestieg den Thron des persischen Weltreichs im Tisri (Sept.-Okt.) 522 v. Chr. Die Zeit von Tisri bis zum 1. Nisan des nach-

24

der auf mündliche legendarische Tradition zurückgehenden "Mär vom Falle Babels" Ereignisse aus Xerxes Zeit auf Dareios überträgt und dass Herodots Berichte III, 153 sieh auf den von Lebmans erkannten und gewürdigten zweiten babylonischen Aufstand unter Tarc(Haz)-zi-ia (479.8 v. Chr.) beziehen. Auf die Möglichkeit, dass hierbei auch Züge, die für die Aufstände unter Dareios zutreffen, sich erhalten haben, so dass nicht eine einfache Übertragung sondern eine, in der Legende ja ganz gewöhnliche Vermischung von Nachrichten aus verschiedener Zeit vorläge, wird aber auch von Lebmann hingewiesen (a. a. O. Sp. 964 Ann. 2.

I) TSBA, VI, 32.

<sup>2)</sup> Ebenda V1, 27.

folgenden Jahres bildet sein durch die Kontrakttäfelchen Dareios 1-10 Strassm, bezengtes, von seinem I. Jahre zu unterscheidendes "Antrittsjahr".

- 2. Des Kambyses Tod, die Königserklärung und der Sturz des Bardes gehören in das Jahr 522 v. Chr.
- 3. Für die Anfstände einzelner Provinzen gegen Dareios sind, allerdings mit friedlichen Unterbrechungen, die Jahre 522-514 v. Chr. in Anspruch zu nehmen.
  - 4. Der altpersische Kalender ist in folgender Weise zu restituieren:

Nisun 1jjar = Thuravâhara = Thâigarèis Sivan = Garmapada Tammuz AbElulTišri = Bûgajâdiš Marchesvan - Adukaniš Kisler = Atrijâdija Tebet = Anâmaka Sebat = Markazana = Vijachna.

Adar

## Zur Geschichte der antiken Herrscherkulte.

Die folgenden Blätter sind der Betrachtung der antiken Herrscherkulte, soweit sie von den Regierenden selbst geschaffen wurden, in erster Linie gewidmet, während auf die aus der freien Initiative der Regierten hervorgegangenen Schöpfungen nur zu dem Zweck eingegangen wird, um den Hintergrund zu zeichnen, auf dem sich jene Staatskulte abheben.) Die Untersuchung des Verfassers hat den umgekehrten Weg durchlaufen, wie diese Darstellung. Sie ist ausgegangen von der letzten Form, in der die antiken Staatsherrscherkulte auftreten, den Provinzialkulten der römischen Kaiserzeit. Die Spuren der Institution aber führen in den verschiedensten Phasen der letzten Epoche immer wieder nach dem hellenistischen Orient. Wenn irgend eine, so ist diese Institution instande, uns die Continuität der Entwicklung von Alexander dem Grossen bis zum Ende der antiken Welt, d. h. dem vollen Siege des Christentums im Staate, vor Augen zu führen.<sup>3</sup>) Es geht daher heute nicht mehr an,

<sup>1)</sup> In den meisten modernen Darstellungen wird diese Scheidung, die für die römische Zeit gleichbedeutend ist mit dem Gegensatz provinzialer und municipaler Kulte, immer noch nicht genügend berücksichtigt. Vor allem für die Alexander- und Diadochen-Zeit liegt in der scharfen Betonung dieser Scheidung der Schlüssel für das richtige Verständnis der Entwickelung auf diesem Gebiete. Es ist ein grosser Unterschied, ob devote Unterthanen Kulte für die Regierenden ersinnen und der Herrscher sie nur duldet, oder ob er sie selber ins Leben ruft. Das erstere geht dem letzteren regelmässig voraus. Von unten, nieht von oben hat die Herrscher-Vergütterung ihren Anfang genommen. Es handelt sieh darum, möglichst genau festzustellen, wann und wie die Entwicklung von oben neben der ülteren eingesetzt hat.

<sup>2)</sup> O. Hirschfeld sagt, die in der nächsten Anm. genannte Arbeit einleitend (S. 833): "Unter den Institutionen des römischen Kaiserreichs, die weder als originale Schöpfungen dieser neuen und in vieler Hinsicht modernen Welt, noch als Fortbildung römischer Sitten und Satzungen ins Leben getreten sind, sondern auf das deutlichste litre orientalische Herkunft und die Anlehnung an hellenische Muster verraten, nimmt der Kultus der römischen Kaiser und des Kaiserhauses eine hervorragende Stelle ein: eine durchaus unrömische, auf griechisch-orientalischem Boden gewachsene Pflanze, die aber gleichzeitig mit der neuen Monarchie nach dem Westen übertragen, dort auffallend rasch sich akklimatisiert, tiefe Wurzeln geschlagen und eigenartige Bliten getrieben hat".

dass der Forscher über römische Kaisergeschichte sich um die Entwicklung der hellenistischen Reiche gar nicht kümmert, vielmehr ist zu verlangen, dass diese, wie jede andere Nenschöpfung der römischen Imperatoren auf ihr Verhältnis zu den Einrichtungen der Diadochenstaaten geprüft werde 1). So liegt der Schwerpunkt der nachfolgenden Darstellung auf der Vorführung des römischen Kaiserkults und zwar seiner Ausbreitung in den Provinzen des Westens,2) während die orientalischen Staatskulte der römischen wie der hellenistischen Zeit 3) nur zur Einführung in das Verständnis und als Analogie für die Entwicklung und Ausbreitung des Kaiserkultes im Westen herangezogen werden. Von dem mächtigen Baum, dessen Krone schliesslich eingehend gezeichnet werden soll, müssen auch Wurzeln, Stamm und Untergeäst bekannt sein.4)

## 1. Zum Ursprung der Herrscherkulte.

Das Gottkönigtum ist im Orient uralt. In Griechenland dagegen war die Vergötterung lebender Menschen unbekannt, wohl aber war in einzelnen Teilen des Landes die Erhebung hervorragender Toten, wenn auch nicht zu Göttern, so doch zu Heroen oder Halbgöttern in Anlehnung an die Vergöttlichung der grossen Helden der Vergangenheit noch in geschichtlicher Zeit im Schwunge. Heroisierungen verdienter Männer, vor allem der Stadt- und Staatsgründer, lernen wir zuerst in Nordgriechenland kennen. Der Begründer von Abdera, Timesios von Klazomenai, wurde von den Teiern, welche im siebenten Jahrhundert die

Die Berechtigung dieser Forderung wird immer allgemeiner auerkannt; jüngere Forscher wie Rostowzew, P. M. Meyer haben dadurch bei andern Stoffen schöne Resultate erzielt.

<sup>2)</sup> Nach der grundlegenden Arbeit von Otto Herscheld, Zur Geschichte des römischen Kaisercultus, SBer. der Berl. Akad. 1888, S. 833-862 hat vor allem Keascheninniger in seiner feinsinnigen Studie, Über die Einführung des provinzialen Kaisercultus im römischen Westen\* im Philologus LIII. N. F. VII (1894) S. 147-189 das meiste zum Verständnis der Materie beigetragen. Beiden Arbeiten verdanke ich mannigfache Anregung.

<sup>3)</sup> Für die hellenistischen Herrscherkulte besitzeu wir bis jetzt noch keine grössere, zusammenfassende Darstellung. Die Dissertation von Aemtlus Beurlier, De divinis honoribus quos accepernut Alexander et successores eius, Paris 1890, giebt eine brauchbare Zusammenstellung des Materials, aber oft ohne die nötige Kritik.

<sup>4)</sup> Für die helleuistische Zeit erhebe ich nicht den Anspruch, das Material vollständig gegeben zu haben. Es kam mir hier nur darauf an, zunächst einmal die grossen Richtlinien zu gewinnen. Ein grösseres Werk über die antiken Herrscherkulte soll später einmal folgen. Was vorliegt, ist ein erster Wurf, eine Vorarbeit. Den Specialforschern auf dem Gebiet der hellenistischen Geschichte bin ich für Winke und Verbesserungen meiner Aufstellungen besonders dankbar.

<sup>5)</sup> Das folgende entnehme ich dem sehr umsichtig und mit guter Kenntnis des gewaltigen in Betracht kommenden Materials gearbeiteten Artikel Heros von Deseken bei Rosener, Lexikon der gr. u. röm. Mythologie 1 2 Sp. 2517 ff., vgl. auch Rohne Psyche 11° S. 348 ff.

Stadt aufs neue besiedelten, wie ein Heros verehrt;1) Miltiades, dem Sohn des Kypselos, wurden auf der thrakischen Chersones nach seinem Tode Opfer dargebracht und ein hippischer und gymnischer Agon gestiftet.2) Dem Artachaies, einem vornehmen Perser aus der Familie der Achaimeniden, welcher die Durchstechung der Athoshalbinsel geleitet hatte und in Akanthos gestorben war, opferten die Akanthier gleich einem Heros. wobei sie ihn mit Namen anriefen.3) Brasidas wurde, als er 422 bei Amphipolis gefallen war, von Staatswegen mit militärischen Ehren an dem Marktplatz der Stadt begraben. Die Grabstätte wurde eingefriedigt; die Einwohner erteilten ihm die Würde eines οἰχιστής und setzten ihm jährliche Heroenopfer mit Wettspielen ein.4) Der bis dahin gepflegte Kult des einstigen athenischen Stadtgründers Hagnon wurde eingestellt und die Gebäude, welche seinen Namen trugen, wurden niedergerissen, vor allen ohne Zweifel das Heroon des Hagnon. Mit Recht erkennt man in diesen häufigen Heroisierungen in Nordgriechenland eine Anlehnung an die in Thrakien altheimische Sitte, "die Gestorbenen als selige Bewohner des Lichtlandes, als himmlische Jäger und als segnende Hausgeister zu verehren".5) Neben Thrakien ist Sizilien ein Gebiet, in dem frühzeitig Heroisierungen geschichtlich bekannter Männer vorkommen, so des Philippos von Kroton (von Seiten der Egestaier<sup>6</sup>), des Gelon von Syrakus<sup>7</sup>), Theron von Akragas<sup>8</sup>), Hieron 1.9), Diokles<sup>10</sup>), Timoleon<sup>11</sup>). Deneken denkt hier mit Unrecht an phoenikischen Einfluss 12); vielmehr sind neben den Thrakern gerade die dorischen Stämme als Träger des Heroenkultes in Griechenland anzusehen: darauf deuten die heroischen Ehren, die den spartanischen Königen nach ihrem Tode zu teil wurden<sup>13</sup>), die heroische Verehrung der Oresthasier in Phigaleia<sup>14</sup>), des Aristomenes durch die Messenier<sup>15</sup>), die Heroisierung des Euphron von Sikyon, letztere

1) Πεκοροτ Ι 168 τιμάς . . . . ώς ήρως έχει.

3) Derselbe VII 117 θύουσι ... ὡς ἥρωϊ.

- 6) HERODOT V 47.
- 7) Diodor XI 38.
- 8) Ebenda XI 53.
- 9) Ebenda XI 66.
- 10) Ebenda XIII 35.
- 11) PLUTARCH, Timoleon 39
- 12) a. a. O. Sp. 2520.
- 13) Herodot VI 58, Nenopion, Resp. Lac Ende, dazu Deneken Sp. 2521 f.; vgl. Uskner, Götternamen S. 249 f.
  - 14) PAUSANIAS VIII 41. 1.
  - 15) Ebenda IV 14. 5.

Derselbe VI 38 και οἱ τελευτήσαντι Χερσονησῖται θύουσι ὡς νόμος οἰκιστῆ, καὶ ἀγῶνα ἰππικόν τε καὶ γυμνικὸν ἐπιστάσι.

<sup>4</sup> TRUKYDIDES V 11. Scholion veröffentllicht von Usener, Jahrbb. für class. Phil. CHI, 1871, S, 311 ff.

<sup>5)</sup> Usener a. a. O. S. 316, Götternamen S. 251, Deneken a. a. O. Sp. 2518.

allerdings erst in der ersten Hälfte des vierten Jahrhunderts!). Neben Thrakien und den dorischen Gebieten war dann schliesslich noch Boiotien ein Land mit uralter Heroenverehrung. Daher erklärt sich wohl das für die bei Plataiai Gefallenen eingerichtete jährliche Totenfest an den Gräbern der Helden.²) Ungleich seltener ist der staatliche Heroenkult in den jonischen Gebieten²). In Athen scheint die heroische Verehrung der Marathonkämpfer und der Tyrannenmörder von Staatswegen erst im vierten Jahrhundert aufgekommen zu sein 4). dagegen hat die Verehrung der verstorbenen Schulhämpter, Philosophen wie Dichter, durch religiöse Genossenschaften gerade in dieser Stadt der Musen besondere Ausbreitung gefunden.

Waren somit die Thraker, äolisch-böotische und dorische Volkselemente vor allen die Träger und Verbreiter des Heroenglaubens, so hat, wie es scheint, das Joniertum zuerst, und zwar im vierten Jahrhundert, der "vorhellenistischen" Zeit, den grossen Schritt vorwärts gethan. Menschen schon bei ihren Lebzeiten mit Ehren, die eigentlich nur den töttern zukamen, zu überhäufen. Und zwar sind die ersten die jonischen Griechenstädte auf den Inseln und an der Küste Kleinasiens, die die Brücke bilden zwischen dem Mutterland und den alten Kulturländern des Ostens, die bei äusserst günstiger Veranlagung der Bewohner, unter Einflüssen von Ost und West stehend, das am schnellsten fortschreitende Element in der Griechenwelt darstellen. Neben anderen kleinasiatischen Griechengemeinden sollen die Samier dem Spartaner Lysander bei Lebzeiten zum ersten Mal "wie einem Gott" Altäre errichtet, Opfer dargebracht, Päane gesungen und ihr Fest der 'Hoaïa in Avoárðoua umgetauft haben.<sup>5</sup>) Die neue Sitte, die hiermit aufkommt, ist nur ein Zeichen

<sup>1)</sup> Xenorhon, Hell, VII 3, 12,

<sup>2)</sup> THUKYDIDES VII 58; PLUTARCH. Arist. 21.

<sup>3</sup> Deneken Sp. 2447 erklärt das Zurückstehen der Jonier in dieser Beziehung dadurch, dass hier die olympischen Götter selbst frühzeitig in die Menschenwelt herabgezogen wurden, und verweist auf die Rolle, die die Götter in den homerischen Gedichten spielen.

<sup>4</sup> Deneken a. a. O. Sp. 2523 ff.

<sup>5)</sup> Duris bei Plutaru, Lysander 18. Duris ist ein Schriftsteller des dritten Jahrhunderts, also der hellenistischen Zeit; es ist immerhin auch möglich, dass er mit den Farben seiner Zeit gemalt hat. Ausserdem ist seine Zuverlässigkeit nicht über alle Zweifel erhaben. "Umfang und Bedeutung jener Verehrung" kann sehr wohl überschätzt sein, worauf auch Kaerst, Rhein. Mus. LH, 1897, S. 62 A. 3 aufmerksam macht. Da Duris von Samos stammt, wird die Nachricht, so weit sie sich auf diese Insel bezieht, am meisten Glauben verdienen, das übrige kann sehr wohl rhetorische Verallgemeinerung der Einzelthatsache sein. Für die Umtaufung des Festes der 'Hoate in "Irokordura gieht Useren Götternamen S. 361) eine neue Erklärung. Lysandros ist nach ihm eine Anschauungsform des Hades; der Heraios aber ist in Bithynien, Byzantion und Delphi der Monat der Totenfeier: deshalb konnten die Samier das diesem Monat zu Grunde liegende Fest Lysandria nennen.

von der Zersetzung der alten Religion der Väter in dieser glaubenslosen, aufgeklärten Welt des Joniertums, dem die Götter so tief gesunken waren, dass ihnen Sterbliche, die auf der Menschheit Höhen wandelten, schon bei Lebzeiten gleichgesetzt werden konnten. Das Neue bestand einfach darin, dass das, was seither hervorragenden Toten zu teil geworden war, schon hervorragende Lebende empfingen 1). Viele Heroen waren πάοεδοοι θεοί, d. h. sie waren im Kulte mit bestimmten Göttern verbunden.2) Dasselbe geschah nun mit hervorragenden Lebenden; sie wurden nicht eigentlich selbst Götter, sondern σύνναοι oder σύνθρονοι der Götter. Der technische Ausdruck für solche Ehren war ἰσόθεοι τιμαί.3) Aber noch nicht waren alle, die derartiger Ehren für würdig erachtet wurden. Leute der neuen Zeit, wie Lysander. Agesilaos antwortete den Thasiern, die mit dem gleichen Anerbieten an ihn herantraten, sie sollten sich doch erst selbst zu Göttern machen, dann werde er glauben, dass sie ihn zum Gott machen könnten.4) So sprach der letzte Spartaner vom alten Schlag im Gegensatz zu Lysander, der im Grunde schon ein hellenistischer Fürst war,5) weil seine Macht nicht auf Sparta, sondern auf der Verbindung mit dem Persertum in Kleinasien beruhte. Auf kleinasiatischem Boden, nicht im Mutterland ist der Hellenismus geboren. Dort fand auch Lysander in der ihm bei Lebzeiten zu teil gewordenen Vergötterung die ersten Nachfolger. Die Erythräer beschlossen für Mausollos die Aufstellung eines ehernen Standbildes auf dem Markt, dagegen für seine Schwester-Gemahlin Artemisia ein Marmorbild ἐν τῶι ἀθηναίωι, dazu Bekränzung der beiden. 6) Vereinzelt tritt dann im 4. Jahrhundert die jonische Sitte auch in anderen griechischen Gebieten auf. Diodor;) spricht von "heroischen Ehren" für den Syrakusaner Dion schon bei Lebzeiten, und von Philippos von Makedonien hören wir, dass er am Ende seines Lebens mit sonst nur Göttern zukommenden Ehren überhäuft wurde. Auch soll bei dem grossen Festzug gelegentlich der Hochzeitsfeier von Alexanders Schwester Kleopatra mit ihrem Oheim Alexander von Epirus in Aegae, wobei Philipp bekannt-

<sup>1)</sup> So auch Rohder, Psyche H2 S. 356.

<sup>2&#</sup>x27; DENEREN Sp. 2513 f.

<sup>3)</sup> Diodob XVI 20 gebraucht in diesem Sinne auch rinal hoofzel; falsch nrteilt über diese Stelle Deneken Sp. 2519 Anm. Schliesslich wird sogar ein Lebender als hoos bezeichnet: so Nikias von Kos, wohl der Tyrann gleichen Namens aus Strabos Zeit (Strabo XIV p. 658). Patos and Hicks Inser. of Cos n. 76—80 p. 124 f.

<sup>4</sup> PLUTARCH, Apophtheg. Laced. Agesil. 25. 5; Judeich, Kleinasiatische Studien S. 7 u. 9.

<sup>6)</sup> Le Bas 40 == Dittenberger, Sylloge 1º 84 == Michel, Recueil des inscr. greeq. 501. Die luschrift von Mylasa CJGr. 2698b, welche Picheren (Hemann und Pocheten, Reisen in Kleinasien und Nordsyrien 339 Ann. 1) vermutungsweise auf Mausollos bezieht, ist wohl eher einem persischen so Cumont, Mystères de Mithra I 285 Ann. 2, oder einem hellenistischen Fursten zuzuweisen.

<sup>7</sup> DIODOR XVI 20.

lich durch Mörderhand fiel, des Königs Bild an dreizelnter Stelle hinter den Bildern der zwölf olympischen Götter einhergetragen worden sein. 1) Selbst diese Nachricht beweist, falls sie richtig ist, weiter nichts, als dass das Königsbild, wie dasjenige der Artemisia, in einem Tempel Platz gefunden hatte, dass Philipp noch nicht Gott, sondern wie Diodor selbst sagt  $^{2}$ ),  $\sigma\acute{v}r\vartheta goros$   $\tau o \bar{s}s$   $\vartheta s o \bar{s}s$  geworden war.

Wie in so vielem anderen, war es aber auch auf diesem Gebiet die gewaltige Persönlichkeit Alexanders des Grossen, welche die neue Zeit wirklich heraufführte. Die unglaublichen Erfolge, die dieser Übermensch in einer kurzen Spanne Zeit durch die Eroberung des gesamten Perserreiches zu verzeichnen hatte, trugen ihm sofort auch übermenschliche Ehren seitens seiner Unterthanen ein. Nicht er selbst hat bewusst auf die Vergötterung seiner Person hingearbeitet, sondern diese ist ihm von unten dank der Macht seiner Persönlichkeit entgegengebracht worden, seine Rolle ist in dieser Beziehung mehr passiv als aktiv.3) Aber trotzdem ist sein Dasein für die Einbürgerung des Herrscherkultes in der damaligen Welt von der allergrössten Bedeutung. Man kann es wohl aussprechen: Wenn der geniale Alexander in all seiner Grösse nicht auf Erden gewandelt wäre, wäre wohl die Institution der Herrscherkulte in der Folgezeit nie zu solcher Bedeutung emporgewachsen. Was er selbst in dieser Beziehung gethan hat, und was ihm von manchen Forschern hente als Äusserungen der Selbstvergötterung ausgelegt wird, die Wanderung zum Ammon-Ra, die Bezeichnung als Sohn dieses Gottes durch die ägyptischen Priester, die Einführung der persischen Sitte der Proskynese, sind weiter nichts als Konzessionen an die Denkweise und Sitten

<sup>1)</sup> Diodor XVI 92.

<sup>2)</sup> Diodor ebenda am Ende.

<sup>3)</sup> In der gänzlich verschiedenen Auffassung der Persönlichkeit Alexanders seitens der modernen Historiographie entweder als eines phantastischen, in orientalischen Anschauungen sofort sich bewegenden Gewaltherrschers und Gott-Königs (Niebuhr-Grote-Kaerst) oder als eines nüchtern und klar denkenden occidentalischen Staatsmannnes und Volkskönigs Droysen-O. Jäger-Niese) spielt die Frage nach der Selbstvergötterung des Makedoniers eine grosse Rolle. Meiner Ansicht nach ist diese Streitfrage schon durch die Ausführungen des Engländers D. G. Hogartn (The Deification of Alexander the Great, English Historical Review II, 1887, S. 317-329 endgültig entschieden und Niese hat recht daran gethan (gegen Kverst, Sybels Hist. Zeitsehr. LXXIV N. F. XXXVIII, 1895, S. I ff. u. 193 ff.; vgl. Rhein, Mus. N. F. LII, 1896, S. 42 ff.; auch Art. Alexander bei Pauly-Wissowa I Sp. 1412-34) sich auf die Seite Hogartus zu schlagen Sybels Hist, Zeitschr. LXXIX N. F. XLIII, 1897, S. 1 ff., vgl. bes, S. 6 Aum. 3). Dem gegenüber tritt neben Beurlier (in der S. 2 Ann. 3 genannten Dissertation) ein zweiter französischer Gelehrter, G. RADET La déification d'Alexandre, Revue des universités du midi I, 1895, 129 ff., für das reine Gottkönigtum Alexanders ein, und auf deutscher Seite kämpft Kaerst unausgesetzt für die Niebuhr-Grotesche Ansicht, gegen Niese polemisierend (neuerdings in den Studien zur Entwickelung und theoret. Begründung der Monarchie im Altertum: Hist. Bibl. Bd. VI S. 38ff.).

der von ihm unterworfenen Völker.") Er blieb darum derselbe, der er gewesen war, und er hat sicher nicht daran gedacht einen neuen Staatskult für seine Person als religiöse Legitimation seiner Herrschaft in Ermangelung der nationalen zu schaffen.2) Aber nicht zu verkennen ist die Rückwirkung, die vor allem die Erhebung zum Sohne des Ammon bei seinen griechischen Unterthanen aufzuweisen hatte. Wieder war es das kleinasiatische jonische, den orientalischen Anschauungen am nächsten stehende Griechentum, welches auf die Kunde aus der libyschen Wüste zuerst reagierte. Wenigstens berichtet Kallistheres"), dass das milesische Branchiden-Orakel, das lange geschwiegen hatte, nach dem Zuge Alexanders zum Ammon dem Könige nach Memphis von seiner Abstammung von Zeus Kunde gegeben habe, ihn also zunächst zum Sohne eines Gottes, nicht zum Gotte selbst erklärte. Dabei blieb man aber nicht stehen, Die Spiele, die das zocròr των Ἰωνων in einem Alexander geweihten Haine bei Teos alljährlich, offenbar am Geburtstage des Geehrten, feierte (τὰ ᾿Αλεξάνδρεια),4) waren vermutlich schon bei Lebzeiten des Königs eingerichtet und sind, wie einst die Lysanderspiele der Samier, das Zeichen der Erhebung des Makedoniers zu den Göttern selbst.5) Denn dass diese auf dem Boden Kleinasiens ihren Anfang genommen hat, ist von vornherem anzunehmen. Das Mutterland, das nicht wie die jonischen Städte Asiens in den Makedoniern die Befreier, sondern die Ränber der bis dahin bestehenden Freiheit erblickte, hielt sich mit ähnlichen Ehren zunächst zurück. Aber so gut wie gegenüber Philipp am Ende seines Lebens<sup>6</sup>) sind die mutterländischen Hellenen (darunter die Athener) schliesslich auch gegenüber Alexander, vermutlich infolge des Erstarkens der makedonischen Partei in den einzelnen Städten, aus der Reserve herausgetreten. Im Frühjahr 323 kamen zu Alexander nach Babylon kurz vor

I Arrian VII 29. 4

<sup>2)</sup> Das ist die Ausicht Kaersts, z. B. Histor. Zeitschr. LXXIV S. 27: "der göttliche Character seines Königtums bildete die Grundlage für seine Legitimität", vgl. Studien zur Entwickelung, S. 43 u. 54.

Bei Strabo, Geogr. XVII I. 43. p. 814 C. Auch die erythräische Scherin Athenais habe die göttliche Abkunft des Herrschers ausgesprochen.

<sup>4</sup> Strabo XIV I. 31 p. 644 C. Vgl. auch das in der nüchsten Anm. genannte Dekret der jonischen Stüdte Z. 4f. 24; dazu H. Gaebler, Erythrü, Leipz, Diss. 1892, S. 16.

<sup>5)</sup> Dazu kam später offenbar an derselben Stätte ein Kult des Antiochos I., seines Sohnes und seiner Gemahlin Stratonike, wie das inschriftlich erhaltene Dekret der jonischen Städte aus Klazomenai aus der Zeit um 275—265, P. FOUCART, Bull. CORT. Hell. IX, 1885, 387 ff. vgl. Th. Lexschac, De rebus Prienensium, Leipziger Studien für klass. Phil. XII, 1890, S. 193 ff., bezeugt. Da aus demselben hervorgeht, dass dieser Kult in der Hauptsache nach dem des Alexander eingerichtet worden ist, können wir darnach ein Bild von dem älteren Kult uns machen: darnach war die eigentliche Kultstätte ein Altar (Z. 41) in einem τέμενος (Z. 21); zu dem Kult gehörten eine Panegyris (Z. 22), Opfer (Z. 24 u. 28 und ein Agon (Z. 28 u. 30).

<sup>6)</sup> DIODOR XVI 92. 1 u. 2.

seinem Tode griechische Gesandte mit goldenen Kränzen auf dem Haupte, wie Theoren, d. h. Festgesandte an einen Gott und überbrachten ihm wie einst seinem Vater Philipp goldene Kränze.<sup>1</sup>) Eine minderwertige Quelle stellt die Sache so dar, als ob Alexander selbst die Vergötterung von den Griechen verlangt habe,<sup>2</sup>) aber dafür haben wir in den Aussprüchen, welche aus den Debatten gelegentlich der Beschlussfassung über die Ehrungen Alexanders in den einzelnen Städten uns überliefert werden <sup>3</sup>), gar keinen Anhalt.<sup>4</sup>) Auch der Umstand, dass die Verehrung des grossen Makedoniers in den griechischen Städten in ganz verschiedenen Formen vor sich gegangen ist.<sup>5</sup>) spricht dafür, dass es sich nicht um einen von

<sup>1)</sup> ΑΒΡΙΑΝ VII 23 ώς θεωφοί δήθεν ές τιμήν Θεοδ άφιγμένοι.

<sup>2</sup> Aellan, Var. hist. II 19 mit der ganz vagen Zeitangabe: "nach dem Tode des Darius und der Eroberung des Perserreiches".

<sup>3)</sup> Für Athen: Deinarch I 94. Hyfereidss I frg. 8, 30 f. S. 14 Blass, Valerius Maximus VII 2 ext. 13. Timaios hei Polyrios XII 12 h. Vita X orat. VII 22 p. 842 D. Athenäus VI 251 b; für Sparta: Aelian, Var. hist. II 19. Plutarch. Apophthegm. Laced. 219 E. (I, 269 Didot.)

<sup>4</sup> Man könnte höchstens aus dem Vorwurf des Hypereides, Demosthenes habe in der Volksversammlung dem Alexander zugestanden, Sohn des Zeus und des Poseidon zu sein, wenn er wolle εί βοέλοιτο), das Gegenteil folgern wollen (hierauf legt KAERST, Studien zur Entwickelung S. 44 besonderes Gewicht). Aber man beachte doch, dass es sich um die göttliche Abkunft Alexanders, nicht um die Göttlichkeit seiner Person hier handelt, und auf jenes scheint Alexander in den letzten Jahren Wert gelegt, ja die Anerkennung gewünscht zu haben; das war auch etwas, womit selbst die Griechen sich abfinden konnten, da bei den eignen Königen der Heroenzeit göttliche Abstamunung angenommen wurde; man lese die interessante Verteidigung Alexanders in dieser Hinsicht bei Arrian VII 29, 3. Dann ist aber auch nicht aus dem Auge zu lassen, dass wie alle erwähnten dieta auch dieses aus dem Zusammenhang, in dem es stand, herausgerissen ist, und was bei einem solchen Verfahren einem Redner alles untergeschoben werden kann, ist wohl sattsam bekannt. Das lakedämonische Dictum aber, das bei Arlian, V. h. II 19 steht , επειδή 'Αλέξανδρος βούλεται θεὸς εἶναι. ἔστω θεός". lautet bei Plutarch (s. Ann. 3 hypothetisch: συγχωρούμεν 'Αλεξάνδρφ, εὰν θέλη θεδς κωλείσθαι. d. h. falls Alexander ein Gott genannt zu werden wünscht, dann fügen wir uns. Damit ist doch keineswegs ausgesprochen, dass der Köuig wirklich den Wunsch geäussert hat. Uns scheint es, als ob die ganze Einkleidung des Dictum bei Aelian erst aus dem missverstandenen Ausspruch herausgesponnen ist. Niese (Hist. Zeitsehr. LXXIX S. 14f.) vermutet, dass die gleichzeitigen Anträge über die an Alexander zu verleihenden Ehren in verschiedenen Städten vielleicht durch einen gemeinsamen Beschluss des hellenischen Synedrions veranlasst seien. Dass der Antrag in Athen gestellt wurde, ist als feststehend zu erachten. Dass aber der in Athen gestellte ebenso wie die übrigen Anträge nicht auf Alexanders Gebot zurückgehen, dafür ist schliesslich entscheidend, dass ein solches künigliches Gebot unter den Aufträgen, die Nikauer zu den Olympien 324 vom König mitbrachte, von keiner hesseren Quelle erwähnt wird (über die Sendung des Nikanor und seine Aufträge vgl. Niese, Gesch. d. griech. u. mak. Staaten I 176 ff.); auderer Ansicht ist neuerdings Strack, Rhein, Mus. LV, 1900, S. 161, ohne aber eine Begründung zu geben.

<sup>5</sup> Nach Diogenes Laertes VI 63 verchrten die Athener Alexander als Dionysos, iu Megalopolis gab es ein Alexanderheiligtum mit einer Herme Ammous vor der Thür,

oben, sondern einen aus der Initiative der Unterthanen hervorgegangenen Kult handelt. Ist alles dies richtig, so waren die Griechen — und um sie handelt es sich jetzt und in der Folgezeit einzig und allein — in diesen Dingen im Jahre 323 gerade so weit wie 80 Jahre vorher, als die ersten Altäre dem Lysander errichtet wurden. Einzelne oder auch mehrere in zourá geeinigte Gemeinden beschlossen göttliche Ehren aus eignem Entschluss: Alexander aber nahm an, was ihm in dieser Beziehung angeboten wurde, einmal um nicht durch Ablehnung zu beleidigen. Daum aber auch deshalb, weil ihm daran gelegen sein musste, für Orientalen und Griechen das gleiche Verhältnis zu seiner Person zu schaffen.

## 2. Die Staatskulte der Diadochenreiche.

Ein einziges Mal ist Alexander am Schlusse seines Lebens auch aktiv auf diesem Gebiete aufgetreten, und zwar handelt es sich dabei nicht um seine eigne Person, sondern um seinen entschlafenen besten Freund und ersten Ratgeber Hephaistion. Der grosse König knüpfte also nicht an die von dem fortschrittlichen Joniertum aufgebrachten Sitten an, sondern er hielt sich an den altgriechischen Brauch der Heroisierung Verstorbener. Er verliess auch im einzelnen bei der Ausführung keinen Augenblick den Boden allgemein-hellenischer Sitte. Erst nach Einholung der göttlichen Autorisation wurde Hephaistion zum Heros erklärt und ihm heroische Ehren erwiesen;2) dass schmeichelnde Freunde gleich wieder weitergingen und ans dem Heros einen Gott machten,") ist sicher nicht dem König zur Last zu legen.4) Dem Statthalter von Ägypten. Kleomenes, befahl Alexander ein Heroon des neuen Halbgottes in Alexandreia selbst und ein zweites auf der Insel Pharos zu errichten.5) Er selbst liess den Leichnam nach Babylon bringen und hier mit dem grössten Pomp die Leichenfeierlichkeiten veranstalten.<sup>6</sup>) Unbewusst hat Alexander in dieser Heroisierung des Hephaistion das direkte Vorbild für seine eigne Erhebung in den Himmel geschaffen. Schon die Wahl Alexandreias als Stätte für die Heroa des Hephaistion hat die Bedeutung dieser Stadt für die Geschichte der

Pausanias VIII 32, 1; das Branchidenorakel nanute, wie wir sahen, Alexander einen Sohn des Zeus. Der jonische Städtebund verehrte ihn allgemein als Gott.

<sup>1</sup> Niese, Histor, Zeitschr, LXXIX N. F. XLHI S. 15.

<sup>2)</sup> Arrian VII 14, 7. Plutaren, Alexander 72. Die Sendung nach dem Orakel um Autorisation zur Heroisierung des II. entspricht vollkommen dem griechischen Brauch, Dereken bei Roschen, Lexikon 1 2 Sp. 2489; "Ein öffentlicher Heroencult wurde nicht leicht eingesetzt, ohne dass man durch göttliche Autorisation dazu ermächtigt war".

<sup>3)</sup> Lucian, περί του μή δαδίως πιστεύειν διαβολή c. 17.

<sup>4.</sup> Allerdings Lucian a. a. O. ist anderer Ausicht.

<sup>5)</sup> Arrian VII 23, 6-8.

<sup>6)</sup> DIODOR XVII 115.

Herrscherkulte angebalnıt. Wichtiger aber ist, dass Alexander wohl in Anlehming an den griechischen Heroenkult für die Ehrung des neuen Halbgottes spezielle Bestimmungen erlassen hat. Davon ist nur einzelnes auf uns gekommen: neben der Erwähnung des Schwurs bei Hephaistion, ') entsprechend der allgemein griechischen Sitte, bei den Heroen zu schwören, <sup>2</sup>) vor allem die seltsame Bestimmung, die Ακκιακ<sup>3</sup>) uns überliefert hat in den Worten: και ὅπως ἐπικρατήση καλεῖσθαι ἀπὸ Ἡιμαστίωνος, καὶ τοῖς συμβολαίοις καθ ὅσα οἱ ἔμποροι ἀλλήλοις ξυμάλλονοτι ἐγγράμεσθαι τὸ ὄνομα Ἡιμαστίωνος. Einer ähnlichen Bestimmung werden wir sowohl in den Dekreten von Kanopos und Rosette als auch in einem Erlass des Seleukiden Antiochos Theos begegnen ), und der Schwur bei den Vergötterten findet sich noch im römischen Kaiserkult. <sup>5</sup>)

Die Brücke vom Hephaistionkult zum Ptolemäer-, Seleukidenund römischen Kaiserkult bildet aber der Alexanderkult, der nach dem Tode des grossen Königs geschaffen wurde. Denn jetzt befanden sich die Nachfolger Alexanders in derselben Situation, wie später Augustus gegenüber den orientalischen Gebieten seines Reiches. Tiberius nach dem Tode des ersten Princeps gegenüber den romanisierten Provinzen des Westens. Schon bei Lebzeiten hatten dem gewaltigen, alles überragenden Herrscher viele Unterthanen aus eigner Initiative göttliche Ehren erwiesen, an vielen Orten brannten Opferfeuer auf den Altären des Vergötterten, wurden Spiele unter seinem Namen und zu seinen Ehren gefeiert. Was lag näher, als dass der Gewaltige nun auch von seiten der Machthaber, die ihn beerbten und seiner zur Legitimation ihrer Herrschaft bedurften, offiziell consekriert wurde, zumal er selbst durch die Heroisierung des Hephaistion gezeigt hatte, dass die Erhebung eines Toten in den Himmel seinen Intentionen entspreche? 6) Von vornherein wird an der Fiktion festgehalten, dass Alexander nicht gestorben sei, sondern dass er das Leben auf Erden eintauscht habe gegen ein höheres Leben. Das Verbum μεταλλάττειν (sc. τον βίον), bezw. das Substantivum μεταλλαγή wird das technische Wort für das Hinscheiden des grossen Königs schon bald nach dem Todes-

<sup>1)</sup> Lucian a. a. O. 17 u. 18.

<sup>2)</sup> Darüber Rohde, Psyche H2 S. 353 m. Anm. 1.

<sup>3)</sup> ARRIAN VII 23, 7.

<sup>4</sup> Siehe unten S. 23, 26 u. 30.

<sup>5)</sup> Siehe unten.

<sup>6)</sup> Auch betreffs seiner Mutter Olympias soll Alexander ähnliches beabsichtigt haben, Cerrics Refes IX 6, 26; X 5, 30. Da sie ihn aber überlebte, kam der Plan nicht zur Ausführung. Der Politik und Person seines Vaters war er zu abgeneigt, um eine solche Ehre ihm zuzuerkennen, vgl. Köhler, SBer. der Berl. Akad. 1892, 513 f., vos Prott, Rhein. Mus. LHI, 1898, S. 467.

jahr 323.¹) Einen grossen Vorsprung vor allen übrigen Diadochen bekam aber *Ptolemaios I.* dadurch, dass beschlossen worden war, die sterblichen Überreste Alexanders in Ägypten und zwar in der Oase des Annnon zu begraben.²) Der schlane Lagide setzte sich daraufhin möglichst schnell in den Besitz der Leiche, selbst auf die Gefahr eines Zerwürfnisses mit dem Reichsverweser Perdikkas, aber er führte, nachdem er die Leiche an der Grenze Syriens von Arrhidaios in Empfang genommen hatte, den erwähnten Beschluss insofern nicht aus, als er Alexander zunächst interimistisch in Memphis beisetzte, dann, und zwar sehr bald, nach der glücklichen Beendigung des Kampfes mit Perdikkas, ihn nach Alexandreia überführte.²) Hier liess er einen Grabtempel an Grösse

In dem Edikt des Polyperchon vom Jahre 319 bei Drodor XVIII 56, 2: ἀλεξάνδρου μεταλλάξαντος έξ άνθρώπων και της βασιλείας είς ημάς καθηκούσης; in dem Psephisma der Bewohner von Nesos für Thersippos, um 318 beschlossen, Droysen, Hellenismus 11. 2 S. 374 ff., CJGr. 2166c, O. Hoffmann, Griech. Dialekte 11 S. 92 = Hicks, Manual 138, Swoboda, Gr. Volksbeschl. p. 120, Michel, Rocheil des inser. gr. 363), Z. 3f. [öta de] 'Αλέξανδοος διάλ λαξε τὸμ πας' ἀνθοώπ]ων βίον. Das Substantivum μεταλλαγή steht ebenfalls vom Tode Alexanders: Marmor Parium, Mitteilungen des athenischen Instituts XXII, 1897, S. 187. 8; dann in dem Bruchstück des Eratosthenes, abgedruckt in Flacus Ausgabe des Marmor Parium S. 39. Über den Titel von Ερπαγος' Werk: περί της Μεξάνδοον και Ήφαιστίωνος τελευτης oder μεταλλαγης vgl. Kaerst, Rhein. Mus. LII, 1897, S. 55, Anm. 2. Dasselbe Verbum, höchstens wechselnd mit μεθίστασθαι (έξ ἀνθρώπων oder είς θεούς), ist dann stehend geblieben für das Ableben der vergötterten Herrscher in der Diadochenzeit; vgl. die Zusammenstellung des Materials durch Krispi, Mitteilungen des ath. Instituts a. a. O. S. 186 f. (es fehlt 2. Makk. X1 23, im Brief des Antiochos V Eupator: τοῦ πατρὸς ἡμῶν εἰς θεοὺς μεταστάντος, dazu Niese, Hermes XXXV, 1900, S. 298 Anm. 4, S. 476 ff.; Anc. Greek, inser. in the Brit. Mus. IV. 787), wo auch auf die ähnliche spätere Verwendung des Ausdrucks μετάστασις vom Tode der Heiligen hingewiesen wird; vgl. dazu Rohde, Psyche II2, S. 375.

<sup>2)</sup> Diodor XVIII 3. 5.

<sup>3)</sup> Die Beisetzung der Leiche in Memphis darf nicht, wie Kaerst (Rhein. Mus. L11, 1897, S. 56 ff.) noch thut, bestritten werden, da das neu aufgefundene Bruchstück der parischen Marmorchronik zum Jahre 321/0 Mitteilungen des ath. Inst. a. a. O. S. 187, 12 die Angabe des Pausanias (I 7. 1) und des Pseudo-Kallisthenes [III 33] bestätigt. Die Nachrichten der antiken Autoren sind so zu vereinigen, dass Pausanias den Fehler begangen hat, Ptolemaios II. an Stelle des ersten als den, der die Alexanderleiche von Memphis nach Alexandreia verbracht hat, zu bezeichnen, während Diodor (XVIII 28.3) und Strabo (XVII 1. 8 p. 794 C) die - wohl nur vorübergehende, so auch Kaerst, Rhein, Mus. LII, S. 58, Anm. 2 am Ende — Beisetzung in Memphis in ihren verkürzten Berichten als nebensächlich ühergangen haben. Pausanias hat offenbar die Verbringung der Leiche in das von Philadelphos neuerbaute grossartige Sema verwechselt mit der Überführung nach Alexandreia überhaupt. Alexander ist in Ägypten dreimal beigesetzt worden: durch Ptolemaios I. zuerst in Memphis, dann in Alexandreia, schliesslich durch Ptolemaios II. ebenda, aber in der neuen grossartigen, zugleich als Mausoleum des ptolemäischen Hauses gedachten Grabstätte (über die Lage dieses in der königl. Residenz gelegenen Mansoleums handelt neuerdings A. Ausfeld, Rhein, Mus. LV [1900] S. 375/77). Auf die beiden Beisetzungen in Alexandreia spielt Strabo a. a. O. an, wenn er sagt: το δε σώμα του Άλεξανδρου πομίσας ο Πτολεμαΐος επήδευσεν εν τη Άλεξανδρεία οπου νον έτι κείται, ού μην έν τη αύτη πυέλφ.

und Pracht der Ausstattung Alexanders Thaten würdig erbauen. 1) wo sowohl die Leiche beigesetzt wurde, als anch der grosse Tote geehrl wurde: θυσίαις ήρωϊκαῖς καὶ ἀγῶσι μεγαλοπρεπέσι.2) Wir haben also hier, wie schon diese Worte Diopois deutlich zeigen, wieder einen Heroenkult vor uns. Die Einholung der Gebeine Alexanders, die Überführung derselben nach der Alexanderstadt, die Beisetzung daselbst mit gleichzeitiger Errichtung einer Kultstätte neben oder über dem Grabe.") die Einsetzung von Opfern und Agonen zu seinen Ehren, die Beibehaltung des blossen Namens Alexander auch für den Vergötterten;4) alles das sind deutliche Zeichen, dass wir es hier, ebenso gut wie bei Hephaistion, mit einer Heroisierung zu thun haben, ) Alexander wurde zunächst weiter nichts als  $i_i^g \rho \omega_s \approx \tau i \sigma \tau_{is}$  von Alexandreia. Wie aber schon Diodor<sup>6</sup>) betont, erwiesen sich die Massnahmen des Ptolemaios als ein eminent kluger politischer Schachzug. Denn es fand ein grosses Zusammenströmen von Menschen in Alexandreia, dadurch ein mächtiges Anwachsen und Emporblühen der Stadt, endlich ein grossartiger Zuzug auswärtiger offenbar makedonischer und griechischer Söldner zum ptolemäischen Heere statt. Für Ptolemaios I, bekam so der heroisierte Alexander dieselbe Bedeutung, wie später für Augustus der Divus Julius; es war eine höhere göttliche Legitimation seiner Herrschaft?), und speziell die Bei-

- 11 Diodor XVIII 28, wie Kaerst, Rhein Mus. LII, S. 54f, wohl richtig vermutet, nach Hieroxymus von Kardia, vgl. auch Theorrit XVII 18f., Pseudo-Kallistnexes III 34 C, dazu G. Lembroso, L'Egitto<sup>2</sup> S. 177.
  - 2] Diopon a. a. 0.
- 3 Dass an der Stelle des Grabes auch die Kultstätte sich erhebt, ist das wesentlichste, wodurch sich die Heroenverchrung von der Götterverchrung unterscheidet; vgl. Deefen bei Roschen 12 Sp. 2491 u. 2495, Reisch bei Patly-Wissowa 12 Sp. 1652.
- 4) Niemals θεὸς Ἰλλέξων δρος, sondern einfach Ἰλλέζων δρος, wie im Leben, wird der Vergötterte genannt; Alexander selbst wird Gottesname, darüber Lersus, Abhandhingen der Berliner Akademie 1852 S. 463; Wilcker, Gött, gel. Anzeigen 1895 S. 141 A. I. Kaerski, Rhein, Mus. LH. S. 44.
- 5) Auch Kaerst, Rbein, Mns. L.H. S. 61f. hat diese Beobachtung gemacht; da sie aber in sein System von der Selbstvergötterung Alexanders und der allgemeinen Forderung von göttlichen Ehren durch denselben nicht recht passen will, kann er nichts damit anfangen. So bringt er es S. 62 A. 3 nur zu dem Satze, "dass wir nicht etwa die göttliche Verehrung Alexanders aus dem griechischen Heroenkulte ableiten können, wenn wir auch immerhin jene Heroenverehrung als dasjenige Moment in den religiösen Anschauungen und Sitten der Hellenen betrachten dürfen, das noch am meisten als eine Brücke zum Kulte Alexanders zu dienen vernöchte." Aber selbst mit diesem Satze ist Kaerst schon in Widerspruch mit sich selbst gekommen. Wenn der Heroenkult die Brücke zum Alexanderkult bildet, dann kann sich dieser letztere nicht an dem lebenden, sondern an dem toten Alexander ausgebildet haben.
  - 6 Diodor XVIII 28, 5,
- 7) Ptolemaios hat zu diesem Zweck auch Orakelsprüche (Aellan, Var. Hist. XII 61, Psethol-Kallistners III 34 und Jolius Valerus III 57), die vielleicht, wie Kaerst, Rhein. Mus. LII, S. 50 vermutet, nicht ohne seine Mitwirkung entstanden sind, verwendet.

setzung in Alexandreia bedeutete für den Besitzer nur eines kleinen Teilreichs aus der Erbschaft des grossen Makedoniers die Anwartschaft auf das ganze Reich, wenn auch nur in Gestalt einer Hegemonie. So sprengte materiell sehr bald der Alexanderkult die engen Bande eines lokalen Heroenkultes und wurde universal, ebenso gut wie Alexanders Weltreich die lokal beschränkten Stadtstaaten Griechenlands überwunden hatte. Aber in seinen äusseren Formen blieb auch der Alexanderkult stets in den Bahnen des griechischen Heroenkultes. Im Mittelpunkt des jährlichen Erinnerungsfestes, das am Todestage Alexanders, dem Geburtstage des neuen Halbgottes, gefeiert wurde, 1) stehen die Opfer und daran anschliessend glänzende Agone, die vielleicht nach dem Muster der von Alexander selbst für Hephaistion geplanten Spiele von Ptolemaios eingerichtet wurden.2) Der Leiter des Kultes wie des Festes ist ein jährlich wechselnder eponymer Priester des Alexander, der als Abzeichen seiner Würde einen goldenen Kranz und ein Purpurgewand trägt, persönlich unverletzlich sowie frei von jeglicher Leistung ist und durch das Amt eine dauernde und erbliche höhere Rangstellung erhält.") Geben diese Angaben, die wir allerdings zumeist dem Alexanderroman entnehmen müssen,4) den anfänglichen Zustand des ägyptischen Alexanderkultes wieder, so ist durch diesen, der sich seinerseits wieder an den Hephaistionkult anlehnt, der in Jahrhunderte langer Entwicklung herausgebildete Apparat des griechischen Heroenkultes in die antiken Herrscherkulte übergegangen.

Aber neben Ptolemaios haben auch die anderen Diadochen die offizielle Verehrung des Heros Alexander proklamiert. Genaueres wissen wir nur von Eumenes in dieser Beziehung. Er soll im Jahre 319 in Kilikien, um sich als Fremder der Unterstützung der makedonischen Führer und Truppen im Kampfe gegen Antigonos zu versichern, von folgendem Traume

Julius Valerius III 98; obitus eius diem etiam nune Alexandriae sacratissimum habent; vgl. Historia Augusta, vita Alex. Sev. 5; die festo Alexandri; richtig: Kaerst, Rhein. Mus. LII, S. 58.

<sup>2)</sup> Diodor a. a. O., Athenáus XIV 620; G. Lumbroso, L'Egitio<sup>2</sup> S. 177 führt als Gegenstück die von Alexander für Dareios gefeierten Spiele musischer, gymnischer und ritterlicher Art an | Pseudo-Kallistueres 11 21) und die angeblichen Worte des sterbenden Alexander: Arrian VII 26: ört μέγων ἐπιτάμιον ἀγώνα ὁρῶ ἐπ' μέτῷ ἐσόμενον, die so auch dem Wortsinn nach wahr gemacht wurden.

<sup>3</sup> So Pseudo-Kallistheres III 33 ed. Müller p. 149; dazu Letroxxe, Recueil 1 250. Franz CIGr. III, Einleitung zu den ägypt. Inschriften, Letrius, Abhandlungen der Berliner Akademie 1852, S. 461 u. 501; Wescher, Revue Archéol. XIV 1866) S. 157; Lumbroso, L'Egitto<sup>2</sup> S. 178 ff.

<sup>4)</sup> Dass Pseudo-Kallistheres bei den unmittelbar an Alexandreia anknüpfenden Üherlieferungen unstreitig einen historischen Wert hat und nicht ohne Weiteres bei Seite geschoben werden darf, hat Kaerst, Rhein. Mus. LH, S. 57 ausgesprochen und neuerdings Ausfeld, ebenda LV (1900) S. 348ff. für das Topographische erwiesen.

den er gehabt, erzählt haben:¹) Alexander sei ihm in voller königlicher Ausrüstung erschienen und habe ihm angedeutet, dass er unter den Lebenden als Führer anwesend sein wolle. Es wurde daraufhin nach Eumenes' Angaben ein prächtiges Zelt, in demselben ein Thron mit den königlichen Abzeichen und Waffen, davor ein Altar zu Brandopfern (ἐσγάρα bei Diodor)<sup>2</sup>) errichtet. Diese Stätte diente von da ab als Versammlungsort für die Führer:3) nach gemeinsamem Opfer für Alexander fand die Beratung und Befehlsausgabe statt. Nach Emmenes' Einmarsch in Persepolis im Jahre 317 waren bei dem grossen Opferfeste, welches Penkestas daselbst gab, in der Mitte des Heeres sowohl die Altäre der Götter wie die des Alexander und des Philipp aufgestellt,4) Der von Enmenes eingerichtete Herrscherkult hat also in der Zwischenzeit Fortschritte gemacht: Alexander hat wie die olympischen Götter einen Altar  $(\beta \omega \mu \delta s)$  und neben ihm erscheint hier — allerdings das einzige Mal, offenbar eine Konzession an das makedonische Heer - sein vergötterter Vater Philipp. Aber beide stehen gleichsam noch in der Mitte zwischen den Göttern und Menschen.

Von den anderen Diadochen wissen wir nicht, wann und unter welchen Formen sie Alexander vergöttert haben. Dass keiner von denen wenigstens, welche eigne Reiche auf orientalischem Boden begründet haben, in dieser Beziehung zurückgeblieben ist, zeigen vor allem die Münzen. Während Alexander selbst noch nach griechischem Branch die Bilder von Gottheiten (Zens. Herakles. Athene, Nike) auf die Münzen setzte, 5) erscheinen nach seinem Tode Münzen, auf denen der Herakleskopf oder Alexanders eigner Kopf mit göttlichen Attributen, besonders den Hörnern Ammons, bezw. solche, auf denen Ammon oder Alexander selbst sich finden, 6) alles deutliche Anzeichen, dass der grosse Makedonier, der

Diodor XVIII 60. 5; Plutarch, Eumen. 13; Polyan IV. 8. 2, mit anderem Schauplatz; Neros, Eumen. 7. Vgl. Niese, Geschichte der griech, und mak. Staaten I S. 240.

<sup>2)</sup> Nach Polyax ein goldener Tisch mit einer Räucherpfanne darauf. Es handelt sich offenbar um einen tragbaren Räucheraltar, worüber Reisen bei Pault-Wissowa I 2 Sp. 1685 zu vergleichen ist. Derselbe (ebda. Sp. 1663 ff.) bestreitet, dass der Bezeichnung ἐσχάρα anstatt βομός ein allzu grosser Wert beigelegt werden dürfe; anderer Ansicht sind E. Currus, Altäre von Olympia, Ges. Abhandlungen II S. 59, von Fintze, De libatione vet. Graec. S. 82, Derere a. a. O. Sp. 2497 ff.

<sup>3)</sup> Thatsächlich kamen sie, wie Polyaex sagt, zu Eumenes, τῆ δὲ τιμῆ πρὸς ἀλλέξανδρον.

<sup>4)</sup> Diodor XIX 22; vgl. Niese a. a. O. 1 S. 263 f.

<sup>5</sup> Über die Annäherung des Heraklestypus an die Gesichtszüge Alexanders schon bei Lebzeiten des Königs hat L. Müller, Numismatique d'Alexandre le Grand S. 15 vollkommen richtig geurteilt, nämlich dass man diese Erscheinung nicht auf einen Erlass Alexanders zurückführen dürfe, sondern vielmehr dem Enthusiasmus oder der Schmeichelei der Künstler oder Magistrate zu gute halten müsse.

<sup>6)</sup> Über solche mit den Emblemen des Ptolemaios, des Lysimachos oder Seleukos. L. Müller a. a. Ö. S. 29 ff., über die seleukidischen speziell E. Barelox, Les rois de

auf Erden nur der Sohn des Ammon und Nachkomme des Herakles gewesen war, selbst den Eingang zum Olymp gefunden hatte. Wie dem Ptolemaios und Eumenes, scheint aber auch den übrigen Diadochen Alexander zunächst nur als Heros gegolten zu haben; doch muss daneben eine Strömung hergegangen sein, die, wie bei Hephaistion, au Stelle des Halbgottes gleich den Gott setzen wollte, und dieser Richtung haben sich offenbar die meisten Diadochen nicht widersetzt. Nur von Autipater wird ausdrücklich berichtet, dass er allein die Bezeichnung Alexanders als Gott für eine Gottlosigkeit erklärt habe.

In diesem Schwanken zwischen Halbgott und Gott zeigt sich das Janusgesicht des Alexanderkultes. Die Regierenden schufen ihn als griechischen Heroenkult, aber durch ihr Festhalten an dem Gesamtreich Alexanders verlor der Kult des Schöpfers dieses Reiches thatsächlich eine ganz wesentliche Eigenschaft des Heroenkultes, die lokale Beschränkung, wenn er auch formell an eine bestimmte Stadt, nämlich Alexandreia, durch die kluge Politik der Ptolemaier gebunden war, und weiter waren die Regierten schon lange gewöhnt. Alexander nicht nur wie einen Halbgott, sondern wie einen Gott zu verehren. So bedeutet der Alexanderkult einen großen Schrift vorwärts über den Hephaistionkult hinaus: war dieser noch ein reiner griechischer Heroenkult, so ist der Alexanderkult der erste antike staatliche Herrscherkult. Soviel höher wie im Diesseits, stand Alexander auch im Jenseits über Hephaistion; war und blieb dieser nach seinem Ableben nur ein Heros, so bildete für Alexander das Heroentum nur ein Durchgangsstadium zur Erhebung zum θεός. Damit aber war der Heroenkult vorbei und der Herrscherkult war da. Jener war hellenisch, dieser ist hellenistisch. Die Brücke haben somit Alexander, sowohl der lebende wie der tote, jener durch die Heroisierung des Hephaistion, dieser durch die Macht seiner gewaltigen Persönlichkeit und daneben Alexandreia, das zur ersten Stadt der hellenistischen Welt emporschnellte und zur universalen Geltung des Alexanderkultes mächtig beitrug, geschlagen.

Die erste Generation der Diadochen hat neben dem vergötterten Alexander für sich keine göttliche Verehrung beansprucht. Das hindert aber nicht, dass sie, gerade so wie einst Alexander, die von seiten der Unterthanen für sie freiwillig errichteten Kulte duldeten. So viel wir

Syrie, d'Arménie et de Commagène p. XIVf. u. p. XIX. Der letztere macht auf die interessante Thatsache aufmerksam, dass das Bild Alexanders mit den Ammonshörnern so populär wurde, dass der Koran ihn noch heute nennt: Iskander dhoul carnaïn d. h. "Alexander mit den zwei Hörnern"; Niese, Hist. Zeitsehr. LXXIX, S. 15 ff. Kaenst sucht mit Gewalt den Beweis der Münzen ins Gegenteil zu verkehren, d. h. aus diesem numismatischen Thathestand eine offizielle Vergötterung Alexanders bei dessen Lebzeiten zu erschliessen! Hist. Zeitsehr. LXXIV S. 31 ff., Studien zur Entwickelung S. 46 ff.

Suidas s. v. 'Αττιπάτης: Μόνος θὲ τῶν διαδόχων θεὸν καλέσαι 'Αλέξανδουν οὺχ είλετο, ἀσεβές τοῦτο κρίνας.

bis jetzt sehen können, marschieren nunmehr sogar die Athener in der Bethätigung dieses Servilismus an der Spitze. Die ersten, welche nach Alexander von den Athenern mit göttlichen Ehren überhäuft wurden. waren Antigonos und sein Sohn Demetrios Poliorketes zum Dank für die Befreiung Athens von der Herrschaft Kassanders im Jahre 307.1) Sie wurden als θεοί σωτίρες, ttötter des Heils oder Rettungsgötter, geseiert, ein jährlich wechselnder Priester wurde für den neuen Kult bestellt, ein Altar und Feste zu ihren Ehren gestiftet. Um dieselbe Zeit haben die Inselbewohner der Kykladen nach der Flottendemonstration des Ptolemaios in dem aegaeischen Meer (308) und nach der Begründung des Bundes der Nesioten dem Herrscher von Ägypten zuerst göttliche Ehren zu teil werden lassen und zwar durch Errichtung eines Altars in Delos.<sup>2</sup>) Diesem Beispiel folgten im Jahre 304 die Rhodier, indem sie in ihrer Stadt ein Heiligtum und ein jährliches Fest zu Ehren des nunmehr mit der Königswürde ausgestatteten Ptolemaios begründeten.<sup>3</sup>) Als Demetrios 303 Sikvon erobert und nungebaut hatte, widmeten ihm die Bürger der nun "Demetrias" genannten Stadt Opfer, Feste und alljährliche Agone.4) Die Bewohner von Samothrake und Priene errichteten dem König Lysimachos Altäre und beschlossen ihm sonstige göttliche Ehren.<sup>5</sup>) Auch in Kassandreia gab es — in der Zeit, da Lysimachos zugleich über Makedonien herrschte (286-281) - einen Kult dieses Herrschers, dessen Priester eponym war,6) Die Bewohner von Neu-Hion beschlossen für Seleukos l. die Errichtung eines Altars, die Feier eines γυμνικός ἀγών und anderes mehr, indem sie ihn als Tempelgenossen

<sup>1)</sup> Peutarch, Demetr. 10. Diodor XX 46, 2. Droysen, Gesch. des Hellenismus II 2 S. 119 ff. Niese, Gesch. d. mak. u. griech, Staaten I S. 315 f.

<sup>2)</sup> Vgl. die 1893 gefundene Inschrift von Amorgos aus dem Anfang der Regierung de Philadelphos: Bull. d. Corr. Hell. XVII, 1893, S. 205 und J. Delamare, Revue de philologie XX, 1896, S. 103 ff. — Dittenberger, Sylloge 12 202, — Michel, Recueil 373 Z. 27, 48f., vgl. Delamare S. 108 f.

<sup>3</sup> Diodor XX 100. Pausanias I 8, 6. Nach letzterem sollen damals auch die Rhodier zuerst den Ptolemaios mit dem Beinamen Soter begrüsst haben. Über diesen Titel vgl. Niese, Gesch. d. griech. und mak. Staaten 1 332 f., II 113 Anm. 3. J. P. Mahaffy, The Empire of the Ptolemies S. 110 f.

<sup>4</sup> Diodor XX 102. 3.

<sup>5</sup> Dittenberger, Sylloge 12 190. Ancient Greek inser. III 401.

<sup>6</sup> Revue archéol. XXXI, 1876, S. 106. — Dittenberger, Sylloge 1º 196: ég' légéos rob Aroquézov. Strack vermutet neuerdings (Rhein, Mus. L.V. 1900, S. 163 Ann. 5, vgl. Deutsche Litt, Zeitg. vom 6. Oktober 1900 Sp. 2664, dass vielleicht die Verehrung des L. offizieller Art. d. h. von ihm selbst eingerichtet war. Durch sein eigenes Zugeständnis aber: "Die Weihung eines Altars seitens irgend einer Stadt beweist auch freilich nur eine den athenischen und rhodischen Beschlüssen gleichwertige Schmeichelei" wird der Hypothese der Boden entzogen. Auch die brauchbare Dissertation von W. Henemadel, Forschungen zur Geschichte des Königs Lysimachos, Zürich 1900, bringt kein anderes Resultat.

(σέννως), offenbar der Athena, betrachteten.) In Erythrai gab es im 3. Jahrhundert ein Fest der Seleukeia, 2) wie es scheint, auch zu Ehren Seleukos' I. und wahrscheinlich schon ans seinen Lebzeiten.2) Die Athener auf Lennos errichteten demselben mitsamt seinem Sohne Antiochos für die Befreiung von der strengen Herrschaft des Lysimachos Tempel.4)

Haben die ersten Diadochen sich nicht selbst vergöttert, so haben sie doch zum Teil ihr Geschlecht an einen Gott angeknüpft. Wie Alexander ein Sohn des Ammon oder Zeus genannt wurde, stammte Ptolemaios angeblich ausser von Herakles b vor allem von Dionysos, Seleukos von Apollon ab. Die von Göttern entlehnten ehrenden Beinannen wie Soter (des Ptolemaios) oder Nikator (des Seleukos) haben aber bei Lebzeiten der Herrscher keine offizielle Geltung gehabt und beweisen gar nichts für staatlich eingesetzte Herrscherkulte für die ersten Diadochen bei ihren Lebzeiten.

Anders wird es, als die erste Generation der hellenistischen Herrscher aus dem Leben geschieden war. Nan ist ihnen, gerade so wie Alexander dem

- 1) G. Hirschfeld, Archaeol. Zeitung XXXII N. F. VII, 1875, S. 155 f.; dazu P. Haubold, De rebus Iliensium S. 20.
- 2) Michel, Recueil 506, 507. Dittenberger, Sylloge 1º 250, 251; dazu H. Gaebler, Erythrae S. 22.
- 3) Anders Usener, Rhein. Mus. XXIX, 1874, 8, 50, der an Seleukos Kallinikos als Gefeierten denkt. Auf alle Fälle geht er zu weit, wenn er sugt, "dies Seleukosfest konnte nur dem Kallinikos gelten."
- 4 Phylarch, Fr. 28 bei Albenvos VI 255a. Zu dem Kapitel, wie die Seleukiden solche Ehrungen hervorriefen, liefert einen interessanten Beitrag die Inschrift bei Dittenberger, Sylloge 1 170. Michel, Recneil 39, welche die von den Königen Seleukos und Antiochos (offenbar dem ersten und zweiten Seleukoien zur Zeit ihrer Samtherrschaft, so richtig Wilchen bei Paulx-Wissowa 12 Sp. 2451) an den didymaeischen Apollon gesandten Weihgeschenke aufzählt. Im Brief des Seleukos an Rat und Volk der Milesier heisst es von diesen Weihgeschenken: ἀπόδοτε είς τὸ ἰεφὸν ἔνα ἔχητε σπένθειν παὶ χράσθαι ὑγιαινόντων ἡμῶν παὶ εὐτνχούννων καὶ τῆς πόλεως διαμενούσης ώς ἐγὼ βούλομαι.
- 5) Die Abstammung von Herakles (Theoreit XVII 26f., Inschrift von Adule, vgl. die folgende Anm.) wurde erlangt durch die künstliche Anknüpfung der ptolemäischen Dynastie an die makedonische, Pausarias 16, 2; sie wurde daher auch nur von den ersten Ptolemäern besonders betont, nachher durch die dionysische Herkunft vollkommen in den Hintergrund gedringt.
- 6) Satyros, Fragm. 21 Meller, FHG. III 164, Inschrift von Adule. CIGr. 5127 = Strack, Dynastie der Ptolemäer S. 232; vgl. von Prott, fthein. Mus. LIII, 1898, S. 462 mit Ann. 2. Über die Bedeutung des Dionysoskultes in Alexandreia: G. Lumbroso, L'Egitto 2 S. 141 f.
  - 7) Babelon, Rois de Syrie p. V11.
- 8) Das richtige bei Babelon a. a. O. p. 1X; vgl. auch von Getermun, Über die Beinamen der hellenistischen Könige. Kleine Schriften herausgeg. von F. Ruhl IV S. 106 ff., Kaerst, Rhein. Mus. LII. S. 46 ff., Strack, Dynastie der Ptol. S. 110 ff.; U. Köhler, SBer. Berl. Akad. 1894, S. 449 benerkt mit Recht, dass die Überlieferung üher den Ursprung der Beinamen der hellenistischen Herrscher durchweg unzuverlässig ist, etwas, das von Getrschmu in der genannten Abhandlung verkannt habe.

Grossen, seitens ihrer Nachfolger öfficielle göttliche Verehrung zu teil geworden. Es wird jetzt wohl nicht mehr bestritten, dass Philadelphos seinen Vater inmittelbar nach dessen Tode im Jahre 283 2 v. Chr. consekrierte und ihm göttliche Ehren erwies. "Von Anfang an wird ein jährliches Fest am Todestage des Königs als dem Geburtstage des neuen Gottes existiert haben."1). Geheissen hat der nene Gott Πτολεμαΐος Σωτήο (also ebenso wie Alexander noch ohne den Zusatz  $\vartheta \epsilon \delta \varsigma$ ), sein Heiligtum daher Πτολεμάειον. Vermutlich ist auch dieser Kult zunächst in Ptolemais entstanden") und Ptolemaios hat für Ptolemais dieselbe Bedeutung wie Alexander anfänglich für Alexandreia.4) Ebenso hat Antiochos I. im Jahre 280 seinen Vater consekriert, ihm in Selcukcia, also wohlgemerkt auch wieder in der Stadt, die seinen Namen trägt, ein τέμενος mit Tempel, genannt το Νικατόρειον, gestiftet,5) und ihm als Gott den stolzeren Titel eines Σέλευχος Ζείς Νικάτωρ () beigelegt, von Prott 7) nimmt nun in seiner schon mehrfach citierten Abhandlung mit Recht an, dass der weitere Ausbau des ptolemäischen Kultes dann durch Philadelphos stattgefunden habe, um dem rivalisierenden Selenkiden den Rang abzulaufen und um Alexandreia zum Mittelpunkt der hellenischen Welt zu machen. Er hat nachgewiesen, dass der zweite Ptolemäer im Jahre 2798 zum erstenmal ein penteterisches panhellenisches Fest in Alexandreia mit einem Agon ἰσολύμπιος ebenfalls für seinen

<sup>1)</sup> Vos Prott, Rhein, Mus. L1II, S. 461; vgl. Τπεοκαιτ XV 47; Schol, zu Τπεοκαιτ XVII v. 16 ff.: καθὸ ἔξεθεώθη (Ptolemaios Soter) ὑπὸ τοῦ νίοῦ, Κλέκετ, Rhein, Mus. L11, S. 60.

<sup>2</sup> Inschrift von Amorgos, Revue de philol. XX, S. 104f, Z. 11, 28, 44, 48f, 56; CIGr. 2273 = Dittenberger, Sylloge I 153: Πτολεμαΐον Πτολεμαίον Σωτήφος οί νησιώται άνεθηκαν. Μαμαρργ, The Flinders Petrie Papyri II No. VIII I col B aus dem 11. (2754) oder 14. (2721) Regierungsjahre des Philadelphos, ebenda 1 No. XXII. 2, vermutlich aus dem 28. Jahr [258 7] desselben Königs, vgl. Kaerst, Rhein. Mus. L11, S. 47 Ann. 2; auch XXII, 1 aus dem 36. Regierungsjahr (250/49). Es hat sich also in griechischen Urkunden die ganze Regierungszeit des Philadelphos hindurch diese Bezeiehnungsweise erhalten. Dagegen geht in demotischen Urkunden nebenher die Bezeichnung des Philadelphos als Sohn des θεός Σωτήρ, so in einem demotischen Kontrakt aus dem 29. Jahre (2576): Revillout, Rev. Egypt. 1 S. 13; aus dem 33 J. (253,2): Derselbe, Chrestom, démot. S. 241; aus dem 36, J. (250,49): ebenda S. 246. Dazwischen steht die halikarnassische Inschrift, Anc. Greck inser, in the Brit. Mus. 1V 906: Άγαθήι τύχηι [τῆι oder ὑπὲο] Πτολεμαίου τοῦ Σωτῆφος καὶ θεοῦ Σαράπι "Ισι Αρσινόη το ίερον ίδρόσατο κ. τ. λ. Da Arsinoe noch ohne den Königstitel auftritt, so ist es wahrscheinlich, dass sie den Sarapis-Isis-Tempel von Halikarnass vor ihrer Vermählung mit Philadelphos, also etwa vor dem Jahre 275, errichtet hat, im übrigen vgl. Wilcken, Gött, gel. Anzeigen 1895, S. 139 f.

Lersits, Abhandlungen der Berl. Ak. 1852, S. 496 ff., Kaerst, Rhein. Mus. LII,
 S. 49 f.

<sup>4)</sup> Kaerst, ebenda S. 51.

<sup>5)</sup> Appian, Syr. 63, von Prott a. a. O. S. 467.

<sup>6)</sup> CIGr. 4458.

<sup>7)</sup> A. a O. S. 467.

Vater Ptolemaios Soter, vermutlich in Verbindung mit dem vergötterten Alexander, 1) ins Leben gerufen hat; 2) es ist das Fest und der Agon, zu welchem nach der Inschrift von Amorgos 3) Philadelphos die Nesioten und die übrigen Hellenen einlud. "Die ägyptische Hauptstadt sollte ein Weltmarkt und zugleich das Olympia der neuen Welt werden, das Fest verkündete die Grüsse des ersten Königs, den Ruhm und die Frömmigkeit des zweiten 1.4) Der so geschaffene Kult aber war kein Stadtkult von Alexandreia mehr, sondern ein ägyptischer Reichskult, ja er sollte ein allgemeiner Kult für das gesamte Griechentum der Welt werden.

Damit ist die erste Phase der Entwicklung der antiken Staatsherrscherkulte zu Ende, schon beginnt die zweite. Fragen wir rückblickend, was charakteristisch ist für die erste Etappe, so ist es dentlich die Verehrung nur toter Machthaber, nicht lebender, und zwar nach dem Vorbild, das der grosse König selbst durch die Einrichtung des Hephaistionkultes gegeben hatte, in den Formen des griechischen Heroenkultes. Wie Alexander für Alexandreia, war Ptolemaios I, für Ptolemais, Selenkos I. für Seleukeia, wahrscheinlich auch Antiochos, des Seleukos Vater, für Antiocheia, die Hauptstadt des Seleukidenreichs,<sup>5</sup>) nichts als der ἤρως zτίστης. Aber naturgemäss wurde der Kult von Alexandreia bei der überragenden Stellung der Stadt in Ägypten als Haupt- und Residenzstadt zum ägyptischen Reichskult, ja durch das Eingreifen des Philadelphos und die Errichtung des Agon isolympios zu Ehren des Alexander und seines Vaters zum Kult für die gesamte griechische Kulturwelt; der Kult von Seleukeia dagegen trat schon durch die Benennung des neuen Gottes als Σέλευχος Ζείς Νιχάτως aus den Bahnen des lokal gebundenen Heroenkultes heraus. Die Selenkiden treiben die Entwicklung weiter durch die pomphaften Göttertitel, die sie ihren apotheosierten Ahnen geben, die Ptolemäer durch Ausnutzung der Bedeutung Alexandreias in der damaligen griechischen Welt. Aber wenn auch so sehr bald äusserlich die Bedingungen des Heroenkultes zu fehlen scheinen, so bleibt noch lange die Anschauung, dass die consekrierten Herrscher nicht Götter, sondern Halbgötter waren.") ja sie geht eigentlich immer neben der weiter-

Dass Ptolemaios neben Alexander im Tempel des Zeus verehrt wurde, betonf ausdrücklich Тивоккит XVII v. 16 ff.

<sup>2</sup> Vox Prott S. 461 ff.; dass Alexander auch schon bei dem Fest von 279 mit gefeiert wurde, ergiebt sich wohl aus seiner Beteiligung an dem Festzng von 274. Man sieht nicht recht ein, warum der Kult des Alexander, wie vox Prott S. 462 meint, erst jetzt dazu gekommen sein soll.

<sup>3</sup> Revue de philologie XX, 1896, S. 102 ff.

<sup>4</sup> Von Prott a. a. O. S. 467. Damit hat derselbe die Verse des Throkrit XVII 121—125 erst in das rechte Licht gesetzt.

Nach Apptax, Syr. 57 ist die Stadt nach dem Namen von Seleukos' Vater benannt, Wilcker bei Paulx-Wissowa 1 2 Sp. 2443.

<sup>6)</sup> Das zeigt sich schon darin, dass die hellenistischen Herrscher zum Teil, in der besseren Zeit fast durchgängig, vermieden haben, den Titel 9865 zu dem eigentlichen

gehenden einher und hat ihren letzten Niederschlag bei den Römern in der Benennung des consekrierten Kaisers durch Divus, nicht durch Dens gefunden.

Von der zweiten Generation der hellenistischen Herrscher ist Ptolemaios Philadelphos der bedentendste. Seine Regierung wurde noch weiter epochemachend für die Entwicklung der Herrscherkulte. Er hat zunächst, ebenso wie seinen Vater, auch seine Mntter Berenike unmittelbar nach ihrem nach 279 erfolgten Tode consekriert und ihren Kult mit dem des Gatten verbunden unter dem Titel der Geoi Σωτίρες, hat also zum erstenmal unter der Bezeichnung θεοί Verstorbene von Staatswegen verehren lassen, offenbar in Nachahmung der schon vorhandenen städtischen Kulte von  $\theta \epsilon \delta i = \sum_{\omega \tau \tilde{t}, \delta \epsilon \varsigma}$ , insbesondere des athenischen für Antigonos und Demetrios. Wie schon der Kult des Vaters allein, ist dann auch der erweiterte Kult der θεοί Σωτίρες an den Alexanders angeschlossen worden.<sup>1</sup>) Dies ist der Zustand des ägyptischen Reichskultes bei dem zweiten penteterischen Fest von 2754, dessen grossartige Pompe Kallinenos 2) beschrieben hat. Bemerkenswert ist noch, dass jetzt Dionysos als der Stammyater der ägyptischen Dynastie und als derjenige, "dem Alexander sich wesensverwandt gefühlt hatte"3), über dem ganzen thront.4)

Aber selbst hierbei ist der zweite Ptolemäer noch nicht stehen geblieben. Er ist vielmehr der erste, der die offizielle Verehrung des lebenden Herrschers in den Staatskult eingeführt hat — eine Neuerung, die in der zweiten Generation für keines der übrigen Diadochenreiche sich nachweisen lässt. Wodurch der Ägypter-König so früh zu diesem so wichtigen und folgenreichen Schritt veranlasst worden ist, hat neuerdings wiederum vox Prott berwiesen. Arsinoe, die Schwester-Gemahlin des Philadelphos, ist bekanntlich lange vor ihrem Bruder-Gemahl gestorben, nach vox Prott im Anschluss an F. vox Bissing im 15. Regierungsjahr des Philadelphos = 2710 v. Chr. Sie ist sofort nach ihrem

Regentennamen zu setzen für die Ptolemäer vgl. die guten Ausführungen von Strack, Dynastie der Ptolemäer 8. 110 ff. und weiter nuten 8. 28 . Usexen macht weiter neuerdings Rhein. Mus. LV, 1900, 8. 292 auf das Ende der oben (8. 19 Anm. 4. angezogenen Theokuriverse aufmerksam, wonach die  $\vartheta zot \Sigma \sigma r \dot{\eta} \varrho s_{\bar{s}}$  als Nothelfer für alle Menschen gefeiert werden, sowie es die Heroen ihren Nachkommen und Verehrern sind. Vgl. auch die Bezeichnung  $\vartheta c \dot{q} \mu \sigma r s_{\bar{s}}$  und  $\ddot{\eta} \rho \sigma s_{\bar{s}}$  für die apotheosierten  $\sigma \varrho \dot{q} \sigma r \sigma r$  noch auf dem Denkmal vom Nemroud-Dugh  $s_{\bar{s}}$  unten.

- II VON PROIT S. 462.
- Kall(xenos bei Atherats V 196 ff. Müller FHG, III 58, dazu von Prott S. 461 ff. Niese, Gesch, der griech, und mak. Staaten II, S. 108.
  - 3 vos Prott 8 462.
- 4) Man lese die mit unerhörter Pracht ausgestattete dionysische  $\pi o \mu \pi \eta'$  bei Каныхехов а. а. О. 197e ff.
  - 5) VON PROTT S. 463 ft.

Tode, gerade so wie ihre Eltern Ptolemaios Soter und Berenike, apotheosiert,¹) offenbar als Ἀρφοδίτη λίφσινόη Φιλάδεληος, und es ist ihr, vielleicht in Arsinoe, sicher aber in Alexandreia, ein griechischer Staatskult neben einer Anzahl privater Kulte anderswo eingerichtet worden.²) Dadurch entstand nun das Missverhältnis, dass, während nach ägyptischem Brauch als Pharaonen beide, sowohl der lebende Bruder-Gemahl wie die verstorbene Schwester-Gemahlin, vergöttlicht waren, in den griechischen Kulten der lebende König hinter der toten apotheosierten Königin zurückstand. So ist, um dieses Missverhältnis zu beseitigen, und zwar, wie vox Prorr wohl richtig vermutet.³) unter dem Einfluss der Priesterschaft¹) der griechische Staatskult der θεοί ἀθεληοί entstanden. d. h. der gemeinsame Kult des lebenden Königs und der toten Königin. Damit war aber durch Annäherung an das ägyptisch-orientalische Gottkönigtum der wichtigste Fortschritt im griechischen Staatskult gemacht, nämlich der von der Vergötterung des toten zur Vergötterung des lebenden Herrschers.5)

<sup>1)</sup> Darüber Strack, Rhein. Mus. LV, 1900, S. 165 Ann. 1.

<sup>2)</sup> In Arsinoe-Krokodilopolis wird ein isgor Βερενίκης και 'Αφροδίτης 'Αρσινόης im J. 238 7 erwähnt: Manaffy, The Flinders Petrie Pap. 1 No. XXI Col. H Z. 7; vielleicht ist das der erste griechische Kult der Aphrodite-Arsinoe, zumal sie hier mit ihrer Mutter verbunden erscheint. Wir bekommen damit eine Reihe von griechischen Staats-Stadtkulten, die sich über das ganze Land verteilen: Alexandreia mit dem Alexanderkult in Unterägypten, Ptolemais mit dem Ptolemaios-Soter-Kult in Oberägypten, dazwischen Arsinoe-Krokodilopolis mit dem Arsinoekult. Nach Revillout, Mélanges 424 war das arsinoitische Heiligtum allerdings ein privates, vgl. Srrack, Dynastie der Ptolemäer S. 13 Anm. 8. In Alexandreia war ein Arsinoeion Plinus N. H. XXXIV 148. XXXVI 68. XXXVII 108, Schol. Theorrit. XVII 121 = Müller FHG. II 374, 15, das auch sieher erst nach dem Tode der Schwester-Gemahlin von Philadelphos erbaut worden ist so Droysen, Kl. Schriften 11298, Wiedemann, Rhein, Mus. XXXVIII 387, von Prott a. a. O. S. 465, falsch: Wileken bei Pauly-Wissowa II Sp. 1285). Das eponyme Priestertum der κανηφόρος 'Αφοινόης Φιλαδέλφου für den Staatskult in Alexandreia ist belegt für das 19. Jahr des Königs = 267 6 (Revillout, Rev. Egypt. I 15) und fehlt noch im Jahre 16 = 270 69, vgl. Mahaffy, Flinders Petrie Pap. 1 No. XXIV 2. Wilckex bei Pauly-Wissowa 11 Sp. 1284. Ausserdem machte Philadelphos seine tote Schwester-Gemahlin zur Gérraus θεά in allen ägyptischen Tempeln, was Strack, Rhein. Mus. LV, 1900, S. 164 f. einen "Finanzstreich feinster Art" nennt.

<sup>3)</sup> VON PROTT S. 466.

<sup>4</sup> Die Erhebung des dritten Ptolemäers und seiner Gemahlin in den Reichskult geschah ebenfalls durch die Priesterschaft, wie das Dekret von Kanopus zeigt.

<sup>5)</sup> In dem Ptolemäerreich sind daher auch die Formen für die Verehrung des lebenden Herrschers geschaffen worden. Wenn z. B., worauf Fränckel Inschr. von Pergamon 1 S. 158) mit Recht aufmerksam gemacht hat, das Gebet um das Heil des regierenden Königs, wie es die Inschrift von Rosette Z. 35 (ähnlich Leemans, Papyri graeei musei Lugduni Batavi G. Z. 13 | 1 p. 42 | zeigt, in dem Dekret von Elaia im Attalidenreich Fränkel, ebenda I No. 246 = Michel, Recueil des inser. gr. 515 aus der Zeit um 135 v. Chr.; vgl. auch in der Urkunde aus Neu-Hion zu Ehren des Antiochos Soter, ClGr. 3595 Z. 24) in ungemein ähnlicher Weise wiederkehrt, so dass er an eine "Formel gewiss offiziellen Ursprungs" denkt. so ist der Ausgangspunkt sieher im Ptolemäerreich, wahrscheinlich sehon unter Philadelphos, zu snehen. Wie

Was die Weiterentwicklung speziell des ägyptischen Kultes betrifft, so wurde, gerade so wie der Kult der  $\mathcal{F}\epsilon oi$   $\Sigma \omega r \tilde{\eta} \varrho \varepsilon_{\mathcal{F}}$ , auch der der  $\mathcal{F}\epsilon oi$   $\mathcal{F}\Delta \varepsilon \lambda q oi$  an den Alexanderkult angeschlossen. "So hatte man denn in der zweiten Hälfte der Regierung des Philadelphos zwei Reichskulte nebeneinander: den  $\mathcal{F}\Delta \varepsilon \varepsilon \tilde{\mu} r \partial \varepsilon \tilde{\nu} r \partial \varepsilon \tilde{\nu$ 

Durch das Priesterdekret von Kanopos²) sind wir dann für die Regierung des Ptolemaios III. über den ägyptischen Herrscherkult, wie ihn Philadelphos ins Leben gerufen hatte, eingehend unterrichtet. Nachdem Philadelphos das Beispiel gegeben hatte, war es natürlich, dass der gerade im Anfang seiner Regierung eminent glückliche dritte Ptolemäer, der sehr bald mit Recht den Beinamen eines Euergetes sich verdient hat, zusammen mit seiner Schwester-Gemahlin Berenike schon bei Lebzeiten consekriert und der Kult der θεοί Εὐεργέται an denjenigen der θεοί Ἰδολιφοί angeschlossen wurde. Wann das geschehen ist, wissen wir nicht, auf alle Fälle schon vor dem 9. Jahre seiner Regierung, d. h. dem J. 238, aus welchem das Dekret von Kanopos stammt.") Dieses ninmt nämlich Bezng auf ein älteres Dekret der ägyptischen Priesterschaft, wonach in jedem Monat in den Tempeln des Landes als Feste der Götter Euergeten der 5., 9. und 25. Tag gefeiert werden sollten; von diesen waren zwei, der 5. nud 25. Dios des makedonischen Kalenders. ) der Geburts- und der

Alexander und Ptolemaios 1. die Formen für den Kult Verstorbener, so hat wohl Philadelphos diejenigen für den Kult des lebenden Königs geschaffen, bezw. aus den Kulten griechischer Städte entlehnt.

- vos Prott a. a. O. S. 466.
- 2) Grundlegend R. Lepsics, Das bilingue Dekret von Kanopus l. (1866) mit Übersetzung des griechischen und des hieroglyphischen Textes, sowie einer orientierenden Einführung in das Verständuis der Inschrift, vor allem in die chronologischen und kalendarischen Probleme (dazu vox Guischand, Kl. Schriften 1 S. 375 ff.); wieder abgedruckt ist die Inschrift bei Strack, Dynastie der Ptolemier S. 227 ff., Манареч, The Empire of Ptolemies S. 229 ff., Hiers, Manual 179, Michel, Recheil des inser. gr. 551.
- 3. Denn hier werden Ptolemaios und seine Gemahlin Berenike sehon in der Eingängsformel als θεω Εὐεργέται bezeichnet; allerdings im Datum selbst beisst der regierende König nur Ptolemaios ohne jeglichen Zusatz: Βασιλεύοντος Πτολεμαίον τοῦ Πτολεμαίον τοῦ Πτολεμαίον τοῦ Ιτολεμαίον τοῦ Ιτολεμαίον τοῦ Θεων (1952) τος Ενων (1952) τος Ενων (1952) τος Ευργαίος (1952) τος (
- 4. Der seltsame Zwiespalt zwischen Makedonisch-Griechischem und Ägyptischem, der die ganze Inschrift durchzieht, zeigt sich auch in der Anberaumung dieses Festes,

Regierungsantritts-Tag des Königs, der 9., der wahrscheinlich auch auf ein ursprünglich makedonisches Datum zurückgeht, war vielleicht der Geburtstag der Königin.<sup>4</sup>) Man darf wohl vermuten, dass dieses erste Dekret, welches die genannten Monats-Festtage einsetzte, die Apotheose der neuen Herrscher, vielleicht bald nach ihrem Regierungsantritt, ausgesprochen hatte.<sup>2</sup>) Dann haben die am 7. Apellaioss, d. i. dem 17. Tybi der Ägypter, im Jahres 238 v. Chr. im Heiligtum der Götter Euergeten zu Kanopos versammelten, schon vorher zur Feier des Geburtstags- und Throubesteigungsfestes des Königs in Alexandreia zusammengekommenen Priester Ägyptens den θεοί Εὐεργέται und ihren Vorfahren folgende Ehren hinzugefügt;<sup>3</sup>)

- die Priester in allen Heiligtümern des Landes sollten zugleich "Priester der Götter Euergeten" genannt werden.
- anch das Priestertum der θεοι Εὐεογέταα sollte in allen öffentlichen Urkunden eingeschrieben<sup>4</sup>) und auf den Fingerringen der Priester eingeschnitten werden,
- 3. zu den vier schon vorhandenen Phylen der Priesterschaft sollte in jedem Tempel noch eine neue, "die fünfte Phyle der Götter Euergeten" genannt, hinzugefügt und dementsprechend der aus 20 Priestern bestehende Rat auf 25 durch Hinzutritt von fünf Buleuten aus der neuen Phyle erhölt werden,
- 4. zu den drei monatlich in den Tempeln des Landes gefeierten Festen der Götter Euergeten soll a) nach dem Vorbild der jährlich gefeierten öffentlichen Feste und Panegyrien für die übrigen höchsten

- 1: Dies vermutet Leesits a. a. O. S. 10.
- 2) Lepsies a. a. O. S. 6. Strack, Dynastie der Ptolemäer S. 125 f.
- 3) Dekret Z. 20 ff.
- 4] Vgl. was oben 8, 10 über die ähnliche Bestimmung nach der Heroisierung Hephaistions gesagt ist.

wie Læstus a. a. O. S. 9f. einleuchtend erwiesen hat. Die in Alexandreia und am Hofenach den makedonischen Kalender jährlich gefeierten Pesttage (Z. 5fl.) hat man nicht bei der Umwandlung in Monatsfeste auf den ägyptischen Kalender reduziert, was eigentlich bei den in Laufe der Jahre oft sehr bedeutenden Abweichungen der beiden Kalender unumgänglich notwendig gewesen wäre. Man hielt sich vielmehr "an die gegebenen nackten Zahlen der makedonischen Monatstage, den 5. und 25. und feierte diese Tage eines jeden ägyptischen Monats, unbekümmert darum, ob die auch fernerhin bei Hofe und von den in Alexandreia erscheinenden Deputationen der ägyptischen Priesterschaften des Landes nach makedonischem Kalender gefeierten Jahrestage auch mit den ägyptischen Monatsfesten zusummenfielen oder nieht." In der Inschrift von Rosette sind die beiden Jahrestage wenigstens ägyptisch ausgedrückt: es sind unter Ptolemaios V. der 30. Mesore und der 17. Paophi (Z. 46), also zwei Tage in verschieden en Monaten; aber trotzdem ist im griechischen Text die ungenaue Angabe, die beiden Tage sollten monatlich (κατὰ μῆρτα, Z. 48) gefeiert werden, stehen geblieben, während der hieroglyphische Text genauer ist.

Götter (τοῖς ἄλλοις μεγίστοις θεοῖς)¹) auch jährlich eine solche ötfentliche Panegyrie sowohl in den Tempeln wie im ganzen Lande dem König
Ptolemaios und der Königin Berenike, den Göttern Euergeten, gefeiert
werden an dem Tage, da der Stern der Isis, der Sirins, aufgeht, dem
ägyptischen Neujahr nach den heiligen Schriften,²) und zwar soll das
öffentliche Fest fünf Tage lang abgehalten werden mit einer Stephanephorie, Opfern, Spenden und was sonst dazu gehört;³) b) soll weiter alle
vier Jahre hinter den fünf Epagomenen vor dem nenen Jahre ein sechster
Schalttag hinzugefügt werden und dieser alle vier Jahre wiederkehrende
Schalttag als Festtag für die Götter Energeten gelten zur Erinnerung
an die glückliche Berichtigung und Ergänzung des Kalenders durch
dieselben.

Den zweiten Teil des Dekrets bildet der Beschluss der Apotheose der jüngsten, während des Aufenthalts der Priesterschaft in Alexandreia in jugendlichem Alter verstorbenen Tochter des Herrscherpaares. der "Königin" Berenike. Dieser Teil ist von ungemeiner Wichtigkeit, weil er das erste anthentische Zengnis ist für die Form der Consekration, wie sie seit Philadelphos gebräuchlich war; denn man darf wohl annehmen, dass die Apothese der Arsinoe, im allgemeinen wenigstens. das Vorbild für die hier zu besprechende abgegeben hat. Die Priesterschaft beschliesst der von den θεοί Είεργέται abstammenden Königin Berenike ewige Ehren in allen Tempeln des Landes zu erweisen, und zwar soll ihr, da sie in demselben Mohat wie Tafne, die von ihrem Vater zärtlich geliebte Tochter des Helios (Ra), zn den Göttern einging, ebenso wie dieser in allen Tempeln des Landes im Monat Tybi ein Fest und ein Periplus vier Tage lang vom 17, an gefeiert werden. Weiter soll ihr goldenes, mit Edelsteinen besetztes Bild, mit einem für sie charakteristischen, von dem der Mutter Berenike verschiedenen Diadem in den Tempeln erster und zweiter Ordnung aufgestellt und bei den Auszügen und Panegyrien der übrigen Götter mitgeführt werden unter der Bezeichnung: "der Berenike, der Fürstin der Jungfrauen". Wenn die Kikellien gefeiert werden im Monat Choiach vor dem Periplus des Osiris, sollen ihr die Jungfrauen der Priester ein anderes Bild zurichten, dem sie gleichfalls ein Opfer und alles übrige an diesem Feste übliche darbringen, und das gleiche soll den übrigen Jungfrauen. die es wünschen, freistehen. Dann sollen täglich von den Hierogrammaten

<sup>1)</sup> Hiermit sind meiner Ansicht nach die vergötterten Vorfahren der Euergeten und die grossen griechischen Staatsfeste für dieselben gemeint, die wir für die Zeit des Philadelphos schon kennen gelernt haben; vgl. auch Anm. 3.

<sup>2)</sup> Über den Nebenzweck der Kalenderreform des bis dahin gebrünchlichen Volkskalenders, der mit diesen neuen Festen verfolgt wurde, vgl. Lersus S. 10 ff.

<sup>3)</sup> Dadurch wird das Fest als ein griechisches gekennzeichnet, folglich waren es auch die in Anm. 1 erwähnten Vorbilder des Festes.

verfasste Lieder von den heiligen Jungfrauen nud den mit der Bedienung der Götter Betrauten gesungen werden, von denen Abschriften in die heiligen Bücher eingetragen werden müssen, und wenn die Frühsaat naht, sollen die heiligen Jungfrauen die dem Bilde der Göttin aufzusetzenden Ähren beschaffen. Endlich soll den Töchtern der Priester ihr Unterhalt aus den Tempeleinkünften gereicht und das ihren Frauen gegebene Brot ein besonderes Prägezeichen erhalten und "Brot der Berenike" genannt werden.

Das ist die Frucht der dem Ägyptischen so stark zuneigenden Richtung des Philadelphos; in der dritten Generation schon ist der ganze Kult vollkommen im ägyptischen Fahrwasser, und von der allmächtigen Priesterschaft geht die Consekration, die Schaffung der für die Consekvierten zu feiernden Feste und die Anordnung der verschiedenen Kulthandlungen aus. Bezeichnend für den Wandel der Zeiten ist, dass die seltene Auszeichnung der Apotheose für die königliche Prinzessin Berenike mit dem Hinweis auf die Apotheose der Tafne im gleichen Monat motiviert wird. Nicht mehr griechische, sondern ägyptische Gottheiten geben das Vorbild für die neuen Königsgötter. Vor allem aber ist uun und bleibt das Spezifische des ägyptischen Herrscherkults, dass die Priesterschaft die jeweils regierenden Herrscher consekriert. Das ist, wie von Prott 1) richtig gesagt hat, "ein sonderbarer Kompromiss zwischen Ägyptischem und Griechischem". "Denn die Vorstellung, dass der Pharao erst durch eine Priestersynode zum Gott gemacht werden müsse, ist durchaus so unägyptisch, wie die Vorstellung, dass ein lebender Mensch Gott sein könne, (im Grunde) unhellenisch ist". Der Kult der lebenden Könige wird an den der toten angeschlossen und zwar an den der Beol 'Aδελφοί und des Alexander, so dass zunächst der alte Reichskult des Alexander und der θεοί Σωτήρες ohne Fortsetzung blieb.2)

Diesem Zustand hat *Ptolemaios IV. Philopator* ein Ende bereitet. Er, "der die Pflege des Andenkens des ersten Ptolemäers sich besouders augelegen sein liess",") hat die Soteren zwischen dem 3. und 8. Jahre seiner Regierung (220—215 v. Chr.) in den jüngeren Kult aufgenommen<sup>4</sup>) und so das Gebäude des ptolemäischen Reichskultes mit Alexander an der Spitze und dem jeweils regierenden Herrscher, bezw. Herrscherpaar am Schluss fertig gestellt. In dieser Vollendung begegnet er uns auf dem Stein von

II von Prote a. a. O. S. 466.

<sup>2)</sup> Untergegangen ist er deshalb nicht, nur hat er gesondert von dem Kult des Alexander, der θεοί Μολφοί und θεοί Εὐεργέται bestanden; erwähnt werden nämlich die θεοί Σοτήρες in Beginn des eigentlichen Beschlusses des Priesterdekretes von Kanopos, Z. 20 ff.: θεδόχθαι τοῖς κατά τῆς χώραν ἰερεύσιν τως τε προνπαρχούσας τιμός ἐν τοῖς ἰεροῖς βασιλεί Πτολεμαίο καὶ βασιλίσεη Βερενίκη θεοῖς Εὐεργέτας καὶ τοῖς προγβοίτα αὐτῶν θεοῖς Αδελφοῖς καὶ τοῖς προγβοίταις τοῦς Σωτῆρσίτα αὕξείν.

<sup>3</sup> KAERST, Rhein. Mus. LH, S. 50.

<sup>4)</sup> Lersits a. a. O. S. 7.

Rosette, 1) wo der zur Datierung im Eingang genannte Königspriester bezeichnet wird als ίερευς Αλεξάνδρου και θεων Σωτήρων και θεων Αδελφων και θεών Εὐεργετών και θεών Φιλοπατόρων και θεού Επιφανούς Εὐγαρίστον.2) Das auf diesem Stein ebenfalls dreisprachig eingehauene Dekret von Memphis, bekanntlich erlassen im 9. Jahre der Regierung des Ptolemaios V. Epiphanes, d. i. im Jahre 196 v. Chr., bildet das Gegenstück zum Dekret von Kanopos. Auch hier ist wieder die Rede von einer Mehrung der Ehren für den König und seine Vorfahren,3) so dass die Apotheose schon als vollzogen angenommen werden muss. Die einzelnen Bestimmungen decken sich nur zum Teil mit denen im Dekret von Kanopos. So kehren wieder die Verordnungen für die Priester, vor allen die Bestimmung der Einzeichnung des Priestertums in alle Urkunden.4) Was dagegen die Feste betrifft. so hatte die im neuen Dekret erwähnte Einrichtung monatlicher Feier des königlichen Geburtstags und Regierungsantritts 5) unter Euergetes I. schon das ältere Dekret verordnet, während die jährlichen fünftägigen Feste in den beiden uns erhaltenen Dekreten fast in gleicher Weise eingesetzt werden, nur mit dem Unterschied, dass in dem Dekret von Kanopos deutlich ein öffentliches Fest angedeutet wird, in dem von Memphis hingegen eine Feier in den Tempeln, 6) an dem allerdings Laien teilzunehmen gestattet sein soll.7) Alles in allem genommen überwiegen doch die Unterschiede die Übereinstimmungen, sowohl in der Form wie im Inhalt. Während im Dekret von Kanopos das Griechische das Original, die ägyptischen Texte nur Übersetzungen sind, ist es beim Stein von Rosette umgekehrt.") Die Ehren-Titulatur des Königs bewegt sich hier vollkommen in ägyptischen Epitheta. Er ist καθάπεο ὁ ήλιος, der μέγας βασιλεύς των τε άνω και των κάτω γωρών,") weiter είκων ζώση του Διός, vioν τον ήλίον, endlich ήγαπημένος ψπὸ τον Φθά,10) er trägt die Doppelkrone Pschent<sup>11</sup>) u. s. w. Den Priestern ist die Reise nach Alexandreia

<sup>1)</sup> ClGr. 4697 — Muller, FHG. I. Anhang mit Übersetzung und Kommenfar von Letrome) — Strack, Dynastie der Ptolemäer S. 240 fl.

<sup>2</sup> Z. 4f.

<sup>3)</sup> Scrack a. a. O. S. 126.

<sup>4)</sup> Z. 51 f.

<sup>5)</sup> Z. 46 ff.

<sup>6)</sup> Z. 49 f.

<sup>7)</sup> Z. 52f. Dass trotzdem damit keine eigentliche Volksfeier angeordnet war, hat Læsius, Dekret von Kanopus S. 12f. erwiesen.

<sup>8</sup> Manaffy, The Empire of Ptolemies S. 301 fl., P. M. Meyer, Das Heerwesen der Ptolemier und Römer S. 60.

<sup>9)</sup> Über diesen Ausdruck vgl. Revillour, Rev. Arch. XXXIV (1877) S. 341 Ann. 2.

<sup>10</sup> Vgl. darüber Letronne im Commentar bei Müller, FHG. 1. Anhang S. 8.

<sup>11.</sup> Z. 44; dazu Revillout a. a. O. S. 341 Ann. I. Le pscheut ou psent ou plutôt encore le sent /ear p est l'article était la double couronne de la Haute et de la Basse Égypte. Il se composiit d'une mitre rentrant dans une autre couronne, à forme étrange, ouverte du haut.

erlassen.<sup>1</sup>) dafür kommt der König nach Memphis, wo sich die Priester versammelt haben "zur Feier der Übernahme der Herrschaft durch Ptolemaios den ewiglebenden, welchen Phtha liebt, den Gott Epiphanes Eucharistos".2) Daher fasst man das Dekret allgemein als Krönungsdekret auf.") das vielleicht mit seiner starken Betonung der ägyptischen Form des Königtums in dem Kampfe gegen die aus der einheimischen Bevölkerung hervorgegangenen Thronprätendenten eine Waffe der für den jungen König eintretenden Priesterschaft darstellt.4) Die sehr genauen Bestimmungen über Aufstellung von Bildern des Königs in allen Tempeln des Landes, über deren Verehrung, die Herstellung von Bildern für die Prozessionen u. s. w.5) zeigen, dass der Einfluss der Priesterkaste auch in Sachen des Königskultes allein bestimmend geworden ist. Nehmen wir noch hinzu, dass in dem Dekret von Philae,6) welches im 21. Jahre der Regierung des Epiphanes, d. i. im Jahre 184 v. Chr., die Bestimmungen des Dekrets von Memphis auch auf die Gemahlin des Königs, Kleopatra, ausdehnte, der griechische Text überhaupt fehlt, so haben wir damit einen weiteren Beweis für die Richtigkeit dieses Satzes. Man muss bedenken, dass das Dekret von Kanopos aus der Zeit der höchsten Blüte der Lagidenherrschaft, diejenigen von Memphis und Philae aus der Epoche des grössten Tiefstandes stammen. Mächtig war der Einfluss des einheimischen Elements schon unter der traurigen Regierung des vierten Ptolemäers gestiegen; unter seinem Nachfolger handelt es sich nicht mehr darum, die Ägypter an griechische, sondern ningekehrt die Griechen an ägyptische Sitte zu gewöhnen,7) Durch die Schuld der Herrscher war die Apotheose der Könige, die ganze Einrichtung des Kultes in die Hände der ägyptischen Priesterschaft gelangt, die seit Epiphanes allmächtig war und den ursprünglich der Form nach griechischen Kult mit ägyptischen Riten durchsetzte.8) Wie die ganze ägyptische Religion, wurde auch der ägyptische Königskult ein Priesterkult und ist es bis zu seinem Ende geblieben.

Der Ban im grossen war seit Epiphanes fertig. Die spätere Zeit zeigt nur noch ein schärferes Hervortreten der Gottkönigsidec bei den

- 1) Z. 16f.
- 2) Z. 7f., vgl. Strack S. 126.
- 3) Vgl, Strack S. 127.
- 41 REVILLOUT a. a. O. S. 343.
- 5) Z. 38 ff.
- 6 Veröffentlicht von R. Leesius, Zeitschrift der Deutschen morgenländischen Gesellschaft Bd. I, Heft 3 (1847).
  - 7) Darüber Revillout a. a. O. S. 339.
- 8) Richtig Kaerst, Rhein, Mus. L.H. S. 64: "Wir finden insbesondere in Bezug auf die Ptolemäer eine fortschreitende Ägyptisierung des Königskultes, so dass zuletzt das lagidische Königshaus als ein verjüngtes Abbild der alten Pharaonenherrschaft erscheint."

lebenden Herrschern in traurigem Kontrast zu der Ohnmacht des Reiches vom 2. Jahrhundert ab. Wie Strack am besten dargelegt hat, 1) kann man diese Entwicklung am deutlichsten an den Aktpräskripten verfolgen. Unter Euergetes II. ist man zuerst von der einfachen Sitte der besseren Zeit, dass im Datum der regierende König der Beinamen und damit auch des Gottestitels sich enthielt, abgewichen. Seit dem Jahre 134 v. Chr. führen unter ihm die Protokolle im Datum den König als "Gott Euergetes" auf, und der Zusatz des Elternnamens fällt fort. Auch die Nachfolger des Euergetes haben stets ihre Beinamen dem βασιλείς Πτολεμαΐος in den Aktdaten hinzufügen lassen, meist mit dem Zusatz  $\vartheta \epsilon \acute{o} \varsigma$ . Dagegen in den wenigen Königserlassen, die wir haben, redet der Herrscher auch fernerhin von sich nur mit βασιλεύς Πτολεμαΐος ohne Beinamen und Gottestitel, so dass man annehmen muss, dass die Könige selbst sich ihres Gottestitels nicht bedient haben, abgesehen von den Inschriften, welche Weihungen der Könige an die Landesgötter enthalten. Diesen gegenüber haben die späteren Ptolemäer ihre Ebenbürtigkeit dokumentiert; "den Menschen gegenüber sind sie Menschen geblieben und haben von sich als Menschen geredet". Auf den Münzen halten sie die Mittelstrasse inne. Während nämlich den Porträts häufig die Embleme einer Gottheit zugefügt sind, weist die Schrift nur die dynastischen Namen, verbunden mit den Beinamen, auf. Nur einmal begegnet Hroleμαΐος βασιλείς Φιλομήτωο θεές und von der letzten Kleopatra der Titel: βασίλισσα Κλεοπάτρα θεὰ νεωτέρα.

Bei den Seleukiden war zunächst, wie wir oben sahen, die Vergötterung auch allein auf die verstorbenen Herrscher beschränkt: der lebende König wurde noch in der zweiten Generation nur von schmeichelnden griechischen Unterthanengemeinden verehrt, und zwar offenbar ebenfalls zunächst unter dem Titel einer  $\Sigma \omega \tau / \rho$ , ähnlich wie der erste Ptolemäer.<sup>2</sup>) Nach

<sup>1)</sup> A. a. O. S. 120 ff. Strack entucline ich das folgende.

<sup>2)</sup> Die kleinasiatischen Griechenstädte überbieten sich gegenseitig in der Verchrung des Antiochos I. Das Dekret von Ilion (CIGr. 3595 = Ilicks, Manual 165 Dittenberger, Sylloge 1<sup>1</sup>, 156 = Michel, Recueil 525 erwähnt einen iερεύς τοῦ βασιλέως Αντιόχου; das Dekret von Bargylia (Le Bas III 87 = Dittenberger, Syll. I2, 216 = Michel, Recueil 457 Z. 22f. spricht von einem γυμνικός άγων zu Ehren des βαστλεύς Arriovos Σωτήρ. Der ionische Städtebund richtet demselben, seiner Gattin Stratonike und seinem Sohne, dem später Theos genannten Antiochos, einen Kult ein. offenbar im Anschluss an den schon vorhandenen Alexanderkult, Foccart, Bull. Corr. Hell. IX [1885] S. 387 ff. = Lenschau, Leipz. Studien XII, S. 194 f. = Michel, Recueil 486, aus dem zweiten Teil der Regierung des Antiochos, auf alle Fälle nach 269; vgl. Wilcken bei Pauly-Wissowa I 2 Sp. 2452. Soterien zu Ehren des Antiochos Soter wurden in Mylasa (über die Bezeichnung der Bewohner = Arriogeis ez rov Χουσαορίων έθνους vgl. Benzinger bei Pauly-Wissowa I 2 Sp. 2447 gefeiert, Cowe. Bull. Corr. Hell. XVIII (1894) S. 235 ff. - Michel, Recueil 252 (vgl. auch S. 944) Z. 31. Auf die Tempel des Seleukos und Antiochos in Lemnos (Athenaus VI 255 a) ist oben S. 17 schon aufmerksam gemacht worden. Die Gemahlin des Antiochos,

seinem Tode ist dann Antiochos I., so gut wie sein Vater, und zwar unter dem Titel ἀντίοχος ἀπαόλλων Σωτήφ¹), apotheosiert worden.²) Der grosse Fortschritt zur offiziellen Verehrung des 1e benden Herrschers von Staatswegen scheint erst unter dem 3. Seleukiden, Antiochos II. Theos, gethan worden zu sein. Von ihm wohl ist ein uns inschriftlich erhaltenes, für die Geschichte des Seleukidenkultes sehr wichtiges Dekret erlassen.³) Es ist gerichtet an Anaximbrotos, den Statthalter einer kleinasiatischen Satrapie,⁴) und bestellt eine Oberpriesterin für seine erste Gemahlin und zugleich seine Halbschwester⁵) Laodike, welche etwa 248 v. Chr. von ihm verstossen wurde. Die Kultgründung erfolgt für den Bereich einer Satrapie⁰) und schliesst sich an einen schon bestehenden Kult des Königs sowie seiner Vorfahren unter einem ἀρχιερεύς an.⁶) Die neuen Oberpriesterinnen werden neben den seither bestehenden Oberpriestern an den nämlichen Orten'), offenbar den Hauptstädten der Satra-

Stratonike, wurde auch in Smyrna verehrt, ClGr. 3137 — 1hcks, Manual 176 — Dittenberger, Sylloge 1 171 — Mediel, Recueil 19 Z. 83 u. 70. Ægl. dagegen Z. 61, wo vielleicht ἡ τοῦ βασιλέως Σελεύνου τυχή zu lesen ist. Antiochos I. wird in derselben Inschrift Z. 100 genannt: ὁ Θεὸς καὶ Σοτὴς Δυτίσχος.

1° Den Beinamen Soter führte er schon bei Lebzeiten seit der Besiegung der Gallier in der Mitte der siebziger Jahre des 3. Jahrhunderts, Applax, Syriaka 65, dazu Niese, Gesch, der griech, und mak. Staaten II. S. 80 Anm. 5, масh Dittemerrer, Sylloge I 2 216 Z. 21 f. mit Note 1, Barelon, Les rois de Syrie p. LIII sq., Wilcher bei Pally-Wissowa I 2 Sp. 2453. Den vollen Namen als Gott nach seinem Tode giebt die Inschrift CIGr. 4458.

2) Darüber Babelon a. a. O. p. LIV.

3) Gefunden im November 1884 in dem Dorfe Durdurkar in Südphrygien zwischen Karajuk-Bazar und Khorzum, jetzt in der École française d'Athènes, herausgegeben von Paris und Holleaux, Bull. Corr. Hell. IX (1885) 8, 324—330, ein zweites Mal von Holleaux ebd. XIII 1889 8, 523—529 — Michel, Recueil 40; das Edikt stammt aus der Zeit 26148 v. Chr., Bull. Corr. Hell. IX, 8, 328.

4, So richtig Holleaux, Bull. Corr. Hell. XIII, S. 526 mit Rücksicht auf Z. 4 ἐν τῷ σατραπείαι und Z. 29 ἐν τοῖς ὑπό σε τόποις. Es ist die Satrapie mit dem Hauptort Eriza, die wir durch die Inschrift Bull. Corr. Hell. XV (1891) S. 556 kennen. Anaximbrotos giebt die Abschrift weiter an Dionytas, einen ihm unterstellten Beamten, offenbar einen Strategen oder Unterstrategen für einen kleineren Bezirk, vgl. Niese, Gesch. der griech, und mak. Staaten II, S. 95 Anm. 4.

5' Über die Verwandtschaft vgl. Polyxx VIII 50 und dazu Köhler, SBer. Ak. Berlin 1894, S. 448, Niese a. a. O. II, 139 Ann. 3; Wilcken bei Pauly-Wissowa I 2 Sp. 2455.

6 Z. 4: ἀ]οχιέφειαν τῶν ἐν τῆι σειφαπείαι. In der Erklärung dieser Worte gehen Holleren und Köhler auseinander. Ersterer S. 526) denkt sieh zu τῶν noch ein τόπων oder ἰεφῶν hinzu, während Köhler a. a. O. S. 449 Anm. 2 die Bestellung der Oberpriesterin aus den Bewohnern der Satrapie darin angedeutet sieht. Die S. 30 Anm. 4 angeführten Inschriften von Kypros entscheiden zu Gunsten von Holleren.

7) Z. 22 ff.: καθάπερ [πρότερον καθεστήκασι κ]ατὰ τὴν βασιλε[ί]α[ν ήμῶν ἀρχ|ιερείς und Z. 27f.: ἐπιγραφήσονται δὲ καὶ ἐν [τοῖς σ]υναλλάγμασι μ[ε]τὰ τῶν [τε θε?]ῶν [besser als [προγότ]ων] καὶ ἡμῶν ἀργιερείς; vgl. Holleaux S. 52s.

8 Z. 24.

pieen, eingesetzt. Sie tragen auch goldene Kränze als Abzeichen ihrer Würde<sup>1</sup>) und sollen ebenso wie die doytegeis an die Spitze der Kontraktsurkunden gesetzt werden.2) Die Inschrift lehrt, wie Kaerst3) mit Recht betont, dass "der Kult der Ptolemäer in Ägypten, das eponyme Priestertum derselben zu Alexandreia durchaus nicht etwas dem ägyptischen Reiche besonders Eigentümliches sind." Aber im Gegensatz zu der ptolemäischen Zentralisation<sup>4</sup>) begegnet uns im Selenkidenreich zum erstenmal ienes System der Dezentralisation in Gestalt der provinzialen Kulte, 5) das später im römischen Kaiserreich fortgesetzt worden ist. Wer der Schöpfer dieses Systems ist, wissen wir nicht; auf alle Fälle nicht Antiochos II, dessen Kult sich vielmehr an einen in der gleichen Dezentralisation schon bestehenden Kult seiner verstorbenen Vorfahren angelehnt zu haben scheint. Von den beiden ersten Selenkiden, die demnach übrig bleiben, liegt es am nächsten an Antiochos I. zu denken, der auf dem von seinem Vater gelegten Grund die Provinzialverwaltung weiter ausgebaut 6) und vielleicht nach der Konsekrierung seines Vaters diesen provinzialen Kult zunächst für denselben, ähnlich wie Tiberius später den provinzialen Divus-Augustnskult, geschaffen hat. Ist das richtig, so haben für den Herrscherkult im Seleukidenreich die beiden ersten Antiochi dieselbe Bedeutung, wie im Ägypterreich die beiden ersten Ptolemäer, d. h. vor dem Jahre 246 ist auf alle Fälle in beiden Reichen der offizielle Herrscherkult und zwar nicht nur für die toten, sondern auch den lebenden König (und die Königin) vollkommen ausgebaut gewesen. Der Beiname

<sup>1)</sup> Z. 24 5.

<sup>2)</sup> Z. 26 ff. Schon Körler macht auf die von uns oben S. 10 besprochene analoge, nach Hephaistions Tod von Alexander getroffene Bestimmung aufmerksam.

<sup>3)</sup> Rhein, Mus. LH, S. 65 Anm. 2.

<sup>4.</sup> Das Vorhandensein von besonderen Oberpriestern in dem von den Ptolemäern beterrschten Kypros (Βιακικι bei Pαικι-Wissowa II 1 Sp. 471 f. hält mit Recht den άρχιερεῖς τῆς τῆσον, Journ. of Hell. Stud. IX, S. 225 ff. No. 20. 23. 107 a. 109, und den seiner Ansicht nach damit identischen ἀρχιερεῖς τῶν κατὰ τῆν τῆσον, Journ. of Hell. Stud. IX, No. 24, vgl. CIGr. 2622. 2624, auch blos ἀρχιερεῖς, für provinziale Oberpriester des kyprischen Königskultes, beweist nichts gegen die Zentralisation im eigentlichen Ägypten, da die auswärtigen Besitzungen der Ptolemäer nicht mit dem Hauptland vereinigt waren. Weiter stammen die uns erhaltenen Inschriften der kyprischen ἀρχιερεῖς erst aus der späteren Ptolemäerzeit (die frühesten aus dem 2. Jahrhundert, vgl. Strack, Gött, gel. Anzeigen, August 1900, S. 647, so dass wohl die Einrichtung der provinzialen Kulte in Kypros immerhin der kurzen Zeit der Seleukidenherrschaft auf der Insel (unter Antiochos IV; vgl. Exeel, Kypros I S. 406 ff.) zugewiesen werden darf.

<sup>5)</sup> Vgl. Köhler, SBer. Berl. Ak. 1894, S. 448 f. Bekannt ist ausserdem noch ein στρατηγός καὶ ἀρχιερεὺς Συρίας Κοίλας καὶ Φοινίκας aus der Zeit Antiochos' des Grossen; Bull. Corr. Hell. XIV (1890) S. 587 ff.; vgl. Xiese a. a. O. 11, S. 378 Ann. 4.

<sup>6)</sup> Niese a. a. O. II, S. 93 ff.

Theos, den der zweite Antiochos trägt, entspricht dann sehr wohl dem historischen Thatbestand, wenn auch nicht zu erweisen ist, dass sich der Träger desselben selbst bei Lebzeiten bedient hat.!) Denn auf Münzen aus seiner Regierung erscheint der Beiname noch nicht, dagegen finden wir auf denselben zum erstenmal die Strahlenkrone, was dafür ein ebenso sicheres Zeichen der Vergötterung ist.<sup>2</sup>)

Von Antiochos Theos ab ist also der seleukidische Reichskult fertig: es werden stets zusammenverehrt die verstorbenen und apotheosierten Könige und am Schluss der Reihe der jeweils regierende Basileus. Durch die Inschrift CIGr. 4458 (am Seleukeia am Orontes)³) kennen wir die Liste der Divi bis auf Seleukos IV. Philopator (187—175). Es sind: Seleukos Zeus Nicator, Antiochos Apollon Soter, Antiochos Theos, Seleukos Kallinikos, Seleukos Soter, Antiochos Apollon Soter, Antiochos er Grosse. Diese haben zusammen einen Priester, daneben hat dann der regierende König Seleukos IV. seinen eignen. So ist es geblieben, bis das Seleukidenreich zu Ende ging. Antiochos IV. (1754—1654)⁵) heisst auf seinen Münzen βεός Ἐπιφανής.⁵) In dem Makkabäer-Aufstande unter ihm spielt auch der Herrscherkult als Stein des Anstosses für die Juden eine Rolle.⁵) Die Samaritaner dagegen, die sich von den Juden lossagten, adressieren als getreue Unterthanen ihren Brief an den König: Βασιλεῖ Δητιόχο Θεῷ Ἐπιφανῆ.⁵) Entsprechend heisst Demetrios II. Nikator auf seinen Münzen θεός

<sup>1)</sup> Über diesen Beinamen vgl. Niese a. a. O. II, S. 134 Anm. 1. Köhler, SBer. Berl. Ak. 1894, S. 449 nimmt an, dass Antiochos den Beinamen geführt habe, weil er sich in den Provinzen seines Reiches als Gott hat verchren lassen.

<sup>2)</sup> Babelon a, a. O. p. LVI, vgl. Eckhel, D. N. III p. 214 u. 217. Betrlier, De divinis honoribus S. 89 ff.

<sup>3)</sup> Über die Inschrift Babelon p. LXXIV ff. Dazu vgl. man die Datierung in dem Psephisma von Antiocheia in Persis bei Kern, Inschriften von Magnesia am Mäander 61 Z. I - 5: ἐπὶ ἰερέως Σελεύνου Νικάτορος καὶ ἀπτιόχου Σωτίρος καὶ ἀπτιόχου καὶ Σελεύνου Καλλιτίνου καὶ βασιλέως ἀπτιόχου καὶ τοῦ νίοῦ αὐτοῦ βασιλέως ἀπτιόχου.

<sup>4)</sup> Es ist der Sohn Antiochos des Grossen, der mit seinem Vater längere Zeit zusammen den Königstitel führte, aber vor demselben, schon 193 v. Chr., starb; so richtig sehon von Gutschaup, Geschichte Irans, S. 34 Ann. 3; Wilcken bei Pauly-Wissowa 1 2 Sp. 2470, Kehn a. a. O. zu 61 (diese Inschrift lehrt auch, dass Vater und Sohn bereits zu ihren Lebzeiten Priester hatten), Nieße a. a. O. 11, S. 679 Ann. 3; falsch derselbe ebda, S. 172 (vgl. S. 777) und Babelon a. a. O., p. LXXIV ff., S. 43 ff.

<sup>5)</sup> Diese Regierungszahlen nach Niese, Hermes XXXV 1900 S. 494.

<sup>6)</sup> Babelon S. 67 ff., auch Wilckes bei Pally-Wissowa 12, Sp. 2475 f.

<sup>7) 2</sup> Makk. VI 7 ist die Rede von der erzwungenen Teilnahme der Juden an dem monatlichen Opfer zur Feier von Königsgeburtstag. Über Statuen des Antiochos Epiphanes, die im Tempel von Jerusalem aufgestellt waren, spricht Heroxymus zu Daniel XI 31 p. 716 Vall.; vgl. Beurlier a. a. O. S. 96.

<sup>8</sup> JOSEPHES Ant. Iud. XII 258 ff.; darüber Niese, Hermes XXXV (1900) S. 519 f.; für eine Fälschung erklärt den Brief William, Iudaica S. 140 Ann. 3.

Φιλάδελησς oder θεὸς Νικάτως, ') Antiochos VI.: 'Επιφανίς Λιόννσος,')
Demetrios III. Ευκαίνος: θεὸς Φιλοπάτως Σωτίς, ') Antiochos XII.:
Διόννσος 'Επιφανίς Φιλοπάτως Καλλινίκος, ') Aber nicht nur diese genanuten, sondern alle Selenkiden dieser Zeit haben die Göttlichkeit bei Lebzeiten besessen, wenn sie sich auch nicht so wie jene direkt θεός oder πόννσος nennen. Jeder hat wenigstens "einen offiziellen, sacralen, seine Göttlichkeit illustrierenden Beinannen" gehabt. ()

Vergleichen wir zum Schluss die Königskulte der beiden grössten Diadochenstaaten, so tritt uns, neben der grossen Masse von Ähnlichkeiten in den äusseren Formen, in der Grundidee ein scharfer Gegensatz, wenigstens im 1. Jahrhundert des Bestehens beider Reiche, entgegen, den schon von Prott beleuchtet hat: b) Der Ptolemäer, zunächst nur der abgeschiedene, dann seit Philadelphos auch der lebende, wurde nicht eigentlich ein Gott, sondern mit strengem Festhalten an den altgriechischen Ideen nur der Tempelgenosse (σύνναος) eines Gottes, Ptolemaios I, speziell des Zens (und des Herakles), 7) Berenike der Aphrodite,") Arsinoe bei allen Göttern des Landes, desgleichen wohl Philadelphos. Die Fiktion ist, solange es sich um abgeschiedene Herrscher handelt, dass der oder die betreffenden Götter den verstorbenen König zu sich heraufziehen:9) als auch lebende zu dieser Ehre gelangen sollen, treten für die Götter ihre Vertreter auf Erden. die in Ägypten allmächtige Priesterschaft, ein und besorgen die Vergötterung. Damit hängt es zusammen, dass der neue Göttergenosse seinen irdischen Namen behält, und dass, als der Titel 3 εός beigegeben wird. derselbe stets nur mit dem Epitheton ornans des Herrschers verbunden wird. Der Selenkide dagegen wird zunächst mit seinem Hinscheiden. dann in der dritten Generation schon bei Lebzeiten wirklich ein Gott. im Anfang ein ganz bestimmter, mit Namen bezeichneter: Seleukos wird nach seinem Ableben Zens Nikator, Antiochos I. Apollon Soter, dagegen Antiochos II. allgemein θεός. Seitdem der lebende Herrscher direkt als Gott bezeichnet wird, ist hier offenbar im Anschluss an die orientalische Anschauungsweise die Vorstellung lebendig gewesen, dass die Gottheit in dem jeweiligen König Menschengestalt gewonnen habe und auf Erden

- I) Babelon S. 119ff. und 153ff.
- 2/ Vgl. Diodor XXXIII 4a; Josephus XIII 218; Babelon S. 128ff.; Wilcken bei Pauly-Wissowa 1 2 Sp. 2478.
  - 3' Barelon S. 206 ff.
  - 4) Derselbe S. 208 ff.
- 5) Vgl. Wilcker bei Patly-Wissowa 12 Sp. 2487. Der göttliche Beiname des letzten Seleukiden war wahrscheinlich Eusebes Wilcker ebenda).
  - 6) von Prott a. a. O. S. 467f.
  - 7 THEORRIT XVII 16 ff.
  - 8) Ebenda XVII 45 ff., XV 106 ff.
  - 9) Theorem an den angeführten Stellen.

erschienen sei, was in dem Beinamen 'Enigari's zum Ausdruck kommt. 1) Die Idee der Epiphanie in dieser Anwendung auf die Vergötterung der Herrscher scheint mir ein echtes Erzengnis des Zusammentreffens von griechischem und orientalischem Denken in der hellenistischen Epoche zn sein: ihr müsste einmal genauer nachgegangen werden.<sup>2</sup>) Da der Titel Epiphanes nicht allein bei den Selenkiden auftritt, sondern auch in Kappadokien (hier sogar, wie es scheint, zuerst)3) und, wie wir schon sahen, auch in Ägypten, so folgt daraus, dass im 2. Jahrhundert in allen genannten Herrscherkulten die orientalische Gottkönigsidee durchgedrungen war, mit anderen Worten, dass der ägyptische Kult auf dieselbe Stufe, auf der der Selenkidenkult von vornherein gestanden hatte, herabgeglitten war.4) Ein Unterschied aber bleibt zwischen dem Ptolemäerkult und dem selenkidischen immer bestehen. Während nämlich der alexandrinische Staatskult der verstorbenen wie der lebenden Herrscher von einem Priester besorgt wird, ist in Syrien der Kult des lebenden Herrschers von dem der Divi dauernd getrennt. Dadurch wird unserer Ansicht nach die hohe Bedeutung des Kultes des lebenden Herrschers gegenüber

- I) Die Erklärung des Beinamens Ἐπιφανής als von Anfang an gleichbedeutend mit dem farblosen nobilis, mit dem es später die Römer übersetzen, die noch Letronne bei Möller FHG. a. oben a. O., S. 35 verteidigt, ist unhaltbar, das richtige hat schon Viscont, Iconographie greeque, Ausg. v. Mailand 1824 ff. 111 p. 331, II p. 425 ff.; man vgl. auch die folgende Anm.
- 2) Puchsteix in Homaxx and P., Reisen in Kleinasien und Nordsyrien S. 342. nennt den Begriff der Epiphanie "zweifellos altgriechisch", hält aber für das Verständnis der Bedeutung eine weitgreifende Untersuchung für erforderlich. Für Ägypten genügt vielleicht die Anknüpfung der Ptolemäer an Dionysos, um den Titel Debs 'Επιφανής zu erklären; der König war ein νέος Διόνυσος (über diesen Titel Löders, die dionys. Künstler S. 74 Anm. 135) und dadurch, wie der Gott selbst, ein Έπισανής. Es scheint, dass von Ägypten ausgehend der Dionysoskult auf die Ausgestaltung der Herrscherkulte einen gewissen Einfluss ausgeübt hat; denn wir sehen auch die Vereine der dionysischen Künstler im Dienste der Herrscher und ihrer Vergötterungsbestrebungen stehen; man vgl. unten S. 88 die Ausführungen über den pergamenischen Kult. In Syrien dagegen und in den von ihm abhängigen Kleinstaaten, wie Kappadokien, scheinen mir auch einheimisch-orientalische Anschauungen von dem Erscheinen der Gottheit auf Erden in dem Königs-Titel Eniquenis zum Ausdruck zu kommen, vgl. Marti, Gesch. der israelit. Religion 3 S. 66; Derselbe, Das Buch Jesaja, Tubingen 1900, S. 11. Ob das, was wir hier orientalisch nennen, babylonisch ist, verdiente einmal eine Untersuchung eines Orientalisten, die dann den Anteil des Orientes bezw. Babylons an der Weiterbildung der hellenistischen Herrscherkulte im Scleukidenreich und seinen Dependenzen vielleicht deutlicher uns zum Bewusstsein brächte.
- Hier führte ihn Ariarathes IV. (220-162) während seiner Minderjährigkeit, vgl. Strack, Dynastie S. 114 f.
- 4) Die Regierung des Ptolemaios V. Epiphanes bedeutet den Beginn einer neuen Richtung in Ägypten, ein Verlassen der griechisch-makedonischen Basis auf allen Gebieten; darüber P. M. MEYER, das Heerwesen der Ptolemäer u. Römer in Ägypten S. 58 ff. und M. L. STRACK, Rhein. Mus. LV (1900) S. 167 ff.; der letztere ist auch der Ansicht, dass unter diesem Herrscher seleukidische Einflüsse sich geltend gemacht haben, ebenda S. 174 f.

dem der Toten im Seleukidenreich vorzüglich illustriert, während die Ptolemäer nichts besseres glaubten thun zu können, als sich direkt an die Ahnenreihe anzuschliessen, an deren Spitze der in Alexandreia ruhende Alexander sich befand.

Im scharfen Gegensatz zu den Herrschern der beiden bis jetzt betrachteten grossen Diadochenreiche stehen die Könige der dritten hellenistischen Grossmacht, Makedoniens. Während Demetrios, ebenso wie Lysimachos, göttliche Verehrung seiner Person von Seiten seiner Unterthauen zugelassen hatte, wahrscheinlich auch, so gut wie Lysimachos, selbst den Kult der Divi, vor allem den Alexanders, betrieben hat, scheint Antigonos Gonatas andere Bahnen gewandelt zu sein. Wohl haben auch unter ihm und seinen Nachfolgern schmeichelnde Griechen heroische und göttliche Ehren verschiedener Art dem Herrscherhaus entgegengebracht. Daber von seiner Seite aus scheint weder ein Kult seiner verstorbenen Vorfahren noch seiner eignen Person eingerichtet worden zu sein; womit er vielleicht bewusst an Antipater angeknüpft hat, der, wie wir sahen, die Vergötterung selbst des Alexander abgewiesen hatte. Kaerst<sup>3</sup>)

<sup>1</sup> In Knidos waren ein τέμενος und σηχός zu Ehren des Antigonos Gonatas und seiner Gemahlin nebst Einrichtungen für gymnische und musische Wettkämpfe. Bezeichnend aber ist, dass Antigonos nur als der "freundliche Heros" (φίλιος ἤρως) gefeiert wird, Usener, Rhein. Mus. XXIX (1874) S. 25ff.; Kaibel, Epigr. graeca 781. Für Niese (Gesch. d. gr. und mak. St. 11, S. 76 Anm. 2, S. 131 Anm. 3) ist allerdings die Beziehung des Epigramms auf Antigonos Gonatas nicht über allen Zweifel erhaben. In Delos wurden, ebenso wie für andere Diadochenfürsten, auch für Antigonos Spiele 'Aντιγόνεια) gefeiert, Bull. Corr. Hell. VI (1882) S. 143, desgleichen in Histiäa auf Euböa, ebenda X (1886) S. 102 ff. = Michel, Reeneil 346, wo eine πομπή των 'Αντιγονείων erwähnt wird, vgl. Niese a. a. O. H., S. 338 Anm. I. Bei Plutarch, Arat. 45 ist die Rede von Opfern und Festen in griechischen Städten zu Ehren des Antigonos Doson, vor allem in Sikyon, wo A. als Gastfrennd des Arat besondere Ehren genoss, Niese II, In Athen erhielt sogar der makedonische Phrurarch Diogenes nach seinem Tode als εὐεργέτης heroische Verehrung durch Einsetzung eines Priesters (CJA. 111 299 , Einrichtung eines τέμενος, des Diogeneion, und die Begründung eines jährlichen Festes, der Jiogéreia; Koehler, Hermes VII (1873) S. 3ff.; Mitt. des ath. Instituts IX (1884) S. 298; ClA. II 467 = Dittenberger, Sylloge II 2 521 Z. 24. Deneren bei Roscher, Lexikon 12 Sp. 2545.

<sup>2</sup> Das machen sehon die Münzen wahrscheinlich, auf denen nicht das Bild der Könige geprägt ist, dann aber das Fehlen irgend eines litterarischen oder inschriftlichen Zeugnisses dieser Art.

<sup>3</sup> Hist, Zeitschr, LXXIV N. F. XXXVIII, S. 221; vgl. Studien zur Entwickelung S. 61. An letzterer Stelle weist er S. 55) zur Erklärung auch auf die Thatsache hin, dass das makedonische Königtum allein noch eine nationale Basis hatte, und dass die Antigoniden in der Beschränkung auf diese nationale Grundlage die Stärke ihres Regiments erkannten, während die übrigen Diadochenmonarchieen durchaus und ausschliesslich dynastischen Charakter gehabt bätten, das dynastische Prinzip also über das nationale hier völlig gesiegt habe. Man darf aber diese Gegensätze nicht überschätzen, wie Kaerst thut; vgl. Wachsmuth, Das Königtum der hellenistischen Zeit, insbesondere das von Pergamon, Hist, Viertelighrschrift II /1899 S. 297 ff.

ist der Ansicht, da Zenon, der Begründer der Stoa, in nahen Beziehungen zu Antigonos Gonatas stand, 1) so sei wohl das makedonische Königtum nicht unbeeinflusst von dessen Philosophie geblieben; er weist auch auf das bekannte Wort dieses Herrschers hin, dass seine Herrschaft nichts anderes als ein ehreuvoller Knechtsdienst sei. 2) Ein solcher Ausspruch dürfte wohl nicht gerade zu der Annahme reizen, dass Antigonos sich oder andere unter die Götter versetzt habe. Ist das aber richtig, dann scheidet Makedonien aus der Reihe der Monarchieen mit staatlich eingerichteten Herrscherkulten aus, und es blieb Rom vorbehalten den staatlichen Herrscherkult auf europäischem Boden heimisch zu machen. 3)

In der Mitte zwischen dem Verhalten der makedonischen und demjenigen der seleukidischen Herrscher liegt dasjenige der Attaliden von Pergamon. Sie haben offenbar auf die Selbstvergötterung verzichtet und haben nur für ihre Ahnen einen göttlichen Kult zugelassen. Dies lässt sich erschliessen aus den städtischen Kulten in den griechischen Politien, die naturgemäss bei der Beliebtheit dieser Herrscher, der Vorkämpfer des Hellenentums in Asien, der treuen Freunde und Wohlthäter der sinkenden Griechenstädte im Mutterland, vor allem Athens, der Schöpfer — man möchte sagen — eines kleinasiatischen Neu-Athens) sehr zahlreich waren.<sup>5</sup>) Trotz der grossen Zahl nämlich geht durch die-

I' Vgl. auch Niese, Gesch. der gr. u. mak. Staaten H. S. 223.

<sup>2</sup> Aelian, Var. Hist. II 20.

<sup>3)</sup> In den Kleinstaaten des griechischen Mutterlandes ist man auch nicht viel weiter gegangen als in Makedonien. Aratos hat in Sikyon erst nach seinem Tode durch Volksbeschluss heroische Ehren erhalten, Polybios VIII, 14, 7, indem ihm als oiziotijs und σωτήρ τής πόλεως an einem hervorragenden Platz innerhalb der Stadt Grabstätte und Heroon errichtet wurden, Plutaren, Aral. 53, Pausanias II 8, 2; 9, 4. Man opferte ihm hinfort zweimal jährlich: die Wiederkehr des Tages, an welchem er die Stadt von der Tyrannis befreit hatte, wurde durch das Fest der Σωτήρια gefeiert und an seinem Geburtstag wurden ihm durch einen eigens dazu eingesetzten Priester Opfer dargebracht. Die dionysischen Techniten trugen dabei Lieder unter Kitharabegleitung vor und eine πομπή wurde veranstaltet, an der unter Vorantritt der Knahen und Epheben Rat und Bürgerschaft teilnahmen, Plutarch a. a. O., Deneken a. a. O. Sp. 2546. Die Legende von der halbgöttlichen Abstammung des Aratos steht bei Pausanias IV 14, 5. — Der Volksbeschluss, durch den im Jahre 183 die Megalopolitaner dem Philopoimen nach seinem Tode τιααί ἰσόθεοι dekretierten, ist, wenn auch verstummelt. erhalten, Dittenberger, Sylloge I 2 289. Auch ihm wurden ein Altar und ein τέμενος errichtet und jährliche Feste mit Rindsopfern, gymnischen und hippischen Agonen eingesetzt, Inschr. Z. 8ff., Diodor XXIX 21, vgl. Livius IXL 50. Das Fest hiess wohl auch Σωτήρια und der Kult des neuen Heros stand mit dem des Zeus Soter in Verbindung, Insehr. Z. 10 u. 40, vgl. Deneken a. a. O. Sp. 2546.

<sup>4)</sup> So Wachsmuth, Hist, Vierteljahrschr. H (1899) S. 310 ff.

<sup>5)</sup> In Pergamon selbst bestanden, sehon ehe die Dynasten Könige waren, Εὐμένετα, begründet zu Ehren des Eumenes I. und gefeiert am Geburtstag dieses Fürsten. Frankel, Inschriften von Pergamon I 18 Z. 35 f. (aus dem späteren Teil der Herr schaft des Eumenes, etwa der Zeit zwischen 203—241); das Eumeneion in Philetaireia

selben in einem Punkt eine gewisse Einheitlichkeit der Einrichtung, die wohl auf einen höheren Wunsch zurückzuführen ist. Wirkliche Götter  $(\vartheta \varepsilon o \hat{\iota})$  sind nur die gestorbenen Fürsten und Fürstinnen, ihnen allein werden auch Tempel errichtet.<sup>1</sup>) Dagegen bei Lebzeiten wird dem Herrscher — und selbst unter dem 1etzten Attaliden war das noch so<sup>2</sup>) — wohl eine Statue oder ein Bild geweiht.<sup>3</sup>) aber im Tempel<sup>4</sup>) oder zur Seite des Altars eines olympischen Gottes:<sup>5</sup>) der König wird nicht selbst  $\vartheta \varepsilon \delta \varsigma$ , sondern höchstens  $..\sigma \hat{v} r r a o \varsigma \tau \tilde{\varrho} \vartheta \varepsilon \tilde{\varrho}^*$ .<sup>5</sup>) Von Opfern werden auf den Altären der betreffenden Götter nur Spenden und Rauchopfer für die  $\sigma \hat{v} r r a o \varepsilon \vartheta \sigma \tilde{\varrho} \varepsilon \tilde{\varrho}$  unter dem letzten Attaliden allerdings täglich —

FRÜNKEL I 240) ist demselben Eumenes, aber erst nach seinem Tode, geweiht worden; vgl. Wachsmith a. a. O. S. 306 und die Zusammenstellung aller städtischen Kulte innerhalb und ausserbalb des pergamenischen Reiches bei Beurlier. S. 99 ff.

- 1 Attalos 1. heisst nach seinem Tode Θεός Σωτής. Fränkel 1 59, Θεός καί Εὐεργέτης ebenda 171; in dem Dekret von Elaia zu Ehren des Attalos III. Currius und Conze. Abhandlungen der Berl. Akad., 1872, S. 68f. = Fränkel I 246, Usener, Rhein, Mus. XLVII [1892] S. 154 ff., Micuell. Recueil 515) heisst die Aufschrift auf der Statue und dem goldenen Reiterbild des Königs, Z. 21 ff.: ὁ δήμος βασιλέα Ατταλον φιλομήτορα και εθεργέτην θεο θ βασιλέως Εθμένου σωτήρος κτλ. vgl. Z. 44f.; ebenda Z. 27 ff. ciu στεφανηφόρος των δώδεκα θεων καὶ θεο ν βασιλέως Ευμένου; CIGr. 3070 (unter Attalos II.) ein iegebe Deo Ebuerov, dagegen 3068 = Michel, Reeneil 1016 aus seinen Lebzeiten ein isosès βασιλέως Εὐμένου; in dem Dekret von Hierapolis für die Königin 'Apollonis (Ісреїсн, Altertümer von Hierapolis S. 78 nr. 30 = Минет, Recueil 541 heisst die Geehrte γυνή μέν θεοῦ βασιλέως Αττάλου, μήτης δε βασιλέως Eὐμένου Σωτήρος, in dem von Teos für dieselbe (Le Bas 88 = Dittenberger, Sylloge 11 234 . MICHEL, Recueil 499 steht | Z. 5 vor isoka [Arrahov Evospors (d. i. Attalos II. καὶ θεᾶς ἀπολλωνίδος Εὐσεβοῦς καὶ τὴν ἰέρειαν αὐτῆς καὶ βα]σιλίσσης Στρετονίαις. Von drei Inschriften von Bisanthe Mommsen, Hermes IX, 1874, S. 117, Dittenberger, SvII. I 223- 225. Michel, Rec. 1288) ist die erste ente bach basiling Εὐμένου φιλωδέλφου θεο τ και εὐεργέτου, die beiden anderen dagegen sind ὑπέρ βασιλέως Άττιίλου φιλαδέλφου καὶ βασιλίσσης Στρατονίκης gesetzt. CIGr. 3069 erwähnt ein Attaleion, in Pergamon oder in Teos, der Genossenschaft der Attalisten gehörig; ebenda II Add. 2139 b Z. 46 ein Attaleion in Aegina; Fränkel, Inschr. v. Perg. I 240 ein Eumeneion in Philataireia für Eumenes I. als κτίστης des Ortes, alle erst nach dem Tode des betreffenden Herrschers errichtet. Michel, Rec. 499 Z. 14f. ist die Rede von der Errichtung eines Tempels für die Göttin Apollonis; nach Anthol. Palat. e. 3 hatte dieselbe nach ihrem Tode auch einen Tempel in ihrer Heimatstadt Kyzikos.
  - 2) Michel, Rec. 515.
- 3 Die Statne wird als  $\ddot{c}\gamma \alpha \lambda \mu \alpha$  bezeichnet, Michel ebenda Z. 7ff., über die Aufschrift auf derselben vgl. oben Ann. 1.
- 4 Michel, Rec. 515 im Tempel des Asklepios, dessen Heiligtum daher auch Z. 15 genannt wird: τὸ τέμετος τοῦ Μσεληπιοῦ καὶ τοῦ βασιλέως. Von den drei kleinen Altären für den βασιλέως "Δτικλος Σοτήρ, d. i. Attalos 1., Γκάκκει I 42—45 ist der dritte '45+ im Heiligtum der Demeter Karpophoros gefunden. Auch die Sikyonier stellen eine überlebensgrosse goldene Statue des Attalos 1. im Jahre 197 neben dem Standbild des Apollo auf dem Markte auf, Polyagos XVIII 16.
  - 51 Michel, Rec. 515 Z. 10 f. παρά τον του Διός του Σωτήρος βωμόν.
  - 6) Ebenda Z. 9.

dargebracht.) Dafür ist ein Ιερεύς τοῦ βασιλέως vorhanden:?) dessen Hamptsorge ist aber die Ausrichtung eines Festzugs?) und der Spiele.¹) die jährlich oder monatlich an einem Ehrentage des Herrschers.²) vor allem dem Geburtstage. stattfinden. Daher verbindet der Königspriester manchmal mit seinem geistlichen Amt dasjenige eines ἀγωνουθέτης.?) Zur gottesdienstlichen Feier gehören ausser Gebet. Opfer und Prozession auch noch musikalische Aufführungen: Chöre von freien Jünglingen singen das παφαβώμιση. Jungfrauen einen κάνος.?) Alles in allem ist das doch ein dem occidentalischem Empfinden in kluger Weise angepasster Herrscherkult: mehr eine Ehrung als eine Verehrung. Wie wenig überschreitet das unsere Sitte, an Kaisers Gebietstag Festgottesdienst mit musikalischer Begleitung des Gemeindegesangs. Festgüge und Galavorstellungen abzuhalten.¹9) Zudem sind das Ehrenbezengungen, zu denen im pergamenischen Reich und den angrenzenden Gebieten auch Nicht-Könige gelangt sind¹) — etwas, was nicht scharf genug hervor-

- 1) Ebenda Z. 10 ff.: ἐκάστης τε ἡμέρως ὁ στεμανησόρος καὶ ὁ ἰερεὺς τοῦ βασιλέως καὶ ἀγωνοθέτης ἐπιθυέτοσαν ληβανοστὸν ἐπὶ τοῦ βωμοῦ τοῦ Διὸς τοῦ Σωτήρος τωὶ βασιλεῖ, vgl. Z. 29, 40; Ματιει 1016 B Z. 6f., τές τε θυσίας συνετέλεσεν πέσας, οδίως μὲν τὰ ποὸς τοὺς θεοὺς καὶ τοὺς βασιλεῖς; Dittenmenger, Syll. 11 234 Ματιει 499 Z. 4ft; vgl. Ράχκει H S. 511.
- 2) CIA II 1670, III 300 cin isosby Arrážov ἐπονύμον in Athen Ides zum Heros eponymos einer Phyle gemachten Attalos I., vgl. Porvmos XVI 25; CIGr. 3068 = Michell 1016 Z. 17 ft.: ἰτρεὑς βασιλέως Εὐμένον; im Dekret von Sestos, Cubrus, Hermes VII 1872 S. 113 ft, Jenusalem, Wien, Stud. I. 1879 S. 32 ff., Dittenberger, Syll. II 246, Michel, Rec. 327 Z. 26 ft.: ἰερεύς τε ἀποδειχθεὶς τοῦ βασιλέως Αττάλον.
  - 3) Michel 525 Z. 14f.
- 4) Michel 327 Z. 35 ff.; Eumeneia: Fränkel 1 18 Z. 35 f.; Beσίλειε auf der Inschrift von Nakrasa v. J. 240: CIGr. 3521 Michel 509, offenbar eine Feier wegen der Annahme der Königswürde durch Attalos I.
- 5) CIGr. 3068 Μισπει. 1016 Z. 18 ist die Rede von ή βασιλέως Εὐμένον ἡμέρας nach Μισπει. 515 Z. 13 f. ist ἡ ὀγδόη ἐν ἡ παφεγένετο εἰς Πέργαμον der Festlag, vgl. darüber Gelzer, Abhandlungen der Berl. Akad., 1872, S. 71; Dittenberger, Syll. 11 234 Μισπει. 499 Z. 4; καὶ καθιερούσθαι ταύτην τὴν ἡμέραν αὐτῆι.
- 6 Michel 327 Z. 35 ἐν δὲ τοῖς γενεθλίοις τοῦ βασίλέως καθ'ἔκαστον μῆνα θυσιάζων ἐπὲς τοῦ δήμου. Der 16, jeden Monats, um den es sich handelt, ist zugleich dem Mithras geweiht, Ссмохт, Myst. d. Mithra 1 S. 238.
- 7 Міснет 1016 A. Z. 1. 16 f. 25 f.; beide Ämter mussten aber nicht von vornherein in einer Hand vereinigt sein, vgl. B. Z. 5 ff.: ClGr. 3070; Міснет 515 Z. 11 f.
  - 8) Über diesen Ansdruck Fränkel 11 S. 269.
  - Dittenberger, Syll. I<sup>1</sup> 234 = Michel 499 Z. 7 ff.
- 10) Ich bin also gerade entgegengesetzter Ausieht wie Feänkelt, welcher meint I S. 39): "die dem letzten Könige bei Lebzeiten vom Volke von Elaia erwiesenen Ebren hätten nach seinem Tode kaum noch gesteigert werden können", befinde mieh aber in Übereinstimmung mit C. Certius, Hermes VII, S. 125 und M. L. Strack, Rhein. Mus. LV 1900) S. 180, der "von seltner Bescheidenheit" der Attaliden im Gebrauch des Königstitels sprieht.
- 11 Vgl. die Ehrendekrete der Schauspielergesellschaft von Teos für den Flötenspieler Kraton aus Chalkedon, verfasst unter Eumenes 11, 197-158; CIGr. 3067, 3068

gehoben werden kann, da es zeigt, wie wenig sich die pergamenischen Könige über ihre Unterthanen erhoben. Und dabei ist alles, was wir bis jetzt an Material beigebracht haben, den Kulten schmeichelnder Unterthanen entnommen. Wir sahen aber, dass überall die städtischen Kulte den staatlichen in der Regel ein gutes Stück voraus sind. Es scheint, dass die Schauspielergesellschaft von Teos, oder wenigstens ein aus dem grösseren Verbande gebildeter Thiasos der 'Ατταλισταί, der in Pergamon seinen Sitz hatte, in Beziehung zu dem offiziellen Kult von Pergamon gestanden hat.') Ist das richtig, so erhalten wir aus mehreren Dekreten dieser Gesellschaft, aus der Zeit des Emmenes H. und Attalos H., den Beweis, dass wenigstens noch unter dem ersten der beiden genannten Könige im Staatskult die Bezeichnung "Gott" für die Könige, und zwar selbst für die verstorbenen, vermieden wurde, 2) dass

Michel, Rec. 1015, 1016, an lefzterer Stelle lantet A. Z. 22 ff. der Beschluss; παρατίθεσθαι δε και έν ταις θέαις και έν ταις πομπαίς παρά τον όνδριάντα τον Κράτωνος τὸν ἐν τῷ θείτρω τρίποδά τε καὶ θυμιατήριον καὶ τῆς ἐπιθυμιάσεως τὴν ἐπιμέλειαν καθ' έκαστον έτος άει ποιείσθαι τον άγωνοθέτην και ίερέα βασιλέως Εθμένου γινόugrov. Nach der Inschrift Le Bas III 1572 bis, G. Hirschfeld, Greek inser, in the Brit, Mus. 1V 787, Cauer, Delectus 166 werden dem lebenslänglichen Artemispriester Artemidoros in Knidos allerdings erst am Ende des 1. Jahrh. v. Chr. schon bei Lebzeiten besehlossen: öffentliche Bestattung und Anlage eines Grabes an einem ausgezeichneten Punkte des Gymnasiums, Errichtung einer goldnen Statue im Tempel der Artemis (εἰχόνα χουσέαν σύνναον τὰ Άρτάμιτι) und für alle Zukunft ἐσόθεοι τιμαί: Altar und Opfer mit Prozession, dazu penteterische gymnische Spiele, die den Namen Αρτεμιδώρεια führen sollen, vgl. Frankel 11 S. 511, Deneken bei Roscher, Lexikon I 2 Sp. 2547. Nach dem Tode ist die Vergötterung oder riehtiger gesagt die Heroisierung von Nichtkönigen in der späteren hellenistischen Zeit sehr häufig. Das dafür technisch gewordene equoofger begegnet zum ersten Mal auf einer Inschrift der Dionysiasten aus den Peiraieus, Köhler, Mitt. des ath. Inst. IX 1884. S 291, wo es heisst HH Z. 46 ff.): φορντίσαι δέ τους όργεωνας, όπως άφηρωσθεί Δίνονύσιος και άνηατεθεί έν τω ίερω παρά τὸν θεὸν ὅπου καὶ ὁ πατήρ αὐτοῦ. Damit wurde allerdings dem Dionysios nichts anderes zu Teil, als was sehon die Schulhäupter der Philosophenschulen, z. B. Platon, im Musenheiligtum ihrer Genossenschaften erfahren hatten, Deneken bei Roscher, Lexikon I 2 Sp. 2540 f., Usener, Götternamen S. 249 f. Eine Heroisierung von Staatswegen hat dagegen in Athen der makedonische Phrurarch Diogenes erfahren, worüber schon S. 84 Anm. I gesprochen ist. Von Theophanes von Mitylene, dem Freunde u. Schützling des Pompejus, berichtet Tacirus, Annal. VI 18: defuncto Theophani eaelestes honores Graeea adulatio tribuerat, eine Nachricht, die von mitylenäischen Munzen mit θεὸς Θεοφάνης Μιτυληναίος bestätigt wird, Deneken a. a. O. Sp. 2549. Auf jeden Fall beweist dies alles, dass in der Interessensphäre der Attaliden göttliche Verehrung nicht allein gekrönten Häuptern zu teil geworden ist.

<sup>1</sup> Darauf weist abgesehen von dem Namen Arrechorec der Umstand hin, dass diese Gesellsehaft als sakralen Mittelpunkt ein Attaleion, weiter in der Nähe des königlichen Palastes von Pergamon eine gemeinsame Wohnung besass, und dass Attalos II. selbst sich um die Statuten der Vereinigung kümmert: CIGr. 3069, dazu Lüders, die dionys. Künstler S. 22.

<sup>2</sup> CIGr. 3067 = Michel 1015 Z. 12f.: τοῖς ἄλλοις θεοῖς καὶ τοῖς τε βασιλεθοιν καὶ ταῖς βασιλίσσαις καὶ τοῖς ἀθελφοῖς βασιλέως Εὐμένον (die Stelle ist falsch

vielmehr erst nach dem Tode Eumenes II.  $\Im \epsilon \acute{o}_{S}$  für den consekrierten Herrscher sich findet,<sup>1</sup>) mithin offiziell nur in der Zeit der beiden letzten Attaliden angewandt wurde. Erwähnenswert ist endlich noch, dass die Ausdrücke, die wir schon bei der Apotheose Alexanders als technisch zur Bezeichnung seines Übertretens aus dem irdischen, menschlichen in das überirdische Dasein erkannten, nirgends häufiger sich finden als bei den dahingeschiedenen Attaliden<sup>2</sup>), denen also auch offiziell der Tod erst den Eintritt in den Himmel eröffnete.

Dieses Resultat bestätigen die Münzen des Attaliden. Die eingehende Untersuchung von Imhoof-Blumers) hat erwiesen, dass auf keiner Münze der Pergamener eine Persönlichkeit dargestellt ist, zu deren Lebzeiten die betreffende Münze geprägt wurde.<sup>4</sup>) Neben Münzen mit den Porträts des vergötterten Alexander, des Lysimachos und Selenkos I. finden sich nur solche, die das Bildnis des Philetairos, des eigentlichen Begründers der Dynastie, tragen, und zwar vielleicht schon unter Eumenes I., seinem ersten Nachfolger, sicher aber unter Attalos I.<sup>5</sup>) Dieses Bild mit der Beischrift Piletaloov blieb der stehende Münztypus der Attaliden. Den Grund, warnm Attalos I., seitdem er das Diadem genommen hatte, und ebenso seine Nachfolger nicht, wie andere Diadochen, das eigne Porträt und den eignen Namen auf ihre Münzen gesetzt haben, sucht Imhoof-Blumer 6) in finanz-politischen Rücksichten; es sei den Pergamenern darauf angekommen, die Philetairosmünzen, ähnlich wie die Alexandermünzen, zu einer weithin akkreditierten Verkehrsmünze zu stempeln, was mur möglich gewesen wäre bei konsequentem Festhalten der einmal angenommenen Typen und Anfschriften. Daneben wird man aber auch die Stellung der Attaliden zur Vergötterung der Herrscher in Betracht ziehen dürfen. Der Stifter der Dynastie, der nach dem Tode die Apotheose erhalten hatte, wurde so noch besonders aus der Reihe

von Boeckii, dagegen richtig von O. Hibschfeld, SBer. Ak. Berl. 1888, S. 834 Anm. 7 erklärt. Z. 16: θεοί καὶ βασίλεις καὶ πάντες Τλλημές, Z. 324: εἰς τοὺς βασίλεις καὶ βασίλεσες καὶ τοὺς ἀρέλφοὺς βασίλεις Εὐμένου; CIGr. 3068 — Michel 1016 B. Z. 17: ποὺς τοὺς θεοὺς καὶ τοὺς βασίλεις, dazu A. Z. 174, u. Z. 26: ἰερεὺς βασίλεις Εὐμένου.

<sup>1</sup> CIGr. 3070: isosby & sov Einstray.

<sup>2</sup> Michel 541 heisst es Z. 4 von der βασίλισσα ἀπολλονίς Εὐσεβής: , μεθέστηκε είς θεσής: ; in der Inschrift bei Fränkel 1 249 = Michel 518 Z. 4 von König Attalos III.: μεθιστάμενος εξ ἀνθρόπου; Dittenberger, Syll. 11 246 = Michel 327 Z. 16; βασίλον είς θεσής μεταστάντον.

<sup>3</sup> Die Münzen der Dynastie von Pergamon, Abhandlungen der Berl. Akad. 1884. III.

<sup>4</sup> Die einzige scheinbare Ausnahme, ein der Insel Syros zugeschriebenes Tetradrachmon des Eumenes II., bestätigt nur die Regel, dass innerhalb des pergamenischen Reiches nicht mit dem Bild des regierenden Königs geprägt zu werden pflegte, IMHOOF-BLEMER S. 36f und S. 39.

<sup>5)</sup> Unter Attalos I. setzt die Neuerung H. Gaebler, Erythrae, Leipz. Diss. 1892, S. 51 f.

<sup>6)</sup> S. 37 f.

der übrigen vergötterten Ahnen herausgehoben und schwebte als Schutzpatron über der neuen Reichsgründung, wie später zunächst der Divus Julius,
dann der Divus Augustus lange Zeit allein über dem imperium Romanum.
Ich meine also: der numismatische Thatbestand lehrt uns auch, dass die
Attaliden als kluge Geschäftsleute auf die Hebung ihres irdischen Daseins
und die Erweiterung ihres Machtbereiches in dieser Welt, nicht aber auf
himmlische Ehren ausgegangen sind.

Aus der Reihe der Kleinstaaten an der Peripherie des Seleukidenreiches haben wir nur noch für Kommagene über den im Lande gebränchlichen Staatsherrscherkult genauere Kunde durch das bekannte grossartige Denkmal vom Nemrud-Dagh.) Der Erbauer des Denkmals nennt sich selbst: Βασιλεύς μέγας ἀντίοχος, Θεὸς Μίχαιος Ἐπιτρανής Φιλορώμαιος και Φιλέλλην; es ist höchstwahrscheinlich Antiochos I. von Kommagene (ca. 69 bis Mitte der dreissiger Jahre v. Chr.), der väterlicherseits persischer, von der Matter her seleukidischer Abkunft war.²) Der Staatskult, dessen Nόμος der König auf dem Denkmal hat mit abdrucken lassen,³) ist, wie man auf den ersten Blick sieht, der hellenistische, naturgemäss mit den Besonderheiten des Seleukidenkultes.

Gemein mit den hellenistischen Kulten der beiden führenden Staaten des Orients, Ägypten und Syrien, hat er die Vergötterung nicht nur der verstorbenen, sondern auch des lebenden Herrschers,<sup>4</sup>) der ersteren allerdings nur unter der Bezeichnung von  $\eta_i \varrho \omega \varepsilon_i$  oder  $\delta \alpha i \mu o \tau \varepsilon_i^5$ ), die Ernennung

<sup>1)</sup> Пиману und Рессиятем, Reisen in Klein-Asien und Nordsyrien, Berlin 1890, 8, 262 ff., Венеплен Техt S. 133 ff., Übersetzung S. 110 ff., Text auch bei Мусиет, Recueil 735, vgl. Семомт, Textes et monuments figurés rel. aux Mystères de Mithra II. S. 89 ff. (auch S. 187 ff.), Norden, Anfike Kunstprosa I. S. 141 ff.

<sup>2)</sup> Über ihn Mommen, Mitt. des athen. Instituts 1. S. 25ff. Beurlier S. 108ff. Th. Reinach, La dynastie de Commagène, Rev. Ét. gr. III, 1890, S. 363ff. Puchisten a. a. O. S. 278ff. Burlon, Rois de Syrie p. CCXII ff. Wilchen bei Pauly-Wissowa 1 2 Sp. 2487 ff. Eine ephesische Inschrift, die ihn feiert: Le Bas-Waddington III 2, 136 d, Beurlier S. 108.

<sup>3)</sup> Michel Z. 124-237.

<sup>4)</sup> Neben dem Titel am Eingang vgl. Z. 44 ff., 51 ff., 59 ft., 74 (ich zitiere nach dem Abdruck der Inschrift bei Micuga).

<sup>5)</sup> Die vergötterten Vorfahren heissen Z. 47: ἐμῶν προγόνων . . . ἡρῷ(ο ς λόχος, Z. 118 καθωσιωμένοι ἡρῶκς, nebeneinander stehen θεοὶ καὶ ἥρῶκς Z. 124 f., 190; vgl. aneh Z. 141 φύσις ἡρῶκς, 206 f. τιμὴν ἡρῶκτὴν. Der Ausdruck δαίμωνες bezeichnet sowohl die Götter wie die vergötterten Ahnen: es ist der weitere Begriff. Steht er aber für θεοὶ, so hat er in der Regel noch ein Epitheton ornans zur Seite: so Z. 50 δαίμωσιν ἐπιφαικίας. In der Verbindung δαίμωνες καὶ θεοὶ Z. 210 und 233 sind δαίμωνες die vergötterten Ahnen; Z. 212 steht dafür θεοὶ καὶ πρόγωνο. Beide Kategorien umfasst δαίμωνες Z. 139, 193, 199, 235; in dieser umfassenderen Bedeutung steht auch θεοὶ an Stellen, wo die Person des Königs den Hinmlischen zur Seite gestellt ist: Z. 79 f., 144 f., 174 f. Über den Begriff δαίμων vgl. Useker, Götternamen S. 248, über das Incinanderlaufen der Begriffe Dämonen und Heroen ebda. S. 253.

eines Priesters für den Staatskult seitens des Königs,) die Ausstattung desselben mit hohen Privilegien2), die Aufstellung von Statuen der Vergötterten, sowohl der verstorbenen wie des lebenden Herrschers<sup>3</sup>), die Abhaltung von Festversammlungen4), die dabei stattfindende Bekränzung der Festteilnehmer und des Priesters selbst mit goldenen Kränzen,5) die Darbringung von Ranchopfern für die vergötterten Ahnen, von Groiau πολυτελεῖς für die himmlischen Götter und den regierenden König.6) die Bestellung einer σύνοδος μουσικών, 1) und zwar alles dies an bestimmten, jährlich und monatlich wiederkehrenden Festtagen, dem Geburtstage des Herrschers.8) weiter an dem Tage seiner Thronbesteigung.9) Speziell die Anlehnung an den Seleukidenkult zeigt sich darin, dass "der grosse König Antiochos" auch ein System der Dezentralisation befolgt und sein Land in eine Anzahl Kultbezirke, deren Bevölkerung ihre Festversammlung an einem bestimmten, inmitten des Bezirks gelegenen Temenos abhält, eingeteilt hat 10) — wobei natürlich das, was in dem Grossstaat eine Notwendigkeit war, in dem Duodezstaat als eine lächerliche Nachäfferei des kleinen Potentaten sich darstellt. Anch die Art der Vergötterung seiner eignen Person ist im Grunde die seleukidische. Die Bezeichnung seines Bildes als δαίμοσιν ἐπηχόσις σύνθρονος 11) erinnert zwar an  $\sigma \dot{v} r v \alpha \sigma \varsigma$ , aber durch den Beinamen  $\dot{E} \pi \iota q \alpha r \dot{\iota} \varsigma^{12}$ ) giebt Antiochos deutlich kund, dass er als auf Erden erschienener Gott Gemeinschaft mit den alten Göttern hat. 18) Doch seine Epiphanie führt uns auch schon in den Bereich der Singularitäten dieses Kultes, die durch die Anknüpfung an die altpersische Monarchie und durch den besonders starken Einfluss des Orientes in diesem Grenzland des Hellenismus bedingt sind. So bezeichnet sich der kommagenische Epiphanes auch als "die neue Tyche", 14) d. i. das persische Hvarenô, 15) welches als Τύχη βασιλέως auch im

- 1) Z. 124 ff. im Beginn des Gesetzes, auch 70 ff.
- 2) Ebenda Z. 128 ff.
- 3° Z. 28ff., 59ff., 132 ἰεψῶν ἐγκλμάτων, vgl. die Inschriften der um das Denkmal aufgestellten Königsbilder.
  - 4) Z, 32, 145 ff.
  - 5) Z. 138 f.
- 6/ Z. 32 f., 76 f., über die Betonung des ἀρχαῖος καὶ κοινὸς νόμος an beiden Stellen s. unten S. 93 Anm. 7; vor allem Z. 142 ff.
  - 7) Z. 161 ff.
- 8 Z. 132 ff. im Gesetz; nach 82 f. u. 102 war es der 16. Tag im Monat Audnaios = Dezember-Januar).
  - 9) Z. 85 f., 104, der 10. im Monat Loios \_ Juli).
  - 10 Z. 95 ff.
  - 11 | Z. 59 f.
  - 12 Z. 2.
  - 13) Z. \$5 f.; dazu Puchstein S. 338.
  - 14 Z. 61, Puchstein S. 339.
- 15) Spiegel, Eran. Altertumskunde H. S. 42 ff., Clmont, Textes et monuments rel. aux myst, de Mithra I, S. 284 ff.

Selenkidenreich und anderen hellenistischen Reichen, später im Römerreich als Fortuna Augusti wiederkehrt, 1) und weiter bezeichnet sich Antiochos als Θεός Δίχαιος, wodurch er vielleicht als Inkarnation des Mithras, bezw. des Apollon-Helios erscheinen will,2) endlich in seinem Horoskop als unter den Planeten der Götter Herakles, Zeus und Apollon-Helios geboren,") womit er "gleichsam der Inbegriff des kommagenischen Pantheon" oder "die einzige epiphane Gottheit für sein Königreich" wird.4) Damit ist die alte Theokratie des Orientes fertig, in der das Wort des Königs "mehr ist als Priesterdekret", nämlich "direkte göttliche Offenbarung, von der γνώμη θεων 5), oder dem νους θεων 6), bezw. der ἀθάνατος χρίσις 7) sanktioniert".") Den Ausgangspunkt für dieses ganze theologische System bildet die seleukidische Auffassung von dem göttlichen Charakter des Herrschers, die nicht durch Beschluss eines Priesterkollegiums, sondern durch direkte Epiphanie zu Stande kommt; sie ist allerdings bei dem Kommagener noch weiter orientalisiert durch den Aufputz mit persischen Gottesbegriffen und durch die astrologische Bestimmung der Epiphanie, wofür Chaldaea, das Nachbarland von Kommagene, das Rüstzeng geliefert hat.9) Puchstein hat ganz das richtige getroffen, wenn er seine vorzügliche Interpretation des Deukmals mit den Worten schliesst 10): "Nach alledem sind wir zu der Ansicht genötigt, das Antiochos, erst nachdem er auf Grund des Begriffes der astrologischen Epiphanie Herakles, Apollon-Helios und Zeus als die königlichen Götter erkannt hatte, seinen altpersischen Prätensionen zu Liebe die jenen griechischen Gottheiten entsprechenden persischen Artagnes, Mithras und Oromasdes hervorgesucht hat, und dass folglich in der wichtigen Frage der Apotheose die persische Religion nicht etwa der wirkliche Ausgangspunkt für das theologische System des Kommageners, sondern nur äusserlich zu prunkhaftem Aufputz griechisch-chaldäischer Ideen ver-

<sup>1</sup> Zusammengestellt von Puchstein S. 339 Ann. 1, Cumort a. a. O. S. 285 Ann. 4—6; CIGr. 3137, 61 — DITENBERGER, Syll. I<sup>1</sup> I71 — Muchel, Recueil 19; Schwar bei der Τύχι, des Königs Scleukos II. Kallinikos, Strano XII p. 557 C; Schwurformel: Τύχι, βασιλέως και Μήνα Φαφτάκον, CIGr. 2693 c, Inschrift von Mylasa; ὁ δήμος Τύχη ἐπιφανεί βισιλέως, Ε. Ronne, Griech, Roman S. 278 f.

Vgl. Cemont a. a. O. II, S. 91 No. 3 Θεφ δικαίφ Μίθος, dazu II, S. 308; das übrige Material, das Puchstein S. 341 f. giebt, bezieht sieh wahrscheinlich nicht auf Mithras, darüber Cemont II, S. 172 No. 548 und S. 475.

<sup>3</sup> Über das Horoskop des Antiochos auf einem kolossalen, in hohem Relief ausgearbeiteten Löwen nehen den vier Reliefdarstellungen der Westterrasse, die Antiochos mit seinen Landesgöttern darstellen, hat ausführlich Puchstein S. 329—336 gehandelt.

<sup>4</sup> So Prchstein S. 339.

<sup>5°</sup> Z. 110.

<sup>6)</sup> Z. 122.

<sup>7)</sup> Z. 207.

<sup>8)</sup> Pechstein S. 339.

<sup>9)</sup> Puchstein S. 343,

<sup>10)</sup> A. a. O.

wendet worden ist". Das zeigt sich in allem: Die Standbilder der genannten Götter, die neben den griechischen mit persischen Namen belegt sind, sowie die ebenfalls bildlich verewigte Landesgöttin Kommagene auf der Ost- und Westterrasse<sup>1</sup>) des Denkmals, sowie die vier Reliefs der Westterrasse, auf denen der König mit je einem der vier Landesgötter erscheint.2) sind vollständig in griechischem Stile und mit griechischen Attributen hergestellt 3) und der Anteil des Persischen besteht — abgesehen von einer sogar reingriechisch dargestellten Heraklesfigur<sup>4</sup>) — hamptsächlich in der Tracht, vor allem in dem persischen Koptschmuck der Tiara.<sup>5</sup>) Und wie bei den Göttern, ist es bei ihrem Vertreter auf Erden, dem Königspriester, dem das persische Magierkleid und die Tiara zu tragen verordnet ist.6) So ist, wie den hellenischen Göttern und dem hellenischen Priester, dem ganzen Königskult von Kommagene, ich möchte sagen, ein persisch-orientalisches Gewand übergeworfen, aber trotz allen Wortschwalls des Königs<sup>7</sup>) ist der äussere Aufputz so notdürftig, dass darunter überall der hellenistische Herrscherkult mit all seinen eigentümlichen griechischen Formen zu Tage tritt.")

Doch in den Tagen, da Antiochos von Kommagene so stolz auf seine lange Ahnenreihe, die zugleich auf Alexander den Grossen und Darius l.

- Die wenigen Reste der Kolossalstatuen der Götter sowie des Königs auf der Ostterrasse behandelt Puchstein S. 282, die, wenn auch in Trümmern, erhaltenen der Westterrasse S. 294—298.
- 2] Sie sind beschrieben von Prenstein S. 317—329; das erste stellt Antiochos und die Landesgöttin Kommagene, letztere mit dem Füllhorn im linken Arm, das zweite Antiochos und Apollon-Mithras-Helios-Hermes, das dritte den König und Zeus-Oromasdes, dem höchsten Gott zu Ehren in hervorragendem Masstab, das vierte endlich den König und Artagnes Herakles-Ares dar; auf den drei zuletzt genannten reicht jedesmal der Gott dem Antiochos die Hand.
- Die Kommagene ist als Tyche dargestellt, Artagnes-Herakles hat seine Keule, Zeus Oromasdes seine Blitze, Mithras-Apollon-Helios trägt auf dem Haupte den Strablenkranz.
- 4 Es ist der Herakles auf dem vierten Götterrelief der Westterrasse, Pechstein S. 327.
  - 5) Prenstein zu den einzelnen Statuen und Reliefs.
  - 6 Z. 71 f., 135 f.
- 7 Z. 29 ff. spricht er davon, dass er die Götterbilder habe fertigen lassen nach dem παλαός λόγος Περσών τε καὶ Ἑλλήνων, έμοῦ γένους εὐτυχεστάτη βίζα; vgl. dagegen 32 ff.: ἀρχαίος τε νόμος καὶ καινὸν ἀνθρώπων ἔθος. 76 f.: ἀρχαίος καὶ καινὸς νόμος, was die allgemeine Sitte der damaligen hellenistischen Welt bezeichnet, wonach im Grund auch sein Herrscherkult eingerichtet war; Cumont, Textes et monuments fig. aux mystères de Mithra I, S. II Anm. 6.
- 8) Man könnte am ehesten noch die Inschrift vom Nemrud-Dagh mit der von Rosette vergleichen, insofern sie uns zwei hellenistische Staatsherrscherkulte, den des Seleukiden- und den des Ptolemierreiches, in ihrer späteren Ausgestaltung durch persisch-ehaldaeische, bezw. durch einheimisch-ügyptische Anschauungen, dort unter dem Einfluss der halbpersischen kommagenischen Dynastie, hier der allmächtigen ägyptischen Priesterschaft weiter entwickelt, vor Augen führen.

zurückgeht, seine Epiphanie auf Erden als Osog Aixaog der Welt verkündete und das letzte gewaltige hellenistische Grabdenkmal hoch droben auf dem Nemrud-Dagh schuf, lag schon die Macht im Orient nicht mehr in den Händen dieser armseligen Epigonen, die sich, wie es scheint, umsomehr mit himmlischem Schimmer umgaben, je geringer ihre irdische Macht wurde. Schon beherrschte teils direkt teils indirekt Rom alle ehemaligen Länder Alexanders am Mittelmeer und gab ihnen, nachdem sie Jahrhunderte lang von Krieg und Kriegsgeschrei erfüllt waren, gestützt auf seine Legionen den Frieden wieder. Kein Wunder, dass die mit dem Herrscherkult nun schon Generationen lang vertrauten Griechen sofort auch die neue Macht, welche so gewaltig imponierend in die Händel des Ostens eingriff, mit göttlichen Ehren überschütteten. Aber dort drüben im fernen Abendland gebot noch kein einzelner, sondern die Gesamtheit der Männer von Rom; die cives Romani traten zusammen als die herrschenden auf. Ihnen schuf schmeichelnder Griechensinn wiederum zuerst in den Städten Joniens, allen voran in Smyrna, 1) eine Dea Roma, der nun an Stelle der hellenistischen Herrscher, zunächst auch wieder frei aus der Initiative der Unterthanen und Schützlinge Roms heraus, im Osten die Tempel erstanden. Aber wie vorauszusehen war, blieb man dabei nicht stehen: der hellenistische Herrscherkult, der gerade in dem zweiten Jahrhundert immer mehr in der Ausgestaltung der Verehrung des lebenden Königs, selbst in dem zunächst den Griechenstädten gelegenen pergamenischen Reich, sich weiter entwickelte, musste auch in den römischen Gebieten seine Rückwirkung ausüben; dazu kam, dass die von Rom gesandten Vögte und Feldherren mit gleicher Machtvollkommenheit, wie ihre mit dem Diadem geschmückten hellenistischen Vorgänger, in den Provinzen schalteten, der Unterschied zwischen beiden also für die Unterthanen mit der Zeit gänzlich verschwand, während die Kunst des Kriechens und Schmeichelns bei den Griechen mit jeder Generation zunahm. So kam es, dass neben der Göttin Roma sehr bald auch hervorragende Romani, allen voran Flamininus, "Griechenlands Befreier"<sup>2</sup>). göttlicher Ehren teilhaftig wurden. Und was im zweiten Jahrhundert noch Ausnahme war, und da, wo es ausnahmsweise als höchste Ehre verliehen wurde, nur den Vorzug, ein σίνναος θεός, und zwar nicht nur der Göttin Roma, sondern auch griechischer Götter zu werden, dem Betreffenden brachte.3) das scheint im ersten Jahrhundert Regel geworden

Bereits im Jahre 195 v. Chr., "als Karthago noch stand und mächtige Könige in Asien herrschten", errichteten die Smyrnäer den ersten Tempel der Roma, Tactres, Annal. IV 56, vgl. im übrigen Hirschfeld, SBer. der Berl. Ak. 1883, S. 835 f.

<sup>2)</sup> Plutarch, Flamininus c. 16.

<sup>3)</sup> PLUTARCH a. a. O. führt aus, dass Flamininus von den Chalkidiern in Opfern und Päanen zusammen mit Zeus, Roma und der Fides Romana gefeiert, und dass öffentliche Gebäude ihm in Gemeinschaft mit Apollo und Herakles geweiht wurden, dass ihm auch ein eigner Priester bestellt worden sei; man vergleiche damit die Kulte für pergamenische Könige aus derselben Zeit.

zu sein,¹) schliesslich in der weitergehenden Form, dass eigne Tempel und Spiele dem Statthalter — höchstens noch zusammen mit der Roma²) — dekretiert wurden,²) his schliesslich Caesar — und wer weiss, ob er wirklich der erste war⁴) — so gut wie ehemals die Seleukiden als Θεὸς ²Επιφανής verehrt wurde,²) Im Osten war also der römische Herrscherkult, soweit er der freien Initiative einzehner Städte seinen Ursprung verdankt, hundert Jahre vor der Entstehung des Kaiserreichs schon vorhanden. Es fragte sich nun, wie die neuen Herrscher von Rom, deren Reihe Caesar eröffnete, zu der alten Institution des Ostens sich stellten, vor allem ob und wie sie das seltsame Gewächs des griechisch-orientalischen Bodens in das Abendland verpflanzen würden.

## 3. Die römischen Staatskulte der Kaiserzeit, soweit sie datierbar sind.

Der Dictator C. Julius Caesar hat nicht mehr und nicht weniger erstrebt, als eine griechisch-römische βασιλεία, wenn auch vielleicht nicht unter dem verfehmten Titel eines rex, im Westen einzurichten<sup>6</sup>); er knüpft eigentlich in allem direkt an die Iustitutionen des hellenistischen Ostens an, da er als hochgebildeter Mann die Überlegenheit der griechischen Kultur vielleicht nicht nur instinktiv gefühlt, sondern ihren Sieg bereits klar erkannt hatte. Sein ehemaliger magister equitum Antonius, der sich, wie einst nach dem Tode des grossen Makedoniers die Diadochen im allgemeinen und speziell Ptolemaios I., in Alexandreia ein hellenistisches Teilreich begründete, wandelte unstreitig mehr in den Bahnen seines Herrn, als sein jugendlicher Gegner, der sich dank der ihm zu teil gewordenen Adoption den Sohn des Gewaltigen nennen durfte. Caesar und Antonius sind von höherer Warte gesehen wohl die ersten Alleinherrscher

- 1) Cicero, ad Quintum fr. 1. 1. 26, ad Atticum V. 21, Sceton, Aug. 52: Templa quantis scirct etiam proconsulibus decerni solere; über Pompejus soll nach seinem Tode das Wort gefallen sein: τῷ ταοῖς βρίθοντι πόση σπάνις ἔπλετο τέμβου. Πυκκυπείο S. 836.
- 2 | Herscheeld, a. a. O. Amn. 17, benutzt mit Recht hierfür als Beleg die angeführte Stelle aus Cicero, ad. Quint. fr. I. 1, 26.
- 3) Für die Errichtung von Tempeln vgl. man die in den vorhergehenden Anmerkungen angeführten Stellen; von Spielen zu Ehren eines Statthalters kennen wir die ursprünglich Marcellea genannten Verrea von Syrakus.
- 4) Vermuten darf man, dass Pompejus, der ein so gewaltiges Ansehen im Osteu besessen hat, wohl hierin Caesar vorausgegangen ist, zumal wenn man die oben in Anm. 1 zitierten Worte in Betracht zieht.
- 5) CIGr. 2957: Inschrift von Ephesos, in der Rat und Volk der Ephesier sowie die übrigen Stidte Asiens ehren: τὸν ἀπό Ἰσρως καὶ Ἰσρωδείτης θεὸν ἐπισμνή καὶ καινόν τοῦ ἀνθηωπίνου βίου σωτήρα. Vgl. 2369 τὸν θεὸν καὶ αὐτοκράτομα καὶ σωτήρα τής οἰκονμένης, die mit Hinschfeld gegen Boeckn wohl in die Lebenszeit Caesars zu setzen ist. Es giebt allerdings auch Inschriften für Caesar, auf denen die Bezeichnung Gott noch fehlt: CIGr. 2214g., 2215, CIA. III. 428.
- SO EDTARD SCHWARTZ in dem trefflichen Aufsatz "Berichte über die catilinarische Verschwörung", Hermes XXXII (1897) S. 573.

von Rom, zugleich aber anch die letzten hellenistischen Könige. Die Mordthat an den Iden des März 710 44 und der Prinzipat des Augustus bedeuten eine Reaktion des Römertums gegen den Hellenismus, wenigstens auf politischem Gebiet, eine Reaktion, die bei Aktium ihre Bluttaufe erhielt. Nichts bestätigt mehr die Richtigkeit dieser Sätze als die Geschichte des römischen Kaiserkultes. Die göttliche Verehrung Caesars in Rom bei seinen Lebzeiten, die derselbe, so wenig wie einst Alexander, selbst hervorgerufen, sondern vielmehr nur geduldet hat.1) entspricht genau den hellenistischen Kulten, etwa dem im pergamenischen Reich der letzten Zeit, der, wie wir sahen,2) im Kult der römischen Prokonsuln sich fortgesetzt hatte. Seine Statue wird in sämtlichen Tempeln Roms und des Reiches neben denen der Götter aufgestellt,3) alle fünf Jahre zu feiernde Spiele werden zu seinen Ehren beschlossen,4) die jährliche festliche Begehung seines Geburtstages und seiner Siegestage wird angeordnet.<sup>5</sup>) die Priesterschaft der Luperci, die aus zwei Collegien bestand, den Fabiern und Quintiliern, wird durch ein drittes, das julische, verstärkt.6) Ja es heisst sogar, man habe ihn Jupiter Julius genannt und wegen seiner Milde ihm und Clementia einen gemeinschaftlichen Tempel bestimmt, in welchem die beiden Gottheiten einander die Hände reichten.7) Aber dies letztere kam durch seine frühzeitige Ermordung nicht zur Ausführung, ebensowenig wie der zum Flamen des neuen Jupiter designierte M. Antonius sein Amt antrat.") Als dann aus den Wirren nach dem Tode des Diktators die schliessliche Einigung seiner Anhänger und in der Herrschaft der Dreimänner von 711,43 v. Chr. der Sieg des caesarischen Prinzips in Rom erlangt war, ist etwa im Jahre 712 42 v. Chr.9) dem toten Cäsar das zu teil geworden, was

<sup>1)</sup> Das sagt deutlich Scetox, Caesar 76; sed et ampliora etiam humano fastigio decerni sibi passus est.

<sup>2</sup> Siehe oben S. 91 Ann. 3.

Sueton, Caes. 76. Dio Cassits, XLIV 4. Applan, bell. civ. II. 106; vgl. hierzu und zu dem folgenden Dremann, Gesch. Roms III, S. 665 f.

<sup>4</sup> Dio Cassius XLIV 4.

<sup>5</sup> Dio a. a. O. n. XLVII 18. Applan, bell. civ. II. 106.

<sup>6</sup> Dio XLIV 6. Sueton a. a. O.

<sup>7</sup> Dio a. a. O. Appiax, bell. civ. H. 106.

<sup>8)</sup> Dio a. a. O. Cicero, Phil. II. 43, 110. Sueton, Caes. 76. Antonius liess sogar nach Caesars Tod das Amt zunächst fallen (Cicero a. a. O. u. XIII 19, 41) und wurde erst nach der inzwischen eingetretenen offiziellen Consekration des Divus Julius von Octavian im Jahre 714 40 veranlasst, es anzutreten; Plutarch, Antonius 33, Drimann-Grorie, Gesch. Roms 12 S. 310, Marquardt, Staatsverw, 12 S. 465 Aum. 5.

<sup>9</sup> i Vgl. Mommer, Staatsr. II i S. 756 Ann. 1, der nachgewiesen hat, dass die Consekration erst nach dem 27. November 715 43 erfolgt ist. Da aber Dio XLVII 18 unter dem Jahre 712 42 den Beschluss der Erbaumg eines Tempels berichtet, und Consekration und dieser Beschluss wohl zusammengehören, so ist zunächst an dem zuletzt genannten Jahr als demjenigen, in dem der erste Römer durch offiziellen Beschluss des

er lebend nicht mehr erreichte, die offizielle Consekration durch Senatsund Volksbeschluss<sup>1</sup>) und ein eigner Tempel an der Stelle, wo einst sein Leichnam uach des Autonins berühmter Leichenrede von dem fanatisierten Volke auf schuell improvisiertem Scheiterhaufen den Flammen übergeben worden war.<sup>2</sup>) Das Zurückweichen von der einmal betretenen Bahn verrät sich am deutlichsten in der Creierung des Divus Julius und nicht des Deus Julius. Der Divus ist im Gegensatz zum wirklichen Deus ein früher Mensch gewesener Gott,3) es ist also ein zwischen Menschen und Göttern stehendes Wesen, etwa dasselbe, was dem Griechen der Heros war. Weiter ist bezeichnend für die eingetretene Reaktion der Umstand, dass die Erhebung zum Divus nominell durch Senats- und Volksbeschluss geschah. Damit ist eine weitere Eigentümlichkeit des römischen Herrscherkults gegeben: Während der selenkidische König durch die Übernahme der Herrschaft eo ipso ein  $\Theta \epsilon \delta_S$  E $\pi \iota q \alpha \nu i_S$  auf Erden war, während alle Ptolemäer durch Priesterdekret, und zwar schon bei Lebzeiten, zu Göttern erhoben wurden, schuf sich der römische Senat und das römische Volk oder später der römische Senat allein als Vertreter des Volkes aus den Kaisern, die sich bewährt hatten, nach dem Tode derselben seine Divi. Die Apotheose erst nach erfolgtem Ableben,4) die Erhebung zum Divus und nicht zum Deus, endlich die Vollziehung dieses Aktes durch den Senat und das Volk: das sind die drei Konzessionen an das römische und occidentalische Empfinden, wodurch die julisch gesinnten Triumvirn, offenbar schon unter dem Einfluss des vorsichtigen Octavian stehend, die im Orient entartete griechische Institution auf den Boden des Westens verpflanzt haben. Es war dies weiter eine Art des Herrscherkultes, die dem bürgerlichen, die nationalen Traditionen ehrenden Prinzipate des Augustus angepasst war. Aber mit dem Verfall dieser künstlichen Verfassung bietet sich zum zweiten Mal das Schauspiel, das wir schon in den hellenistischen Reichen beobachtet haben; die Entwickelung von dieser weniger anstössigen Form zu den vorgeschritteneren. Zunächst behält aber die Reaktion unter Octavian die Oberhand. Das Pendant zu der Benemung Divus Julius für den conse-

Volkes in den Himmel eingegangen ist, festzuhalten. Die älteste Urkunde, in der die Bezeichnung Divus auftritt, sind die capitolinischen Triumphalfasten vom Jahre 714,40 v. Chr.

CIL. IX 2628: genio deivi Juli parentis patriae, quem senatus populusque Romanus in deorum numerum rettulit; vgl. CIL. I 626 mit Commentar; auch Services zu Vergil, Ecl. V. 56.

Beschluss des Tempels auf dem Forum: Dio Cassus XLVII 18, Applan II 148.
 Die Dedikation erfolgte erst 725/29 v. Chr., Dio LI 22.

Mommen (Staatsr. II <sup>3</sup> S. 756 Anm. 1) meint, dass erst damals diese specifische Bedeutung von divus eben infolge des Beschlusses sich festgestellt hat.

<sup>4)</sup> Das steht deutlich bei Tacrus, Annal. XV 74: Nam denm honor principi non ante habetur, quam agere inter homines desierit.

krierten Vater ist die Annahme des Titels Augustus (Σεβαστός) durch den Sohn, den Divi filius, im Anfang des Jahres 277 27 v. Chr., wodurch der neue Herrscher, der nur der princeps civium sein wollte, wohl eine höhere religiöse Weihe erhielt, aber doch von der Gottheit in weitem Abstand fern blieb. Hiermit sind die beiden Termini gefunden, die am klarsten dem römischen Kaiserkult seine Spezialfarbe verliehen haben. Augustus hält sich bewusstermassen von dem direkten Copieren hellenistischer Einrichtungen fern, er sucht auf nationalem Boden den Neubau der Monarchie aufzuführen. In Alexandreia lässt er sich, als er seine letzten Gegner, Antonius und Cleopatra, niedergeworfen hatte, den Leichnam des grossen Alexander aus der Gruft hervorholen, setzt ihm eine goldne Krone auf und betet bei ihm; dann aber soll er auf die Frage. ob er auch die Ptolemäerleichen sehen wolle, geantwortet haben: regem se voluisse videre, non mortuos.1) Das ist sehr bezeichnend für die Haltung, die Octavian einzunehmen gedachte: Die hellenistischen Dynastien sind tot, nur Alexander lebt; ihn erkennt der römische Imperator an, an ihn knüpft er an . nicht an die elende hellenistische Dynastie von Ägypten, deren letzte Vertreterin an der Seite des Antonius den Kampf gegen den römischen Staat geführt hatte. Nur der Alexanderkult bleibt von den hellenistischen Kulten, alle anderen verschwinden vor Roms Grösse. Das Römerreich soll alle ersetzen, soll erfüllen, was Alexander zu verwirklichen schon bestrebt war, ein Weltreich des Friedens am Mittelmeer zu schaffen.

Aber kurz nachdem Octovian in Alexandreia seine Stellung zur Vergangenheit in jenem Ausspruch formuliert hatte, wurde ihm schon die Frage gestellt, wie er es in dem an den Herrscherkult nun einmal gewöhnten Osten mit der Verehrung seiner Person gehalten wissen wolle. Offenbar auf eine Eingabe der Bewolner der Provinzen Asien und Bithynien hin setzte er, wahrscheinlich in einem Bericht an den Senat,<sup>2</sup>) fest, dass die Römer der beiden Provinzen in Ephesos, bezw. in Nikaia der Roma und dem Divus Julius einen Tempel errichten, die Eingeboreneu dagegen in Pergamon, bezw. in Nicomedeia der Roma und ihm selbst zu Ehren dasselbe thun dürften.<sup>3</sup>) Diese Entscheidung bildet, wie Dro Cassus richtig

<sup>1)</sup> Sueton, Augustus 18.

<sup>2\</sup> Später wenigstens wurde das Recht, dem lebenden Kaiser einen Tempel für Bereich einer Provinz zu gründen, stets vom Senat verliehen, Tactrus, Aunal. IV 56, Dio Cassius LXXII 12, 2, CIGr. 3148, Fränkel, Inschriften von Pergamon II 269; vgl. ebda. S. 205f.

<sup>3</sup>º Dio Cassits L1 20. Dass hier die Angabe, die Tempel von Pergamon und Nicomedeia seien nur dem Augustus geweiht worden, falsch ist, beweist die klare Angabe bei Tacitus, Ann. IV 37: eum divus Augustus sibi at que urbi Romae templum apud Pergamum sisti non prolibuisset und die ebenso deutliche des Scetos, Augustus 52: templa quamvis seiret etiam proconsulibus decerni solere, in nulla tamen provincia

bemerkt, den Ausgangspunkt für den provinzialen römischen Kaiserkult. Wie in so vielem, geht Octavian über die Gepflogenheiten der letzten republikanischen Zeit hinweg zurück auf die bessere Zeit: er will nicht, wie so mancher Prokonsul der Republik, für seine Person allein göttliche Ehren haben, sondern nur im Verein mit der Göttin Roma, der Repräsentantin des römischen Volkes.1) Die Dyarchie auf Erden wird auch in den Himmel übertragen. Daneben ist wichtig die verschiedene Behandlung von Provinzialen und Römern. Als dann noch nicht zwei Jahre nach dieser Entscheidung, am 13. Januar 727 27 v. Chr., zu einer Zeit, da der Ban des pergamenischen Tempels für die Roma und den Kaiser noch nicht vollendet war,2) die Verleihung des Titels Augustus an den neuen Herrscher stattgefunden hatte, wurde dieser die Bezeichnung des vergötterten Herrschers auch im Provinzialkult: Romae et Augusto, oder richtiger, da es sich zunächst nur um Kultgründungen im griechischen Sprachgebiet handelt,  $P \omega \mu \eta \varkappa \alpha i \Sigma \epsilon \beta \alpha \sigma \tau \tilde{\omega}$  lauteten die Aufschriften auf den mit staatlicher Erlaubnis erbauten Provinzialtempeln des Ostens. Im übrigen sind die Formen dieser Kulte von den hellenistischen entlehnt, wie wir vor allem an dem pergamenischen Kult der Provinz Asia sehen können. An der Spitze steht ein ἀοχιερεύς, mit dem vollen Titel in Pergamon ἀοχιερεὺs ᾿Ασίας, während der Zusatz ναοῦ τοῦ (bezw. rαων των) εν Περγάμω wohl erst in nachaugustischer Zeit aufgekommen ist, als anch andere Städte in Asia, zuerst unter Tiberius Smyrna, Provinzialtempel bekamen. (\*) Gefeiert wird auch hier vor allem das Geburtstagsfest des Kaisers und zwar das jährliche Fest an zwei Tagen, indem dem eigentlichen Festtag am 23. September noch eine Vorfeier vorausging, daneben eintägig auch monatlich durch Gebet, Opfer und musikalische Aufführungen.4) also genau wie einst dasienige der pergamenischen Könige. Für den musikalischen Teil bestand eine Genossenschaft, deren Titel in hadrianischer Zeit lautete: Ύμνφδοί θεοῦ Σεβαστοῦ καὶ θεᾶς 'Ρώμης; 5) sie verfügten über ein eignes Gebäude,

nisi communi suo Romaeque nomine recepit; vgl. Mommsex, Res gestae Divi Augusti $^2$  p. X.

- 1 Sueton a. a. O.
- 2] Das ergiebt sich aus den Worten ἐν τῷ ναῷ τῷ κατασ|κεναζομένο κὐτῷ ὑπὸ τὸς λαίας ἐν Περγάμῷ des Psephismas von Mytilene bei Cicnoaus, Rom und Mytilene 1888, S. 32ff., das sehr bald nach dem 13. Januar 727 beschlossen worden ist [S. 38]. Моммяск a. a. O. p. X. Anm. I.
- 3+ Vgl. die sehr übersichtliche Zusammenstellung des Materials bei Brandts, Paulx-Wissowa H. 1 Sp. 474.
- 4) Fränkel, Inschriften von Pergamon II 374; dem Kommentar des Herausgebers zu der Insehr, habe ich auch das im Text folgende entnommen.
- 5) Fränkel a. a. O.; ebda. 523 Z. 10 aus der Zeit nach 176 n. Chr. ein ὑμνωδὸς θεοῦ Αὐγούστου. Über diesen Titel und die Umstellung von Σεβαστός und Ῥόμη, in der im Text angeführten Bezeichnung wird weiter unten (S. 106) gehandelt werden.

das Hymnodeion,1) bestanden aus einer fest begrenzten Zahl von ordentlichen Mitgliedern, vermutlich 35,2) daneben einer unbegrenzten Zahl von ausserordentlichen Mitgliedern, nämlich den Söhnen und Enkeln der ordentlichen Thiasioten: 3) jeder Hymnode hatte sich, um Eintritt zu erhalten, einen Hymnos zu verschaffen, der auf seinen Sohn, falls dieser an Stelle des Vaters ordentliches Mitglied wurde, überging und ihm eine Ermässigung der Eintrittskosten auswirkte.4) Die drei jährigen Beamten der Hymnoden, der Vorsitzende = Eukosmos, der Priester und der Schriftführer, waren zu erheblichen Leistungen bei den Kultfesten verpflichtet. Denn neben dem, bezw. später den Geburtstagsfesten der Σεβαστοί feierten die Hymnoden noch das römische Neujahr am 1. Januar,5) je dreitägig ein Rosenfest im Mai<sup>h</sup>) und ein Mysterienfest im Juni.<sup>7</sup>) Zu all diesen Festtagen musste von den Beamten neben baren Leistungen Brot und Wein geliefert werden, woraus hervorgeht, dass "eine Schmauserei den gewöhnlichen Bestandteil dieser Feierlichkeiten bildete",") während die kaiserliche Geburtstagsfeier eine rein gottesdienstliche war.9) Die Hymnoden trugen dabei Kränze, welche der Vorsitzende zu liefern hatte, 10) und die Opfer für die Roma und den Augustus<sup>11</sup>) bestanden in Kuchen und Weihrauch, 12) während Lamben zur Beleuchtung des Kultbildes des Augustus aufgestellt waren. 13) Ausserdem fand in Pergamon ein penteterischer ἀγων ἱερός statt, 14) dessen offizielle Benennung Ρωμαῖα Σεβαστά 15) lautete.

In mehr oder weuiger getreuer Nachahmung dieses Vorbildes erbaute sich nach eingeholter Erlaubnis jede Provinz des hellenistischen Ostens schon zu Lebzeiten des Augustus mindestens einen Tempel, der in gleicher Weise der Roma und dem Augustus dediciert wurde. Der von Galatien in Ankyra hat für uns heute ein besonderes Interesse, weil uns durch ihn der Rechenschaftsbericht des Augustus erhalten ist. Auch bei diesem Kult hören

- 11 FRÄNKEL 11 374 B. 17.
- 2) B 21 f.
- 3) A. 9. 12, 26; 12. 13. D. 19 f.
- 4) D. 17 ff.
- 5) B. 6. C. 4. D. 6.
- 6 B. 8. C. 6. D. 8.
- 7 B. 10. C. S. D. 10.
- 8) Fränkel a. a. O. S. 264.
- 9 Ebenda S. 265.
- 10) B. 13ff,
- 11] D. 14.
- 12) B. 19.
- 13) Ebenda.
- 14 | Dio Cassus LI 20, Fränkel, Inschriften von Pergamon II 269; dazu Kommentar des Herausgebers S. 205 ff.

15) CIGr. 3902h zwischen 744/9 = 10/5 v. Chr. gesetzt. Später heissen sie Αθγούστεια, z. B. bei Καιβει, 181, 738, CIA, III, 129 (nach 248 n. Chr.).

wir von alle fünf Jahre wiederkehrenden Festlichkeiten, wobei grosse öffentliche Festschmäuse, Hekatomben, gymnische Wettspiele, Gladiatorenkämpfe aller Art, Verteilungen von Getreide, in Ankyra sowohl wie in Pessinus, stattfanden.<sup>1</sup>)

Die Jahre 714.42 und 725.29 sind somit die beiden ersten Epochenjahre des römischen staatlichen Kaiserkultes; dazu gesellt sich als
drittes 742.12 v. Chr.; in diesem Jahr wurde der Kaiserkult der
Tres Galliae in Lugudunum eingesetzt.2) der erste von Staatswegen begründete Kult auf dem Boden des Westens. Der Stifter des neuen
Kultes war der kaiserliche Stiefsohn Drusus. Die Kultstätte war hier
kein Tempel, sondern nur ein Altar, der aber, ebenso wie die Tempel des
Ostens, der Roma und dem Augustus geweiht war.2) Zwischen den Jahren
745.9 v. Chr. und 9 n. Chr. ist ein ebensolcher Altar im oppidum Ubiorum erbaut worden, doch wohl für die beabsichtigte Provinz Germanien,
das Gegenstück des Lyoner Altars, daher wie dieser sicher auch der Roma
und dem Augustus geweiht.4)

Das sind die Fixpunkte für die Geschichte des staatlichen Kaiserkults in der augustischen Zeit. Halten wir uns zumächst ferner nur an die litterarische Überlieferung, so bekommen wir noch zwei weitere Daten, von denen aus die Geschichte der nun folgenden Ansbreitung der Institution im Westen rekonstruiert werden muss;

Unter dem Jahre 15 n. Chr. berichtet Tactrus: 5) templum ut in colonia Tarraconensi strueretur Augusto petentibus Hispanis permissum datumque in omnes provincias exemplum. Der Ton ruht, wie der Schriftsteller schon durch die Stellung angedeutet hat, auf den gesperrt gedruckten Worten. Es ist der erste Provinzialtempel nur für Augustus oder besser gesagt den Diyus Augustus, mit staatlicher Genehmigung auf

<sup>1)</sup> CIGr. 4039 (vgl. zu der Lesung der Inschrift Perrot, Expl. arch. p. 261) zühlt für fünf solche Feste (wahrscheinlich die der Jahre 10, 15, 20, 25, 30 n. Chr.) die einzelnen Veranstaltungen und die dafür geleisteten freiwilligen Zuschüsse auf. Das Kultheiligtum heisst auch schon in dieser Inschrift Z. 21 rõ Σεβαστείον und ist geweiht nach Z. 1f. δεφ Σεβαστφ καὶ δεφ Τόμη. Es scheint also, dass gleich nach dem Tode des Augustns die Umstellung der beiden im Kult vereinten Götter stattfand. — Wartum die neuesten Herausgeber des Josephus (Niese und Naber) in den Worten des augustischen Dekrets. Ant. Ind. XVI 6. 2 (165 ἐν ἐπισημοτότο τόπο γενηδέντι μοι ἐπὸ τοῦ κοινοῦ τῆς Ἡσίας ἐν ἀργύρη die Emendation von Skaliger ἐν Ἁγκόρη in den Text gesetzt haben, weiss ich nicht; vgl. Mommsex. Res gestag ² p. X Anm. I.

<sup>2</sup> LIVIUS, Epitome 139, STRABO IV 3. 2 p. 192, SUETON, Claudius 2.

<sup>3/</sup> Unrichtig ist die Angabe der genannten Schriftsteller, dass der Altar von Lyon dem Augustus allein geweiht worden sei; es ist das dieselbe Ungenauigkeit der Bericht erstattung, die wir für den pergamenischen Kult bei Dio Cassius konstatiert haben. Das Richtige lehren die Inschriften und Münzen, die wir unten betrachten werden; vgl. auch Schron, Aug. 52.

<sup>4)</sup> Tacitus, Annalen I. 57, vgl. 39; dazu wiederum Suetox, Aug. 52

<sup>5)</sup> Tacitus, Annalen 1. 78.

die Eingabe der Provinzialen der Tarraconensis erbaut, 1) ein Beispiel, dem alle übrigen Provinzen, soweit sie noch keinen offiziellen Kult hatten, nach und nach gefolgt sind.

Ansser dieser Nachricht haben wir nur noch die, dass nach der Eroberung Britanniens in der claudischen Colonie Camulodunum, und zwar wohl zwischen 50 und 54 n. Chr., ein templum Claudii für die neue Provinz errichtet wurde,<sup>2</sup>)

Aus dem Zusammengestellten ergiebt sich schon im allgemeinen die Religionspolitik der Kaiser des julisch-claudischen Hauses in Sachen des staatlichen Kaiserkults. Für die eives Romani, sowohl die in Rom wie in den Provinzen, giebt es vom Staate ans unter Augustus nur einen Kult, den des Begründers der Dynastie und des Kaiserreichs, des Divns Julius, geradeso wie einst in den Diadocheureichen zunächst nur den des apotheosierten Alexander. Für die Nichtrömer hat derselbe Kaiser im Osten des Reiches sofort den staatlichen Provinzialkult, und zwar für die Roma und den Augustus, mit Festen und feierlichen Spielen gestattet unter deutlicher Anlehnung an die Formen der Diadochenkulte. Im Westen des Reiches ist zunächst von einer Einbürgerung der Institution gänzlich abgesehen worden. Erst im Jahre 742 12 v. Chr., und zwar nach dem Tode des Agrippa, der im März dieses Jahres starb, hat Augustus neue Bahnen eingeschlagen und hat durch die Errichtung des Lyoner Altars, dem wahrscheinlich bald der übische gefolgt ist, die in den alten Kulturländern des Ostens schon lange heimische Pflanze unvermittelt gleich in den jungfräulichen Boden des nordischen Neulandes seines Reiches eingesenkt. Krascheninnikoff hat also mit Recht die These aufgestellt, "dass das Alter des Kaiserkultus der einzelnen westlichen Provinzen und dasjenige der daselbst von den Römern eingepflanzten Kultur im umgekehrten Verhältnis zu einander stehen".3) Man sieht es auf den ersten Blick, der Kaiserkult der Roma und des Augustus sollte im Westen der Civilisation und der Romanisierung dienen und er sollte wohl dadurch nach Ansicht des Herrschers das Anstössige, was für die Römer an ihm haftete, von sich abstreifen.4)

<sup>1)</sup> Der Tempel mit 8 Säulen erscheint auf einer Munze: Deo Angusto bei Ecknel D. N. I. 57 f.

<sup>2\</sup> Apokol. 8, Parum est quod templum in Britannia habet? quod hunc barbari colunt et ut deum orant, dazu Tactus, Annal. XIV 31 z. J. 61: templum divo Claudio constitutum, woraus man aber nicht schliessen muss, dass der Tempel erst nach dem Tode des Claudius geweiht worden sei. Der Tempel des Claudius war naturgemäss nach dessen Tode ein templum divi Claudii. Die Erbaunng gehört wahrscheinlich in die Zeit hald nach Gründung der Kolonie, d. h. nach dem Jahre 50, Tactus, Annal. XII 32, und vor den Tod des Claudius i. J. 54; Hisschell 8, 841.

<sup>3</sup> Philologus LIII, 1894, S. 169.

<sup>4)</sup> Krascheninikoff ebenda, S. 170 f. Dass sich die römische Opposition sogut wie die Eingeborenen der Provinzen dadurch aber nicht haben Sand in die Augen

Mit Tiberius' Regierungsantritt hebt eine neue Epoche des staatlichen Kaiserkultes au, indem unter Vorangang der Tarraconensis die westlichen Provinzen ohne Kaiserkult mit der Errichtung von Tempeln für den Divis Augustus begannen. Die Grundsätze des Tiberius auf diesem Gebiete verrät am deutlichsten seine berühmte Rede, die er im Senat auf die Bitten der Abgesandten der Provinz Baetica, dem regierenden Kaiser und seiner Mutter Livia einen Tempel errichten zu dürfen, im Jahre 25 v. Chr. gehalten hat. 1) eine Rede, die Tacirus sieher, wenn auch nicht dem // Wortlaut, so doch dem Gedankengehalt nach richtig wiedergegeben hat.2) Ans derselben ergiebt sich, wenn man ans der gewundenen Sprache der Rede die leitenden Gedanken herausschält, dass der zweite Prinzeps das System des ersten im Osten hat fortführen wollen, allerdings, wie sich ebenfalls aus Tacrres3) ergiebt, mit der kleinen Veränderung, dass der konstitutionellste aller Kaiser an Stelle der Göttin Roma den "Gott Senat" (ἰερὰ σύγκλητος oder θεὸς σύγκλητος) neben sich und seiner Mutter Livia verehren liess, dass er dagegen im Westen bei den Menschen, die seinem eignen Denken und Fühlen näher standen, die Vergötterung seiner Person, selbst in Verbindung mit dem Senat, ein für allemal ablehnte.4) Der zweite Prinzeps von Rom war in diesen Dingen genau das Gegenteil des zweiten Ptolemäers. Für die Provinzen des Westens gab es nur eine Erlaubnis aus dem Munde des verständigen Mannes, die Erlaubnis zur Verehrung des Divus Augustus. Davon haben nach Tacitus 5) alle Provinzen, die noch keinen Kaiserkult hatten, Gebrauch gemacht, d. h. es erhoben sich nun überall Tempel des Divus Augustus als Mittelpunkte des provinzialen Kults. Eine Ansnahme davon macht Britannien, das nach den oben angeführten Zeugnissen einen Tempel seines Eroberers Claudius in der zur Hauptstadt erhobenen römischen Colonie Camulodunum bekam. Das bedentet eine weitere Etappe in der Geschichte des staatlichen Kaiserkultes. Von den templa (im Osten) und

streuen lassen, zeigen die Worte des Tacitus, Annal. XIV. 31: Ad hoe templum divo Claudio constitutum quasi arx acternae dominationis aspiciebatur; delectique sacerdotes specie religionis omnis fortunas effundebant.

- 1) Tacitus, Annal. IV 37-38.
- 2) Hirschfeld S. 842 Anm. 3.
- 3) Annal. IV 15: decrevere Asiac urbes templum Tiberio matrique cius a c sen a tui; ebenda 55 f.

<sup>4)</sup> Das sei ein Zeiehen von Anmassung und Stolz; die göttliche Verehrung sei gewissermassen ein Vorrecht des Begründers der Dynastie. Dann folgen die bekannten herrlichen Worte, die so recht zeigen, wie abhold der nüchterne Tiberius dem Vergötterungsschwindel war: Ego me, patres conscripti, mortalem esse et hominum officia fungi satisque habere, si locum principem impleam et vos testor et meminisse posteros volo u. s. w.; dazu Surrox, Tiberius 26: Templa, flamines, sacerdotes decerni sibi prohibuit, etiam statuas atque imagines nisi permittente se poni: permistique ea sola condicione, ne inter simulaera deorum sed inter ornamenta aedium ponerentur.

<sup>5)</sup> Annal, I 78.

den arae (in den Grenzprovinzen des Westens) zu Ehren der Roma und des Augustus zu den templa Divi Augusti, endlich einem templum Claudii: das sind in allgemeinen Umrissen nach unserer litterarischen Überlieferung die drei Entwicklungsstadien des Kaiserkultes in der julisch-claudischen Epoche, jedes charakteristisch für den betreffenden Kaiser, der dafür verantwortlich ist, das erste für den stets Kompromisse schliessenden Augustus, das zweite für den nüchternen, überstreng in den Bahnen des Augustus wandelnden Tiberius, das dritte für den von Augustus und Tiberius in so vielen Dingen abweichenden, dagegen anf die hellenistische Monarchie des Caesar zurückgehenden Claudius. 1

Bis zu einem gewissen Grade ist aber die Entwicklung in den romanisierten Provinzen des Westens auch ein Abglanz derjenigen in der Hauptstadt Rom selbst. Auch hier fand unter Augustus keine offizielle Verehrung des lebenden Herrschers statt, sondern alles war konzentriert auf den Kult des vergötterten Caesar: der einzige Kaisertempel war die aedes divi Julii auf dem Forum.<sup>2</sup>) Nach dem Tode des Augustus erfolgte am 17. September 14 n. Chr. seine Konsekration<sup>3</sup>), und es wurde ihm von Livia und Tiberius am Palatin<sup>4</sup>) das templum Divi Augusti gebaut, aber erst von Gajus

<sup>1.</sup> Den Beweis hierfür hoffe ich bei anderer Gelegenheit später zu erbringen.

<sup>2)</sup> Ausserdem fand der Divus Julius neben den himmlischen Göttern Aufnahme im Pantheon des Agrippa. Als dieser auch den Augustus hier aufnehmen wollte, gab der kaiserliche Freund seine Zustimmung nicht. Vielmehr erhielten Augustus und Agrippa nur Statuen im Pronaos des Pantheon, Dio Cussus LIII 27. 3, Gilbert, Geschiehte und Topographie der Statt Rom III 116 Anm. 3. Nach der Terminologie der hellenistischen Zeit wurde also nur der Divus Julius ein σένταος der Götter; hier zeigt sich am deutlichsten die offizielle Stellungnahme des ersten Prinzeps zum stadtrömischen Herrscherkult.

<sup>3)</sup> Fast. Amit. zum 17. Sept., ClL. 1º p. 244, vgl. Fast. Antiates ebenda p. 248, auch Notizie 1893, S. 243; Quod eo die honores caelestes Divo Augusto a senatu decreti sunt Pompeio et Apuleio cos.

<sup>4</sup> Die Bezeiehnung templum Divi Augusti in Palatio will nur sagen ,in der palatinischen Region." Die Topographen verlegen das Heiligtum an den Fuss des Nordabhangs des Palatin hinter den Castortempel des Forums in die Nähe der durch die neuesten Ausgrabungen beseitigten Kirche S. Maria Liberatriee vgl. Mommsen, Bull, dell' instituto 1845, S. 126f.). Die hier gefundene frühmittelalterliche Kirche befindet sich in einem auf älteren Fundamenten errichteten Ziegelbau des zweiten Jahrhunderts n. Chr., der seine Front nach dem Forum hatte. Wir wissen durch Münzen (Aust, Stadtröm, Tempelgründungen der Kaiserzeit, Frankfurter Progr. 1898, S. VII., dass Antoninus Pius das Augusteum, das jetzt eine aedes Divorum geworden war (darüber unten S. 116), restauriert hat. Über diesen Bau des Antoninus Pius werden hoffentlich die Ausgrabungen noch weiter Licht verbreiten. Die noch von Gilbert Gesch, und Topogr. der St. Rom III 120 ff.) verteidigte Ansicht, dass dem Divus Augustus zwei Tempel auf dem Palatin errichtet wurden, ist natürlich unhaltbar; das richtige bei Henzen, Acta fr. Arv. S. 55, Jordan in L. Preller, Röm. Myth. II 3 S. 431 m. Anm. 2 und Marquardt-Wissowa, Staatsverw, III 2 S. 468. Nur eine Kapelle (sacrarium) für Augustus befand sich ausserdem auf oder am Palatin, und zwar in dem Geburtshaus des ersten Prinzeps, vgl. Aust a. a. O. S. IV.

im Jahre 37 geweiht, 1) sowie ein Flamen mit dem Titel Flamen Augustalis (als erster Germanicus, als zweiter dessen Sohn Nero)2) bestellt. Für seine eigne Person duldete Tiberius anch in Rom keinerlei göttliche Verehrung, auch Livia liess er nicht nach ihrem Tode konsekrieren, was deutlich zeigt. dass er die Vergötterung auf die beiden ersten Kaiser, den Divns Julius und Divus Augustus, beschränkt wissen wollte. Die Konsekration der Livia erfolgte aber sofort durch Claudius, der ihr Bild in dem Augustustempel neben dem ihres Gemahls aufstellte.") Im übrigen hielt Claudius sowohl wie Nero au dem Kult des Augustus als des Familienoberhauptes fest.4) Dagegen liess Nero den von Agrippina für den Divus Claudius auf der Nordwestspitze des Caelius begonnenen Tempel unvollendet,<sup>5</sup>) so dass dessen Heiligtum in Britannien zunächst der einzige offiziell errichtete Claudiustempel blieb. Wie nahe man aber selbst in Rom der Verehrung des lebenden Herrschers am Ende der neronischen Regierung schon war, beweist der Antrag, der im Senat im Jahre 65 von Cerialis Anicius gestellt wurde, nämlich dem lebenden Nero als Divus Nero einen Tempel zn errichten, ein Antrag, der aber des bösen Omens wegen als allzu bedenklich abgelehnt wurde.") So ist thatsächlich der Kaiserkult der julisch-claudischen Epoche in der Hauptstadt neben dem Divus Julius auf den ersten Prinzeps und seit Claudins auf dessen Gemahlin Livia beschränkt geblieben: ein Resultat, welches vorzüglich zu dem stimmt, was wir über die Kulte der romanisierten Provinzen des Westens in dieser Zeit erfahren haben.

Drei der behandelten provinzialen Kultgründungen sind, wie wir sahen, vorbildlich geworden: unter Augustus diejenige von Pergamon im Osten, diejenige von Lugdunum im Westen, unter Tiberius diejenige von Tarraco. Es gilt jetzt zu verfolgen, was uns über die spätere Entwicklung dieser drei Gründungen die Inschriften genaneres lehren, um dann von hier aus die bis jetzt nicht datierbaren Provinzialkulte wenigstens annähernd festzulegen.

Für den pergamenischen Kult haben wir, was die Inschriften für die Zeit des Augustus ergeben, schon vorweggenommen. Hier sei nur noch einiges für die nachaugustische Zeit nachgetragen. Die Gemahlin des Augustus, Livia, ist nach ihrer Konsekration durch Claudius an den Kult des Gatten als  $\Sigma \epsilon \beta \alpha \sigma \tau i$  angeschlossen worden; die beiden Vergötterten heissen zusammen of  $\Sigma \epsilon \beta \alpha \sigma \tau o$  oder  $\Theta \epsilon o$   $\Sigma \epsilon \beta \alpha \sigma \tau o$ . Auch der Geburt

<sup>1</sup> Vgl. die Sammlung der antiken Quellenstellen bei Hülsen, Nomenel, topogr. S. 75 und bei Aust a. a. O. S. IV ff.

<sup>2</sup> CIL. 111 2808.

<sup>3)</sup> Scetox, Claudius II., Dio Cassits LX 5, Marquardt-Wissowa a. a. O. III <sup>3</sup> S. 468 Anm. 7, Gilbert a. a. O. S. 121 Anm. 3, Aust a. a. O. S. VII f.

<sup>4)</sup> PLINIUS, Hist. Nat. XXXV 91. SUETON, Nero 12.

<sup>5)</sup> Sueton, Vespas. 9.

<sup>6)</sup> Tacitus, Annal. XV 74.

<sup>7)</sup> Frankel, Inschriften von Pergamon II 374, C. 13; vgl. S. 269.

der Livia ist ein eigner Festtag gewidmet, freilich nicht an dem wirklichen Tag ihrer Geburt, sondern an dem dem zweitägigen Geburtstagsjahresfest des Gemahls vorhergehenden Tag. d. h. am 21. September. 1) Auch die Geburtsfeste späterer Kaiser, der konsekrierten und des jeweils regierenden, werden gefeiert,2) aber offenbar mit geringerem Glanz,3) Nur Trajan hat von allen späteren Kaisern in Pergamon ebenfalls einen eignen Tempel, in Gemeinschaft mit Zebe giltog (Jupiter amicalis), hoch droben auf der Burg erhalten,4) dazu einen penteterischen ἀγών δείτερος ίερος 5), offiziell der Benennung des augustischen analog genannt Τραϊάνεια Δειφίλεια εν Περγάμφ, 6) kürzer nur Τραϊάνεια, 7) Pergamon hatte somit zwei Tempel des Kaiserkultes, und der Oberpriester der Provinz für diese pergamenischen Heiligtümer hiess seitdem ἀογιερεύς 'Aσίας ναῶν τῶν ἐν Περγάμω,'s) Zu dem aus der Bezeichnung Τραϊάνεια Δειφίλεια sich ergebenden Znrücktreten der mit dem Kaiser zusammen verehrten Gottheit bieten auch eine Illustration die θυσίαι τοῦ Σεβαστοῦ καὶ τῆς  $P(\omega u)$ ς  $\theta$ ) oder die ψυνωδοὶ θεοῦ Σεβαστοῦ καὶ θεᾶς  $P(\omega u)$ ς  $\theta$ 0 in der schon oben (8, 99) verwerteten Inschrift aus hadrianischer Zeit. Hier ist die Roma von der ersten an die zweite Stelle getreten, wie der Zeig gilios später hinter Trajan; dann kommt die Zeit, da die dem Kaiser attachierten Gottheiten ganz verschwinden, wie der ὑμνωδὸς θεοῦ Αὐγούστου aus dem Ende des 2. Jahrhunderts<sup>11</sup>), die Bezeichnung Αὐγούστεια<sup>12</sup>) oder Τραϊάνεια für die mit dem Kult verbundenen Agone beweisen. Der Kult des einen Σεβαστός aber erweitert sich zunächst, wie oben schon erwähnt, durch den der  $\Sigma \epsilon \beta \alpha \sigma \tau_{i}^{\prime}$ , d. h. der Livia, dann durch Hinzutreten auch der übrigen Σεβαστοί oder θεοί Σεβαστοί, d. h. der Divi und bald auch des jeweils regierenden Kaisers 13), zu einem solchen der ganzen Kaiser-

- 1) Ebenda D. 4f., dazu Fränkel, S. 263 u. 268f.
- B. 14f. Die Bezeiehnung αὐτοχράτοψες an dieser Stelle ist wohl gewählt, weil der regierende Kaiser miteinbegriffen war.
  - 3) Frankel 11 S. 263 f.
  - 4 Frankel a. a. O. 11 269.
  - 5) Ebenda Z. 5.
- 6) Greek inser, in the Brit, Museum III 2 No. 605 Z. 9; bemerkenswert ist anch hier, dass die Benennung nach dem Gott hinter derjenigen nach dem Kaiser steht.
  - 7) Fränkel a. a. O. II S. 206.
  - 8) Fränkel II S. 207, Brandis bei Pauly-Wissowa II 1 Sp. 474.
  - 9) Fränkel II 374 D. 14.
  - 10) Ebenda Anm. 3f.; vgl. auch oben S. 101 Anm. 1.
  - 11) FRÄNKEL II 523 Z. 10.
  - 12) S. oben S. 100 Ann. 5.
- 13) Diftenberger hat schon large den Nachweis erbracht, dass unter Σεβαστοί die Divi mit Einschluss des jeweils regierenden Kaisers zu verstehen sind: Hermes XIII S. 72, zu ClA. III 664, 665, Syll. 1 2 No. 363 Anm. 2. Brands bei Paulx-Wissowa III Sp. 481) bemerkt mit Recht, dass das gleiche von θεοί Σεβαστοί zu gelten hat, dass also ἀρχιερείν τῶν Σεβαστοίν qua ἀρχιερείν θεῶν Σεβαστοίν ganz gleichwertig sind.

Dynastie, und das zeigt sich, wenn auch bis jetzt nicht in Pergamon, so doch in auderen provinzialen und munizipalen Kulten des Ostens, deutlich in der Titulatur des Oberpriesters. Unter Benutzung von Brandis Zusammenstellung<sup>1</sup>) gebe ich folgendes Material zur Hlustration des Gesagten;<sup>2</sup>)

- 1) ἀρχιερενς τῶν θεῶν καὶ ἱερενς διὰ βίον τῶν Σεβαστῶν, d. h. Oberpriester der Divi und Priester der regierenden Kaiser, zuerst des Claudius, dann des Nero³), war Claudius Stertinius Xenophon, auch Leibarzt der beiden genaunten Kaiser (ἀρχιατρὸς τῶν θεῶν Σεβαστῶν) auf der Insel Kos: Paton and Hicks, Inser. of Kos 345 = Dittenberger, Syll, 12 368,
- \*2) ἱερείς τῶν Σεβαστῶν καὶ ἐσιμελητὸς τῶν Ἰμφικτυόνων auf einer delphischen Inschrift aus dem Jahre 54 n. Chr.: Bull. Corr. Hell XX. 1896, S. 710.
- ἀοχιερεὺς τῶν πατρίων θεῶν καὶ τῶν Σεβαστῶν aus Magnesia am Maeander aus claudisch-neronischer Zeit: Kern, Inschriften von Magnesia 113 Z. 5.
- 4) ἀνχιερεψε τῶν Σεβαστῶν διὰ βίον καὶ Νέρωνος Κλανδίον ΚαΙσαρος Σεβαστοῦ aus Akraiphia vom Jahre 67/8 n. Chr.; Dittenberger, Sylloge I² 376 = Ders., Inscr. Gr. Sept. I 2743. III Z. 27 ff. (wo Nero für die Freiheitserklärung der Griechen zum Ζεψε ελευθέριος Νέρων εἰς αἰῶνα erhoben wird).
- \*5) ἀρχιερεὺς θεῶν Σεβαστῶν καὶ γένους Σεβαστῶν ἐκ τοῦ κοινοῦ τῆς Ακαίας διὰ βίου aus Athen, ebenfalls der neronischen oder höchstens der vespasianischen Zeit augehörig: CIA, HI 805 = Dittenberger, Syll. I² 363.
- 6) ἀρχιερεύς τοῦ Σεβαστοῦ καὶ τῶν θείων προγόνων αὐτοῦ kommt vor: CIGr. 1375, 1405, 1363, 1364b, alle aus Sparta, wohl erst aus dem 2. Jahrhundert, während der Sohn des hier genannten (CIG. 1364a) einfach ἀρχιερεύς τοῦ Σεβαστοῦ heisst.
- \*7) ἀρχιερεὺς τῶν Σεβαστῶν ἐν τῷ Ανχίων ἔθνει oder ἀρχιερεὺς τῶν Σεβαστῶν steht sehr häufig auf Inschriften statt ἀρχιερεὺς τῶν Ανχίων, und zwar haben wir für diese Bezeichnungsweise schon aus dem Ende des 1. Jahrh. Belege.
- \*8) ἀρχιεφείς τῶν Σεβαστῶν ist weiter üblich beim κοινόν der Makedonier, $^5$ )
- \*9) ἀρχιερεύς τῶν Σεβαστῶν και ἐπιμελητής τοῦ κοινοῦ τῶν 'Αμφικτυόνων auf einer delphischen Inschrift (s. o. No. 2): Dittenberger, Sylloge 12 372.
  - 1) Bei Pauly-Wissowa II 1 Sp. 474 f. u. 480 f.
- Die mit einem \* versehenen sind Provinzialoberpriester, bezw. Oberpriester eines zorr\u00f3r.
- 3) Das ist die Erklärung von Dittenberger, die derjeuigen von Brandis vorzuziehen ist.
  - 4) Brandis Sp. 473 u. 481. Kalinka, Eranos Vindobouensis S. 83 ff.
  - 5) Brandis Sp. 473.

Hieraus ergiebt sich, dass im Osten überhanpt an Stelle des Kultes des Σεβαστός, des Divus Augustus, der Kult der Divi und des jeweils regierenden Kaisers getreten ist, was sich im Titel des Priesters oder Oberpriesters entweder durch eingehendere Angaben, wie die unter 1, 3, 4, 5 aufgeführten Inschriften zeigen, oder kürzer durch den Zusatz τῶν Σεβαστῶν kenntlich macht. Die Priesterinschriften geben als terminus post quem für diese Erscheinung das Jahr 54 n. Chr., d. h. das Anfangsjahr von Neros Regierung (s. o. No. 2), in dem als zweiter Divus zu dem Divus Augustus der verstorbene Claudius hinzutrat. Im provinzialen Kult werden wir daher wohl aus der Zeit vor diesem Jahr keinen Oberpriester der Σεβαστοί annehmen dürfen. Dagegen für den munizipalen Kult, wo ja sofort auch der regierende Kaiser als Gott, direkt unter der Bezeichnung θεός, verehrt wurde, gilt dieser Terminus nicht. Eine im Jahre 52 für den θεὸς Σεβαστός Claudins in Kys in Karien gesetzte Inschrift<sup>1</sup>) sagt von dem ίερεις του θεου Σεβαστου και άρχηγέτου της πόλεως Διός Ελευθερίου in der Z. 11f.: ἐπιτελέσας δὲ καὶ θυσίας τοῖς τε θεοῖς καὶ τοῖς Σεβαστοῖς ύπερ της τοῦ οἴκου αὐτῶν εὶς ἄπαντα τὸν αἰῶνα διαμονής καὶ ὑγείας. Dieselbe Erscheinung werden wir im Occident, zu dessen datierbaren Kulten wir übergehen, wiederfinden.

Wenn man die Inschriften von Priestern des Lyoner Kaiserkultes so weit möglich chronologisch ordnet, so ergeben sich drei zeitlich auf einander folgende Gruppen:

- 1) Der provinziale Kaiserpriester in Lyon heisst zunächst sacerdos Romae et Angusti ad aram, quae est ad confluentem (so auf dem Trinmphbogen von Saintes aus der Zeit des Tiberius und zwar nach dem Jahre 19: CTL XIII 1036), abgekürzt mit Weglassung von ad aram nur ad confluentem (ebda. 1042 5 aus tiberischer oder claudischer Zeit), bezw. ad aram ad confluentes Araris et Rhodani (1674, kürzer 1675, aus vespasianischer Zeit) oder sacerdos arae inter confluentes Araris et Rhodani (2940, ebenso 1719) wofür 1541 steht: sacerdos arae Aug(usti) inter confluentes Araris et Rhodani oder 939 (vgl. 1704) sacerdos arensis, alle aus dem ersten Jahrhundert.
- 2: Die älteste Inschrift der zweiten Gruppe ist wahrscheinlich CIL. XHI 1706 | Ende des 1. oder Anfang des 2. Jahrh.) mit sacerdos ad templinm Romae et Augustorum; dem 2. Jahrhundert gehören an: 1691 (geradeso, mit dem Zusatz: III prov. Gall(iarum). 1714 und 1716; sacerdos ad templum Romae et Augusti ad confluentes Araris et Rhodani, 1718 (vielleicht auch so: 1694, 1722); sacerdos ad aram Romae et Augustorum, 1710; sacerdos ad [aram oder templ(um) Romae] et Augustorum [inter confluen]tes Arar[(is) et Rhod.]; dazu 1699, 1700 mit sacerdotium apud aram, vgl. anch 3144.

<sup>1</sup> Bull, Corr. Hell. XI, 1887, S. 305 ff.

<sup>2</sup> Dessau, Prosopographie II S. 144 No. 129.

3) Aus dem Ende des zweiten Jahrhunderts stammen CHL XIII 1684 mit sacerdos ad aram Caes(aris) n(ostri) und 1702; sacerdos ad aram Caes(aris) n(ostri) [apud tem]plmm Romae et [Ang(usti oder ustorum) in]ter confluen[tes Araris] et Rhoda[ni], weiter aus severischer Zeit 1712 (vgl. XII 1851) mit sacerdos [ad aram] Caess. n[n apud templ.] Romae [et Aug. inter] conflu[entes Araris] et Rhod[ani] und 1680; ad aram Caesarum; vgl. auch 1717 u. 3162. Eudlich sei noch erwähnt Orella I 1845 = CIL XIII 5353 die abgekürzte Form; sacerdos trium provinciarum Galliarum.

Diese Sichtung des vorliegenden epigraphischen Materials zeigt, dass es sich zunächst in Lyon um eine ara Romae et Angusti¹) gehandelt hat mit einem Einzelpriester, der den Titel sacerdos führt, und zwar in der ersten Epoche sacerdos Romae et Augusti ad aram, abgekürzt sacerdos arae, bezw. einmal sacerdos arensis.2) Dieser Zustand erstreckt sich bis in die zweite Hälfte des ersten Jahrhunders, wie es scheint noch über Vespasian hinaus. Frühestens gegen Ende des ersten Jahrhunderts ist neben dem Altar ein Tempel erstanden,3) und der in Lyon verrichtete Kult bezieht sich nicht mehr auf die Roma und den Augustus, sondern auf die Roma et Augusti.4) Sowohl die ara wie das templum stehen in gleicher Weise im Dienste dieses Kultes, weshalb der Kaiserpriester jetzt sowohl sacerdos ad aram wie ad templum Romae et Angustorum genannt wird, aber immer sacerdos ad . . . In der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhundert ist noch einmal insofern eine Änderung eingetreten, als der Altar der Verehrung des oder der jeweils regierenden Kaiser (Caesaris nostri oder Caesarum nostrornm) geweiht worden ist, während der Tempel dem Kult der Roma und der Augusti, d. h. der gewesenen Kaiser, gewidmet blieb; daher der

I. Ein Rest der Inschrift des Altars ist erhalten: CH. XIII 1664; über Münzen mit dem Bild des Altars, geschlagen unter Augustus, Claudius u. Nero Huscheeld, CH. XIII p. 227; Reste der riesigen Säulen von granem ägyptischem Granit, welche die vergoldeten Statuen der Victorien trugen, werden heute im Chore der Kirche von Ainay gezeigt, nahe dem Ufer der Saöne, Gardthausen, Augustus II 2, S. 365 Ann. 13.

<sup>2)</sup> Arensis zeigt, dass der Altar sein eignes Territorium hatte, und das ist der pagus Condatensis: über diese Stätte der ara vgl. man die Schilderung bei Husenfell, Lyon in der Kaiserzeit S. S. CH. XIII. p. 227f., Самотнасяв, Augustus I 2, S. 672ff.; Plan bei Desaaddis, Description de la Gaule III S. 74/5 pl. II.

<sup>3</sup> Hiermit wird auch der alte Streit wegen des Tempels von Lyon aus der Welt geschafft. Der Text des Straße erwähnt nichts davon, erst Conjektur hat ταός hier hereingebracht. Altar und Tempel sind nicht gleichzeitig entstanden, wie Καλβειβελικου a. a. O. S. 151 Anm. 19 will, eine Ansicht, die jene Conjektur ταός bei Straße nötig macht (an Stelle der alten von Tore ελοος μέγα für die verderbten Worte ελλος μέγας), gebilligt von Hirscherd CIL. XIII p. 227; das templum ist auch nicht nur ein heiliger Bezirk, wie Beunsen, Philol. L. 1891, S. 758 Ann. 27 will. Die Sache verhält sich so, wie Hirscherd, SBer. S. S40 sie schildert: "In unmittelbarer Nähe des Altars hat sich dann ein Tempel [des Augustus] und [vielleicht] ein Amphitheater erhoben", wenn man unter "dann" einen Zeitraum von etwa rund 100 Jahren versteht.

<sup>4.</sup> Über diesen Plural Augusti vgl. oben S. 106 Anm. 13.

Titel des Kaiserpriesters: sacerdos ad aram Caes. n. (Caess. un.) apud templum Romae et Augustorum inter confluentes Araris et Rhodani. Aus diesem Ergebnis erhalten wir für die erste Epoche eine willkommene Bestätigung und Ergänzung der litterarischen Überlieferung, ferner sehen wir, dass dieser Lyoner Kaiserkultus und damit auch die Titulatur des Kaiserpriesters gewisse Wandlungen durchgemacht haben, die wir weiterhin auch anderswo wiederfinden werden.

Sichten wir in gleicher Weise, wie für den Lyoner Kult der Tres Galliae, das epigraphische Material für den Kult der provincia Hispania citerior in Tarraco, so ergeben sich hier vier Gruppen von Inschriften der Kaiserpriester, die sich allerdings zeitlich nicht so scharf von einander sondern lassen, d. h. Inschriften, auf denen der provinziale Kaiserpriester betitelt wird:

- 1) Flamen Augustalis p. H. c.: CIL. II 4234, bezw. Flam. Aug. prov. Hisp. citer. 4226, in welch' letzterem Fall aber auch die Auflösung Flam(en) Aug(ustorum) nicht unmöglich ist. zumal derselbe Mann auf der Inschrift 4225: Flamen Romae et Augustorum) provinc. Hispan. citer. genannt wird. Die Inschriften gehören etwa dem Anfang des zweiten Jahrhunderts an.
- 2) Flamen Divorum Augustorum) provinc. Hisp. citer.: 4239, Flamen Divor(um) et Augustorum provinciae Hispan. citerioris: 4199. Flam[en] Augus[to]rum provinc. His[paniae cit.]: 3329, dazu vielleicht noch 4226, siehe unter 1.: alle aus dem 1. Jahrhundert, da die in 3329 und 4239 erwähnten Legionen noch des Beinamens entbehren<sup>1</sup>) und alle die breite, ausgeschriebene Form aufweisen (vgl. auch für 4199 die Erwähnung des Flamen Divi Claudi offenbar im Munizipalkult von Tarraco).
- 3) Flamen Romae et Aug(nstorum) provinc. Hisp. citer.: 4225 Flamen Romae Divorum et August(orum) provinciae Hispaniae citerioris (die letzeren Worte mehr oder weniger ausgeschrieben, aber nie ganz abgekürzt, wie im folgenden): 4235, 4228, 4222, 4243, 4250.2)

Flam(en) Romae Divorum) et Aug(ustorum) p. H. c.: 4205, 4247, 4249. Flam(en) Romae et Divorum) Aug(ustorum) p. H. c.: 4191.

Von diesen Inschriften sind genauer datierbar 4225 (s. o.) und 4249, die einem Manne gesetzt ist, der "a divo Hadriano adlectus est in coloniam Caesaraugustanam". Es zeigt sich aber, dass sich die ersten sechs durch die breite ausgeschriebene Form sehr schön an die Inschriften der zweiten Gruppe auschliessen, und dass die Gesamtheit, wenn wir von der mehr oder weniger ausgeschriebenen Form absehen, sich nur da-

<sup>1</sup> Vgl. E. Ken., De Thrac. auxiliis 1885. 27, Cichorius bei Pauly-Wissowa 1 1263.

<sup>2</sup>i Zu4250,vgl. aber 3584, 3585 für denselben Mann gesetzt in seiner Heimatgemeinde Dianium, wo er nur flamen p. H. c. betitelt ist.

durch von der vorhergehenden unterscheidet, dass noch Romae in den Titel aufgenommen ist.

4) die abgekürzte Bezeichnung, zunächst in der volleren Form: Flamen provinciae Hispaniae citerioris: 4229, 4219, 4206, 4193, 4195, 4210, 2637, 2638, 3711, 5124 p. XIV, dann in der abgekürzten: Flam(en) p. H. c.: 4207, 4209, 4213, 4216, 4227, 4231, 4232, 4211, 4202, 4212,  $4256,\ 4245,\ 4188,\ 4218,\ 4240,\ 4194,\ 3584,\ 3585,\ 4197,\ 4200,\ 4230,\ 4255,$ 4237, 4238, 4253, 4254, 4257, 4244, 4251, 4189, 4236, 4242, 4515, 4214, 4234, 4215, 4220, 4252, 4204, 4203, 4221, Suppl. 6093, 6094, 6095, 6096, 6150. Bull, de la Soc. des antiqu. 1897. 131 = Rev. Arch. XXXI, 1897. 441 nr. 100 (nach Commodus). Auch hier zeigt sich, dass die breitere Form die ältere, die abgekürzte die spätere ist: im allgemeinen kaun man sagen, dass die Inschriften mit ausgeschriebenem Provinznamen dem ersten, diejenigen mit p. H. c. dem zweiten Jahrhundert (vielleicht auch schon dem Ende des ersten Jahrhunderts) angehören; denn in den Inschriften dieser Gruppe scheint auf alle Fälle die Formel p. H. c. früher eingetreten zu sein, als in den langen Titeln unter Nr. 2 und 3; man vgl. 4250 mit 3584 und 3585, weiter 4251, 4212, Suppl. 6095, 6096,

Dazu kommen hier auch flaminicae in dieser abgekürzten Bezeichnungsweise:

- a) flaminica provinciae Hisp. citerior.: 2427, dazu auf der luschrift des flamen Augustorum provinc. His[pauiae cit.]: 3329 eine flaminica eiusdem provinciae.
  - b) flaminica p. H. c.: 4241, 4233, 4236, 4242, 4198, 4246, 4252.
  - c) flaminica perpetua p. H. c.: 4190.

Das gesamte vorgeführte Material lehrt uns zunächst, dass dieser erste nachaugustische Kult nicht wie der Lyoner durch einen sacerdos, sondern durch einen flamen besorgt wurde, und zwar durch einen flamen Augustalis; denn nur die Inschrift CHL II 4223 (vielleicht auch 4226 s. oben) hat den ursprünglichen Titel des Priesters erhalten. Flamen Augustalis aber ist soviel wie flamen Divi Augusti, wie der provinziale Kaiserpriester anderswo heisst.¹) Auch in dieser Beziehung ist der Kult von Tarraco die Kopie des hauptstädtischen. Die unter 2 und 3 zusammengestellten Inschriften zeigen, dass aber auch der Kult der Hispania citerior Wandlungen durchgemacht hat. Auch hier sehen wir etwa von flavischer Zeit ab an Stelle des Divus Augustus die Divi Augusti, resp. die Divi et Augusti oder Augusti allgemein treten. Dazu kommt dann im Anfang des zweiten Jahrhunderts der Kult der Roma: entweder unter Trajan oder Hadrian. Krascheninikoff?) hat aber schon nachgewiesen, dass alle Wahrscheinlichkeit dafür spricht,

<sup>1)</sup> CHL. II 473 fl amen' divi Aug(usti) prov(inciae) Lusitaniae; vgl. Krascheninnikoff S. 155 ff.

<sup>2)</sup> S. 175 Ann. 132.

in Hadrian den Neubegründer des spanischen Kultes von Tarraco zu sehen, da unter ihm der Romakult einen neuen Aufschwung nahm<sup>4</sup>), und da er den Augustustempel von Tarraco auf eigne Kosten wiederhergestellt hat.<sup>2</sup>) Solange wir keine Inschrift mit einem flamen Romae Divorum et Augustorum etc. haben, die bestimmt der vorhadrianischen Zeit zuzuweisen ist, werden wir uns bei dieser Annahme beruhigen müssen. Die flaminica, die wir nach obiger Zusammenstellung frühestens für die flavische Zeit nachweisen können, ist wie schon Marquardt<sup>3</sup>) gesehen hat, wohl nach der Apotheose der Livia durch Claudius dem Flamen für den Kult der Diva Augusta zur Seite getreten; in der Regel war es die Frau des Flamen<sup>4</sup>) und sie bekam später die Besorgung des Kultes aller Divae, sogut wie der Flamen für den Kult aller Divi et Augusti bestellt war,

Ehe wir aus dem hier Gegebenen die Nutzanwendung für die bis jetzt nicht datierbaren Provinzialkulte machen, betrachten wir zunächst noch zwei nach dem vorliegenden inschriftlichen Material datierbare Provinzialkulte: den der provincia Africa proconsularis und den von Dakien.

Für Afrika haben wir folgende Jyschriften mit Kaiserpriestern: sacerdos provinciae Africae) anni XXXVIII: CIL VIII Suppl. 14611 (aus Simitthus),

sac(erdos) p(rovinciae) A(fricae) a(nni) CXIII; ebda 12039 (aus Furni et Limisa, heute Hr. Budja).

sacerdos provinciae Africae: ebda 14731 (aus Ghardimau),

Apuleius als sacerdos provinciae gegen Ende des 2. Jahrh.: Augustis, ep. 138, 4, 19,

Das sacerdotium provinciae wird erwähnt CIL, VI 1736 (a. d. J. 368 n. Chr.),

2) Dazu kommen folgende Inschriften von gewesenen Kaiserpriestern = sacerdotales:

sacerdotal(is) prov(inciae) Afric(ae): ClL. VIII Suppl. 16472 = 1827 (aus Althiburus).

sacerdotalis provinciae Africae: CIL. VIII t252 (aus Verecunda) sacerdot[a]lis p(rovinciae) A(fricae): ebda. 2343 (aus Thamugadi)<sup>5</sup>) sacerdotalis p(rovinciae) A(fricae) v(eteris): ebda. Suppl. 11546 (aus Annaedara)

sacerdotalis p(rovinciae) A(fricae); ebda 5338 (etwa 370 n. Chr.) Nicht hierher gehört der:

sac(erdotalis) prov(inciae): CHL VIII Suppl.  $11\,025=27$  (aus Gigthi aus dem J. 383 8), wo wohl die provincia Tripolitana gemeint ist Sehr unsicher sind die Ergänzungen CHL VIII 908 u. Suppl.  $11\,032=31$ .

<sup>1</sup> PRELLER-JORDAN, Röm. Myth. II 3 357.

<sup>2)</sup> Hist. Aug., vita Hadriani 12. 3.

<sup>3)</sup> Eph. epigr. 1. S. 200; falsch Hirschfeld, SBer. Berl. Ak. 1888, S. 850.

<sup>4</sup> Vgl. CIL. 11 4233, dazu Suppl. 6093; 4236, 4242, 4198, 4252, 3329.

<sup>5)</sup> Über diese Iuschriften von dem Boden Numidiens vgl. unteu S. 128f.

Die anfgeführten Priester gehören alle dem zweiten Jahrhundert an. Der Umstand, dass die beiden ersten ihr Amtsjahr, doch wohl gerechnet von der Begründung des Kultes in Afrika, angeben, ermöglicht ziemlich genan die Zeit der Einsetzung dieses Kultes zu ermitteln. Durch Heranziehung der Inschriften CHL VIII Suppl. 12 028. 12 029 und besonders 1230 lässt sich die Inschrift des zweiten oben angegebenen sacerdos auf eines der Jahre 183—185 n. Chr. festlegen, wodurch wir auf die Zeit 70—72 n. Chr. als die Gründungsjahre des afrikanischen Kultes kommen. Der demnach von Vespasian eingerichtete Kaiserkult zeigt aber einen grossen Unterschied gegenüber demjenigen von Tarraco. Nicht mehr flamen, sondern wieder, wie unter Angustus, sacerdos ist der Kaiserpriester betitelt und zwar einfach sacerdos provinciae Africae, höchstens mit Angabe des Priesterjahres.

Wie kommt es, dass in Afrika allein unter allen romanisierten Provinzen des Westens der Kaiserkult so spät eingeführt worden ist, in demselben Land, in dem, wie wir sehen werden, dieser Kult oder besser gesagt das mit ihm eingeführte Provinzialpriestertum eine so lange Nachblüte gehabt hat? Gardthausen") hat schon auf die Angabe Suetons 4) aufmerksam gemacht, dass Augustus neben Sardinien nur die afrikanischen Provinzen auf seinen grossen Reisen nie besucht hat, und weiter darauf, dass die Zahl afrikanischer Inschriften aus der Zeit des Augustus auffallend klein sei. Er vermutet, dass der erste Prinzeps die Schwierigkeit der Romanisierung hier überschätzt, und daher sich weniger für diese Provinzen interessiert habe. Umgekehrt scheinen aber auch die Bewohner hier nicht, wie in den andern Provinzen, dem Kaiserhaus ihre Verehrung zugewandt zu haben. Das beweist ein Blick auf die afrikanischen munizipalen Kaiserkulte in der ersten Zeit des Prinzipats. Während die caesarische Kolonie Cirta in Numidien frühzeitig einen Kult des Divus Julius gehabt hat,5) fehlt bis jetzt im übrigen Afrika jegliche Spur von munizipalen Kaiserkulten aus der augnstischen Zeit: keine einzige Inschrift auf einen munizipalen Roma et Augustus-Kult bezüglich hat bis jetzt der Boden von Afrika geliefert, dagegen ist eine Inschrift<sup>6</sup>) "Romae et imp.

<sup>1)</sup> Vgl. Joh. Schmidt zu der Inschrift.

<sup>2)</sup> Die Beifügung der Jahre, die seit der Begründung des Priestertums verflosseu sind, ist offenbar spezifisch afrikanische Sitte; vgl. CIL. VIII 805 aus Avitta Bibba: sacerdos Cereris e(olonia) J[ulia) K(ārthagine) anni CLXXXXVII. Wahrscheinlich war dieser karthagische Kult der Ceres älter als unser Provinzialkult, und daher das System der Jahreszählung aus jenem herübergenommen.

<sup>3)</sup> Augustus und seine Zeit I 2 S. 701.

<sup>4)</sup> Augustus 47.

<sup>5)</sup> CIL. VIII 7986; flamen Divi Juli, über die Inschrift unteu S. 128f.; vgl. eine flaminica di[vae Augustae]; CIL. VIII 6987 = Suppl. 19492 aus d. Jahre 42 n. Chr., dem Jahre ihrer Consekration.

<sup>6)</sup> CIL. VIII Suppl. 11912 aus Mograwa, nordwestlich von Mactaris.

Ti. Caesari Augusto" gewidmet, eine Verbindung, die wir sonst nirgends finden. Die in den übrigen Provinzen für die augustische Zeit charakteristische Form des Kaiserkultes traf also in Afrika erst unter Tiberius ein. Wenn wir aber von diesem singulären Fall absehen, so hat offenbar von der Verehrung des Divus Augustus der Kaiserkult der afrikanischen Munizipien seinen Ausgang genommen, und zwar scheint mir der Munizipalkult des Divus Augustus in Karthago der älteste und vielleicht eine Zeit lang der einzige gewesen zu sein.1) Ja ich möchte soweit gehen zu behaupten, dass bei der großen Ausdehnung des Territoriums von Karthago in der ersten Kaiserzeit der munizipale Divus Augustus-Kult der Hauptstadt in der anfangs so städtearmen Provinz den Provinzialkult bis zu einem Grad ersetzt hat2), bezw. dass, wie wir das später für Cirta und Numidien wahrscheinlich zu machen gedenken, der karthagische Munizipalkult ein quasiprovinzialer war, bis endlich Vespasian die Provinz wirklich mit einem eignen Kult ausstattete. Wer diese Hypothese uicht für genügend begründet hält, muss sich bei dem jetzigen Stand des Materials mit dem allgemeinen Hinweis darauf begnügen, dass Afrika,

<sup>1)</sup> Flamen Divi Augusti colonia' I(ulia [K(arthagine']; CIL. VIII 1494, 2. Jahrh. (nach d. Jahr 138), aus Thugga, Suppl. 15 529; vgl. die Inschrift für den flamen Divi Vespasiani C. I. K., unter Antoninus Pius gesetzt vom pagus et civitas Thugg(ensis); Bull. trim. de la Soc. d'Oran 1893, S. 173 = Rev. Arch. XXII, 1893, S. 392 No. 101; weiter den augur C. I. K.; CIL. VIII 1497. Paher gehört auch der flamen Divi Augusti auf der neu gefundenen Inschrift von Thugga: Revne Arch. XXXV, 1899, S. 489 No. 124, aus dem Jahre 48 n. Chr. schon, trotz des Fehlens des Zusatzes C. I. K., sicher nach Karthago. Der Zusatz C. I. K. im zweiten Jahrhundert erklärt sich einfach dadurch, dass die unterdessen vom pagus zum "pagus et civitas" avancierte Ortschaft Thugga numehr auch einen eignen flamen perpetuus hat (CIL. VIII 1494; pa]trono pagi [et] [civit]atis flami[ni perpeltuo flamin[i Divi Aug. C. I. [K.]).

<sup>2.</sup> Die ältesten Zeugnisse für den Divus Augustus-Kult in der prov. proconsularis sind bis jetzt: C1L. VIII 15775: Divo Augusto sacrum, gesetzt vom conventus civium Romanorum et Numidarum in Masculula, frühestens aus tiberiseher Zeit; der erwähnte flamen Divi Augusti von Thugga aus d. J. 48 n. Chr. (s. Anm. 1; CIL. VIII 14727 ein flamen Augustalis aus Ghardimaou v. J. 512, vgl. 14731 ebendaher: flamen Aug. p. p. sacerdos provinciae Africae, also nach Vespasian; CIL. VIII 15268 eine ara Divi Aug(usti) in Thubursicum Bure. Von diesen Örtlichkeiten gehören die drei zuletzt genannten sieher zur tribus Arnensis, d. h. derjenigen, in die Karthago eingeschrieben war (Kubitscher, Imp. Rom. tributim diser. p. 147 f.), sind daher, wie ich im nächsten Heft des Philologus nachzuweisen gedenke, dem Territorium von Karthago zum mindestens attribuiert gewesen (so auch schon vermutungsweise Kubitschek a. a. O. S. 148). Im Laufe des ersten Jahrh, haben dann aber diese abhängigen Ortschaften, wie die ara Divi Augusti von Thubursicum, der flamen perpetuus von Thugga (s. Anm. I) und der flamen Aug. perp. utriusque partis civitatis Thignicensis (CIL. VIII 1419, etwa aus dem Anfang des 2. Jahrh.), vielleicht auch 14731 aus Ghardimaou zeigen, ihren eignen Kult eingerichtet. Ausserhalb des ursprünglich karthagischen Gebiets begegnet in Nordafrika allein in der civitas libera Leptis minor auf einer Inschrift des 2. Jahrhunderts CIL. VIII. Suppl. 11114 ein ausdrücklich flamen perp. Divi Aug. genannter Munizipalpriester; vgl. auch GAUCKLER, Bull. d. Antiqu. de France 1898, S. 114: Divo Augusto conditori Siccenses (Veneria Sicca).

wie in der christlichen, so auch in der heidnischen Religionsgeschichte stets eine von der sonstigen Entwickelung etwas abweichende Kurve zeigt, 1) offenbar eine Folge davon, dass es die einzige grössere semitische Oase im Abendland war.

Für Dakien, dessen Kult man bis zum Beweis des Gegenteils als trajanische Gründung ansehen wird, haben wir folgendes Material:

sacerdos arae Ang (usti): CLL III 1209 (ans Apulum, frühestens aus dem Ende des zweiten Jahrhunderts), 1513 (aus Sarmizegetusa, Zeit des Caracalla).

sacerdos arae Aug(usti) n. coronatus Dac(iarum) trium: 1433 (ebendaher, aus der Zeit 238—244; vgl. dazu das Fragment 1509). Dagegen gehört nicht hierher Eph. epigr. IV ur. 412; die richtige Lesung: CIL. III Suppl. 7728.

Wir begegnen also hier wieder einer ara als Kultstätte, wie in Lyon, sowie der ebenda auch schon vorhandenen Bezeichnung sacerdos arae. Sowohl mit dem gallischen Kult des Augustus, wie mit dem afrikanischen des Vespasian hat der trajanische von Dakien den Titel sacerdos gemein. Nen ist, dass — wenigstens sicher im dritten Jahrhundert - dem regierenden Kaiser der Kult gewidmet ist, und dass der Provinzialpriester auch coronatus (1433) betitelt ist. Schon Hirsch-FELD<sup>2</sup>) hat richtig bemerkt, dass derselbe Titel auch dem afrikanischen Oberpriester, sicher im dritten Jahrhundert, zugekommen ist.3) So gehören, was die Kultstätte betrifft, der gallische und dakische Kult zusammen; was den Kultpriester betrifft, stehen sich der afrikanische und dakische am nächsten. Woher aber diese neue Form des Kaiserpriestertums stammt, verrät deutlich der Titel coronatus; es ist der στεφανηgógos der orientalischen Kulte. Der römische flamen mit Apex und Kopfbinde macht Platz im afrikanischen und dakischen Kult dem orientalischen sacerdos (ἀοχιεφεύς), der als Zeichen seiner Würde den goldenen Kranz trägt, und zwar ist der sacerdos der beiden Kulte offenbar von vornherein ein Träger der corona, wenn auch die Bezeichnung coronatus erst im dritten Jahrhundert durch uns nachweisbar ist. Denn wir wissen schon von Domitian4), dass er selbst bei den capitolinischen Spielen präsidierte: capite gestans coronam auream cum effigie Jovis ac Junonis Miner-

<sup>1)</sup> Vor allem durch das starke Festhalten an dem Baal- oder Saturnus-Kult; darüber J. Toutain, De Saturni Dei in Africa Romana cultu, Paris 1894, vgl. auch Toutain, Les cités Romaines de la Tunisie S. 206 ff. und A. Schulten, Das römische Afrika S. 20 ff.

<sup>2</sup> A. a. O. S. 858.

<sup>3)</sup> Tertellian, de idolol. 18 spricht von coronae aureae sacerdotum provincialium. Dazu kommt jetzt noch die Erwähnung der coronati provinciae im ordo salutationis von Thamugadi: CIL. VIII, Suppl. 17896 (allerdings erst aus der Zeit Juliaus).

<sup>4)</sup> Sceton, Domit. c. 4.

vaeque.1) In der flavischen Zeit ist zum zweiten Mal im römischen Kaiserkult der übermächtige Einfluss des Ostens über den Westen hereingebrochen und hat den mit römischem Ritus ausgestatteten, unter Tiberius anfgekommenen, offiziellen Divus Augustus-Kult ersetzt durch denjenigen, dem als Priester der ἀρχιερεύς στεφανηφόρος des Ostens vorsteht und der - das dürfen wir wohl gleich hinzufügen - nicht mehr auf den Divus Augustus allein, sondern auf die Augusti (Σεβαστοί), die Gesamtheit der Divi und zugleich den jeweils regierenden Augustus, sich bezog.2) Damit stimmt vorzüglich überein, dass auch die älteren Kulte, sowohl die Roma et Augustus-Kulte der augustischen Zeit wie die nachaugustischen Divus Augustus-Kulte, wie wir sahen, ebenfalls etwa in der flavisch-trajanischen Epoche zu solchen der Roma et Augusti, bezw. der Divi Augusti oder Augusti sich umgestalteten. Endlich unterstützt auch die Betrachtung des stadtrömischen Kaiserkultes das gewonnene Resultat: Vespasian baute den von Nero zerstörten Tempel des Divus Clandius wieder auf<sup>3</sup>) und stellte denselben somit den übrigen Divi der gestürzten ersten Kaiserdynastie auch in dieser Hinsicht gleich. Nach dem Tode des ersten flavischen Kaisers wurde das templum Divi Vespasiani auf dem Forum am Fuss des tabularium begonnen, das Domitian zu einem solchen der Divi Vespasianus et Titus machte.4) Derselbe Domitian baute auch das Privathaus seines Vaters auf dem Quirinal zu einem templum gentis Flaviae, d. h. einem Heiligtum und zugleich einem Mausoleum für sein Geschlecht, um.5) Daneben aber wurde - und das ist das wichtigste — das vornehmste Heiligtum des stadtrömischen Kaiserkultes, der alte Tempel des Divus Augustus am Palatin, in das unter Clandius schon die Diva Augusta ihren Einzug gehalten hatte<sup>6</sup>), zu einem Tempel auch für alle übrigen Divi, indem jeder neue Divus in oder bei dem Divus Augustus-Tempel eine eigne Kapelle erhielt. 7) So ist es erklärlich,

Auch die sacerdotes Matris Magnae tragen die corona aurea, vgl. CIL. XIII
 v. J. 160 n. Chr., CIL. X 3698 aus d. J. 289 u. Chr.; dazu Marquardt-Wissowa,
 Röm Staatsverwaltung III<sup>2</sup> S. 395.

<sup>2)</sup> Darüber vgl. S. 130 ff.

Scieton, Vespas. 9. Der Tempel erhob sich auf dem Caelius, Frontin, de aquaeductibus 20, 76, vgl. Gilbert, Gesch. und Topographie der Stadt Rom III, S. 124 m. Aum. 1.

<sup>4)</sup> Darüber Preller-Jordan, Röm. Mythol, II 3 S. 435.

<sup>5)</sup> Gilbert a. a. O. III, S. 124 f.

<sup>6°</sup> CIL. VI 4222; aedituus templi Divi Aug(usti) [ct] Divae Augustae, quod est in Palatium, CIL. VI 2035, 13 ff.: in Palatio L. Vitellius magister pro collegio fratrum Arvalium immolavit Divo Aug(usto) bovem marem et Divae Aug(ustae) vaccam.

<sup>7)</sup> Das geht aus dem Dekret des collegium Aesculapii et Hygiae (CIL. VI 10234) hervor, wo es heisst, quod gestum est in templo Divorum in aede Divi Titi; vgl. auch Dio Cassuus LXXVI 3. Erkannt haben die Identität des templum Divi Augusti in Palatio mit dem templum Divorum in Palatio Marquarbrr-Wissowa, Röm. Staatsverwaltung III 2 S. 468, Gilbert, Gesch. u. Topogr. der Stadt Rom III, S. 131—133,

dass statt templum Divi Augusti auch die Bezeichnung templum oder aedes Caesarum bezw. Divorum¹), und zwar vielleicht schon am Ende der neronischen Regierung.²) sicher aber in der flavischen Zeit und im 2. Jahrhundert³) vorkommt. Die Möglichkeit ist daher nicht ausgeschlossen, dass, wie unter Tiberius, bei der Ausbreitung des Divus Augustus-Kultes, so in der flavischen Zeit bei der Ersetzung desselben durch einen Kult der Gesamtheit der Divi in den Provinzen das Vorbild der Hauptstadt auch eine Rolle gespielt hat, wenn uicht beide. Hauptstadt wie Provinzen, in gleicher Weise und zu gleicher Zeit von dem Osten beeinflusst worden sind.

Wir fassen die bis jetzt gewonnenen Resultate in umstehender Übersicht zusammen (s. S. 118).

Aus dieser Übersicht ergeben sich zur Datierung der übrigen Provinzialkulte folgende Thesen:

- 1. Wo eine der Roma und dem Augustus zugleich geweihte ara in einer Landschaft, zumal einer provinzial nicht geschlossenen, erscheint mit einem sacerdos Romae et Augusti als Kultleiter, ist a priori, solange nicht das Gegenteil bewiesen ist, eine augustische Kultgründung anzunehmen.
- 2. Wo ein provinzialer Kaiserkult mit einem templum Divi Augusti und einem flamen Divi Augusti oder flamen Augustalis provinciae, bezw. aus späterer Zeit einem flamen Divorum Augustorum provinciae oder allein flamen provinciae sich nachweisen lässt, ist die Gründung in die Zeit 15—69 n. Chr. zu verlegen.
- 3. Wo endlich in einem Provinzialkult ein sacerdos Augusti provinciae oder sacerdos provinciae auftritt, ist, soweit nicht die frühere Begründung des betreffenden

Aust, Stadtröm, Tempelgründungen d. Kaiserzeit S. Vf.; vgl. dagegen Jordan, Hermes XIV (1879) S. 582, Perller-Jordan, Röm. Mythol. II <sup>3</sup> S. 447 Anm. 3, auch Henzen, Acta fratr. Arval. p. 11.

<sup>1)</sup> Acta fr. arv. Antonini Pii A., Henzen p. CLXXII = C1L. VI 2087, 4, in Palatio in divorum; vgl. ebda. zum Jahre 218, Henzen p. CCII = CIL. VI 2104, 6; auch Dio Cassius LXXVI 3.

<sup>2:</sup> Wenn die Caesarum aedes, die bei Sueton, Galba I genannt wird, mit unserem Tempel identisch ist; vgl. Gilbert a. 2. O. S. 131 Anm. 4 u. S. 132 Anm. 1 u. 3, Aust a. a. O.

<sup>3)</sup> Domitian errichtete nach einem Brande des Tempels eine besondere Divorum porticus, Glebert a. a. O. S. 132 m. Anm. 2 u. 3, anders Acsr a. a. O. S. XIV. Der Tempel seheint aber offiziell noch weiterhin den Namen templum Divi Augusti geführt zu haben, weil die, seit dem Jahre 90 etwa, hier aufgestellten Militärdiplome sämtlich die Subskription "in muro post templum Divi Augusti ad Minervan" tragen.

| Kultbezirk                                                                                                         | Kult-<br>heiligtum                                                   | Priester                                                                                                                                                                                                                                    | Gegenstand<br>der<br>Verehrung                                           |                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| Nicht nur Provinzen,<br>sondern auch ethno-<br>graphische Einheiten<br>(im Osten zová, im<br>Westen Tres Galliae). | BAAR                                                                 | sacerdos<br>Romae et Augusti<br>ad aram                                                                                                                                                                                                     | Roma et Augustus                                                         | Augustische Zeit                          |
| lmmer eine Provinz                                                                                                 | templum                                                              | flamen Augustalis provinciae<br>= flamen Divi Augusti provinciae;<br>abgekürzt flamen provinciae;<br>daneben seit Claudius eine<br>flaminica provinciae                                                                                     | Divus Augustus<br>(Nur in Britannien: Claudius,<br>bezw. Divus Claudius) | Nachaugustische (julisch-claudische) Zeit |
| desgleichen                                                                                                        | ara oder templum,<br>bezw. ara und templum                           | 1) In den Kulten aus den vorigen Epochen: sacerdos arae sacerdos aram oder ad templum Romae et Augustorum, Divorum et Augustorum, Divorum et Augustorum oder bloss Augustorum 2) Bei Neugründungen immer: s a e e r d o s (arae) provinciae | Augustus noster<br>oder<br>Divi Augusti bezw. Augusti                    | Flavisch-trajanische Zeit                 |
| desgleichen                                                                                                        | ara für den Kuit des<br>regierenden Kaisers,<br>templum für die Divi | ebenso; abgekürzt  1) flamen provinciae bezw. 2) sacerdos provinciae                                                                                                                                                                        | Ebenso;<br>in Tarraco: Roma et<br>Angusti                                | Hadrianische und spittere Zeit            |

provinzialen Kaiserkults aus anderen Indizien erwiesen ist, an eine Organisation der flavisch-trajanischen Epoche zu denken.

# 4. Die bisher nicht datierbaren Provinzialkulte des Westens aus der besseren Kaiserzeit.

Zu 1. Somit sind augustischen Ursprungs die Roma et Augustus-Kulte in den Konventen im Nordwesten der Tarraconensis. Für diese Gebiete liegt jetzt folgendes inschriftliche Material vor:

#### a) conventus Lucensis:

sacerdos Romae et Aug. ad Lucum Aug(usti): CIL II 2638 aus dem Ende des ersten Jahrhunderts.

sa[c(erdos)] Romae et Au[g(usti)] ex (conventu) Lucens[i]: Bull de la Soc. des antiquaires 1897 S. 131 = Rev. arch. XXXI, 1897, S. 441 nr. 100 (nach Commodus).

## b) conventus Asturum:

aus Asturica:

sacerdos] urbis Romae [et Aug.]: CIL. II 2637 aus dem Ende des ersten Jahrhunderts.

s]acerdos Rom(ae) et Aug(usti): CIL. II 5124 p. XLV.

ans Tarraco:

sacerd(os) Rom(ae) et Aug(usti) convent(us) Asturum; ebenda 4223 (aus dem Aufang des 2. Jahrhunderts).

sacerdos Rom(ae) et Aug(usti) convent(us) Asturum: ebenda Suppl. 6094 (aus dem 2. Jahrhundert).

sacerdos Romae et Aug(usti): ebenda 42481) (wahrscheinlich auch aus dem zweiten Jahrhundert).

## c) conventus Bracaraugustanus:

aus Bracara Augusta:

Priester:

s]acerdos [Ro]mae Aug(usti) Caesa[rum]: CIL. II 2426 (wegen des

1. Die Inschrift, welche bis 1803 vorhanden war und welche lautet: C. Val. Arabino Flaviani f. Bergido F. omnibus hon oribus; in re p. saa func. sacerdoti Romae et Aug. provinia, H ispania) c(iterior). Ob curam tabulari censualis fideliter administr. statuam inter flaminales viros positam exornand[a]m univers(i) censuer(unt., ist stets fälschlich unter den Inschriften der Provinzialpriester aufgeführt worden, weil man P. H. C. durch den Genitiv auflöste (auch noch von mir selbst im Art. Concilium bei Pauly-Wissowa Bd. IV Sp. 818). Das Richtige hat jetzt Hünder CH.. H Suppl. p. 973 (vgl. auch ebenda p. 1140. C. Valerius Arabinas war niemals Provinzialpriester von Hispania citerior, sondern er hatte wegen seiner vorzüglichen Amtsthätigkeit als tabularius der Provinz ausserordentlicher Weise die Ehre einer Statue "inter flaminales viros" auf allgemeinen Beschluss des Provinzialkonzils erhalten. Er hatte aber, ehe er tabularius provinciae in Tarraco wurde, in seinem Heimatort Bergidum Flavium; im conventus Asturum alle Munizipal-Ämter bekleidet und war dann sacerdos Romae et Augusti, natürlich des conventus Asturum, geworden.

peregrinen Namens des Priesters und des Zusatzes Caesarum wohl aus flavischer Zeit etwa).

Priesterin:

sacerd(os) perp(etua) Rom(ae) et Augg. conventus Braccarae Aug.: ) ebenda 2416 (Wende des 1. zum 2. Jahrhundert).

aus Tarraco: Priester:

sacerdos conventus Bracari: ebeuda 4215 (zweites Jahrhundert).

d) conventus Cluniensis:

aus Tarraco:

sacerdos Romae et Augusti ap. [An]gustan, ar(am), aus Intercatia im Gebiet der gens Vaccaeorum: ebenda Suppl. 6093.

Alle vier aufgeführten Konvente waren in augustischer Zeit im Gegensatz zu den drei übrigen von Hispania citerior, gerade wie die Tres Galliae, nach Volksgemeinden oder Volkschaften (civitates, gentes) organisiert (der Chmiensis allerdings schon im Übergang zu dem städtischen System).2) Gerade das ist eine vorzügliche Stütze für den augustischen Ursprung der Kulte hier und zugleich eine gute Bestätigung des von Krascheninnikoff aufgestellten Satzes, dass im Occident in den Barbarengebieten an der Peripherie des Reiches die Begründung des Kaiserkultes begonnen hat. Weiter ist unserer Auffassung der Umstand günstig, dass die neue sakrale Organisation auch hier nicht die künstlich zu Verwaltungszwecken geschaffenen Provinzen als Kultbezirke vorsieht, sondern entsprechend dem über die Einzelprovinz hinausgreifenden Vorgehen in den Tres Galliae hier kleinere Gebiete, wie sie den ethnographischen Verhältnissen dieses Berglandes entsprechen, um ein Kultcentrum gruppiert. Endlich erhalten die Namen Lucus Augusti, Bracara Augusta, Asturica Angusta bei dieser Lage der Dinge eine erhöhte Bedentung.3) Damit wären aber die Kulte dieser vier Nordwestkonvente als älter erwiesen als derjenige der Gesamtprovinz Hispania citerior. In den städtisch organisierten drei Konventen nach dem Mittelmeer hin (den c. Cartha-

 $<sup>1\,</sup>$  So giebt Krascheninnikoff S. 176 Anm. 133 die luschrift nach dem Bourdelor'schen Codex.

<sup>2]</sup> Vgl. Detlefsen, Philologus XXXII, 1873, S. 612 f., S. 643 ff. Demgegenüber sind Schultens Aufstellungen, Rhein. Mus. L., 1895, S. 495 ff. ganz unhaltbar, wie ich demnächst in meinen Studien zum anfiken Städtewesen zeigen werde.

<sup>3</sup> Auffällig ist, dass die noch dem 1. Jahrhundert angehörige Inschrift des sacerdos ad Lucum Augusti, CIL. II 2638, aus Asturiea stammt. Es ist immerhin möglich, dass Lucus Augusti vielleicht zunächst die einzige Kultstätte im Nordwesteu war für die anfangs Callaecia genannte und mit Lusitanien verbundene Landschaft (Strabo III 4. 20 p. 166, 7, CHL. II 2422 aus Braeara, vgl. Hüberer, CIL. II Suppl. p. LXXXV sq., Gardthausen, Augustus I 2, S. 693; II 2, S. 380 Anm. 7; Steglin, Atlas antiquus tab, 29), und dass es daher noch eine Zeit lang als der vornehmste Kultplatz betrachtet wurde, an dem auch Leute aus den anderen Konventen wirkten. Im conventus Lucensis lagen auch in der äussersten Nordwestecke Spaniens am Meere die arae Sestianac Augusto dicatae, welche Plinius H. N. IV III erwähnt.

giniensis, Tarraconensis und Caesarangustanus) geschah, wie überall im Westen, durch den Übereifer und Servilismus der Unterthauen dasjenige, was Augustus in kluger Zurückhaltung unterliess, d. h. die Städte schufen sich aus eigner Initiative ihren Kaiserkult, und dass das hier nach dem Vorbild der Kolonie Tarraco.") die Augustus durch einen langen, wenn auch zum Teil unfreiwilligen Aufenthalt 72819 = 26.25 v. Chr. ausgezeichnet hatte,2) schon unter der Regierung des ersten Kaisers geschah, zeigt die gerade hier in der Tarraconensis so häufige Verehrung der Roma und des Augustus auch im Munizipalkult.3) Dann brachte das Jahr 15, wie wir sahen, einen Kaiserkult für die ganze Provinz mit einem templum und flamen Divi Augusti, und darnach haben wohl auch die drei städtisch organisierten Konvente, die eines eigenen Kaiserkultes noch entbehrten. einen solchen sich geschaffen, und zwar ebenfalls mit einem flamen conventus an der Spitze,4) während umgekehrt in den conventus Cluniensis die munizipalen Kulte eindrangen.<sup>5</sup>) So erklärt sich sowohl, weshalb überhaupt die Konvente in Hispania citerior eigne Kulte, als auch, weshalb die einen solche mit sacerdotes, die anderen mit flamines gehabt haben,

Abgesehen von den Gebieten im nordwestlichen Spanien kommen weiter noch die barbarischen Gebieten in Illyricum in Betracht, wo mutmasslich Augustus schon mit Kultgründungen eingegriffen hat. CIL. III 2818 begegnet ein sacerdos ad aram Augusti Lib[urn(iae)].<sup>6</sup>) Trotzdem hier nicht "Romae et Augusti" steht, glauben wir doch an augustischen Ursprung. Die Inschrift verrät durch die Form sacerdos ad aram, dass sie frühestens der flavisch-trajanischeu Epoche angehört. Wie nun der Lyoner Kaiserpriester in dieser Zeit einmal heisst: sacerdos arae Augusti inter confinentes Arari et Rhodani.<sup>7</sup>) kann anch hier die Roma weggefallen sein, zumal, wie wir sehen werden, in den Donauländern in späterer Zeit vor allem der Kult des jeweils regierenden Kaisers gepflegt wurde. Ausschlaggebend ist, dass alle sonstigen Indicien einer augustischen Schöpfung vorhanden sind: neben dem sacerdos und der ara vor allem ein Kult-

Über den Munizipalkult von Tarraeo mit einer ara Romae et Augusti vgl.
 Quintillan, Ibst. of. VI 4, Eckbel D. N. I S. 58, VI S. 124ff., Hößber, Hermes I S. 109ff.

<sup>2)</sup> Sueton, Augustus 26 Ende.

<sup>3)</sup> Ausser in Tarraco, CIL, II Suppl. 6097, 4224, in Barcino, chenda Suppl. 6147, vgl. 4520, 4514; in Castulo, 3276; Complutum, 3033; Jesso [oder Bactulo 4610; Pollentia auf den Balearen 3696; Sactabis Augustanorum, 3623; Valeria, 3179; alle diese Munizipalpriester mit dem Titel flame u Romae et Augusti.

<sup>4|</sup> Wenigstens ist der flamen conventus Carthaginiensis inschriftlich belegt: ClL. II 3412, 3418 (aus dem 2. Jahrhundert).

Vgl. die Insehrift von Clunia CIL. Il 2782 mit einem flamen Romae et Divi Augusti aus tiberischer Zeit.

<sup>6)</sup> Vielleicht ist auch der sac'erdos Aug'usti aus Tarsatica (Tersatto bei Fiume) CIL. III 3028 ein Priester dieses Kultes von Liburnien.

<sup>7)</sup> CIL, XIII 1541; s. o. unter Tres Galliae S. 108.

bezirk, der geradeso wie in Spanien eine Landschaft (Conventus) nur, nicht eine ganze Provinz, umfasst.<sup>1</sup>) Schwieriger liegt die Frage bezüglich der Kulte von Pannonien und Mösien, worüber zunächst die Entscheidung ausgesetzt wird.

Auf Grund dieses neu hinzugekommenen Materials erkennen wir schon klarer die Grundsätze des Angustus in Sachen des Kaiserkultes. Es sind eigentlich diese augustischen Kultgründungen keine provinzialen, vielmehr solche nach ethnographischen Gesichtspunkten. Neuunterworfene Völker bekamen in einer Kaiserkultstätte einen einigenden Mittelpunkt unbekümmert um die provinzialen Verwaltungsbezirke, ähnliche wie einzelne zoträ des Ostens, deren Grenzen sich oft auch nicht mit denen der kaiserlichen Provinzen deckten. Das wird mit dem Tode des Augustus anders, jetzt treten wir eigentlich erst in die Geschichte der provinzialen Kaiserkulte ein.

Zu 2. In die Reihe der in der Zeit zwischen 15 und 69 n. Chr. mit Kulten nach dem Vorbild desjenigen von Hispania citerior ausgestatteten Provinzen gehören: Lusitania, Baetica, Gallia Narbonensis, Alpes Cottiae. Alpes Maritimae, Mauretania Caesariensis und Tingitana, wahrscheinlich auch Sardinien, kaum dagegen Numidien, die wir jetzt im einzelnen daraufhin betrachten:

Für Lusitania kommen folgende Priester-Inschriften in Betracht: flamen divi Aug (usti) provinciae Lusitaniae: CIL II 473 (aus Emerita; gesetzt: Divo Augusto, der Name des Flamen: Albinus Albini f..²) daher wohl aus tiberischer oder claudischer Zeit).³)

flamen provinciae: CH. II 35 (aus Salacia), Suppl. 5184 (aus Caetobriga; beide etwa aus claudischer Zeit, vgl. Klees, Prosopographie I 441 nr. 1074 u. 1075).

flamen provinciae Lusitaniae: CIL II Suppl. 5264 (aus Emerita; aus dem J. 7778), ebenda 160, 396, 493 (aus Emerita; die zuletzt genannten nicht datierbar).

flaminica provinciae Lusitaniae: CIL. II 32 (aus Salacia), 895 (aus Caesarobriga), 114 (aus Ebora), Suppl. 5189 = 122 (aus Ebora; Buchst. des 2. Jahrh.), 195a (aus Olisipo), 339 (aus Collippo).

Die Begründung des Kaiserkultes in Lusitanien fällt demnach vor die

<sup>1)</sup> Archaeologia 1896 S. 87 = Rev. Arch. XXX, 1897. S. 268 No. II steht auf einer neuen Inschrift aus Doelea: sac'ejrd'os) at ar[a]m Caesar[i]s. Ich vermute wegen der Ähnlichkeit mit der Inschrift CIL. III 2810 auch hierin den Priester des Kultes einer Landschaft, vielleicht des conventus von Narona, zu dem Doelea gehörte: Plinits II. N. III 143.

<sup>2</sup> – Anders Krascheninnikoff S. 176 Anm. 133, dessen Vorschläge zur richtigen Lesung der Inschrift zu beachten sind.

<sup>3]</sup> Krascheninkoff S. 177 Ann. 138 hält auch die conimbricensische Inschrift ClL. II 41\* im Gegensatz zu Hübner für echt; sie ist auch dem Divus Augustus gesetzt von einem flamen Augustalis pro[v|ine.iae) Lu[s]ita,niae].

Regierung des Claudius, vermutlich in die tiberische Zeit<sup>1</sup>), und zwar sehr bald nach dem Jahre 15 n. Chr. Der Sitz des Kultes war auch hier die Provinzialhauptstadt Emerita.

Für Baetica lässt sich das Material wieder in drei Gruppen scheiden:

- a) flamen Augustalis in Baetica primus . . . .: CHL II 3271 (aus Castulo).
- b) flamen Divorum Augustorum provinciae Baeticae: CIL. II 2344 (aus Mellaria; trajanischer Zeit angehörig, vielleicht aus d. J. 101 n. Chr. Dessau, Prosopographie II, 320 nr. 46); 3395 (aus Acci); 2224 (aus Corduba); 2221 (ebendaher, aus dem J. 216); CIL. II 1475, 2103 sind dagegen wohl Munizipalpriester.
- c) flamen provinciae Baeticae: CH. Il 1614 (aus Igabrum; nach Trajan); Suppl. 5523 (aus Corduba: Buchstaben des ausgehenden 2. oder 3. Jahrh.); ein desgl. designatus 2220 (aus Corduba).

Ein vir flaminalis provinciae Baeticae: CIL. II 983.

Eine flaminica der Provinz (?): CIL. Il 2228 (Corduba).

Es ist klar, dass hier auf die Datierung der Inschrift CIL. 41 3271, wenn man primus zu flamen Augustalis zieht,2 alles ankommt.3 Leider ist aber die Inschrift nur in einer Abschrift von Morales erhalten. Es müssen darin eine ganze Anzahl Worte unrichtig gelesen sein, z. B. die Stelle CURATORI, DIVI, TI, II, IN, BAETICA.4 Und wenn man noch beginnt an den paar scheinbar richtig gelesenen Worten, wie z. B. an dem Wort Germaniae herumzukorrigieren, wie Krascheninnungers) thut, wird die Sache erst recht unerträglich. Ist Germaniae richtig gelesen, so lästet das im Verein mit dem Fehlen eines Cognomens der legio VIII wenigstens den einen sicheren Schluss zu, dass die Inschrift dem ersten Jahrhundert und zwar der Zeit vor dem Jahre 906 angehört. Das oben aufgeführte epigraphische Material lehrt dann nur soviel, dass ein Kult des Divus Angustus noch im Laufe des ersten Jahrhunderts zu einem solchen der Divi Augusti geworden ist.7 Einen terminus post quem für die Be-

<sup>1)</sup> In dem Treuschwur der Aritienser vom Jahre 37 n. Chr., CH. II 172, steht der Divus Augustus neben dem I. O. M., was wohl auch den Schluss auf einen hochangesehenen Kult des vergötterten Kaisers, d. i. einen provinzialen, gestattet. Vgl. im übrigen Kraschenninkoff S. 176f.

<sup>2</sup> Was aber ganz willkürlich ist, da nach primus die Inschrift abbricht.

<sup>3)</sup> Vgl. Krascheninnikoff S. 180ff.

<sup>4</sup> Was soll das für ein eurator sein? Ein e. rei publicae sicher nicht, Liebenam, Städteverwaltung S. 480 Ann. 5.

<sup>5 8, 181.</sup> 

<sup>6)</sup> Spätestens in diesem Jahre fand die Errichtung der beiden Provinzen Germaniae an Stelle des Heeresbezirks Germania statt, wie A. Riese, Westd. Zeitschr. XIV (1895) Korr. Bl. Sp. 146 160, uachgewiesen hat.

<sup>7</sup> Man vgl. auch e. 59 der lex Malacitana, wonach der Eidschwur der neugewählten Beamten dieser bactischen Gemeinde stattfindet; per Jovem et divom Augustum et divom Claudium et divom Vespasianum Aug, et divom Titum Aug, et genium

gründung des Divus Augustus-Kultes bildet aber wohl das Jahr 25 n. Chr., wenn man das argumentum ex silentio gelten lassen will, dass Tiberius bei der Ablehmung des für ihn persönlich projektierten Tempels<sup>1</sup>) das Vorhandensein des baetischen Angustustempels wohl berührt hätte, wie es den Pergamenern gegenüber im Jahre 26 geschah.<sup>2</sup>) Andererseits aber liegt die Annahme nahe, dass die Abgesandten von Baetica den Wink des Tiberius in seiner Rede, dass der Divus Augustus zu ehren sei, verstanden haben, dass also bald nach 25 der Bau des provinzialen Augustustempels in Corduba anzusetzen ist.

Das für die Narbonensis in Betracht kommende Material ist folgendes:

- a) ἀρχιερεύς πρῶτος ἐπαρχείας τῆς ἐκ Νάρβωνος: CIA, III 623.
   624. aus dem ersten Jahrhundert und zwar der vorvespasianischen Zeit; das genauere unten).
- b) flamen Augus[talis] in der lex Narbonensis: CHL XII 6038. 21 (ans vespasianischer Zeit, siehe nuten). flamen] templi Divi [Aug. quod est Nar]bone: CHL XII 392, spätestens aus der Zeit Vespasians, da die in der Inschrift erwähnte ala Longiniana wahrscheinlich zu den von Vespasian nach dem Bataverkrieg kassierten germanischen Abteilungen gehört.<sup>3</sup>)
  - flamen] primus [Ang. templi] novi Narbo[ne]: ebda, 4393 vom Jahre 149 n. Chr.
- c) flamen Augustorum, offenbar der Provinz, da der Betreffende in Narbo ein provinziales taurobolium vollzieht: CIL, XII 4323 (aus severischer Zeit).
- d) flamen provinciae Narbonensis: ebda. 3212. 3213 (aus Nemausus; beide aus dem Anfang des 2. Jahrh.; auf 3212 ist wahrscheinlich Trajan erwähnt,4) 3183. 3184 (ebendaher, wohl auch aus dem 2. Jahrhundert); 3275 ein provinciae flamonio functus.

flaminica provinciae: CIL. XII 2516.

Als Kultstätte der Provinz ist das in Narbo befindliche templum Divi Augusti also ansdrücklich bezeugt; muter Antoninus Pius ist dieser Tempel niedergebrannt und von neuem wieder aufgebaut worden.<sup>5</sup>) Der Kaiserpriester heisst im ersten Jahrhundert flamen Augustalis = flamen Divi Augusti,<sup>6</sup>) bezw. in der flavischen Zeit flamen templi Divi Augusti (vgl.

imp. Caesaris D[oniția]ni Aug. deosque Penates. Da haben wir für die domitianische Zeit die Divi Augusti, auf die sich auch der Provinzialkult von Baetica bezog.

<sup>1</sup> Tacitus, Annal. IV 37. 38.

<sup>2</sup> Ebenda IV 55.

<sup>3)</sup> Cichorius bei Pauly-Wissowa I Sp. 1250 (s. v. ala).

<sup>4</sup>l Anders Krascheninnikoff S. 165 f. dagegen Liebenam, Städteverwaltung S. 480 Anm. 5.

<sup>5</sup> CIL. XII p. 521 und zu No. 4393.

<sup>6)</sup> Krascheninnikoff S. 155 ff.

sacerdos arae Augusti in den Tres Galliae). Für das Datum der Begründung dieses Kultes ist die möglichst genaue zeitliche Fixierung der Inschrift CIA. III 623. 624 erwünscht, da hier der erste Provinzialpriester der Narbonensis genannt wird. Sie ist nicht mit Dettenberger, 1) dem Krascheninnikoff<sup>2</sup>) gefolgt ist, in das Ende, sondern in den Anfang der Regierung Trajans zu setzen, da Q. Trebellius Rufus Olymp. 219. 1 = 97.8 n. Chr. Archon eponymos in Athen war.3) Mit dem Archontat von Athen hat der Mann aber eine lange Carrière beschlossen, die er einst als Munizipalbeamter von Tolosa begonnen hatte. Jemand, der in vier Städten des Reiches nacheinander Beamter war (Munizipalbeamter in Tolosa, Kaiserpriester der Provinz in Narbo, ὕπατος Καινεινῆνσις ἱερῶν δήμον 'Pωμαίων, d. i. Vorsteher der sodalitas der sacerdotes Caeninenses') in Rom, ἄργων ἐπώνυμος καὶ ἱερεὺς Δρούσου ὑπάτου καὶ ἱερεὺς Εὐκλείας καὶ Εὐνομίας διὰ βίου in Athen) muss ein langes Leben durchlebt haben. In Athen vor allem muss Trebellius Rufus lange gewohnt haben, da er das athenische Bürgerrecht sich erworben und in offenbar Jahre langer Bethätigung als hervorragender Bürger sich sehr populär gemacht hatte. Denn ausser durch die Übertragung der erwähnten Ämter wird er noch geehrt: γρυσοφορία δια βίου και ψηφίσματι άναθέσεως άνδριάντων και εἰχόνων ἐν παντὶ νας καὶ ἐπισήμω τῆς πό[λ]εως τόπω. Nehmen wir daher an, dass unsere Inschrift rund im Jahre 100 n. Chr. in Athen gesetzt worden ist, so dürfen wir uns wohl den Lebenslauf des Gefeierten zeitlich etwa folgendermassen zurechtlegen: geboren um 20 n. Chr. in Tolosa, bekleidete Trebellius Rufus bis zum 30. Lebensjahre die Ämter seiner Vaterstadt,<sup>5</sup>) wurde um die Mitte des Jahrhunderts der erste Provinzialpriester in Narbo, um das Jahr 60 summus Caeninensis in Rom, und ging schliesslich in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts nach Athen, um hier noch etwa 30-40 Jahre zu wohnen. Damit kämen wir mit der Einrichtung des narbonensischen Provinzialkultes in die spätere claudische Zeit.6) Krascheninnikoff hat für seine Ansicht, dass der Kult erst

<sup>1)</sup> CIA. H Index p. 348.

<sup>2)</sup> Krascheninnikoff S. 152ff.

<sup>3)</sup> von Schoeffer bei Pauly-Wissowa II 1 Sp. 595 (s. v. Archon).

<sup>4)</sup> Marquardt, Eph. epigr. 1 S. 203, Staatsverw. III 2 S. 480.

Über die Altersgrenze für die Bekleidung der Munizipalämter (sehon seit Augustus wohl 25 Jahr) vgl. Liebenam, Städteverwaltung S. 268 f.

<sup>6)</sup> Die Petition der Provinz an den Kaiser und der Beginn des Tempelbaues liegt natürlich Jahre lang früher. An dem pergamenischen Tempel der Provinz Asia für die Roma und den Augustus, der 725/29 v. Chr. begonnen wurde, ist z. B. mehrere Jahre gebaut worden; 727/27 v. Chr. befand er sich noch im Bau, Hinschpelt, SBer. Akad. Berlin 1888, S. 837 Anm. 22; vollendet war er im Jahre 736/18 v. Chr., wie die Münze bei Eckhel D. N. VI 101, Conkn I² p. 75 No. 86 zeigt. Die ara Augusti für den Munizipalkult von Narbo wurde am 22. Sept. 11 u. Chr. gelobt und 12/3 vollendet CIL. XH 4383).

von Vespasian begründet wurde, vor allem die lex Narbonensis, CIL, XII 6038, verwertet: da in derselben der regierende Kaiser imperator (Z. 13) bezw. imperator Caesar (Z. 37) heisse, könne das Gesetz von keinem Kaiser der julisch-clandischen Dynastie nach Augustus erlassen sein. Dieser Nachweis ist als gelungen zu betrachten: nur ergiebt der Erlass eines Statuts für einen Kaiserkult absolut nichts für das Datum seiner Begründung. Unserer Ansicht nach hat das erhaltene Statut den vorhandenen Divus Angustus-Kult den veränderten Verhältnissen der flavischen Zeit angepasst. Das zeigt besonders die Bestimmung am Ende, Z. 26ff., über die Anfstellung von Statuen oder Bildern des imperator Caesar im Tempel des Divus Augustus seitens des abgehenden Flamen, etwas, was vorzüglich zu unserem früheren Nachweis stimmt, dass in der flavischen Zeit der Kult des regierenden Kaisers neben den des Divus, bezw. der Divi sich stellte.1) Auch in der Verordnung über die Errichtung einer Statue für den abgehenden Provinzialpriester (Z. 11 ff.) geht die Bestimmung, dass der Priester ausser seinem vollen Namen und der Herkunft auch das Jahr seines Flaminats angeben solle, über die in den Tres Galliae und in Hispania citerior geltenden Vorschriften hinaus.<sup>2</sup>) kehrt dagegen wieder in dem sicher von Vespasian eingerichteten Kult von Afrika.3) Dazu passt die Vorschrift, dass im Gegensatz zu dem liberaleren System in den Tres Galliae und der Tarraconensis<sup>4</sup>) der abgehende flamen sich selbst die Statue setzen solle, sehr wohl in das sparsame vespasianische Regime.<sup>5</sup>) Es scheint also Vespasian die Verhältnisse dieses Provinzialkultes neu geordnet zu haben; aus welchem Grund, wissen wir nicht. Möglich ist es aber immerhin auch, dass die Einrichtung des Kultes in die spätere neronische Zeit gehört, und dass Vespasian durch sein Statut dem Institut die rechtliche Basis überhaupt erst gegeben hat.

Die Kulte der kleinen Alpenprovinzen, für die wir nur folgende Inschriften haben:

# Alpes Cottiae:

flamen Aug (ustalis) provinciae [C]ottianae: CIL. V 7259 (aus Segusia-Susa).

## Alpes Maritimae:

flam(en) Aug(ustalis) provinc(iae) Alp(ium) Mar(itimarum): CH. XII 81 (aus Ebrodunum; den Buchstaben nach aus dem 2. Jahrh.).

- 1 Vgl. CH., XII 4323 den flamen Augustorum der severischen Zeit.
- 2) Hirschfeld, SBer. Akad. Berlin 1888 S. 860.
- Vgl. die oben S. 112 betrachteten Inschriften aus Afrika mit der Z\u00e4hlung der Jahre der Provinzialpriester.
  - 4) Hirschfeld a. a. O.
- 5, Falls es ein Provinzialpriester ist, von dem es CIL. VIII 4580 heisst: ob honorem sacerdoti i) sui statuam sibi anno expleto posuit (vgl. Hibschfeld a. a. O. S. 856 Ann. 101), ist wiederum in Afrika das gleiche zu beobachten.

flamen provin[c(iae)] Alpinm Maritimarum; C1L, V 7907 (aus Cemenelum; vom Jahre 181 n. Chr.).

flamen et patronus provinciae: CHL V 7917 (ebendaher),

stammen wohl auch aus der claudisch-nerouischen Zeit, da das ius Latium den Alpes Cottiae höchst wahrscheinlich durch Claudius,<sup>1</sup>), den Alpes Maritimae sicher durch Nero<sup>2</sup>) verliehen wurde.

Für die beiden Mauretanien ist das epigraphische Material noch geringer:

Manretania Caesariensis:

flamen provinciae: CHz. VIII 9409; vgl. Bulletin arch. du Comité 1887 S. 176 nr. 794 (aus Caesarea).

Mauretania Tingitana:

flaminica provinciae Tingit[anae]: Bulletin arch. du Comité 1891,

S. 143 = Rev. Arch. XVIII. 1891, S. 402 nr. 117 (aus Volubilis). Diese Kulte stammen höchst wahrscheinlich von Claudius, sind aber nicht, wie in Britannien, für die eigne Person eingerichtet, sondern dem Divus Augustus gewidmet, offenbar im Anschluss an den Augustuskult, den König Juba schon zu Lebzeiten des ersten Kaisers als getreuer Vasall desselben in seiner Hauptstadt begründet hatte.")

Schwieriger liegen die Dinge für Sardinien. Hier haben wir zwar einen

flamen Divor(um) Ang(ustorum) ex consensu provinciae): CL. X 7599 (aus Karales): daneben aber:

cooptatus et adlectus in quinque decurias et inter sa[c]erdotales proy(inciae) Sard(iniae): CIL. X 7518 (aus Sulci).

sac[er]d(otalis)4) prov(inciae) Sard(iniae) adlec[t(us)] ab splendidissimo ordin[e Ka]ral(itanorum) ex consensu prov(inciae) Sar[d(iniae)]: CIL, X 7917 (aus Coruns; ins 3, Jahrh. gehörig).

sacerdotalis?] urb(is) Romae et) im[p(eratoris)] prov(inciae) Sardainiae) ad[le]c[t]u[s ab] splendidiss(imo) [o]rd(ine) Ka[ralit(anorum)]: CIL X 7940 (aus Bosa, mit den Ergänzungen von Krascheninnikoff).<sup>5</sup>)

<sup>1</sup> PLINUS H. X. III 135, dazu CIL. XII p. XIII, vgl. p. 20 f. Detlersen, Hermes XXI S. 539; June, Wien. Stud. XII, 1890, S. 110 Anm. 61, meine Habilitationsschr. zur Stadtentstehung in den ehemals keltischen und germanischen Gebieten des Römerreichs S. 36.

<sup>2)</sup> Tacitus, Annal. XV 32, z. J. 63.

L. Möller, Numismatique de l'aucienne Afrique III S. 105 No. 55, vgl. S. 106
 No. 56, Krascheninnikoff S. 150 Ann. 13.

<sup>4</sup> So ergänzt Krascheninnikoff S. 156 Anm. 42; Hirschfeld, SBer. Berl. Akad. 1888, S. 854 Anm. 93 will bier und in 7940 sacerdos lesen.

<sup>5)</sup> A. a. O. Die Erginzung befriedigt nicht; doch weiss ich nichts besseres an die Stelle zu setzen. Auch Hinschfeld a. a. O. S. 854 Anm. 93 macht keinen Vorschlag. Im Index von CIL. X p. 1136 steht sacerdos] urbis Romae [et divorum Augustorum?] provinciae Sardiniae n. s. w.

Auf alle Fälle gehört Sardinien wegen der an erster Stelle genannten Inschrift in diese Reihe: in Karales muss zunächst in der julisch-claudischen Zeit ein Provinzialkult für den Divus Augustus bestanden haben, der frühestens unter den Flaviern zu einem Kult der Divi Augusti wurde. Ist nun die obige Ergänzung der Inschrift CIL, X 7940 richtig, so müsste ein zweiter Kult für die Roma und den regierenden Kaiser bestanden haben. Doch halte ich das für unmöglich, glaube vielmehr, dass, wie in Spanien, zu dem bestehenden Kult der Divi derjenige der Roma hinzukam und dass bei dieser Gelegenheit oder später (auf alle Fälle vor dem dritten Jahrhundert) die Umnennung des Provinzialpriesters von flamen zu sacerdos provinciae, wie der provinziale Kaiserpriester nach der diokletianisch-konstantinischen Reform allgemein heisst, stattfand. Eine Singularität ist es auch, dass den Decurionen von Karales die Aufnahme unter die gewesenen sacerdotes der Provinz, also in die Rangklasse der sacerdotales, ja wenn man in den Inschriften 7917, 7940 sacerdos ergänzt, ausserdem sogar die Ernennung der Provinzialpriester,1) allerdings unter Bestätigung des Provinziallandtages, zustand.

In Numidien heisst C. Caecilius Gallus CH., VIII 7987, d. h. auf der Grabschrift seiner jüngsten Tochter, flamen provinciae, während er in 7986, die seine ganze Ämterlaufbahn in der cirtensischen Samtgemeinde aufzählt, flam(en) divi Juli genannt wird. Unstreitig ist dasselbe Amt in beiden Inschriften gemeint.2) Die Inschrift des Vaters gehört wegen der Erwähnung der fünf Richterdekurien in die Zeit nach Caligula und zwar nach Mommsens Ansicht noch in das erste Jahrhundert, die der Tochter daher allerfrühestens ins Ende des Jahrhunderts. Durch die Inschrift CH., VIII Suppl. 14882: "ex auct(oritate) imp(eratoris) [Ve]spasiani [Caes.] Aug. p. p. fine[s] provinciae A[tric(ae)] nova[e] e[t] vet(eris) der[ecti], 3) wissen wir nun, dass schon in der flavischen Zeit Numidien auch provincia nova genannt worden ist. Es wäre daher die Möglichkeit nicht ausgeschlossen, dass Caecilius Gallus für diese provincia nova als Kaiserpriester bestellt gewesen sei.4) Aber ein solcher Provinzialkult des Divus Julius wäre einzig in seiner Art und, was mehr ins Gewicht fällt, es scheint, dass auch fernerhin der sacerdos und das concilium der provincia proconsularis ihren Machtbereich auch über Numidien, vielleicht abgesehen von dem Territorium von Cirta, erstreckt haben. Inschriften von sacerdotales provinciae Africae haben sich, wie wir oben sahen, auf

<sup>1</sup> Das letztere ist die Ansicht von Hirschfeld a. a. O. S. 854 Anm. 93.

<sup>2)</sup> So richtig schon Mommsex, Hermes I S. 60; anders CIL. VIII zu 7987.

Über eine etwas andere Ergünzung der Inschrift Krascheninninger S. 174 Anm. 128.
 Vgl. im übrigen Marquardt, Staatsverw. 1° S. 470.

<sup>4)</sup> So Mommer, Hermes I S. 60, Hirschfeld, Annali dell' Instituto 1866, S. 76, SBer. Berl. Akad. 1888, S. 841 Anm. 38; S. 850 Anm. 76, Krascheninnikoff S. 174 Anm. 128.

numidischem Boden gefunden,¹) nud das concilium pr[ovinciae] Africae setzt noch in severischer Zeit in Thamugadi eine Ehrenbasis.²) Es ist daher wohl richtiger anzunehmen, dass es sich in den Inschriften, von denen wir ausgingen, um einen Munizipalkult von Cirta handelt, der naturgemäss in einer von Caesar begründeten Kolonie²) auf den Divus Julius sich erstreckte, dass, aber der Priester dieses Munizipalkultes bei der quasi provinzialen Gestaltung des cirtensischen Territoriums von Seiten des Kaisers, am ehesten wohl Vespasians, gelegentlich der Organisation des Kaiserkultes der provincia proconsularis den provinzialen Kaiserpriestern im Rang gleichgestellt wurde.⁴) Ein wirklicher Provinzialkult besteht in Numidien sicher im vierten Jahrhundert,⁵) über den weiter unten gehandelt werden wird.

Zu 3. Für Gründungen in der dritten Epoche bleiben nur noch die Gebiete im Norden des Reiches, die Donauprovinzen, übrig. Wie in Dalmatien ist hier das Material sehr dürftig, so dass wir selten über eine Vermutung hinauskommen. Ich stelle dasselbe gleich für alle Provinzen auf einmal zusammen:

Für Raetien und Norieum kennen wir keine Provinzialpriester. Doch begegnet auf den beiden Inschriften aus Augusta Vindelicorum: CHL III 5826 u. 5827 je ein sacerdotalis, von denen einer alle Ämter seiner Gemeinde bekleidet hat, so dass es nicht unmöglich ist, dass wir

- 1) CHL VIII 2343 aus Thamugadi, 4252 aus Verecunda, siehe oben S. 112 unter Afrika.
- 2) CHA VIII Suppl. 17899. Die Ergänzung eoneilium pr[ov. novae] Africae ist wohl hier nicht in Betracht zu ziehen, da novae nachgestellt sein würde. Im Artikel eoneilium bei Paulx-Wissowa IV Sp. 809 habe ich diese Möglichkeit noch zugelassen.
- Mein Katalog der römischen Kolonieen bei Pauly-Wissowa, s. v. coloniae No. 118.
- 4) Zu einer ähnlichen Ansicht ist jetzt auch Cl. Pallu de Lessert, Nouvelles observations sur les assemblées prov. et le culte prov. dans l'Afr. Rom. Paris 1891. S. 28f. gekommen. Dieser cirtensische Munizipalkult hat frühzeitig aller Wahrscheinlichkeit nach auch den Divus Augustus umfasst; denn ClL. VIII 6987 = Suppl. 19492 mit einer flaminica Di[vae Augustus] stammt schon aus dem Jahre 42 n. Chr., dem Jahre ihrer Konsekration. Wo aber die Divus Augustus sofort verehrt wurde, ist das gleiche wohl schon vorher für den Divus Augustus anzunehmen. Im zweiten Jahrhundert ist dann auch die dea Roma in Cirta (ClL. VIII 6965) wie in Thannugadi (ClL. VIII 2394, 2395, 2399, 17904) und einigen Städten der Proconsularis ClL. VIII 1427, Bull. arch. du Comité 1893, S. 189° verehrt worden durch einen sacerdos Urbis (ClL. VIII 6948), und im Anfang des dritten Jahrhunderts ist der Kaiserkult in Cirta unter der Severerdynastie nochmals zu hoher Blüte gelangt (ClL. VIII 19121, 6948, 7963, 19122).
- 5, Im Artikel Concilium an der oben angefuhrten Stelle habe ich bereits die severische Zeit als Anfangsdatum für den numidischen Provinzialkult angenommen; doch ist das Reskript von Vazaivi CIL. VIII Suppl. 17639) dafür kein genügender Beweis, da auch hier noch Z. 3 deereti concilij der Provinzialtag von Afrika proconsularis gemeint sein kann. Heute halte ich Konstantin für den Begründer des Provinzialkults von Numidien; darüber unten S. 139.

hier gewesene Priester von Raetien und in Augsburg den Sitz des Kaiserkultes der Provinz vor uns haben.

### Pannonia superior:

sacerdos provinciae Pann(oniae) superi(oris): CHL III 4108 (an der Dran unterhalb Poetovio gefunden, frühestens aus dem Ende des 2. Jahrh.); sac. PP. SVP.: Suppl. 10820 = 3936 (aus Dogoj an der Kulpa; aus dem Jahre 238 n. Chr.).

sacerdotalis p(rovinciae) P(annoniae) s(uperioris): CLL. III 4183 (aus Savaria; nach Trajan,¹) wegen der starken Abkürzungen wahrscheinlich sogar erst aus dem 3. Jahrh.).

sacer[dota]l(es) ex colonia [S]avaria setzen die Inschrift CIL. III Suppl. 10919 = 4170 (aus Savaria) dem Trajan zwischen 103 n. 111 n. Chr. sacerdotalis ohne näheren Zusatz: CIL. III Suppl. 10911 (ebendaher); 4033 (aus Poetovio).

ar]a Augg. [provinc]iae P(annoniae) s(nperioris) steht wahrscheinlich auf dem Fragment CIL III 4170 aus Savaria.

Ein collegium Gen(ii) p(rovinciae) P(annoniae) s(uperioris): CIL 4168 (ebendaher; aus dem Jahre 228 n. Chr.).

#### Pannonia inferior:

sacerdos arae Aug. n. p(rovinciae) P(annoniae) infer(ioris): CIL. III Suppl. 10496 = 6452 (aus Aquincum; aus der Zeit der severischen Dynastie).")

sacerd(os) [pr. P. inf.]; Suppl.  $10\,305$  (aus Intercatia; vor Septimius Severus).<sup>3</sup>)

sacer(dos) oder sacer(dotalis) provinci(ae): 3485 (aus Aquincum) sacerdotalis ohne nähere Angabe: 3488 (ebendaher), 3626 = Suppl.

10570 (vom Territorium von Aquincum).4)

Dis et genio provinciae Pannoniae ist die Inschrift von Aquincum Snppl. 10396 um das Jahr 2005) gesetzt.

Dazu aus Stuhlweissenburg ein:

s]acerd(os) temp(li) Div[i] Marci: CH. III 3345 (v. J. 211); vgl. auch 3342) und 3343: J. O.[M.] Dolc(eno) pro sal(ute) dd. nn. Augg. tot(ius) pr(ovinciae) sacerdote[s]: so die früheren Herausgeber; heute steht auf dem Stein nur SACERDOTI.

I) Cichorius s. v. ala, Pauly-Wissowa I Sp. 1239.

Weil die Kolonie Aquincum, Singidunum dagegen noch als Munizipium auf der Inschrift vorkommt, vgl. meinen Katalog der römischen Kolonien bei Pauly-Wissowa IV Sp. 546 f. No. 225 u. 231.

<sup>3)</sup> Aquincum ist auf der Inschrift noch Munizipium.

<sup>4)</sup> Allerdings ist es nicht sicher, ob diese sacerdotales wirklich gewesene Provinzialpriester sind; denn in Aquincum gab es nach CIL. III 3368 (vgl. 10470) auch einen sacerdos urbis Romae.

<sup>5)</sup> Vgl. Prosopographie III S. 376 No. 122.

Moesia superior:

Keine Inschrift.

Moesia inferior:

sa]cerd(os) provin[c(iae)]: CIL III Suppl. 7506 (aus Troesmis: spätestens aus dem Ende des 2. Jahrhunderts).¹)

sacerd(os) provin(ciae): 6170 = 773 (ebendaher; für Elagabal).

Bei den Kulten dieser Provinzen liegt die Sache ähnlich, wie bei dem oben betrachteten von Libnrnien. Auf den ersten Blick scheint es, als ob alle Indicien für die Datjerung in die flavisch-trajanische Zeit passten: ein sacerdos an einer ara des Augustus oder der Augusti, die für eine einzelne Provinz als Kultbezirk errichtet ist. Aber trotzdem ist die grösste Wahrscheinlichkeit, dass wenigstens eine Anzahl dieser Kulte schon von Augustus stammt, der wegen der Bezeichnung sacerdos allein noch in Betracht kommt. Es müsste dann auch hier der ursprüngliche Roma et Augustus-Kult in einen Kult des Augustus oder der Augusti sich umgewandelt haben. Zunächst führt auf Angustus eine allgemeine Erwägung: der Kaiser, der in den barbarischen Gebieten von Spanien, in Gallien und Germanien den Kaiserkult zu Romanisierungszwecken benutzte, wird es in den Donauländern nicht anders gemacht haben. In Raetien passt, falls mit Recht die oben genannten sacerdotales von Augsburg als Provinzialpriester aufgefasst sind, Augusta Vindelicorum<sup>2</sup>) vorzüglich als Kultstätte eines augustischen Kaiserkultes. In Pannonien giebt sich Savaria (Stein am Anger), wo unstreitig der Kaiserkult für Pannonia superior3) und vermutlich vor der Teilung Pannoniens für die gesamte Provinz seinen Sitz hatte, durch seine Lage als eine alte Gründung kund. Augustus hat die römischen Grenzen schon bis zur Donau vorgeschoben,4) ohne diese allerdings in ihrer ganzen Ausdehnung zu besetzen.5) Für das von ihm eroberte Gebiet

I) Der Betreffende ist veteranus der legio V Macedouica, welche schon vor Septimius Severus, offenbar während des Markomannenkriegs (CIL, III Suppl. 7505 aus d. J. 170), nach Dakien verlegt wurde. Auf moesischen Denkmälern erscheint sie zuletzt im Beginn der Regierung des Marcus: CIL, III 6169, auf dakischen zuerst im Anfang der Regierung des Septimius Severus: CIL, III 905 a. d. J. 195; so von Domaszewski, Rhein, Mus. XLVIII, 1893, S. 244 Anm. 3. Patson, Wiss, Mitteilungen aus Bosnien und der Hercegovina V (1897) S. 349 Anm. 6 will statt ex [b. f. ?] vet, leg. V Mac, in Anbetracht der höheren zivilen Stellung des Mannes ex [H = centurione] lesen, indem er hinweist auf den pracfectus fabrum, tribunus militum cohortis [I Bel]garum, sacerdos Romae et Augusti ad confluentem: CIL, XIII 1042 5.

<sup>2/</sup> Vgl. in Spanien Lucus Augusti, Bracara Augusta, Asturica Augusta.

<sup>3)</sup> Das beweisen ausser den oben angeführten Inschriften aus Savaria auch CH. III 4192, 4193, die die Namen der Städte Searbantia (municipium Flavium Aug. Searbantia) und Siscia (colonia Septimia Siscia Augusta enthalten, die daher wohl von diesen Städten der Provinz an dem Provinzialaltar gesetzt worden sind.

<sup>4)</sup> Mon. Ancyr. V 44. Mommsen, Res. gestae Divi Ang. 2 p. 128 f., Marquardt, Staatsverw. 12 S. 291 f.

<sup>5)</sup> Mommsen, Röm. Gesch. V 3 S. 21.

bildete Savaria fast den Mittelpunkt: sehr natürlich, dass er hier den Kaiserkult einrichtete und zwar gleich nach der ersten Eroberung durch Tiberius in den Jahren 742-745 = 12-9 v. Chr. Wie schnell überhaupt die Kultgründungen der Unterwerfung folgten, lehrt uns eine einzig dastehende Nachricht bei Dio Cassius, 1) wonach L. Domitius Ahenobarbus, einer der ersten Statthalter dieses Gebietes,2) von hier aus die Elbe, also wohl in ihrem Oberlauf in Böhmen, überschritt,3) ein Freundschaftsbündnis mit den hier wohnenden Barbaren schloss und sogleich einen Altar dem Augustus4) an der Elbe errichtete. Ist diese Nachricht richtig - und wir haben keinen Grund, daran zu zweifeln — und ist die Überschreitung der Elbe wirklich in deren Oberlauf von Pannonien aus erfolgt,5) so haben wir auch einen Terminus ante quem für die Begründung des Kultes von Savaria. Denn es ist wohl nicht anzunehmen, dass an der Elbe ein, wenn auch nur ephemerer, Kaiserkult begründet wurde,6) ehe ein solcher im Hinterland diesseits der Donau eingerichtet worden war. Da aber der erwähnte Feldzug des Domitius in die Zeit zwischen 746 8 v. Chr. und 752 2 v. Chr. gehört,7) müsste die Organisation des Kultes von Savaria, wie gesagt, gleich nach der Eroberung des Landes, wahrscheinlich im Auftrage des Augustus durch Tiberius selbst (wie in den Tres Galliae durch Drusus) erfolgt sein.

Ist somit in Paunonien wahrscheinlich Augustus schon der Begründer des ältesten Kultes, so ist für Moesien, dessen Verhältnisse in der augustischen Zeit ganz analog denen Pannoniens sind, dasselbe zu vermuten. Hier lagert aber ein tiefes Dunkel über den Provinzialkulten, vor allem demjenigen von Obermösien, wo man allein einen augustischen Kult suchen darf. Hingewiesen aber sei darauf, dass aus Remesiana in Dardanien (heute Mustapha Pascha Palanka oder Bela Palanka, östlich von Niš), d. h. also demjenigen Gebiet, von dem die Provinz ihren Aus-

1) Dio Cassius LV 10 a.

3) Dio a. a. O. Tacites, Annal. IV 44.

<sup>2)</sup> Dio a. a. O.: τῶν πρὸς τῷ "Ιστρφ χωρίων ἡρχε und zwar vor dem Jahre 752,2 vor Chr.

<sup>4)</sup> Die Angabe des Die Cassius genügt allein nicht, nm zu behaupten, dass der Altar nun wirklich dem Augustus allein und nicht der Roma und dem Augustus geweiht worden sei; denn Die unterlässt wie die meisten Schriftsteller auch da, wo nachweislich der Romakult mit dem des Augustus verbunden war, die Erwähnung der Roma, vgl. das oben S. 98 Anm. 3 über Die Ll 20 Gesagte.

<sup>5)</sup> A. F. Abraham, Zur Geschichte der germanischen und pannonischen Kriege unter Augustus, Jahresber. der Sophien-Realschule zu Berlin 1875, S. Siff. hat das meiner Ansicht nach sehr wahrscheinlich gemacht anders H. Schuller, Geschichte der Röm. Kaiserzeit I. S. 220 Ann. 5).

<sup>6)</sup> Herschfeld a. a. O. S. 841 Anm. 36 meint, dass die ara Augusti des Domitius "nur als Zeichen der Besitzergreifung dienen sollte". Doch das ist eine durch nichts gestützte Vermutung.

<sup>7)</sup> H. Schiller, Röm. Kaisergesch. I S. 220. Dessat, Prosopographie II S. 18 No. 110.

gang genommen hat,¹) die einzige von der provincia Moesia superior gesetzte Ehreninschrift²) (wahrscheinlich für Alexander Severns und seine Mutter Julia Mammaea) stammt, und dass diese an und für sich unbedentende Örtlichkeit überhanpt reich an Dedikationen für das Kaiserhaus ist.³) Es ist daher möglich, dass sich hier die Stätte des provinzialen Kaiserkultes befunden hat. Ist das aber richtig, so spricht auch hier die Lage der gewählten Örtlichkeit sehr für augustischen Ursprung des Kultes. Denn Dardanien ist "der Mittelpunkt des neuen Militärdistrikts" am unteren Donanlauf, der etwa in den ersten Jahren unserer Zeitrechnung ungefähr zwischen 75t1 n. Chr. und 759.6 n. Chr. begründet wurde.⁴) In diese Zeit gehört dann auch die Entstehung des dortigen Kaiserkultes, der zmächst für den Militärdistrikt⁵) bestimmt war, später für die Provinz Moesien, seit der Teilung derselben für Obermoesien der sakrale Mittelpunkt wurde.

Will man für die drei betrachteten Gebiefe augustischen Ursprung der Kulte nicht zugeben und ist man eher geneigt an Entstehung in der flavischen Epoche zu glauben, so bleibt noch zu bedeuken, dass, wo wir wirklich eine flavische Kultgründung in den nördlichen Grenzgebieten nachweisen können, diese schon durch den Namen der Örtlichkeit sich als speziell in den Dienst des flavischen Kaiserhauses gestellt erweist: so bei Arae Flaviae (Rottweil), welches offenbar die von Domitian für die nenerrichtete provincia Germania superior begründete Kultstätte ist.

Die Kulte der beiden Provinzen Pannonia inferior und Moesia inferior datieren wohl aus der Zeit nach der Teilung der Provinzen. Ist das richtig, so ist der terminus post quem für die Einrichtung des Kultes

<sup>1)</sup> Über die Anfänge der Provinz Moesien vgl. von Domaszewski, Arch. epigr. Mitteilungen aus Österreich XIII, 1890, S. 129ff. (mit Kartenskizze S. 154), XHeidelb. Jahrbb. I, 1891, 190ff. und von Premerstein, Jahreshefte des österreich, arch. Instituts I, 1899, Sp. 145 ff. ebenfalls mit Kartenskizze.

<sup>2)</sup> CIL. III Suppl. 8257 = 1688.

Ebda, 1685 für Septimius Severus aus d. Jahren 202/9 n. Chr., 1686 für Julia Domna, 1687 für Philippus Arabs.

<sup>4)</sup> von Premerstein a. a. O. Sp. 162,

<sup>5)</sup> Über die Ausdehnung dieses Distrikts von Premersten ebenda Sp. 163:
"Der neue Militärdistrikt begriff unter K. Augustus lediglieh das Land von der späteren pannonisch-moesischen Grenze bis zu der . . . Westgrenze des Getenlandes, der nachmals sogenannten ripa Thraciae in sich, welch' letztere zum thrakischen Reiche gebörte. Unter dem römischen Legaten standen also ausser der erst kürzlich besetzten Dardania das Gebiet der Scordisci und die Sitze der Moeser und Triballer, somit alles in allem die spätere Moesia superior und der westliche Teil Untermoesiens", geschützt durch zwei Legionen, deren Standlager unter Augustus noch nicht an der Donau, sondern weiter südlich im Inneren des Landes, wahrscheinlich bei Naissus (Niš), dem Hauptorte von Dardania, sich hefanden; von Domaszewski a. a. O. S. 199f., von Premerstein Sp. 165. In diesen augustischen Militärdistrikt passt eine Kaiserkultstätte in Remesiana vorzüglich.

von Unterpannonien die Zeit zwischen 102 und 107.1) Wenn weiter für CIL III Suppl. 10305 die Ergänzung sacerdos [pr. p. inf.] gebilligt wird, haben wir auch einen terminus ante quem, nämlich vor Septimius Severus.2) Nehmen wir aber an, dass das templum Divi Marcia) an der Stätte des provinzialen Kaiserkultes, dem heutigen Stuhlweissenburg, erst eine sekundäre Schöpfung ist, die ara Augusti dagegen das Primäre, wie wir ähnliches auch in Lyon gesehen haben, so kommen wir mit der Gründung der ara vor das Jahr 180 n. Chr. Noch wichtiger aber ist die Inschrift CIL III Suppl. 10336 aus Stuhlweissenburg, die im Jahre 136 oder 1374) von den "Canabenses publice" gesetzt worden ist. Diese Canabenses gehören nicht zu dem Lager der legio II adiutrix von Aquincum, beweisen auch nicht eine vorübergehende Belegung der Örtlichkeit mit Truppen,5) vielmehr handelt es sich augenscheinlich um einen vieus canabarum, der sich um die provinziale Kultstätte gebildet hatte. Somit wäre also die Existenz der Kultstätte schon für das Ende der hadrianischen Regierung erwiesen, und es blieben nur Trajan und Hadrian als die möglichen Begründer dieses Kultes übrig. Unter diesen aber verdient Trajan den Vorzug, weil er doch wohl sicher der Schöpfer des dakischen Kultes war, und die Bezeichnung des provinzialen Kaiserpriesters in Dakien<sup>6</sup>) und Niederpannonien<sup>7</sup>) in gleicher Weise sacerdos arae Augusti n. lautet. Dann aber fällt die Errichtung der ara von Stuhlweissenburg wohl gleich nach der Trennung von Pannonien in zwei Provinzen, in die Zeit, da Aquincum noch keine Stadt, sondern nur Standlager war. Denn wäre schon das municipium Aquincum vorhanden gewesen, so wäre wohl hierher die Kultstätte verlegt worden. So aber eximierte man aus der civitas Eraviscorum, die in dieser Gegend ihren Sitz hatte, wie in Aquincum ein militärisches, so in Stuhlweissenburg ein sakrales Territorium, und geradeso wie auf dem territorium legionis,") entstanden auf dem zu der ara gehörigen sakralen Territorium canabae der daselbst consistierenden Händler.9) Zu der ara Augusti, die Trajan auf dem

- 1) Momnsen CIL. III p. 415, Marquardt, Staatsverw. I2 S. 292 f.
- 2) Siehe ohen S. 130 Anm. 3.
- 3, CIL. III 3345.
- 4) Vgl. Prosopographie III S. 261 No. 602.
- 5) Mommsen im Kommentar zu der Inschrift erwägt diese Möglichkeiten.
- 6) CIL. III 1433, siehe oben S. 115 unter Dakien.
- 7) CIL. III Suppl. 10496.
- 8) Darüher Mommsen zu CHL, III Suppl. p. 1691 und zu 10489, Schulten, Hermes XXIX, 1894, S. 485 u. 497.
- 9/ Nach der Erhebung der canabae von Aquineum zum municipium wurde möglicherweise das sakrale Territorium von Stuhlweissenburg in irgend einer Weise, wenn auch nicht sogleich, so doch später an die Stadt Aquineum angegliedert: CIL. III 3347 ist ausser für Marcus und Commodus anch für den ordo von Aquineum errichtet: Beamte von Aquineum befinden sich mehrfach unter den Inschriften Dediziernden in Stuhlweissenburg. Ungekehrt begegnet auch in Aquineum eine Inschrift, die "Dis et genio provinciae Pannoniae" um das Jahr 200 gesetzt ist; CIL. III Suppl. 10396.

Territorium von Stuhlweissenburg errichtete, kam dann nach dem Tode des Marcus, der die Provinz im Markomannenkrieg vor den Barbaren geschützt hatte, ein besonderes templum Divi Marci. Möglich ist, dass später aus diesem Kult des Divus Marcus ein allgemeiner Kult der Divi sich auch hier entwickelte, so dass dann ähnliche Verhältnisse wie im Kaiserkult der Tres Galliae, eine ara für den regierenden und ein templum für die apotheosierten Kaiser, in Unterpannonien bestanden.

Auch in Untermösien muss die Begründung des Provinzialkultes zwischen Domitian, von dem Mösien geteilt wurde,1) und das Ende des zweiten Jahrhunderts, etwa die Regierung des Kaisers Marcus<sup>2</sup>), fallen. Genaueres wissen wir nicht. Ähnlich wie in Unterpaunonien erfolgte wohl die neue Kultgründung bald nach der Provinzenteilung. Gewöhnlich betrachtet man als Sitz des Provinzialkultes Troesmis,3) von wo die beiden erhaltenen Inschriften von sacerdotes provinciae stammen, ich glaube vielleicht mit Unrecht. Denn Troesmis bekam erst unter Marcus Stadtrecht.4) Soweit die Begründung des Provinzialkultes herunterzurücken, dürfte man sich wohl kaum entschliessen. Den Kult aber in oder bei den canabae des Lagers anzunehmen, ist ja möglich, aber nicht gerade wahrscheinlich. Zudem liegt Troesmis im Norden der Provinz an exponierter Stelle, nicht wie die anderen Kultplätze der Donauländer in centraler oder einer dem Südrand der Provinzen nähergerückten Lage. Es ist daher zu beachten, dass schwache Anzeichen auf die Gegend von Oescus als Sitz des Kultes von Untermösien weisen. Von zwei Inschriften, die aus dem heutigen Nikopoli an der Donau, östlich vom alten Oescus, stammen, ist die eine zwischen den Jahren 161 und 168: Numini Augustor(um) et genio p(ublici) p(ortorii),5) die andere im Jahre 182: J. O. M. et num(ini) Au(gusti) ñ. et p(ublici) p(ortorii)6) gewidmet und, was noch auffälliger ist, der ordo von Oescus verleiht unter Marcus dem Steuerpächter Julius Capito, der die ornamenta decurionalia bezw. duumviralia einer ganzen Anzahl von Städten in seinem Zollgebiet, darunter die von Oescus selbst, "schon längst" besass, als ganz besondere Ehre neben einer Statue die honores sacerdotales bezw. ornamenta sacerdotalia,7) was, wenn es sich um die Abzeichen der Provinzialpriester handelt, doch sehr an die

MARQUARDT, Staatsverw, 1<sup>2</sup> S. 303, von Premerstein a. a. O. Sp. 177 u. 184: "wahrscheinlich zur Zeit seines Dakerkrieges um 86—89".

<sup>2)</sup> C1L. III Suppl. 7506, siehe oben S. 131 Anm. I.

<sup>3)</sup> Kalopothakes, De Thraeia provincia Romana S. 68, Patsch, Wiss. Mitteilungen aus Bosnien V S. 349, von Premerstein a. a. O. Sp. 191 u. 196.

Mommsen CIL, III p. 999, von Domaszewski, Rhein. Mus. N. F. XLV, 1890,
 S. 206, XLVIII, 1893, S. 244 Anm. 3, von Premerstein Sp. 191.

<sup>5)</sup> CIL. 111 Suppl. 7434 = 751.

Ebenda 7435 = 752; vgl. von Domaszewski, Arch. epigr. Mitt. aus Österreich XIII S. 134 Anm. 27.

Ebenda 7429 = 753, von Domaszewski a. a. O. S. 135 Anm. 33.

adlectio inter sacerdotales durch den ordo von Karales in Sardinien') erinnert. Da aber Oescus durch Trajan Kolonie wurde, ') so liegt es nahe, falls nicht schon Domitian es war, jenen für den Begründer des niedermösischen Provinzialkultes zu halten. Das von den griechischen Küstenstädten der Provinz gebildete zοινὸν τῆς (Πενταπόλεως oder) Έξαπόλεως τοῦ εἰωντέμου Πόντου behielt seinen älteren eignen Kaiserkult unter der Leitung des Ποντάρχης.<sup>3</sup>)

## 5. Die provinzialen Kaiserkulte der nachdiokletianischen Zeit und das Ende der Institution.

Im Anfang des zweiten Jahrhunderts hat somit der letzte Ausbau der Institution stattgefunden: Trajan hat die letzten neuen Kulte geschaffen, Hadrian hat auf den Kult der Roma neben dem Kaiserkult zurückgegriffen. In den in dieser Zeit endgültig geschaffenen Formen hat der offizielle Kaiserkult über hundertfünfzig Jahre Bestand gehabt. Erst unter Aurelian ist der lebende Herrscher zum Deus geworden, hat mit anderen Worten die am weitesten fortgeschrittene Form des hellenistischen Herrscherkultes, die schon unter Caesar im Römerreich einzudringen im Begriff war, sich durchgesetzt. Aber nicht lange hat der Kaiserkult in dieser Entartung sich behauptet, da der grösste Feind der ganzen Institution, das Christentum, bald siegreich wurde. Zuvor hat jedoch die diokletianische Reichsreform mit der Vergrösserung der Zahl der Provinzen und der Provinzialisierung Italiens naturgemäss noch eine starke Vermehrung der Provinzialkulte und Provinzialpriester — in der Regel in der nachdiokletianischen Zeit sacerdotes4) oder coronati provinciae,5) nach ihrem Abgang sacerdotales6) betitelt — gebracht. Endlich durch Konstantin den Grossen ist in Gestalt des Kultes der gens Flavia der letzte eigenartige Zweig dem gewaltigen, das ganze Reich jetzt im Osten und Westen überschattenden Baume des Kaiserkultes aufgepfropft worden, durch denselben Kaiser, der zugleich mit der Anerkennung des Christen-

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 128 unter Sardinien.

<sup>2)</sup> Mein Katalog der römischen Kolonieen bei Pauly-Wissowa IV Sp. 547 No. 232.

<sup>3)</sup> Kalopothakes a. a. O. S. 69, Patsch a. a. O. S. 349, von Premerstein Sp. 196.

<sup>4)</sup> Wilmanns, Exempla 2843 v. J. 326: Zwei sacerdotes provinciae, da es sieh um die Poppelprovinz Tuscia et Umbria handelt. Ein sacerdos provinciae in einer italischen Provinz und zwar in Campania ist wohl auch der Romanus iunior, unter dessen Administration das Feriale von Capua, eine kaiserlich bestätigte Fest- und Ferienordnung für die Provinz Campanien vom 22. November 387 (CHL. X 3792), erlassen ist, darüber Mommen, Ber. d. Süchs. Gesellschaft der Wiss. 1850, S. 65 f.; andere sacerdotes provinciae aus der nachdiokletianischen Zeit gelegentlich unten, vgl. z. B. S. 141 Anm. 7.

<sup>5)</sup> Ein coronatus Tusciae et Umbriae bei Orelli 3866 = Wilmanns 2102. Im ordo salutationis von Thamugadi aus der Zeit Julians (CIL, VIII Suppl. 17896 = Eph. epigr. V No. 697, vgl. S. 630 ff. daselbst) stehen an dritter Stelle coronati [provi]nc[iae].

<sup>6)</sup> Ein solcher CIL. VIII Suppl. 11025 = 27 aus d. Zeit 383/8 für die provincia Tripolitana; zwei sacerdotales im Album von Thamugadi: CIL. VIII 2403.

tums als einer mit den heidnischen gleichberechtigten Religion die Axt an den mächtigen Stamm gelegt hat. Genauer unterrichtet sind wir über diesen Kult der konstantinischen gens durch das Edikt Konstantins an die Umbrer (nach 326 erlassen), 1) welches Mommsen<sup>2</sup>) von dem seit MURATORI auf ihm lastenden Verdacht der Unechtheit befreit hat. Tuscien und Umbrien hatten bis dahin entsprechend der gemeinsamen Verwaltung durch einen Statthalter (in der konstantinischen Periode corrector, später consularis Tusciae et Umbriae) auch einen gemeinsamen Landtag, der in der Hauptstadt der Doppelprovinz, in Volsinii. "dem etruskischen Delphi", 3) tagte, dem aber hier ausnahmsweise zwei Provinzialpriester, die coronati Tusciae et Umbriae, der eine von den Etruskern, der andere von den Umbrern ernannt, präsidierten. Die Neuerung, welche das erwähnte Edikt Konstantins herbeiführte, bestand darin, dass der Kaiser, da den Umbrern der Weg nach Volsinii zu weit und beschwerlich war, ihrer Hauptstadt Hispellum, unbeschadet der Gemeinsamkeit des Oberbeamten der Doppelprovinz, bei der es nach wie vor blieb,4) den Rang einer Metropole, d. h. einer Provinzialhauptstadt, unter dem Namen Urbs Flavia Constans verlieh und daselbst einen eignen umbrischen Landtag sowie einen Tempel der kaiserlichen gens Flavia zur Feier besonderer Spiele für Umbrien begründete. Wie wir an dem Roma et Augustus-Kult der Tres Galliae die augustische, an dem Divus Augustus-Kult der Tarraconensis die tiberische Form des Kaiserkultes erkannt haben, giebt uns der neue Kult von Umbrien die Möglichkeit die letzte Gestalt des Kaiserkultes, die konstantinische, kennen zu lernen. Ein dreifaches unterscheidet ihn von den Kulten der früheren Zeiten und bezeugt zugleich den Anbruch einer neuen religiösen Epoche. Wohl wird noch ein neuer Tempel und zwar "magnifico opere" zu errichten gestattet, aber der Kaiser legt ausdrücklich für den neuen Bau den Umbrern die Beschränkung auf: "ne aedis nostro nomini dedicata cuinsquam contagiosae superstitionis fraudibus polluatur".5) Das geht auf die Darbringung der heidnischen Opfer für den Kaiser, die schon unter Konstantin streng verboten waren.6) Der Tempel sollte vielmehr nur den Mittelpunkt für die jährlichen Festspiele der Umbrer bilden.7) Die Spiele aller Art, die allerdings in der Folgezeit noch im christlichen Sinne reformiert wurden. S) und die Feste, soweit sie keinen ausgesprochen heidnischen Charakter

<sup>1)</sup> Wilmanns 2843.

<sup>2]</sup> Berichte der Sächs, Gesellsch, der Wiss, IS50, S. 199 ff.; vgl. auch De Rossi, Bull. arch. crist. 1867, S. 69.

<sup>3)</sup> Mommsen a. a. O. S. 210.

<sup>4</sup> Mommsen a. a. O.

<sup>5)</sup> Z. 45 ff.

<sup>6)</sup> Mommsen a. a. O. S. 212f.

<sup>7)</sup> Edikt Konstantins Z. 31 ff. und 47 ff.

<sup>8)</sup> Cod. Theod. XV 7. 3 aus d. J. 376; XVI 10. 17 aus d. J. 399.

trugen, sondern, wie z. B. Naturfeste oder politische Feste, auf neutralem Boden sich bewegten,1) sind es gewesen, die, wie den heidnischen Tempeln, so auch dem Institut der sacerdotes provinciae noch eine längere Lebensdauer, wenigstens noch das ganze vierte Jahrhundert über, verliehen haben,2) Mit anderen Worten der provinziale Kaisertempel wie der sacerdos provinciae sind bald nach Konstantin überhaupt nicht mehr für religiöse Zwecke vorhanden, sondern stehen im Dienste der althergebrachten Volksbelnstigungen, die die Kaiser nicht von heut auf morgen beseitigen konnten. Zweitens ist an dem umbrischen Kult neu, dass derselbe nicht einem bestimmten Kaiser, etwa dem Divus Konstantius oder dem lebenden Konstantin, sondern der "gens Flavia" gewidmet war. Auch das ist offenbar eine Konzession an die neue Zeit, insofern bei dieser Form die göttliche Verehrung eines bestimmten Herrschers nicht in die Erscheinung trat. Endlich erfahren wir durch eine weitere Inschrift aus Hispellum,3) dass der Priester des neuen umbrischen Kultes den Titel "pontifex gentis Flaviae" führte. Der dort genannte C. Matrinius Aurelius Antoninus war vor der Trennung der beiden Provinzhälften in sakraler Beziehung noch coronatus Tusciae et Umbriae und wurde wohl als pontifex gentis Flaviae der erste Priester des neueingerichteten umbrischen Kultes von Hispellum.4) Damit lernen wir eine neue, die letzte Titulatur des provinzialen Kaiserpriesters kennen; nach flamen und sacerdos nun auch noch pontifex. Da aber in Rom selbst ein "pontifex Flavialis" in der Zeit Konstantins erscheint,5) so vermute ich, da Rom sicher eher als irgend eine Provinzialhauptstadt ein templum gentis Flaviae, wohl bald nach dem Siege Konstantins über Maxentius (312) gehabt hat,6) dass, wie in früherer Zeit für das Aufkommen des Provinzial-

<sup>1)</sup> Mommsen, Berichte der sächs. Ges. d. Wiss. 1850, S. 69 f.

<sup>2)</sup> DE Rossi a. a. O S. 69.

<sup>3)</sup> Orelli 3866 = Wilmanns 2102. Mommsen a. a. O. S. 214 ff.

<sup>4)</sup> Dass der pontifex geutis Flaviae der jährlich zu ernennende umbrische Bundespriester war, hält auch Mommen für das wahrscheinlichere: a. a. O. S. 220 Anm. 2.

<sup>5)</sup> CHL VI 1690. 1691. 1694: L. Aradius Valerius Proculus, praefectus urbi 337, consol ordinarius 340. Der frühere cursus bonorum, wozu die Priesterämter augur, pontifex maior, XVvir sacris faciundis, pontifex Flavialis gehören, fällt daher in die konstantinische Zeit. Meine Ausführung bei Paulx-Wissowa s. v. concilium Bd. IV Sp. 824 ist darnach zu berichtigen.

<sup>6)</sup> Wo das stadtrömische templum gentis Flaviae gestanden hat, wissen wir nicht. Eine der Consekrationsmünzen des Konstantius, des Vaters Konstantins des Grossen Eckhel D. N. VIII p. 32, über die Consekration des Konstantius vgl. Panegyrieus Constant. e. VIII, Ecsbrus, Hist. eccl. VIII 13; Nat. Caesarum CIL. 12 p. 255; die Inschriften des Divus Constantius sind zusammengestellt bei Ruggiero, Diz. epigr. II p. 662) mit der Aufschrift memoria Divi Constanti zeigt einen runden Tempel mit einem Adler darüber. Hierin ist vielleicht der Tempel der gens Flavia zu erkennen. Wohl nicht identisch ist derselbe aber mit dem von Maxentius seinem frühverstorbenen Sohne Romulus in clivo viae sacrae geweihten Rundtempel, der, wie aus den zwei Inschriftenfragmenten CIL. VI 1147 hervorzugehen scheint, nach dem Sturze des

Flamen, so auch jetzt für die Verleihung des Titels pontifex an einen Provinzialpriester Rom das Vorbild abgegeben hat. Den Grund, weshalb man die Benennung änderte, findet Mommsen,1) der allerdings die Einrichtung des stadtrömischen Kults erst nach Konstantins Tod ansetzt. darin, "dass der heidnische römische Senat den christlich gesinnten Kaisern kein Ärgernis durch Einsetzung heidnischer Priester geben und doch auch die Riten der Konsekration nicht verabsäumen wollte; pontifices aber zu ernennen war nicht anstössig, so lange der Kaiser sich selbst noch pontifex maximus nannte". Da ich Rom die Priorität auch für die letzte Form des Kaiserkultes gewahrt sehen möchte, erscheint mir eher das der Grund zu sein, dass es dadurch gelang, die Vorgänger noch an Servilität zu überbieten. Denn, sagt Mommsex weiter, "die neu creierte flavische Priesterschaft ward nicht unter, sondern neben die pontifices maximi gestellt und erhielt ... Exemtion von der geistlichen Oberaufsicht, die dem römischen Oberpriester oblag". Nachdem aber in Rom die neue Form gefunden war, kopierte man sie einfach in Hispellum.

Diesem umbrischen Quasi-Provinzialkult gegenüber finden wir in Numidien einen rein provinzialen Kaiserkult der gens Flavia. Die Nachricht des Aurelius Victor? für die konstantinische Zeit: "tum per Africam sacerdotium decretum Flaviae genti", hat man wohl mit Recht mit der Umnennung von Cirta in Constantina unter demselben Kaiser in Verbindung gebracht?) und den neuen Kult hier in der Hauptstadt von Africa nova oder Numidia lokalisiert. Ist das richtig, so ist damit erwiesen, dass der Priester des flavisch-konstantinischen Kultes nicht überall pontifex hiess; vielmehr lautet in Numidien, wie überall damals, der

Maxentius dem Konstantin allein und nicht der gens Flavia dediziert wurde, De Rossi, Bull. arch. crist. 1867, S. 66—69, Jonnax, Topographie II, S. 8. Konstantin ist in diesen Jahren von dem römischen Senat und einzelnen Mitgliedern desselben geradezu mit Ehren überhäuft worden. De Rossi hat an anderer Stelle (Bull. arch. crist. 1871, S. 41 ff.) nachgewiesen, dass der Konsul vom Jahre 317 Junius Bassus an der Stelle der späteren Kirche S. Andrea bei S. Maria Maggiore auf dem Esquilin eine Basiliea zu Ehren des Konstantin oder auch der gens Flavia errichtet hat, in dem aber auch nicht das templum gentis Flaviae zu erblicken sei (a. a. 0. S. 52). Bei der bekannten Anknüpfung der konstantiuischen Dynastie an Claudius Gothicus [über die durch diese künstliehe Anknüpfung hervorgerufenen Fälschungen in der Historia Augusta vgl. Ktens, Hist. Zeitschr. LXI N. F. XXV (1889) S. 227 ff.) liegt meiner Ansicht nach die Vermutung noch am nächsten, dass vielleicht ein vorhandener, vom Senat für Claudius errichteter Tempel (über die Ehrungen des Claudius vgl. Historia Aug. vita Claudiu c. 3) in einen solchen der gens Flavia in der konstantinischen Zeit umgewandelt wurde.

<sup>1)</sup> Mommsen a, a. O. S. 220.

<sup>2)</sup> De Caesaribus XL 28.

<sup>3)</sup> Darüber Mommsen a. a. O. S. 213.

Titel des Provinzialpriesters sacerdos oder coronatus provinciae<sup>1</sup>) und zum Unterschied von diesem numidischen Provinzialpriester heisst derjenige der provincia proconsularis nummehr: sacerdos provinciae Africae veteris,<sup>2</sup>) eine unterscheidende Titulatur, die die Christen dann beibehielten. So gehört Africa, wo, wie wir sahen, der provinziale Kaiserkult so spät Fuss fasste, offenbar zu den Ländern, die ihn am längsten konserviert haben.

Wie lange überhaupt noch der Kaiserkult im 4. Jahrhundert sich behauptet hat, ist schwer zu sagen. Nach Konstantin3) sind noch dessen Sohn Konstantius II., der heidnische Julianus, aber auch noch Jovianus, 4) ja wenn wir Ausonius<sup>5</sup>) glauben dürfen, sogar noch Valentinian I., natürlich in einer das christliche Empfinden nicht allzu sehr beleidigenden Weise,6) konsekriert worden.<sup>7</sup>) Länger als der provinziale Kaiserkult hat das Provinzialpriestertum, allerdings in der oben besprochenen, des religiösen Gehalts entkleideten Form, bestanden. Bezeichnend hierfür ist, dass im Jahre 358 für Afrika wenigstens, und offenbar vorübergehend, die Bestimmung erlassen wurde,") dass nur aus den advocati der sacerdos provinciae bestellt werden sollte. Wie fast alle Massregeln der spätrömischen Kaiserzeit, ist auch diese mit durch finanzielle Rücksichten diktiert: Die Advokaten besassen keine Befreiung von den Munizipallasten, vor allem von der Kurie, und blieben auch nach Übernahme des sacerdotium mit den munera civilia belastet. Der durch diesen Erlass wohl hervorgerufene Ruin des Amtes ist, wie es scheint, durch das Eingreifen des Prokonsuls Julius Festus Hymettius aufgehalten worden, dem ungefähr zehn Jahre später in einer Inschrift9) gedankt wird, "quod studium sacerdotii provinciae restituerit, ut nunc a competitoribus adpetatur, quod antea formidini fuerit". Gegen Ende des 4. Jahrhunderts sehen wir die kaiserliche Gesetzgebung in der Richtung sich bewegen, dass offenbar

<sup>1)</sup> Im ordo salutationis aus Thamugadi aus der Zeit Julians CIL. VIII Suppl. 17896 tertio loco: coronati provinciae; sacerdotales der Provinz ans konstantinischer oder späterer Zeit bieten die Inschriften CIL. VIII 7014. 7034. 7035. 8348, zwei sacerdotales im Album von Thamugadi VIII 2403, vgl. auch 4600.

<sup>2)</sup> CIL. VIII Suppl. 11546 aus Ammaedara.

<sup>3)</sup> Inschriften für den Divns Constantinus sind zusammengestellt bei Ruggiero, Diz. epigr. II p. 651. Die Consekration wird bestätigt von Eutrop X 8 u. Natal. Caes. CIL.  $1^2$  p. 255.

<sup>4)</sup> EUTROP. X 15. 16 u. 18.

<sup>5)</sup> Gratiar, actio ad Gratianum c. X.

<sup>6)</sup> Eusebius, Vita Constantini IV 71; vgl. Tertullian ad Scapulam 2.

<sup>7)</sup> Ecknel D. N. VIII S. 472f., Desjardins, Revue de philologie III, 1879, S. 46, der eine Liste aller Divi und Divae giebt.

<sup>8</sup> Cod. Theod. XII 1. 46.

<sup>9)</sup> CIL. VI 1736.

mit Rücksichten auf die Christen¹) ein Zwang zur Übernahme des Amtes seitens der Regierung weder gegenüber den Unrialen noch den Söhnen von Provinzialpriestern ausgeübt,2) aber den Statthaltern zur Pflicht gemacht wird, für geeignete Bewerber um das Amt zu sorgen.3) An diesen hat es aber im allgemeinen nicht gefehlt wegen der mit dem Amt verbundenen Immunitäten und des Emporsteigens in die Rangklasse der comites dritten (Grades.4) wodurch man aus dem verhassten Chrialenstand heranskam. Die gewesenen Provinzialpriester, die sacerdotales, bildeten zudem einen bevorzugten ordo in der Provinz, der ebenfalls mit bestimmten Vorrechten ausgestattet war und dem Range nach gleich auf den ordo senatorum folgte.5) Doch haben diesen Privilegien naturgemäss auch Pflichten gegenübergestanden, vor allem die Ausrichtung der jährlichen kostspieligen provinzialen Festspiele. Daneben sehen wir in Constantina bei Dedikationen von Statuen und bei öffentlichen Bauten einen sacerdotalis die Ausführung übernehmen,6) was bei den Verhältnissen des 4. Jahrhunderts vielleicht gleichbedentend war mit der Übernahme der Kosten. Inschriftlich sind sacerdotes und sacerdotales bezengt bis ans Ende des 4. Jahrhunderts,7) durch die Rechtsquellen noch im 5. Jahrhundert: so bestimmt ein Erlass an den Prokonsul von Afrika vom Jahre 407, dass alle Anliegen an die Kaiser, die die christliche Kirche beträfen, nicht durch die Provinzialpriester, sondern durch die advocati an die Statthalter weitergegeben werden sollten,") ein anderer von 413 an denselben, dass die sacerdotales wie alle

- 1) Cod. Theod. XII 1, 112 (386)
- 2) Ebenda XII 1, 103 (383), 109 (385), 166 (400).
- 3 An der zuletzt angeführten Stelle.
- 4) Cod. Theod. XII 1, 75 (371), 148 (395); vgl. im übrigen Guraud, les assemblées provinciales S. 251 Anm. 3. Für die Rangstellung der sacerdotes provinciae vgl. auch den ordo salutationis von Thamugadi: CIL. VIII Suppl. 17896, dazu Joh. Schmidt ebenda p. 1704.
- 5) Vgl. das Album von Thamugadi CIL. VIII 2403 aus den letzten Regierungsjahren des Konstantius II. oder aus der Zeit Julians, dazu Mommer, Eph. epigr. III. 8. 81 f.; auch Guiraud a. a. O. Nach Cod. Theod. XVI 5. 52 (412), 54 (414) werden gegen donatistische sacerdotales geradeso hohe Strafen verhängt, wie gegen Senatoren, die dieser Sekte angehören.
- 6) Die stehende Formel auf den numidischen Inschriften lautet: curante . . . . sacerdotale: CIL. VIII 7014. 7034. 7035, vgl. 8348. Für die provincia Tripolitana übernimmt ein sacerdotalis eine legatio an den Kaiser: CIL. VIII Suppl. 11025=27.
- 7) Der ordo salutationis von Thamugadi, der coronati provinciae erwähnt |CHL VIII Suppl. 17896 ; gehört in die Zeit Julians; sacerdotes bezw. sacerdotales kommen noch vor CHL VIII 5338 in der provincia proconsularis um 370 n. Chr.: CHL, VIII Suppl. 11025 27 in der Tripolitana zwischen 383 und 389. CHL X 3792 in Campanien vom 22. Nov. 387, CHL. VIII 7034 in Numidien in den neunziger Jahren des 4. Jahrhunderts.
- \$/ Cod. Theod. XVI 2. 38, dazu Coll. concil. ed. Mansi III p.  $\$02={\rm IV}$  p. 502;vgl. Mommsex und De Rossi, Eph. epigr. V S. 636 f. und Lécrivaix, Mélanges d'arch. et d'hist. X (1890) S. 253 ff.

übrigen Besucher bei den Provinzialfesten nicht länger als fünf Tage in Karthago sich aufhielten, etwa unter dem Vorwand, sie seien für die Provinz thätig, vielmehr sollte nur der jeweilige Provinziahpriester zur richtigen Zeit die Geschäfte der Provinz erledigen und dafür seinen Sitz in der Provinzialhauptstadt haben.<sup>1</sup>) Im Jahre 428 erhalten die sacerdotales von Africa proconsularis ausnahmsweise, weil diese Provinz ..omnium intra Africam provinciarum obtinet principatum", Befreiung von der praebitio tironum.2) Endlich erwähnt noch der Erlass Marcians vom Jahre 454,3) welcher denjenigen Konstantins vom Jahre 3364) über die unstandesgemässen Ehen der Senatoren und anderer hochgestellter Personen des Reiches erneuert, neben dem flamen municipalis den sacerdos provinciae, und schliesslich haben selbst Christen das vollkommen säkularisierte Amt bekleidet.5) Der Kaiserkult war tot, aber seine ehemaligen Priester blieben als staatliche und städtische Funktionäre von hohem Range selbst in den christlich-germanischen Reichen, die auf dem Boden der Römerherrschaft sich gebildet hatten, noch in Thätigkeit.")

## 6. Rückblick.

Wir stehen am Ende einer Wanderung durch etwa acht Jahrhunderte, auf der wir die antiken Herrscherkulte im Entstehen und allmähligen Werden, in den verschiedenen Formen der Blütezeit, endlich in ihrem Niedergang und Vergehen verfolgt haben. In dieser mächtigen Institution,

- 1. Cod. Theod. XII I. 176 (413), ein ähnlicher Erlass XVI 10, 20 415.
- 2) Cod. Theod. VII 13, 22,
- 3) Nov. Marciani tit. IV § 1.
- 4 Cod. Theod. IV 6. 3 (336).
- 5) Sacerdotales, welche Donatisten waren, werden erwähnt Cod. Theod. XVI 5. 52 [412] und 54 § 4 (414). Auch der sacerdotalis auf der christlichen Inschrift der Basilica von Cuicul. CIL. VIII 8348 (dazu Hinschfeld), Annali dell' Instituto 1866, S. 69ft., De Rossi, Bull. di arch. crist. 3 S. III (1878) S. 31ft.) war vielleicht auch ein Donatist. Conc. von Elvira, Canon 55 bei Mansi, Conc. collectio II p. 15: sacerdotes qui tantum coronam portant nec sacrificant nec de suis sumptibus aliquid ad idola praestant . . . vgl. Canon 3 bei Mansi chda. p. 6: flamines qui non immolaverint sed innus tantum dederint. Der Brief des Papstes Innocenz I.. No. XXIII ad episcopos synodi Tolosanae VI. bei Mansi III p. 1069, bestimmt, dass diejenigen nicht christliche Priester werden könnten, qui post baptismum vel coronati fnerint vel sacerdotium quod dicitur sustinuerint et editiones publicas celebraverint; vgl. Heffle, Conziliengeschichte 12 S. 156 u. 179, Guiraud, Assemblées prov. S. 251 Ann. 1.
- 6) Wir haben zwar nur Zeugnisse von Munizipalpriestern: Sidenius Apollinaris, Ep. V 7 spricht von solchen Galliern, welche invident flamonia municipibus; die Inschrift von Ammaedara CIL. VIII 10516 nennt sogar noch einen flamen perpetuus christianus aus d. J. 525 6, also unter der Vandalenherrschaft, darüber De Rossi, Bull. di arch. crist. 3 S. HI (1878) S. 25 ff. Aber annehmen darf man wohl, dass so gut wie die Munizipal- auch die Provinzialpriester des ehemaligen Kaiserkultes Bestand gehabt haben.

die der letzten, religionsgeschichtlich so eminent bedeutenden Epoche antiker Geschichte nicht zum wenigsten ihren Stempel aufgedrückt hat, sind die orientalische Gottkönigsidee und der hellenische Heroenglanbe ineinandergeflossen, aber so, dass, znnächst wenigstens, dem Heroenkult der grössere Anteil zuzuschreiben ist. Sind es doch einzig und allein Griechen gewesen, die die hellenischen Gottkönigtümer ins Leben gerufen haben; griechisch ist die anfänglich nur stattfindende Vergötterung verstorbener und nicht lebender Herrscher, griechisch ist die Anknüpfung des Kultes an eine bestimmte Stadt, ja durchaus griechisch sind immer die Formen der Herrscherkulte geblieben.1) Aber die universale Gestalt Alexanders und die übergreifende Bedeutung Alexandreias in der hellenistischen Zeit haben den nach Art des Heroenkultes lokal gebundenen Herrscherkult überwunden. Das Rivalisieren der Ptolemäer und Selenkiden hat dann die weitere Ausgestaltung gebracht. Die Regierung des Ptolemaios Philadelphos ist vor allem epochemachend, insofern er zuerst von Staatswegen den Kult des lebenden Herrschers eingeführt hat. Später ist der ptolemäische Kult immer mehr in die Hände der im Nilland nun einmal allmächtigen Priesterschaft geraten, hat aber den griechischen Charakter noch möglichst festgehalten. Der Kult Alexanders des Grossen und der künstlich an ihn angeschlossenen ptolemäischen Ahnen bleibt hier immer im Vordergrund, der Kult des lebenden Herrschers, bezw. Herrscherpaares tritt dagegen zurück. Im Seleukidemreiche ist, nachdem einmal das Beispiel des zweiten Ptolemäers befolgt war und der lebende Herrscher neben den Toten übermenschlicher Ehren teilhaftig geworden war, der Kult der Lebenden die Hanptsache geworden: es scheint, dass die orientalische Gottkönigsidee in Syrien — wohl unter dem Einfluss Babylons<sup>2</sup>) — viel tiefer die griechische Institution durchdrungen hat. Kein Priesterwort spricht hier mit: der König ist eo inso die incarnierte Gottheit selber. In weitem Abstand davon steht der Kult der Attaliden, die vielleicht noch nicht einmal soweit gegangen sind, wie die Ptolemäer, vielmehr offiziell auf einen Kult des lebenden Herrschers sogar verzichtet zu haben scheinen, und alle Ehren auf die Dahingeschiedenen, vor allem auf den Stammvater des Geschlechtes, gehäuft haben. Die Antigoniden in Makedonien endlich schufen überhaupt keinen Staats-Herrscherkult.

<sup>1)</sup> Ich neige also der Ansicht von M. L. Strack zu, die derselbe mehrfach ausgesprochen hat 'Dynastie der Ptol. S. 149 Ann. 2, ebda. S. 112; zu weitgehend neuerdings im Rhein. Mus. LV, 1900, S. 164 Ann. 1], die auch schon O. Hirschfeld a. O. S. 833 angedeutet hat. Auch Rohde, Psyche II S. 356 ff. leitet das meiste aus dem griechischen Heroenkulte her. Auf dem entgegengesetzten Standpunkt stehen Ed. Schwartz, Rhein. Mus. XL, 1885, S. 527, und von Willamowitz, Gött. gel. Nachr. 1894 S. 28 Ann. 2.

<sup>2)</sup> Vgl. oben S. 83 Anm. 2 am Schluss.

Das Erbe aller dieser hellenistischen Reiche trat dann Rom an, und es schien, als wollte der Herrscherkult gleich in der extremsten Form, der des Seleukidenreichs, unter Caesar im Occident Fuss fassen. Die Mordthat vom 15. März 44 erzeugte eine gesunde Reaktion hiergegen. Nur die göttliche Verehrung des entschlafenen Herrschers, und zwar als Divus und nicht als Deus, zuerst des Divus Julius, des Märtyrers der Iden des März, setzte sich durch. Ein weiteres spezifisches Charakteristikum des römischen Herrscherkultes gegenüber allen hellenistischen aber bestand darin, dass die Erhebung zum Divus nicht durch Priesterdekret, nicht durch den Herrscher selbst, sondern durch das nominell immer noch souveräne Volk, bezw. durch seine Vertretung, den Senat, erfolgte. Der lebende Herrscher erhielt zwar durch den Titel Augustus eine höhere Weihe, aber keinen göttlichen Charakter. Vor allem das Verhalten des zweiten Prinzeps von Rom hat für diese Entwicklung eine grosse Bedeutung gehabt: Philadelphos und Tiberius sind in diesem Punkte die grössten Antipoden. Aber schon Claudius lenkt in die Bahnen des Caesar, d. h. des Hellenismus, ein. Von der Peripherie des Reiches ausgehend, wird die Verehrung auch des lebenden Herrschers, wenn auch nur als "Augustus", seit den Flaviern allgemeine Sitte; endlich, doch erst am Ende des dritten Jahrhunderts, wird die im Selenkidenreich einst geltende Form, dass der lebende Herrscher schon die Gottheit auf Erden repräsentiert und geradezu Deus genannt wird, erreicht. Aber schon lag dem gewaltigen Baum die Wurzel an der Axt: hundert Jahre später war der Kult der Herrscher dahin.

X

Das Neue, was die gesamte betrachtete letzte Epoche der antiken Welt in die Geschichte eingeführt hat, ist das Gottmenschentum: Menschen werden zu Göttern und Götter zu Menschen, Gottmenschen stellen die Verbindung zwischen Erde und Himmel her. Die Bedeutung der Persönlichkeit Alexanders des Grossen für das Aufkommen dieser neuen Ideen kann man meiner Ansicht nach nicht hoch genug anschlagen. Seine grossartige Begabung und seine überraschenden Erfolge in einem so kurzen Erdendasein haben die im griechischen Denken schon vorher verschmälerte Kluft zwischen Göttern und Menschen unter dem Einfluss des Orients fast ganz verschwinden gemacht. Alexander steht daher au der Spitze einer neuen Weltepoche. Nicht dadurch, dass ein Gott zu den Menschen herniederstieg, sondern dadurch, dass ein Mensch von scheinbar übermenschlicher Befähigung, übermenschlichem Können und Wollen der Gottheit nahekam, ist die Idee des Gottmenschentums in die Welt gekommen. Aber der neue Kult der zunächst Halbgott-, dann Gottgewordenen Menschen wirkté stark zersetzend auf den alten, schon vielfach erschütterten Glauben: "War ein Mensch zu einem Gott erklärt worden auf Grund seiner gewaltigen Thaten, der Herrscherstellung ohne Gleichen

die er einnahm, so lag es dem aufklärerischen Griechentum der damaligen Zeit gewiss nahe, die alten Götter zu Menschen zu machen, da die Scheidewand, die das Göttliche und Menschliche trennte, in so offenbarer Weise gefallen war", Diese Anschauung ist nicht auf Euhemeros beschränkt geblieben, sie ist durch Persaios, einen Schüler des Zenon, der "mehr Hofmann als Philosoph" war, sogar ein Bestandteil des bedeutendsten philosophischen Systems des hellenistisch-römischen Zeitalters, des Stoicismus, geworden.2) Trotzdem hat die Verehrung der in das Reich des Göttlichen übergegangenen Herrscher nicht religiös vertiefend, sondern verflachend gewirkt.3) hat in die Reihen der olympischen Götter nur einige neue, seither menschliche Namen eingefügt und dadurch die Position des Polytheismus nur noch schwächer gemacht. Aber nicht nur die antike Religion, auch der antike Staat haben darunter gelitten. Waren schon bis dahin im Altertum Staat und Kirche fast unzertrennbar, so wurden sie es, seitdem das Staatsoberhaupt selbst ein Mitglied des offiziell anerkannten Götterkreises geworden war, in bei weitem höherem Masse, ja man könnte sagen, Staat und Kirche fielen jetzt für den Unterthanen vollkommen zusammen: Bürger eines solchen Staates konnte nur sein, wer Bekenner seiner Staatsreligion war. Wer wider die letztere auftrat, stellte sich auch ausserhalb des Staates. Das erfuhren zuerst die Bekenner des jüdischen Monotheismus. die sich in schwerem Ringen gegen den Seleukidenstaat und Seleukidenkult verteidigen mussten. Aber gerade in den Makkabäerkämpfen hat sich die altjüdische messianische Hoffnung von neuem besonders stark belebt.4) bis sie dann schliesslich in Erfüllung ging und in der Religion Jesu Christi eine bei weitem grössere Gegnerin des Herrscherkultes schuf. Der Kampf zwischen Judentum und Selenkidenkult kehrte in verstärktem Masse wieder in dem Kampf zwischen Christentum und römischem Kaiserkult. Als dann neben der heidnischen Religion auch der antike Staat degenerierte, wurde der Pseudoglaube an die gottgewordenen Menschen durch den wahren Glauben an den menschgewordenen Gott überwunden. jedoch nicht ohne dass das Christentum von dem alten Gegner gar Manches sich absah. Ofto Hirschfeld schließt seine schöne Abhandlung über den römischen Kaiserkult mit den Worten: "Es ist ein bedeutsames Zeichen für die Continuität aller menschlichen Entwicklung, selbst wo

<sup>1</sup> So Kaerst, Histor. Zeitschrift LXXIV (1895) S. 226.

<sup>2</sup> Hiezel, Untersichungen zu Ciceros philosophischen Schriften II S. 73 ff. Ähnliches hat Ed. Schwartz, Rhein Mus. XL 1885 S. 260, bei Hekataios von Teos nachgewiesen, der diese Ideen auch wohl der Stoa entnahm.

<sup>3)</sup> Auch Strack sagt, Gött. gel. Anzeigen 1900, S. 642: "Ich vermag mir das dritte Jahrhundert, die Zeit des Euhemeros, in der die Könige sich zu Göttern machten . . . . , nicht als religiös vorzustellen."

<sup>4</sup> W. Baldensperger, Das spätere Judentum als Vorstufe des Christentums, Universitäts-Progr. von Giessen vom 25. August 1900, S. 17.

## 146 E. Kornemann, Zur Geschichte der antiken Herrscherkulte.

sie sich anscheinend in schroffen Gegensatz zu der Vergangenheit vollzieht, dass die christliche Kirche für ihre Concilien und Priester die äusseren Formen, Namen und Abzeichen nicht zum geringsten Teil dem provinzialen Kaiserkult entlehnt hat, der drei Jahrhunderte hindurch das heidnische Wahrzeichen der römischen Reichseinheit im Osten und Westen gebildet hatte." Ob nicht sogar auch die christlichen Divi und Divae von ihren antiken Vorgängern noch mehr als den blossen Namen geerbt haben, ist mehr als fraglich.

## Decemprimat und Dekaprotie.

Von Otto Seeck.

Die Verfassungen der Städte, die Rom gegründet oder neu organisiert hat, sind ein vereinfachtes Abbild der römischen, und gerade bei ihren Ratsversammlungen tritt dies Verhältnis am deutlichsten hervor, weil sie das politische Leben und die ganze Verwaltung am entschiedensten beherrschen. Wie der Senat der Hauptstadt, so gehen auch die ordines decurionum aus censorischer Wahl hervor; aber hier wie dort ist sie durch die Verpflichtung beschränkt, die früheren Magistrate nicht zu übergehen und sie in der Reihenfolge, die der Würde ihres Amtes und der Zeit seiner Bekleidung entspricht, in die Liste einzutragen. Die Versammlung darf nicht aus eigener Machtvollkommenheit, sondern nur auf den Befehl eines Beamten zusammentreten, der dann ihre Leitung überninmt, und die Debatte vollzieht sich nicht, wie bei den Griechen und noch heute bei uns, indem, wer etwas zu sagen hat, sich zum Worte meldet, sondern jeder redet nur, wenn der Vorsitzende ihm dazu auffordert. Aber wie die censorische Lectio, so ist auch dieses Abfragen der Sentenzen kein freies und ungebundenes; es muss sich, wenigstens in der Hauptsache, an die Reihenfolge der Senatsliste halten, so dass immer diejenigen als Erste zu Worte kommen, welche die höchsten Ämter bekleidet haben. Auch in der Art ihrer Beglaubigung und Aufzeichnung, ja selbst in den Formeln, die sie eröffnen und schliessen, entsprechen die Dekrete der Decurionen genau den Consulten des Senats, kurz in ihrem inneren Wesen, wie in ihren äusseren Formen würden diese Körperschaften völlig übereinstimmen, wenn nicht der Decemprimat wäre. Aber dass die zehn Vornehmsten die ganze Gemeinschaft vertreten und leiten, ist der römischen Verfassung fremd, während es allen ihren Kopien gemein zu sein scheint und sich dann auch über die Städte peregrinen Rechtes in immer weiterem Umfange verbreitet.

Die Römer waren nicht eben reich an selbstthätiger Erfindungsgabe, und auch diese Institution haben sie einer Gemeinde entlehnt, mit deren Zuständen sie durch uraltes Bündnis und langen freundschaftlichen Verkehr genau vertraut waren. Die Regierung von Massilia leitete ein Rat von 600 lebenslänglichen Mitgliedern, dem ein Kollegium von 15 vorstand; unter diesen bildeten die drei einflussreichsten Männer einen engeren Ausschuss, dessen Spitze der princeps senatus war.1) Im Decemprimat sind jene 15 auf 10 herabgesetzt, weil die Ordines nur aus 100 Decurionen bestanden, oder wenn sie zahlreicher waren, doch den Umfang des massiliensischen selten erreichten. Übrigens ist die Ziffer unwesentlich, da neben den decemprimi, δεκάπρωτοι oder decemviri auch undecimprimi oder undecimviri und είzοσάπρωτοι oder vigintiviri vorkommen, ja in den letzten Zeiten des römischen Reiches sogar quinqueprimi, 2) die alle dieselben Funktionen ausüben. 3) Doch herrscht die Zehnzahl vor, und die übrigen sind aus ihr entwickelt. Denn 20 ist ihre Verdoppelnng, 5 ihre Halbierung, und wenn man ihr einen Mann hinznfügte und sie dadurch auf 11 brachte, so ist dies vermutlich geschehen, um bei den Beratungen des Kollegiums durch die ungerade Zahl Stimmengleichheit zu verhindern. Wir werden daher im folgenden unter Decemprimi alle diese Ratsausschüsse verstehen, ob sie aus fünf, zehn, elf, fünfzehn oder zwanzig Mitgliedern zusammengesetzt sind, obgleich es vielleicht richtiger wäre, in diesem Sinne den allgemeineren Ausdruck principales anzuwenden.4)

<sup>1)</sup> Strab. IV 1, 5 p. 179: διοικοῦνται δ'ἀριστοκρατικὸς οἱ Μασσαλιῶται πάντων εὐνομότατοι, ἀνδρῶν ἐξακοσίων καταστήσαντες συνέδριον, διὰ βίον ταύτην ἐχόντων τὴν τιμήν, οῦς τιμούχους καλοῦσι. πεντεκαίδεκα δ' εἰσῖ τοῦ συνεδρίου προιστώτες, τούτοις δὲ τὰ πρόχειρα διοικεῖν δέδοται. πάλιν δὲ τῶν πεντεκαίδεκα προκάθηνται τρεῖς οἱ πλείστον ἰσχύνντες, τούτων δὲ εῖς. Die 600 sind auch durch Val. Max. II 6, 7 und Mitteilungen des archäologischen Instituts in Athen VI S. 96 beglaubigt, die 15 durch Caes. b. c. I 35. Dass diese Einrichtungen auf sehr alte Zeit zurückgehn, darf man aus Val. Max. a. O. schliessen, der die Massilienser in minimis quoque rebus omnia antiquae consuctudinis monumenta servantes nennt. Vgl. Pomp. Mela II 5, 77: mirum quam facile et tune sedem alienam ceperil et adhue morem suum tencat.

<sup>2)</sup> Nov. Maior. 7, 9: quinque primorum euriae subscriptio atque consensio. Cod. Theod. XII 1, 190: quinque primates ordinis Alexandrini. Nov. Just. 128, 16: μετὰ πέντε πρωτενόντων.

<sup>3)</sup> Dass decemprimi, undecimprimi .CIL. VIII 7041. 12006. 12007. 12302. 14755. 14875) und εἰνοισάπρωτοι (CIG. III 4432. Journal of Hellenie studies XV S. 118. Bulletin de correspondance hellenique XVI S. 444. Revue des études greeques VI S. 165. Dig. L 4, 18 § 26) ganz dasselbe sind wie decemeiri CIL. II 1953. 5048. III 3467, VIII 10945], undecimeiri CIL. XII 3179 und vigintiviri (CIL. X 5915, XII 1376, XIV 340), ergiebt sich sehon aus der Übereinstimmung der drei Zahlen und hätte nie bezweifelt werden sollen. Übrigens bedeutet dies für unsere Untersuchung nieht viel, da die Inschriften der letzteren Gruppe uns nichts lehren, was sich nieht auch aus anderen Quellen sehöpfen liesse.

<sup>4)</sup> Dass decemprimi und principales dasselbe bedeutet, hat sehon Gothoffede gesehen. Es ergiebt sich namentlich aus der Vergleichung von Cod. Theod. XVI 5, 52 pr. VII 13, 7 § 2 mit XVI 5, 54 § 4 und von IX 35, 2 § 1 mit XII 1, 85, wo abwechselnd bald das eine, hald das andere Wort in genau demselben Zusammenhange gebraueht wird. Ein Unterschied scheint nur insofern bestanden zu haben, als man den Titel principalis sein Leben lang führte, den Decemprimat dagegen nach einer bestimmten Reihe von Jahren niederlegen konnte. Daraus erklärt sich der principalis

Doch dieser kommt in dieser besonderen Bedeutung nicht vor dem 3. Jahrhundert vor 1) und wird erst im 4. gebräuchlich. Wir halten uns daher an dasjenige Wort, welches sehon der klassischen Zeit geläufig war, auch wenn es sich mit dem Zahlbegriffe nicht immer deckt.

Wenn die Römer die ungerade Ziffer der Massilienser durch eine gerade ersetzten, so war dies nicht eben praktisch, entsprach aber ihrer Vorliebe für das Decimalsystem, die sich auch darin ausprägt, dass sie für die Stadträte die Normalzahl 100 wählten. Zweckentsprechender war die Beseitigung jener Zwischenstufe der drei Obmänner, die freilich durch den Umstand, dass 10 nicht durch 3 teilbar ist, mit beeinflusst sein kann. So blieb mir jene einheitliche Spitze übrig, die in den Quellen bald als primus curiae,²) bald als decemvir maximus,³) bald als πρωτιέωντ⁴) auftritt. Trotz dieser Änderungen ist die Ähnlichkeit gross genug, um im Decemprimat die Nachahmung des massiliensischen Vorbildes deutlich erkennen zu lassen. Und dass es den Römern nachahmenswert schien, ergiebt sich aus den überschwänglichen Lobeserhebungen, die ihre Schriftsteller der Verfassung des verbündeten Staates spenden.⁵)

In denjenigen Städten, die Rom gegründet hat, lassen sich die Decemprimi zuerst nachweisen; schon während des Hannibalischen Krieges erscheinen sie in den latinischen Kolonien.<sup>6</sup>) Nachdem ganz Italien das

voloniue Misenensis ex decemprimis (CIL, X 8132), d. h. nach dem Sprachgebrauche jener Zeit (Mommsex, Ephemeris epigraphica V S. 128) ein Principale, der früher Decemprimus gewesen ist.

 $<sup>1^\</sup>circ$  Dig. XLVIII 19, 27 § 1, 2. Am Ende des 2, Jahr<br/>h, hat das Wort noch eine allgemeinere Bedeutung CIL, II<br/>  $6278,\ 24.$ 

<sup>2)</sup> Cod. Theod. XII 1, 189; vgl. 127. 171. Vielleicht ist auch CIL. VIII 2757 die r\u00e4tselhafte Abk\u00fcrzung DORP in d(ccurio) or(dinis) p(rimus) oder d(ccemvir) or(dinis) p(rimus) aufzul\u00e4sen. Da derjenige, welchem die Inschrift gesetzt ist, duummiralicius, dumen perpetaus und r\u00f6mischer Ritter war, w\u00fcrde die Stellung des Ersten in seiner Curie zu seinem Range gut passen.

<sup>3)</sup> CIL. II 5048.

<sup>4)</sup> Theodor, epist. 15, 33,

<sup>5)</sup> Cie. pro Flace. 26, 63: euius ego civitatis disciplinam atque gravitatem non solum Graeciae, sed haud seio an cunctis gentibus anteponendam dicam. — sic optimatium consilio gubernatur, at omnes eius instituta landare facilius possint quam armalari. Strah. IV 1, 5 p. 179: πάντων εὐνομώτατοι. Vgl. Val. Max. II 6, 7; Cie. de rep. 1-27-43.

<sup>6)</sup> Das älteste Zengnis ist Liv. XXIX 15. 5: decreverunt, ut consules magistratus denosque principes Nepete, Sutrio, Ardea, Calibus, Alba, Carscolis, Cora. Suessa, Setia, Cerecis, Navnia, Interamna — hae namque coloniae in ca causa erant — Romam exeirent. Verwandt ist die Erzählung, wie die Römer deeem principes Latinorum Romam evocuverunt, quabus imperurent, quae vellent (Liv. VIII 3, 8); doch gehört sie insofern nicht hierher, als die zehn Gesandten in diesem Falle nicht den Ordo einer einzelnen Stadt, sondern das ganze nomen Latinum vertreten. Dieses hat sich die Quelle des Livius nach Analogie eines städtischen Gemeinwesens konstruiert; denn dass die Episode, in der jener Satz vorkommt, späte annalistische Fälschung ist, lässt sich nach ihrem ganzen Charakter kaum bezweifeln.

Bürgerrecht empfangen und zugleich die Verfassungen seiner Städte eine umfassende Revisiou erfahren haben, finden sie sich auch in den Municipien;<sup>1</sup>) bald darauf treten sie in einer freien Stadt Siciliens auf.<sup>2</sup>) In Kleinasien scheint Pompejus sie eingeführt zu haben, als er dort nach dem Mithradatischen Kriege die Verhältnisse der Provinzen ordnete;<sup>3</sup>) nachweisbar sind sie hier nicht vor dem zweiten Triumvirat.<sup>4</sup>) Unter den julischen Kaisern sind sie schon über die peregrinen Gemeinden Spaniens und Palästinas verbreitet<sup>5</sup>) und scheinen endlich in keiner Provinz ganz gefehlt zu haben. Zuletzt begegnen sie uns in Ägypten, aber nur weil dort erst Septimius Severus den Orten Stadtverfassungen gab; sobald im Nillande die βουλή erscheint, sind mit ihr auch die δεκάπρωτοι da.<sup>6</sup>)

Der Grund, warum die Römer die Einführung des Decemprimats in bürgerlichen und peregrinen, freien und unterthänigen Staaten begünstigten und manchmal vielleicht erzwangen, dürfte folgender gewesen sein. Wollten die hauptstädtischen Magistrate oder der Statthalter einer Provinz mit einer abhängigen Gemeinde über irgend einen Gegenstand verhandeln, so konnten sie sich nicht unmittelbar an den Rat oder gar an die Volksversammlung wenden; so zahlreiche Körperschaften waren zu unbehilflich für den diplomatischen Verkehr. Man bedurfte einer weniger vielköpfigen Vertretung der Stadt, wie sie vor dem Entstehen des Decemprimats nur die Magistrate oder für den einzelnen Fall bestellte Gesandtschaften bieten konnten. Beide aber fungierten nur kurze Zeit und waren aus Wahlen hervorgegangen, die meist das Ergebnis heftiger Parteikämpfe darstellten. Sie repräsentierten also nur eine Majorität, die sich bald in die Minorität verwandeln konnte. Es war daher sehr zweifelhaft, ob die Gemeinde nicht das, was sie den römischen Behörden versprochen hatten, später desavouierte oder doch nur widerwillig und schlecht zur Ausführung brachte. Ganz anders stand die Sache,

Cie. ad. Att. X 13, 1: evocavit litteris c municipiis decemprimos et qualtuorviros. In Ameria, das Municipalrecht besass, erscheinen Decemprimi schon unter Sulla, Cie. pro Rose. Amer. 9, 25.

<sup>2)</sup> Cie. Verr. II 67, 162.

Xoch im 3. Jahrh, waren die von Pompejus getroffenen Anordnungen die Grundlage des gesetzliehen Zustandes in den asiatischen Provinzen. Dio Cass. XXXVII 20, 2. Plin. ad Trai. 79, 1, 80, 112, 1, 114, 1.

<sup>4)</sup> Eine Insehrift aus Thyatira Bullet. hell. X S. 415 erwähnt der μεγάλα Αντονία, und es versteht sieh von selbst, dass diese Spiele den Tod des Antonius nicht überdauert haben. In einer andern aus Kios ClG. II 3732 heisst der Dekaprote Αντόνιος Μάφχος, seine Frau Ασιντία Ασιληπιοδότη; sie seheinen also das Bürgerrecht von Antonius und Asinius Polio erhalten zu haben.

<sup>5)</sup> CIL. 11 1953, 5048. Joseph, ant. Iud. XX 194.

<sup>6)</sup> Die Dekaproten findet man gesammelt bei W. Liebenam, Städteverwaltung im römischen Kaiserreiche S. 552. Doch fehlen dort die ägyptischen Zeugnisse, die Wilcken, Griechische Ostraka I S. 626 vereinigt hat. Wichtige Ergänzungen des Materials verdanke ich der Freundlichkeit meines Kollegen Alfren Körfe.

wenn man mit einem Kollegium verhandeln konnte, das erstens lebenslänglich und nicht, wie Gesandte oder Jahresbeamte, einem schnellen Wechsel unterworfen war, zweitens die einflussreichsten Persönlichkeiten des Rates in sich vereinigte. Von einem solchen konnte man erwarten, dass es nicht nur die augenblickliche Stimmung einer Majorität, sondern die dauernde Gesinnung der regierenden Körperschaft vertrat und sein Wort daher so sichere Bürgschaften gewährte, wie sie sich überhaupt erlangen liessen. Diesen Vorteil wird der Senat in seinem jahrhundertelangen Verkehr mit Massilia genügend schätzen gelernt haben, um seine Übertragung auch auf andere abhängige Staaten zu wünschen. Wenn man die Einführung des Decemprimats nicht überall durchsetzte, so lag dies wohl nur an dem tiefgewurzelten Respekt, den man in Rom vor den überlieferten Verfassungen alter und berühmter Städte immer gehegt hat. Soweit unsere Kunde reicht, hat es z. B. weder in Athen noch in Sparta Dekaproten gegeben; Institutionen, die schon von der Schulbank her jedem Römer durch Thukydides und Demosthenes vertraut und ehrwürdig waren, wagte man eben nicht anzutasten.

Mit Ansnahme von Massilia, das, von den östlichen Ländern durch weite Meere getrennt, auf das dortige Verfassungsleben keinen Einfluss üben konnte, begegnet uns die Dekaprotie in keinem griechischen Staatswesen, ehe es unter römische Botmässigkeit trat. Schon hierin liegt meines Erachtens der Beweis, dass sie eine Nachahmung des italischen Decemprimats ist und ihm daher in der Hauptsache ähnlich sein muss,¹) mag auch die reiche Vielgestaltigkeit der griechisch-orientalischen Städte in manchen Einzelheiten Veränderungen bewirkt haben. Es ist daher höchst bedenklich, wenn man die beiden Institutionen scharf trennen will und die lateinische für lebenslänglich, die griechische für ein Jahresamt hält, wie das nach dem Vorgange Waddingtons jetzt allgemein geschieht.²) Wenn in zwei Inschriften aus Thyatira³) δεκαπρωτεύσες ἔτη δέκα erscheint, erklärt man das, wenn anch zweifelnd, aus stets erneuter Wiederwahl. Aber wie ist es denkbar, dass nur zehnmalige Wiederholung vorkommt,

I) Dies hat schon Ramsay erkanut, aber noch nicht die richtigen Konsequenzen daraus gezogen. The cities and bishoprics of Phrygia I S. 63.

<sup>2)</sup> Le Bas et Waddington, Voyage archéologique en Grèce et en Asie mineur III S. 286. Marquardt, Römische Staatsverwaltung I S. 521. Menader, Qua condicione Ephesii usi sint inde ab Asia in formam provinciae redacta. Berlin 1880 S. 100. M. Clerc, De rebus Thyatirenorum. Paris 1893 S. 59. J. Levy, Étude sur la vie municipale de l'Asic mineure. Revue des études grecques VIII S. 214. 223. Wilder, Griechische Ostraka I S. 627.

<sup>3)</sup> Die eine ist woblbekannt und wird regelmässig in diesem Zusammenhange angeführt (CIG. II 3490). In der anderen, die Bull. hell. XI S. 473 veröffentlicht ist, wird man gleichfalls [δεκαπρω] ενέσκεντα  $\tilde{r}r[\eta]$   $\iota'$  zu ergänzen haben, obgleich Radet  $ETE_I$  gelesen hat. Möglich wäre übrigens auch  $\tilde{r}r$ ,  $\epsilon\iota'$ , d. h.  $\tilde{r}r\eta$  περτεκαίδεκα; doch ist diese Abkürzung ungewöhnlich und ebenso die Voraustellung der Einerzahl vor den Zehner, obwohl es auch für diese Anorduung Beispiele giebt.

aber niemals zwei-, drei- oder viermalige, und dass noch keine unzweideutige Iterationsziffer in Verbindung mit der Dekaprotie gefunden ist? Denn ἔτη δέχα lässt sich doch nicht ohne weiteres mit δεχάχις identifizieren. Freilich glaubte Lambros auf einer Inschrift aus Chalkis in Euboea<sup>1</sup>) lesen zu können: στρατηγούντος τοῦ δεκαπρώτου α' Nooviov Avoarior. Doch widerspricht es durchaus dem epigraphischen Stil, dass jemand ausdrücklich angiebt, er bekleide ein Amt zum ersten Mal; denn wenn keine Iterationsziffer hinzugefügt ist, kann man dies ja als selbstverständlich betrachten. Ohne Zweifel ist jenes A nichts anderes als die Abkürzung für den Vornamen des Strategen; man wird es  $A(\tilde{\nu}\lambda o_S)$  oder vielleicht A(oʻzuoz) aufzulösen haben. Zur Unterstützung von Wappingtons Hypothese wies Menadier auf eine andere Inschrift hin,2) in der es heisst: δεχαπρωτεύσαντα την βαρυτέραν πράξιν βασιλέως εν ενιαντώ ένί. Aber gerade bei Jahresämtern ist es ganz unerhört, dass ihre einjährige Dauer so hervorgehoben wird, weil sie sich eben auch von selbst verstand. Man muss also vielmehr in jeuer Zeitbestimmung etwas aussergewöhnliches erkennen, dessen Anführung dem Gefeierten Ehre brachte. Es handelt sich, wie wir später sehen werden, um die ungewöhnlich schnelle Beitreibung einer Steuer. Also Zeugnisse dafür, dass die Dekaprotie mit dem gewöhnlichen Schlusse des Amtsjahres ihr Ende erreichte, giebt es nicht, und wenn Josephus (bell, lud. H 639) die Dekaproten von Tiberias δέχα τῶν Τιβεριέων οἱ δυνατώτατοι nennt, so widerspricht dies direkt. Denn unmöglich kounte ein Kollegium, das jährlich neu gewählt wurde, immer die einflussreichsten Leute der Stadt umfassen, weil Macht und Ansehen auf persönlichen Eigenschaften beruhen und nicht durch den Zufall der Wahlen von einem auf den andern übertragen werden. Doch andererseits muss zugegeben werden, dass die Stellung nicht während der ganzen Dauer ihres Bestehens lebenslänglich gewesen sein kann. Dies beweist schon die häufig vorkommende Aoristform δεχαποωτείσας, die nicht nur bei Verstorbenen, sondern auch bei Lebenden angewandt wird, Und wenn es in Inschriften von Phaselis³) heisst: ἄνδοα τοῦ πρώτου τάγματος είχοσαπρωτεύσαντα έπὶ τοῦ τῆς ζωῆς γρονον oder μέγρι τέλους, so wird man nach der eben angeführten Regel auch diese Zeitbestimmung als etwas ungewöhnliches und rühmliches auffassen müssen. Aber auch der Decemprimat ist nicht immer lebenslänglich geblieben; aus dem

<sup>1)</sup> Athenische Mitteilungen V1 S. 167.

<sup>2</sup> CIG. Il 3491. Der Komparativ lautete in der schlechten Abschrift von Peyssonel, die im Corpus benutzt ist, BIΩTEPAN, was Böcku in προτέφων korrigierte. Aber seitdem hat sich eine zweite Inschrift desselben Mannes gefunden (Athen. Mitteil. XXIV 8. 232), in welcher der Anfangsbuchstabe des betreffenden Wortes gleichfalls als B gelesen ist. Darauf folgt eine schräge Linie, die zu einem A oder A gehört haben kann, und nach einer Lücke von 2–3 Buchstaben EPAN. Hiernach scheint die Ergänzung βαζοντέφων die einzig mögliche zu sein.

<sup>3)</sup> CIG. III 4332. Bullet. hell. XVI. S. 444.

4. Jahrhundert wird uns ausdrücklich überliefert, dass man nach einem hestimmten Zeitraum von der Stellung zurücktreten konnte.¹) Damit lösen sich die scheinbaren Schwierigkeiten von selbst.

Die Dekaprotie entsprach auch darin dem Decemprimat, dem sie nachgebildet war, dass sie den ersten Zehn der Ratsliste bis an ihr Lebensende verbleiben konnte. Aber da sie nicht nur Ehre, sondern auch Last war, sah man sich veranlasst, nach Ablauf einer vorgeschriebenen Zeit den Austritt aus dem Kollegium zu gestatten. Dies geschah in den einzelnen Provinzen bald früher, bald später. In Asien sind die δεκαπρωτεύσαντες sehr häufig.2) und einer ist noch Zeitgenosse des Marcus Antonius;3) in Bithynien kommen bis tief ins 3. Jahrhundert hinein nur δεχάποωτοι vor,4) obgleich auf denselben Inschriften andere Ämter die Aoristform (στρατηγήσας, γραμματεύσας etc.) zeigen. Sobald aber jene Erlaubnis gegeben war, wurde es zu einem Zeichen der Opferfreudigkeit für die Vaterstadt, dessen man sich auf seinen Inschriften rühmen konnte, wenn man, wie jene Phaseliten, sein ganzes Leben lang den einmal übernommenen Pflichten treu blieb, oder wenn man es auch nur zehn Jahre that, wie die beiden Thyatirener. Das gesetzliche Mindestmass betrug wahrscheinlich die Hälfte dieser Zeit. Denn für den primus curiae von Alexandria werden im Jahre 436 fünf Jahre als Amtsdauer erwähnt,5) und in Iasos verfügt ein Volksbeschluss, dass die Verwaltung eines der Stadt geschenkten Kapitals für die gleiche Zeit von je einem der Dekaproten übernommen werden müsse:6) auch in den ersten Jahrhunderten. denen die betreffende Inschrift jedenfalls noch angehört, kann also die

2) Le Bas-Wardington 650. Bullet, hell, X S. 415, XI S. 105, XVII S. 261. Athen, Mitteil, VIII S. 321, 329, XXIV S. 234. In Lykien, Benndorf und Niemann, Reisen in Lykien und Karien I S. 70. In Syrien Athen, Mitteil, X S. 171. In Kypros CIG, II 2639.

3) Bullet, hell, X S, 415.

4 Athen, Mitteil, XII S. 175, 177, 180, XXIV S. 429, 433, 435. Le Bys-Wardington 1176, 1178, CIG. II 3732. Dass bei den Dekaproten von Prusias ad Hypium die Lebenslänglichkeit auch für positiv überliefert gelten kann, soll weiter unten S. II noch dargelegt werden.

5) Cod. Theod. XII 1, 189: et primus curiae, qui muneribus universis expletis ad summum pervenerit gradum, comitivae primi ordinis frui per quinquennium dignitate praestita

6) Revue des études grecques VI S. 160: έφ' ὅ ἐκ τῶν δεκαπρώτων ἢ εἰκοσα πρώτων ἢ τῶν τούτοις ὁμοίων ἔσται αἰεὶ ἐπιμελητίς αὐτῶν ἐπὶ ἔτη ε΄, ὖς παριλαβών αὐτὰ ἐγδανίσει τόκον ἐπὶ μιγὶ ἐκάστο ὡς τῶν ἐκατὸν δηναρίων δσαμῶν στερεῶν δέκα β΄, καὶ τὸν κατὶ ἐνιαντὸν γενόμενον τόκον δώσει αἰεὶ τοῦ παρελθόντος ἐνιαντοῦ μιγὰ πρώτω σεριακὴ τοῖς διοικηταίς τῶν νέων, οἴτινες ἀναλώσονσιν τὸν τόκον εἰς τὸ ἄλειμμα τοῦ ἐκτον μιγὸς προαγοράζοντες τὸ ἔλαιον.

<sup>1</sup> Cod. Theod. XII I. 75. 171. Von diesen Gesetzen ist das eine, da es aus Trier duiert ist, von Valentinian gegeben, der nur den lateinischen Reichsteil beherrschte, und das andere bezieht sich ausschliesslich auf Gallien. Die principales, die in beiden genannt werden, können also nur oceidentalische decemprini, nicht griechische δεκά-ποστοι gewesen sein.

Niederlegung des Amtes nicht vor dem Ablauf von fünf Jahren erlaubt gewesen sein. Den gallischen Decemprimi schreibt Kaiser Honorius fünfzehn Jahre vor; doch dies giebt sich als Verlängerung des früher geforderten Zeitraums, die dadurch veranlasst wurde, dass man infolge des Zusammenschwindens der Ordines mit den Kräften für die Stadtverwaltung sehr sparsam sein musste.') Soweit das Amt nicht lebenslänglich bekleidet wird, sind also die beglaubigten Zeitränme 5, 10 und 15 Jahre, d. h. die Dauer der Censusperiode oder ein Multiplum derselben. Dass dies nicht zufällig ist, sondern mit dem Wesen des Decemprimats im engsten Zusammenhange steht, wird sich später noch zeigen.

Dass die Decemprimi diejenigen waren, welche in der Decurionenliste ihrer Heimat die zehn ersten Stellen einnahmen, hat man bisher nur ans ihrem Namen geschlossen; doch giebt es dafür auch ein sichereres Zeuguis. Dionys (XI 15) schildert eine Verhandlung des Senats, die noch unter den Decemyirn stattgefunden haben soll, also keinenfalls auf echter Überlieferung beruht, und lässt dabei die ποωτεύοντες δέχα zuerst um ihre Sentenz befragt werden. Wenn hier auch an der Spitze der römischen Ratsversammlung eine Gruppe von zehn Männern erscheint, so ist dies die Erfindung eines Griechen, der die municipalen Einrichtungen, wie er sie an vielen Orten beobachtet haben mochte, fälschlich auf die Hauptstadt überträgt. Für diese ist sein Zeugnis wertlos, solange keine besser unterrichtete Quelle es stützt; wohl aber belehrt es nus über diejenigen Städte, in denen es wirklich Decemprimi gab. Wenn aber diese an erster Stelle ihre Stimmen abgaben, so folgt darans, dass sie auch in der Liste des Ordo an der Spitze standen; denn nach ihr musste die Umfrage sich richten.2)

Dies ist für unsere Untersuchung auch deshalb von Wichtigkeit, weil es uns ein Mittel gewährt, in den beiden erhaltenen Decurionenlisten die Decemprimi zu erkennen. Die erste ist auf einer Bronzetafel in Canusium gefunden und trägt das Consulat des Jahres 223 n. Chr.<sup>3</sup>) Hier stehen an der Spitze 39 Patroni. Senatoren und römische Ritter, die ohne Zweifel berechtigt waren, an den Sitzungen des Ordo teilzunehmen, aber selten oder nie davon Gebrauch machten. Den Schluss bilden 25 praetextati, d. h. Knaben, welche die toga pura noch nicht angelegt hatten. Augustus hatte den unmündigen Söhnen der Senatoren das Recht ver-

<sup>1)</sup> Cod. Theod. XII 1, 171: placuit, principales viros e curia in Galliis non ante discedere, quam quindecennium in ordinis sui administratione compleverint, per quae annorum moderata curricula impleant patriae gratiam; et quamvis cunctos deceat revocari, qui brevi tempore videntur clapsi, sectandam tamen moderationem esse censuimus, ut cos tantum ad declinatas necessitates nunc redire iuberemus, qui intra hoc recessisse sexennium detequatur.

<sup>2</sup> Dig. L 3, 1  $\S$  1; in sententitis quoque dicendis idem ordo spectandus est, quem in albo scribendo diximus. Vgl. L 2, 2  $\S$  1; 6  $\S$  5.

<sup>3)</sup> CIL. IX 338.

liehen, den Beratungen des Senats beizuwohnen, damit sie schon in frühester Jugend in die Politik eingeführt würden. 1) Nach demselben Grundsatz werden auch jene praetextati die Kurie ihrer Vaterstadt haben besuchen dürfen, doch waren sie von den Abstimmungen natürlich ausgeschlossen. 2) Beide Gruppen werden zwar in der Liste der Decurionen geführt, gehören aber doch nicht zum eigentlichen Ordo, wie sich schon daraus ergiebt, dass nach Abzug jener 39 und 25 genau die Normalzahl 100 übrigbleibt. Innerhalb dieser werden wir also die Decemprimi zu suchen haben.

Das Verzeichnis ist, wie auch die römische Senatsliste, geordnet nach dem Range der Ämter, welche die Decurionen vorher bekleidet hatten. Voran gehen 7 quinquennalicii, es folgen 4 allecti inter quinquennalicios, 29 duoviralicii, 19 aedilicii, 9 quaestoricii, endlich 32 pedani, d. h. Leute, die noch zu keinem Amte gelangt waren. Während die früheren Magistrate einen rechtlichen Anspruch darauf besassen, dem Ordo anzugehören, sind diese Zweiunddreissig aus freier Wahl der Quinquennalen, teils derjenigen, welche die vorliegende Liste aufgestellt haben, teils ihrer Vorgänger, zu Decurionen ernannt worden, um die vorgeschriebene Zahl 100 vollzumachen. Unter den duoviralicii, aedilicii und quaestoricii giebt es keine allecti, wohl aber unter den quinquennalicii. Männer die ihre Stellung im Ordo der censorischen Thätigkeit der Quinquennalen verdanken, finden sich also nur in der niedrigsten und in der höchsten Rangklasse. Ohne Zweifel beruht dies bei beiden auf demselben Grunde. Die Allectio ist den Quinquennalen nicht gestattet worden, damit sie ihren Freunden nach Belieben Ehren und Würden verleihen könnten, — wäre dies der Fall, so würde sie auch in den drei mittleren Klassen auftreten<sup>3</sup>) sondern sie dient nur dazu, eine bestimmte Zahl auszufüllen; wie der gesamte Ordo auf 100, so sollte seine oberste Rangstufe auf 10 gebracht werden. Die Decemprimi sind also die Quinquennalicii vermehrt um die allecti inter quinquennalicios. Hieraus erklärt es sich leicht, warum sie so äusserst selten in den lateinischen Inschriften erscheinen.4) Wer das censorische Amt bekleidet hatte oder in seine Rangklasse adlegiert war,

<sup>1)</sup> Suet. Aug. 38.

Dig. L 2, 6 § 1: minores viginti quinque annorum decuriones facti sportulas decurionum accipiunt, sed interim suffragium inter ceteros ferre non possunt. Vgl. L 4, 8.

<sup>3)</sup> In andern Städten kommen Allectionen inter duoviralicios und inter aedilicios vor, doch scheinen dies immer besondere Ehren gewesen zu sein, die nur durch Dekret des Decurionen, nicht durch die gewöhnliche senatus lectio der Quinquennalen verliehen werden konnten. Beispiele bei Jon. Schmidt in Pauly-Wissowas Realencyclopädie 1 S. 369.

<sup>4)</sup> In den Quellen, die uns aus den drei Jahrhunderten von Augustus bis auf Constantin den Grossen erhalten sind, kommt das Wort decemprimi meines Wissens nur ein einziges Mal vor (CIL XI 1420 = Dessau 139 Z. 14). Etwas häufiger erscheinen decemviri, vigintiviri, undecimviri und undecimprimi S. 2 Anm. 3), doch sind auch sie noch ausserordentlich selten, wenn man die weite Verbreitung der Institution in Betracht zieht.

156 O. Seeck,

bei dem verstand es sich eben von selbst, dass er zu den Decemprimi gehörte, und brauchte daher uicht erst ansdrücklich hervorgehoben zu werden.

Aber in der Decurionenliste von Canusium sind jene Decemprimi ja nicht zehn, sondern elf? Diese kleine Differenz zu erklären, bieten sich zwei Wege dar, zwischen denen ich dem Leser die beliebige Auswahl überlasse.

- 1. Wenn die Ziffern 10 und 100 nur alle fünf Jahre durch die censorische Thätigkeit der Quinquennalen hergestellt wurden, so mussten sie in der Zwischenzeit immer unter das Normale herabsinken, und gerade in der obersten Rangklasse, deren Mitglieder alle schon ein höheres Alter erreicht hatten, werden Todesfälle relativ hänfig gewesen sein. Stiegen diese im Verlaufe des Lustrums nicht über 2, so füllten die neuen Quinquennalen durch ihre eigene Person die Lücke aus; nur wenn 3, 4 oder mehr gestorben waren, wurden Adlectionen nötig. Fügte es sich aber einmal, dass keiner oder auch nur einer von den quinquennalicii ausgeschieden war, so musste die Ziffer durch das Hinzutreten des neuen Beamtenpaares auf 12 oder 11 steigen; denn natürlich konnte man diejenigen, welche in früheren Lustra adlegiert waren, nicht deshalb, weil man ihrer jetzt zur Ausfüllung der Zebnzahl nicht mehr bedurfte, ihrer erworbenen Rechte berauben. Ein solcher Ausnahmefall könnte zu der Zeit, wo unsere Liste entstanden ist, in Cannsium eingetreten sein. Ist dies richtig, so würde daraus folgen, dass die Zahl der Decemprimi vorübergehend bis auf 12 steigen, dafür aber auch in den fünfjährigen Zwischenräumen, die zwischen den Erneuerungen der Decurionenliste lagen, beträchtlich unter 10 herabsinken konnte.
- 2. Statt der decemprimi kommen, wie oben (S. 2) schon dargelegt ist, auch undecimprimi vor, und es wäre nicht unmöglich, dass nach der Stadtverfassung von Canusium die höchste Ratskommission aus elf Mitgliedern bestehen musste. Nehmen wir dies an, so werden wir in unserer Liste nicht eine zeitweilige Ausnahme, sondern den regelmässigen Zustand erkennen dürfen.

Es kommt wenig darauf an, für welche dieser beiden Möglichkeiten man sich entscheidet; die Zahl ist eben unwesentlich. Desto bedeutungsvoller ist es, dass das Kollegium alle diejenigen Männer umfasst, die vorher als Quinquennalen den Census ihrer Vaterstadt geleitet haben, also über die finanzielle Leistungsfähigkeit sowohl der Gemeinde als Ganzes als auch ihrer einzelnen Bürger am genauesten unterrichtet sind. Denn eben hieraus erklärt sich die wichtige Rolle, die sie in der Steuererhebung der späteren Zeit spielen sollten.

Ehe wir die zweite Decurionenliste besprechen, wird es angemessen sein, vorher zu untersuchen, wie weit dasjenige, was wir für Cannsium feststellen konnten und was für den ganzen Westen des Reiches wohl typisch sein dürfte, sich auch auf den griechischen Osten anwenden lässt. In dieser Beziehung sind namentlich die Inschriften der bithynischen Stadt Prusias ad Hypium lehrreich. Hier erscheinen regelmässig die folgenden drei Titel in verschiedener Reihenfolge nebeneinander: δεχάπρωτος καὶ κοινόβονλος καὶ πολιτογράφος. Dass sie zusammengehören, beweist ihre Verbindung durch και, obgleich sie nicht auf allen Inschriften wiederkehrt; denn auch dort, wo sie sich findet, stehen die übrigen Ämter asyndetisch daneben. Diese sind in aoristischer Form aufgeführt (ἀγοραπομήσαντα, γραμματεύσαντα u. s. w.), was bei jenen drei Titeln niemals vorkommt. Mithin bezeichnen sie nicht Jahresämter, die nur vorübergehend bekleidet werden, sondern bilden ein dauerndes Attribut der Person. Wenn also auch διὰ βίον immer nur einem von ihnen, bald dem πολιτογράφος, bald dem κοινόβονλος hinzugefügt ist, so wird die Lebenslängkeit doch auf alle drei zu beziehen sein.

Das Wort zorrόβονλος bezeichnet denjenigen, der im concilium provinciae Sitz und Stimme hat.<sup>2</sup>) Nun haben wir oben schon dargelegt, dass die Decemprimi wahrscheinlich zu dem Zwecke eingeführt sind, um ein bequemes Organ für den Verkehr der römischen Behörden mit den abhängigen Gemeinden zu schaffen (S. 4). Gemeinsam mit den höchsten Magistraten ihrer Stadt werden sie von den Consuln nach Rom,<sup>2</sup>) von den Statthaltern in ihre zeitweilige Residenz beschieden,<sup>4</sup>) um Mitteilungen oder Befehle entgegenzunehmen und ihrem Ordo zu überbringen.<sup>5</sup>) Wenn andererseits dieser ein Anliegen von besonderer Wichtigkeit hat, so beauftragt er seine Decemprimi nach der Hauptstadt zu gehen und es vor den dortigen Machthabern und später vor dem Kaiser zu vertreten.<sup>6</sup>)

<sup>1)</sup> Athenische Mitteilungen XXIV S. 435: δεκάπρωτον καὶ κοινόβουλον καὶ πολειτογράφον διὰ βίων. XII S. 175: τον ἐκ προγόνων Βειθυνιασχών καὶ ἀπὸ γένους ἀσύνκαιτον καὶ Ολύμπιον καὶ δημοσώστην καὶ πολειτογράφον καὶ δεκάπρωτον καὶ κοινόβουλον διὰ βίων. Lebas-Waddington 1178: πολειτογράφον διὰ βίων, κοινόβουλον, δεκάπρωτον. Athen. Mitt. XXIV S. 429: καὶ δεκάπρωτον καὶ πολειτογράφον καὶ ἄρχοντα τῆς πατρίθος καὶ τῆς ἐπασχείας. Hier ist der letzte Ehrentitel wohl nur eine schmeichelhaftere Fornfür die Bezeichung des κοινόβουλος. Denn dieser wirkte ja als Mitglied des concilium provinciae sowohl auf das Schieksal seiner Vaterstadt, als auch der ganzen Provinz ein.

Dies ist sicher beglaubigt durch die Inschrift Athen. Mitteil. XII S. 177: ποινόβουλον διά βίου ἄφξειντα τοῦ ποινοῦ τῶν ἐν Βειθυνία Ἑλλήνων.

<sup>3)</sup> S. 3 Anm. 6 und S. 4 Anm. 1.

<sup>4)</sup> Cie. Verr. II 67, 162: cum hoc consilio statuas Centuripini publice sustulissent, audit Metellus; graviter fert; evocat ad se Centuripinorum magistratus et decemprimos; nisi restituissent statuas, vehementer minatur, illi ad senatum rementiant. Caes. b. c. I 35; evocat ad se Cacsar Massilia quindecim primos.

<sup>5)</sup> Cod. Theod. XII 1, 39: cancti primarii et caviales praecepta a indicibus exsequantur, frequenti ergo monitione atque hortatu tam primarios cariarum quam hos, qui magistratus gerant atque gesserunt, sinceritas tua incitare debebit, ut promptius praecepta suscipiant.

<sup>6</sup> Cie. pro Roscio Amer. 9, 25: itaque decurionum decretum statim fit, ut decem-

Eine Vertretung der Städte gegenüber der Centralgewalt bildet auch das concilium provinciae, 1) nur dass sie hier nicht einzeln auftreten, sondern, soweit sie von den Grenzen derselben Provinz umschlossen sind, alle zusammenwirken; insofern berührt sich seine Thätigkeit eng mit den regelmässigen Pflichten der Decemprini. Freilich ist jede Gesandtschaft eine Last und kann daher nicht immer wieder denselben Männern aufgebürdet werden. Wie man nur bei Angelegenheiten von hervorragender Bedeutung das ganze Zehnerkollegium zum Kaiser schickte, gewöhnlich aber besondere Gesandte aus der Mitte der Decurionen wählte, die nicht Decemprimi zu sein brauchten, so geschah es wohl in den meisten Städten auch für das concilium provinciae.<sup>2</sup>) Dass die Dekaproten ständige und lebenslängliche Mitglieder desselben sind, scheint daher eine Eigentümlichkeit von Prusias gewesen zu sein.

Anders steht es mit der Politographie. Was sich von ihr im 4. Jahrhundert noch erhalten hat, erscheint als eine Pflicht der Decemprimi, die nicht auf eine Stadt oder Provinz beschränkt, sondern über das ganze Reich verbreitet ist. Zwar den eigentlichen Census hatte Diocletian den städtischen Obrigkeiten genommen und auf Reichsbeamte übertragen; aber die Führung der Decurionenliste, die früher untreunbar mit jenem zusammenhing, ist municipal geblieben, und ihr sind die Verzeichnisse der Corporati verschiedener Art hinzugetreten. Diese alba befinden sich in der Verwahrung der Decemprimi;<sup>3</sup>) sie sind verpflichtet, die nen hinzutretenden Mitglieder dieser Körperschaften in die betreffende Liste einzutragen, und werden dafür verantwortlich gemacht, wenn ein Angehöriger des Rats oder eines städtischen Kollegiums sich seinen Standespflichten eutziehen kann.<sup>4</sup>) Diese Anfgabe mit allen anderen, die vor Diocletion die censorische Amtsthätigkeit ausmachten, lag anfangs im lateinischen Reichsteil der Quinquennalen ob; erst als diese verschwanden,<sup>5</sup>) kann sie hier

primi proficiscantur ad L. Sullam doccantque cum, qui vir Sex. Roseius fuerit. Joseph. ant. ind. XX 194: πέμποναι έξ αὐτῶν πρὸς Νέρωνα τοὺς πρώτους δέκα καὶ Ἰσμάηλον τὸν ἀρχιερέα καὶ Ἐλκίαν τὸν γαζοφύλακα. Κλιβει, Inscriptiones Graecae Scieliae et Italiae 8. 697, 1078a: διὰ πρεσβεντῶν Ὑσδίνον καὶ Ἰονλιανοῦ τῶν διασημοτάτων δεκαπρώτων. CIL. IX 259: placet igitur haie tabulam acre incisum per vivos principales offerri et aput Penates domus luius dedieari.

MARQUARDT, De provinciarum Romanarum conciliis et sacerdotibus. Ephem. epigr. 1 S. 200. Römische Staatsverwaltung I S. 371.

<sup>2)</sup> CIL. XIII S. 228.

<sup>3</sup> Nov. Maior. 7, 18: omnium provinciarum rectores admonebis, ut principales vel seniores urbium singularum, tam curiurum quam reliquorum corporum albos, quos conscripsit vetustas, proferre conpellant, obnoxiorum familias sub confectione gestorum capitis sui periculo detegentes.

 $<sup>4</sup>_{\rm J}$  Coust. Sirmondi  $9={\rm Cod.~Theod.~XV1}\,2,~39.~{\rm Nov.~Maior.~7,~8.~18.~Cod.~Theod.~XII 1,~79.~19,~3.}$ 

<sup>5)</sup> Hier und da kommen Quinquennalen noch bis ins sechste Jahrhundert vor (Liebenam, Curator rei publicae. Philol. LVI S. 318), erscheinen aber so selten, dass

auf die Decemprimi übergegaugen sein. Im griechischen dagegen kommen Beamte mit censorischer Kompetenz nur in den Nachbarprovinzen Bithynien und Galatien vor;¹) da Leistungen, wie sie ihnen zugekommen wären, unmöglich entbehrt werden konnten und auch thatsächlich in den Quellen erwähnt sind,²) können sie nur den Dekaproten aufgelegt worden sein.²) Wenn die Politographie in keiner Inschrift zu ihrem Amte in Beziehung gesetzt wird, so erklärt sich dies sehr einfach daraus, dass sie eben ein selbstverständlicher Bestandteil desselben war. Nur in Prusias erscheinen δεκάπρωτοι καὶ πολιτογράφοι; aber das kommt daher, weil gerade hier diese Verbindung keine ursprüngliche war und so die beiden Ämter, auch nachdem man sie vereinigt hatte, doch noch als gesonderte empfunden wurden.

Von den Inschriften, die jene Vereinigung zeigen, ist eine sicher nach dem Jahre 212 gesetzt,4) und auch die anderen brauchen nicht viel älter zu sein. Zur Zeit des Trajan wurde der Census in Bithynien noch von besonderen Beamten vorgenommen, die Plinius censores nennt. Diese τιμηταί lassen sich dann in Prusias ad Hypium bis auf die Zeit des Septimius Severus herabverfolgen;5) wo sie aber vorkommen, da werden dieselben Männer zwar wohl δετάπρωτος und τοινόβουλος διά βίου genannt, doch nicht πολιτογφάφος.6) Wir können also in Prusias genau dieselbe Entwickelung verfolgen, wie in den Städten des Westens. Zuerst ist die municipale Censur die Voraussetzung der Dekaprotie; dann wird sie als selbständiges Amt aufgehoben und ihre Funktionen auf diese übertragen.

man sie sehon seit Constantin als Antiquität betrachten kann, die sich nur noch in einzelnen Städten erhalten hatte.

<sup>1)</sup> Plin. epist, ad Trai. 79. 114. Aus Ankyra CIG. III 4016. 4017: δὶς τἡν πρώτην ἀρχήν ἀρξαντα καὶ πολειτογραφήσευτα. Bull. hell. VII S. 17: βουλογραφήσευτα τὸ β΄, πολειτογραφήσευτα τὸ τ΄. Aus Prusa Le Bas-Waddington IIII: [τει]μ[η]τεύσευτος, also von zweifelhafter Überlieferung. Von Prusias ad Hypium wird sogleich die Rede sein.

<sup>2)</sup> Dio Chrys. or. XXXIV 23. C1L. III 6998. Le Bas-Waddington 136.

<sup>3)</sup> Damit erledigt sieh die Frage, die Levy (Revue des études greeques VIII S. 221) mit Recht stellt, wie in denjenigen Provinzen, die keine eensorischen Beamten kennen, die Stadträte ergänzt worden seien. Vgl. Revue des études greeques XII S. 272.

<sup>4)</sup> A. Körte, Kleinasiatische Studien. Athen. Mitt. XXIV S. 438.

Athenische Mitteilungen XII S. 177. Sitzungsberichte der Berliner Akademie 1888 S. 867.

<sup>6)</sup> Le Bas-Waddington 1176. Athen. Mitteil. XII S. 177. Bei Körte, Athen. Mitteil. XXIV S. 433 wird das τιμητεύσωντα wahrscheinlich zerstört sein, da die Inschrift sehr schlecht erhalten ist. Doch ist es auch nieht unmöglich, dass die betreffende Persönlichkeit zu denjenigen gehörte, die in der Decurionenliste von Canusium allecti inter quinquennalicios heissen, d. h. dass sie durch Ratsbeschluss oder censorische Lectio unter die Dekaproten aufgenommen war, ohne vorher die Censur bekleidet zu haben. Wenn andererseits ein τιμητής seiner Dekaprotie nicht erwähnt (Sitznngsber. d. Berl. Ak. 1888 S. 868), so liegt das daran, dass ihm der Stein noch während des Amtes gesetzt ist, während jene erst nach Niederlegung desselben begann.

Dieser Wechsel ist im lateinischen Reichsteil erst im 4. Jahrhundert eingetreten, in Bithynien schon im Anfang des dritten, in den übrigen griechischen Provinzen noch früher, ja in manchen fielen Politographie und Dekaprotie wohl schon von Anfang an zusammen. Der Vorteil dieser Neuerung bestand darin, dass die Listen von Rat und Bürgerschaft nicht nur alle fünf Jahre neu aufgestellt, sondern fortlanfend geführt wurden, zu welchem Zwecke wahrscheinlich die Anmeldung aller Geburten und Todesfälle bei den Dekaproten gesetzlich befohlen war.<sup>1</sup>)

War aber die municipale Censur abgeschafft oder auch nie vorhanden gewesen, so fehlte die Grundlage, auf der, wie wir in Canusium und Prusias beobachten konnten, anfangs der Decemprimat beruhte. Wenn man früher indirekt zum Decemprimus gemacht wurde, indem das Volk einen zum Quinquennalis oder zum τιμητής wählte, so musste man jetzt unmittelbar in das Zehnerkollegium aufgenommen werden. Die Form, in der das geschah, kennen wir nicht, doch bieten sich hier drei Möglichkeiten dar: Volkswahl, Wahl durch den Rath oder Cooptation durch die Decemprimi selbst. Alle drei mögen sie teils zu verschiedenen Zeiten, teils in verschiedenen Provinzen vorgekommen sein. Für Gallien verfügte Kaiser Honorius, dass die Principales durch die Decurionen gewählt werden sollten; doch lässt sich nicht entscheiden, ob er damit etwas Neues schuf.2) Die Volkswahl könnte in den ersten Jahrhunderten Platz gegriffen haben, im vierten aber ist sie unbedingt ausgeschlossen; doch von der Cooptation gilt dies nicht in gleicher Weise. Als das Zehnerkollegium sich noch aus den Quinquennalicii zusammensetzte, reichte deren Zahl nicht aus, um die vorgeschriebene Ziffer zu füllen, und musste daher durch censorische adlectio inter quinquennalicios ergänzt werden. Vielleicht ist auch diese mit den anderen Geschäften der Politographie auf die Decemprimi übergegangen, d. h. sie wurden gesetzlich verpflichtet, wenn einer von ihnen starb oder ansschied, ihn durch gemeinsame Wahl zu ersetzen. Doch dies sind nicht einmal Vermutungen, sondern blosse Möglichkeiten; erst das Bekanntwerden neuer Quellen kann hierin Aufklärung bringen. Nur das steht fest, dass man auch im vierten Jahrhundert in den Decemprimat erst eintrat, nachdem man vorher alle übrigen Pflichten der

<sup>1.</sup> Wilhelm Levison ist bei Ahfassung seiner eben so scharfsinnigen wie gründliehen Dissertation "Die Beurkundung des Civilstandes im Altertum" Bonn 1898, leider nicht in der Lage gewesen, das sehr zerstreute und schwer übersichtliche Material auch für den griechischen Osten zu sammeln. Erst wenn dies gesehehen kann, wird sich das im Text Gesagte auch urkundlich prüfen lassen.

<sup>2)</sup> Cod. Theod. XII 1, 171: sane quoniam principalem locum et gubernacula urbiam probatos administrare ipsa magnitudo deposeit, sine ordinis praetidicio consensu curiue eligendos esse censemus, qui contemplatione actuam, omnium possint respondere iudicio. Es ist nicht unmöglich, dass hier die Neuerung nur in dem sine ordinis praetialicio liegt, d. h. in der Befreiung der Curialen von den Gefahren der Nomination.

Decurionenstellung erfüllt hatte;!) da zu diesen auch die Bekleidung der städtischen Ämter gehörte, bildete er nach wie vor die höchste Spitze der municipalen Würden.

Als Justinian seine Codification des geltenden Rechtes vollendete (534 n. Chr.), bestand der Decemprimat noch fort; denn mehrere Stellen, die ihn betreffen, sind aufgenommen, ohne dass das Wort gestrichen oder die Zehnzahl, die in ihm ausgedrückt liegt, durch Interpolation verändert wäre.<sup>2</sup>) (Beichwohl erscheinen schon ein Jahrhundert früher quinque primi, und das zwar nicht in der Weise, dass man sie für eine lokale oder provinzielle Besonderheit halten könnte. Denn sie sind sowohl für den Orient,<sup>3</sup>) als auch für den Reichsteil des Kaisers Majorian, d. h. für Gallien, Spanien und Italien, beglaubigt, und die Gesetze, die von ihnen reden, setzen deutlich voraus, dass ein Kollegium dieser Art an der Spitze jedes beliebigen Ordo stehe.<sup>4</sup>) Man kann den Schluss kaum ablehnen, dass dieselbe Behörde zugleich aus zehn und doch nur aus fünf Mäumern bestehe, und dass dieser Widerspruch nicht unlösbar ist, zeigt die Decurioneuliste von Thamugadi, welche um die Mitte des vierten Jahrhunderts aufgezeichnet ist.<sup>5</sup>)

Hier sind die ersten zehn Namen durch einen breiten leeren Raum von den folgenden 61 getrennt und dadurch unzweideutig als gesonderte Gruppe, d. h. als Decemprimi, charakterisiert. Jedem der fünf ersten sind die Buchstaben PTR. d. h. patronus, beigeschrieben. Nun wissen wir zwar, dass auch gewöhnliche Decurionen, die es bis zum Decemprimat gebracht hatten, von ihrer Heimatstadt nicht selten zu Patronen ernannt wurden. In der Liste von Canusium sind vier Namen zweimal genannt, einmal unter den patroni equites Romani, einmal unter den quinquennalicii oder den allecti inter quinquennalicios, und Entsprechendes ist auch aus dem 4. Jahrhundert überliefert. ) In unserem Verzeichnis aber ist derjenige,

<sup>1</sup> Cod. Theod. XII 1, 75: qui ad sacerdotium provinciae et principalis honorem gradatim et per ordinem muncribus expeditis, non gratia emendicatis suffragiis, labore pervenerint. XII 1, 4 seheint ergänzt werden zu müssen: nisi qui ennetos in patria gradus egressus [ad decemprimatum] per ordinem venerit. Vgl. XII 1, 61. 77. 189.

<sup>2)</sup> Dig. L 4, 1 § 1, 3 § 10, 18 § 26, 12, 10. Cod. Just. X 42, 8.

Cod. Theod. XII 1, 190 vom J. 436: quinque primates ordinis Alexandrini.
 Nov. Just. 128, 16.

<sup>4)</sup> Nov. Maior. 7, 9 vom J. 458: in maneipio tantummodo distrahendo non est decreti quaerenda sollemnitas, si quinque primorum curiae subscriptio atque consensio adiecta monstretur. Nov. Just. 128, 16: ἐκάστον δὲ ἐνιαντοῦ πληφουμένον τὸν ὁστώτατον ἐπίσκοπον μετὰ πέντε πρωτενόντων τῆς πόλεως τοὺς λογισμοὺς ἀπαιτεῖν.

<sup>5)</sup> CIL. VIII 2403, besprochen von Mommsen, Ephemeris epigraphica III S. 77, der aber die Decemprimi hier nicht erkannt hat und daher unsere Frage nicht berührt.

<sup>6)</sup> Cod. Theod. XII 1, 61: urbis Vulsiniensium principales, qui tamen patronorum adepti fuerint dignitatem, hane praerogativum laborum atque officiorum ferant, ne interdum ad libidinem prave consulentium iudieum gravibus afficiantur iniuriis. Hier zeigt

welcher die erste Stelle einnimmt, Vulcacius Rufinus, ein Verwandter des Kaiserhauses, der unter Constantius II. Praefectus Praetorio war. Dieser war zweifellos von den lästigen Pflichten des Decurionats befreit, ja wahrscheinlich hat er Thamugadi nie mit Augen gesehen, und in ähnlicher Lage dürften seine vier Kollegen im Patronat, wenn nicht alle, so doch teilweise gewesen sein. Die Decemprimi bestanden also aus fünf Ehrenpräsidenten und fünf wirklichen Decurionen; da wahrscheinlich nur diese die Geschäfte des Ordo führten, werden wir in ihnen die quinqueprimi der Quellen zu erkennen haben.

Dass die Patrone, die in der canusinischen Liste noch ausserhalb des eigentlichen Ordo stehen, später in die vornehmste Gruppe desselben eingereiht wurden, hat wohl folgenden Grund gehabt. Wenn der römische Senat eine Gesandtschaft an den Kaiser schickt, so setzt er sie im vierten Jahrhundert gerne so zusammen, dass nur ein Teil der Männer, welche sie bilden, seinen Beratungen persönlich beigewohnt hat, ein Teil aus Hofbeamten besteht. Senatoren sind sie beide und insofern befugt, die Interessen des Senats als ihre eigenen zu vertreten; aber die Hofbeamten werden durch ihre Stellung von Rom ferngehalten und sind daher ausser Stande, sich an den Sitzungen ihrer Standesgenossen zu beteiligen. Sie empfangen also ihre Instruktionen erst durch die Stadtrömer, wenn diese in der Residenz des Kaisers angelangt sind, vereinigen sich aber dann mit ihnen, um durch ihre Würde und ihren Einfluss der Gesandtschaft Glanz und Nachdruck zu verleihen.1) Denselben Vorteil gewannen aber auch die anderen Städte, wenn sie Personen, die bei Hofe oder bei den höchsten Reichsbeamten Macht und Ansehen besassen, zu ihren Decemprimi zählten. Denn da diese die wichtigsten Gesandtschaften zu übernehmen pflegten (S. 11), so war es für die Gemeinde sehr günstig, wenn es in der Umgebung des Kaisers Männer gab, die mit denjenigen, welche der Ordo aus seiner Mitte absandte, als Genossen und anerkannte Vertreter der Stadt zusammenwirken konnten.

Vielleicht in noch höherem Grade wird ein zweiter Grund auf jene Halbierung des Decemprimates eingewirkt haben, nämlich der Wunsch, möglichst wenige Decurionen seinen Lasten zu unterwerfen. Der Patronat als solcher befreite nicht davon; je mehr Stellen aber man mit Männern füllte, die den Pflichten des Decurionats kraft anderer Privilegien entzogen waren, desto weniger brauchte man aus dem eigentlichen Ordo zu besetzen. Indem man die Patrone unter die Decemprimi einreihte, konnte man also ganz unauffällig und ohne das Einschreiten der Reichsbehörden fürchten zu müssen, die Zahl derjenigen, welche die Last der Stellung

die Erwähnung der labores atque officia, dass es sich um Decurionen handelt, die ihre Munera abgeleistet hatten.

<sup>1)</sup> Seeck, Symmachus S. LXIII.

wirklich zu tragen hatten, allmählich herabsetzen. Allerdings lag die Versuchung sehr nahe, hierin gar zu weit zu gehen, und dies musste nicht nur die Verwaltung der Städte, sondern auch die Finanzen des Reiches schädigen und dadurch Gegenmassregeln hervorrufen. Diese bestanden wahrscheinlich in einem Gesetz, das teils hemmte, teils nachgab, wie es in jener Zeit ja viele giebt. Es befreite die Patrone, die zugleich Decemprimi waren, allesamt von den unbequemen Verpflichtungen, beschränkte aber ihre Zahl auf fünf, wodurch man zum Quinqueprimat gelangte.

Dem Bestreben, die Zahl des höchsten Ratskollegiums zu vermindern. ist früher das entgegengesetzte vorausgegangen und hat sich, wenn auch nicht im ganzen Reiche, so doch in einzelnen Städten durchgesetzt. In Akalissos begegnet uns ein Mann, der εἰχοσάπρωτος ist und sich in seiner Inschrift rühmt, dass seine Vorfahren δεκάπρωτοι gewesen seien.<sup>1</sup>) In dieser Stadt hatte das Kollegium also ursprünglich zehn Männer gezählt, war aber dann auf zwanzig vermehrt worden, und in derselbe Weise ist die Eikosaprotie wohl überall entstanden, wo sie uns entgegentritt (S. 2 Ann. 3). In die Zeit eines solchen Überganges führt uns wahrscheinlich der Volksbeschlusse von Iasos, wenn ich eine schwierige Stelle desselben richtig verstehe (S. 7 Ann. 6). Es heisst dort nämlich, der Verwalter eines Kapitals, das der Stadt geschenkt worden ist, solle bestellt werden έχ των δεχαποώτων ή είχοσαποώτων ή των τούτοις όμοίων. Dekaproten und Eikosaproten können in derselben Stadt wohl nacheinander bestanden haben, aber nicht nebeneinander, weil ihre Obliegenheiten genau die gleichen sind, also die einen durch die andern überflüssig gemacht wurden. Wenn das Psephisma die Wahl lässt zwischen beiden Körperschaften und einer möglichen dritten, die ihnen analog ist, so scheint mir dies die folgende Annahme nötig zu machen. An der Spitze des Rates von Iasos standen Dekaproten, doch hatte er den Übergang zur Eikosaprotie beschlossen. Dies war eine Verfassungsänderung, die der Genehmigung des Kaisers bedurfte;2) aber bis diese eingeholt wurde und von Rom in Kleinasien anlangte, mussten natürlich Monate vergehen. An höchster Stelle konnte die Vermehrung der 10 auf 20 gebilligt oder abgeschlagen werden, oder man konnte auch eine Vermittelung zwischen den beiden Ziffern versuchen. indem man Elfmänner oder Fünfzehnmänner, wie sie ja gleichfalls vorkommen, in Iasos einführte. War die Entscheidung noch ungewiss, als unser Volksbeschluss gefasst wurde, so blieb nichts anderes übrig, als die Möglichkeit von Dekaproten oder Eikosaproten oder einem Kollegium von unbestimmter Zahl, aber gleichem Charakter einstweilen offen zu lassen, wie dies in der angeführten Stelle geschieht. In einer Zeit, in

<sup>1)</sup> Journal of Hellenie studies XV S. 118.

J. Levy, Études sur la vie municipale de l'Asie mineure. Revue des études grecques VIII S. 216. 241.

der es entweder gesetzlich vorgeschrieben oder üblich war, dass man dem Kollegium bis zn seinem Lebensende oder doch eine lange Reihe von Jahren treublieb, musste eine solche Vermehrung desselben den Decurionen erwünscht sein. Denn einerseits wurden mehr von ihnen der hohen Ehre des Decemprimates teilhaft, andererseits verminderte sich die Last desselben, indem sie über eine grössere Zahl verteilt wurde. Als dagegen die Meisten sich ihren Pflichten entzogen, sobald die unvermeidlichen fünf Jahre abgelanfen waren, wurde es schwierig, die nötige Zahl von geeigneten Personen für ein so grosses Kollegium zn finden. Hatte man sie vorher zu erhöhen gesucht, so strebte man jetzt nach ihrer Herabsetzung; die Zwanzigmänner verschwanden, und die Zehnmänner wurden zu Fünfmännern.

In der canusinischen Ratsliste sind von den Decemprimi mehrere equites Romani, und noch unter Constantin dem Grossen begegnen uns zwei sicilianische Dekaproten, die den Titel der höchsten Ritterämter vir perfectissimus (διασημότατος) führen.1) Wenig später aber in dem Verzeichnis von Thamugadi stehen die zehn ersten Namen unter der Überschrift: VV. CC. d. h. viri clarissimi, und dass dieser Titel, der sonst bekanntlich den Reichssenatoren zukommt, zur officiellen Bezeichnung der Decemprimi geworden ist, beweist auch eine Inschrift aus der Zeit des grossen Theodosius, nach der per clarissimos Alexandrinae civitatis die Errichtung einer Statue besorgt wird.2) Auch dass Theodoret in seinen Briefen (15. 33) den primus curiae mit ή μεγαλοποέπειά σου anredet. gehört in diesen Zusammenhang. Anfangs hatte nicht nur der senatorische Rang, sondern schon der ritterliche Perfectissimat von allen Pflichten des Ordo befreit; doch Constantius und Constans verfügten, dass die Decurionen, denen solche Würden durch kaiserliche Gnade zu teil geworden waren, sie zwar behalten, aber auf jenes Privileg, das die städtische Verwaltung gefährdete, verzichten sollten.3) Dadurch schieden sich die Clarissimi von den Senatoren, mit denen sie wohl noch Rang und Titel, aber nicht mehr die Standesrechte teilten, und etwa seit der Mitte des 4. Jahrhunderts wurde jeder, der in die zehn ersten Ratsstellen einrückte, regelmässig vir clarissimus, so dass diese Bezeichnung nach dem Zeugnis der Inschriften von Thamugadi und Alexandria zum unterscheidenden Merkmal des Decemprimus gegenüber den andern Decurionen wurde.4)

<sup>1)</sup> Kaibel, Inscriptiones Graceae Siciliae et Italiae S. 697, 1078a.

<sup>2.</sup> Dessau, Inscriptiones latinae selectae 1273 = CIL. III 6587.

<sup>3)</sup> Cod. Theod. XII 1, 41, 42.

<sup>4)</sup> Dem seheint ein Gesetz vom J. 412 (Cod. Theod. XVI 5, 52) zu widersprechen, das die Strafen für donatistische Ketzerei in folgender Weise nach Rang und Würde abstuft;

Illustres auri pondo L Spectabiles , , XL

Wahrscheinlich trat dies um dieselbe Zeit ein, wo den Principalen, nachdem sie alle Pflichten des Ordo erfüllt hatten, der Titel ex comitions bewilligt wurde, was zuerst im Jahre 351 nachweisbar ist.) Anfangs erhalten sie nur die Comitiva tertii ordinis; aber seit 436 wird der primus curiue wenigstens in den grossen Städten Comes primi ordinis, und das nicht erst bei seinem Rücktritt, sondern sehon während seiner Amtsführung.<sup>2</sup>) So sucht man durch die steigende Würde des Decemprimats dafür Ersatz zu schaffen, dass er seinen Inhabern immer mehr zur Last wird.

Wir haben bisher über die Einführung des Decemprimats, seine Verbreitung über die Provinzen, seine Zeitdaner, die Art seiner Besetzung, die wechsehiden Zahlen des Kollegiums und den Rang seiner Mitglieder gesprochen; doch das Wichtigste bleibt uns noch übrig, nämlich die Bestimmung seiner Obliegenheiten. Bisher fand man das Wesen des Amtes, wenigstens im griechischen Osten, ausschliesslich in der Stenererhebung; doch wie wir sehen werden, ist diese ihm erst sehr spät übertragen und tritt zu allen Zeiten seinen anderen Pflichten gegenüber weit in den Hintergrund zurück.

Den Decemprimi wird ganz allgemein die ordinis sui administratio zugeschrieben; es heisst von ihnen, dass sie gubernacula urbium administrant.<sup>3</sup>) Wir finden sie daher oft mit den höchsten Magistraten ihrer Stadt zusammenwirkend, anfangs mit den gewählten Jahresbeamten.<sup>4</sup>)

> Scnatores auri pondo XXX Clarissimi " " XX

Saccrdotales auri pondo XXX
Principales , , XX
Decuriones , , Y
Negotiatores , , V
Plebci , V

Circumcelliones argenti pondo X

Hier sind die Clarissimi von den Principales gesondert; doeh erklärt sieh dies daraus, dass die Aufzählung, wie wir es durch den Trennungsstrieh angedeutet haben, in zwei Absehnitte zerfällt, von denen der erste die Reichswürden, der zweite die municipalen Stellungen umfasst. Die Principales gehörten in die zweite Gruppe; da es aber zahlreiche Clarissini gab, die nicht zugleich Principales waren, konnten diese auch in der ersten nicht übergangen werden. Übrigens deutet anch die gleiche Strafsumme darauf hin, dass beide derselben Rangstuffe angehörten.

- Brambaco 549: decurioni coloniae Agrippinensis, aedilicio, duumvirali, curatoricio, sacerdotali, e.c comitibus. Spätere Zeugnisse Cod. Theod. XII 1, 75, 109, 127, 150.
- 2) Cod. Theod. XII 1, 189. Theodor, epist. 33: χόμης καὶ πρωτεύων. Auch bei Apoll. Sidon. epist. VII 2, 5 wird der comes civilatis, der neben den simmatles, d. h. den Decemprimi, genannt wird, in dem gleichen Sinne aufzufassen sein, was ich in dem Artikel Comites bei Paulx-Wissowa IV S. 641 noch nicht beachtet habe.
  - 3) Cod. Theod. XII 1, 171.
- Liv, XXIX 15, 5. Cie, ad Att. X 13, 1; Verr. II 67, 162. Joseph. ant. Jud. XX 194, vita 69, 296. Dessau 139, 14. CIL. XII 3179.

seit Valentinian I. mit dem ernannten Defensor.") Das Verhältnis wird man sich derart zu denken haben, dass diese die eigentlich Handelnden sind, die Decemprimi ihnen als Consilium dienen, nach dessen Mehrheitsbeschluss sich ihr Verfahren zu richten hat. So bilden sie eine Art Aufsichtsbehörde über die städtischen Beamten und werden für deren Geschäftsführung mitverantwortlich. Daher werden in den Gesetzen der Spätzeit, wenn der Defensor sich eines Vergehens schuldig macht, nicht nur er selbst, sondern zugleich auch die Principales dafür mit einer Strafe bedroht.

Dass sie ihre Gemeinde teils allein, teils wieder gemeinsam mit den Magistraten nach aussen zu vertreten haben, ist schon in anderem Zusammenhange dargelegt (S. 11). In diesen Kreis gehört es auch, wenn ihnen zur Pflicht gemacht wird, die Interessen ihrer Stadt den Statthaltern gegenüber "mit freiem Worte zu verteidigen". Damit sie nicht durch gar zu berechtigte Furcht vor römischer Beamtenwillkür daran verhindert würden, hat die kaiserliche Gesetzgebung sie bald gegen alle Körperstrafen,") bald wenigstens gegen die schmerzhafteste, das Gepeitschtwerden mit bleibeschwerten Geisseln, in Schutz genommen, als schon die übrigen Decurionen ihnen unterworfen waren.") Allerdings ist dieses Privileg, soweit die Steuererhebung in Betracht kam, nicht nur von einzelnen Statthaltern verletzt, sondern zeitweilig selbst durch Gesetz aufgehoben worden;") denn in Geldfragen verstand man in den schweren Nöten iener Zeit keinen Spass.

Bei den Beratungen des Ordo wurden die Decemprimi immer an erster Stelle um ihre Meinung gefragt (S. 8); sie stellten daher meist die Anträge, die den späteren Verhandlungen zur Grundlage dienten, und gaben so der ganzen Debatte ihre Richtung. Man darf danach wohl vernuten, dass, wenn ein wichtiger Gegenstand der Gesamtheit des Ordo vorgelegt werden sollte, sie unter sich zusammentraten und ihn nach Art einer Kommission vorberieten. Dass dies überall üblich war.

<sup>1)</sup> Cod. Theod. III 30, 6; VIII 5, 59; XIII 11, 10; XVI 5, 40 § 8; 45; 6, 4 § 4; 10, 13,

<sup>2)</sup> Cod. Theod. XII 1, 190: quinque primates ordinis Alexandrini a corporalibus insures esse censemus, ut voce libera commoditates patriae defendant, cum possint, si quid egerint criminose, pecuniariis coerceri dispendiis. Vgl. XII 1, 39, 47, 61, 126, 127, 128.

<sup>3)</sup> Cod. Theod. IX 35, 2: plumbatarum vero ictus, quos in ingenuis corporibus non probamus, non ab omni ordine summovemus, sed decemprimos tantum ordinis curiales ab immanitate huiusmodi verberum segregamus, ita ut in ceteris animadversionis istius hubeatur moderatio commonentes. Vgl. XII 1, 85.

<sup>4)</sup> Cod. Theod. XII 1, 117 vom J. 387; quilibet principalium vel decurionum vel decoctor pecuniae publicae vel fraudulentus in adseriptionibus illicitis vel immoderatus in exactione fuerit inventus, inxta pristinam consuctudinem non solum a vobis, quibus propter loci dignitatem rerum summa commissa est (d. h. von den Praefecti Praetorio), verum et a indicibus ordinariis plumbatarum ictibus subiciatur.

darf man um so eher schliessen, weil es auf der Insel Amorgos zur gesetzlichen Vorschrift erhoben ist. Denn hier beginnen alle erhaltenen Ehrendekrete der Kaiserzeit mit folgendem Praeskript: Μειλησίων τῶν Άμοργον Αἰγιάλην κατοικοίντων ἔδοξεν ἄρχουσι, βουλῆ, δίμιφ, γνώμη στρατηγῶν καὶ δεκαπρώτων ἐχόττων δὲ καὶ τὴν πρυτανικὴν ἔξουσίαν.<sup>1</sup>)

Wenn sie auch bei allen wichtigeren Amtshandlungen der Magistrate beteiligt sind, so tritt doch ihre polizeiliche Thätigkeit vor den andern hervor. Sie wirken bei der Normierung der Kornpreise mit,") haben den Missbrauch der kaiserlichen Post" und das Verstecken von Deserteuren 1 zu verhindern oder zur Bestrafung anzuzeigen; sie treten dem Gottesdienste der Ketzer 1 nnd den heidnischen Opfern entgegen, müssen aber auch Jnden und Heiden gegen die Ausbrüche christlicher Volkswut schützen. Daher werden sie auch als Zeugen vorgeladen, wenn eine Anklage wegen Ruhestörungen, die in ihrer Stadt vorgekommen sein sollen, zur Verhandlung steht.

Von nicht geringerer Bedeutung ist die Thatsache, dass die abtretenden Municipalbeamten vor den Decemprimi Rechenschaft ablegen mussten. Dies ist uns für die ältere Zeit nur aus Thyatira beglanbigt, darf aber wohl verallgemeinert werden, umsomehr als die Quinqueprimi in der Zeit Justinians die gleiche Funktion im ganzen Reiche ausübten.<sup>9</sup>) Eine Inschrift, die in jener kleinasiatischen Stadt gefunden ist, rühmt den Gefeierten als δεκαπροτεύσαντα έτη, δέκα καὶ ἐπιδόσει καὶ κυριακαῖς ὑπερεσίαις χρησιμεύσαντα τὴν πατρίδα καὶ ἀποδοχὰα τῶν ἀρχείων.<sup>10</sup>) Auch auf diesem Stein sind die verschiedenen Amter asyndetisch nebeneinandergestellt; mithin darf, was durch καὶ verbunden ist, als zusammengehörig gelten. Dazu passt es, dass die ἐπίδοσες und die κυριακαὶ ὑπηρεσίαι, wie wir unten noch sehen werden, in das Gebiet der Steuererhebung gehören, das man bis jetzt der Dekaprotie widerspruchslos zugewiesen hat. Folglich müssen wir auch die zuletzt erwähnte Funktion mit ihr in Verbindung bringen, und diese bestand, wie Böcku mit Recht

I) C1G, I1 2264, 2264 b. Athen. Mitteil. I S, 347, X S. II9. Bullet. hell. XV S, 573. 'Aθήναιστ II S, 408.

<sup>2)</sup> Amm. XIV 7, 1, 2.

<sup>3)</sup> Cod, Theod. VIII 5, 59.

<sup>4)</sup> Cod. Theod. VII 18, 13.

<sup>5)</sup> Cod. Theod. XVI 5, 12; 40 § 8; 45; 6, 4 § 4.

<sup>6)</sup> Cod. Theod. XVI 10, 13.

<sup>7)</sup> Cod. Theod. XVI 10, 24 § 1.

<sup>8)</sup> Symmach. rel. 49, 3.

<sup>9</sup> Nov. Just. 128, 16: έκάστου δὲ ἐνιαντοῦ πληφουμένου τὸν ὁσιώτατον ἐπίσχοπον μετὰ πέντε πρωτενόντων τῆς πόλεως τοὺς λογισμοὺς ἀπαιτεῖν τοὺς πας' αὐτῶν προβληθέντας.

<sup>10)</sup> CIG. II 3490. Wir haben die grammatischen und orthographischen Fehler nicht korrigiert, weil sie für die Zeitbestimmung der Iusehrift die einzige Handhabe zu bieten seheinen.

annimmt, in der Übernahme der Archive von den abtretenden Beamten und ihrer Prüfung, ob sie vollständig und unverfälscht seien. Wahrscheinlich musste jedesmal einer aus dem Kollegium die Durchsicht der Urkunden übernehmen, und weil der Held unserer Inschrift sich dauernd dieser zeitraubenden und langweiligen Arbeit unterzogen hatte, wurde ihm dies als besonderes Verdienst angerechnet, das auch auf seinem Denkstein verewigt zu werden verdiente. Vielleicht noch lehrreicher ist folgende Inschrift, die gleichfalls aus Thyatira stammt und in dieser Weise zu ergänzen sein dürfte:

[Αὐρή]λ(ιον) Αβάσκαντ[ον, δεκα-]  $[\pi o \omega] \tau \epsilon i \sigma \alpha \nu \tau \alpha \ \epsilon \tau [\eta] \ i'$ ,  $[zo] \alpha$ τήσαντα ξαβόλου της κρ[α-] τίστης βουλής, έλεωνήσα[1-] τα, στρατηγήσαντα ένδόξ ως] καὶ πολυδαπάνως, άποδογέα γενόμενον των δημοσίων γραμμάτων, σειτωνήσ[αν-] τα εν καιρώ δυσκόλω, άποδέχτην γενόμενον των πολειτικών γρημάτων, άγορανομήσαντα φιλοτίμως χαὶ εἰς τὸν ἐπευωνισμόν τοι έλαίου πολλά άναλώσαντα και τὰ λοιπά τῆς ἀργης αναλώματα ενδόξως και ποοθύμως οίκοθεν άν[α-] λώσαντα.

Hier erscheint der ἀποδοχείς τῶν δημοσίων γοαμμάτων, der zweifellos mit dem ἀποδοχείς τῶν ἀρχείων der vorigen Inschrift identisch ist, von der Dekaprotie getrennt; doch ist daraus noch nicht zu schliessen, dass es gesonderte Ämter waren. Denn auch eine audere Funktion, die dem Charakter der Dekaprotie vollkommen entspricht, steht gleichfalls für sich. Wir werden sogleich darlegen, dass die finanzielle Kontrolle der Beamten zu ihren Hauptaufgaben gehörte; und unser Abaskantos war ἀποδέχτης τῶν πολυτιχῶν χοιμάτων, d. h. er hatte die Rechnungen der abtretenden Beamten zu prüfen und die Kassenbestände von ihnen

 $ABA\Sigma KANi$   $E T \Sigma ANTAE TEIIIZ$ 

Also geändert habe ieh nur ETE in ETH; im Übrigen entspricht die Ergänzung genan den überlieferten Buchstabenresten. Übrigens macht mich Köhte darauf aufmerksam, dass auch řtei für řti, gestanden haben könne, weil infolge des Jotacismus beides gleich ausgesprochen wurde. Vgl. S. 5 Ann. 3.

<sup>1)</sup> Bulletin de correspondance hellénique XI S. 473. In den ersten zwei Zeilen hat Radet gelesen:

entgegenzunehmen. Dass die Inschrift nicht nur Ämter aufzählt, sondern auch Leistungen des Mannes, die nicht in einem Amtstitel ihren Ausdruck fanden, zeigt namentlich das zρατήσαντα εμβόλου της zρατίστης βουλής, "er beherrschte die Tribüne des Rates", d. h. er war der einflussreichste Redner. So werden auch die beiden erstgenannten Titel nicht wirkliche Titel sein, sondern nur Bezeichnungen von Thätigkeiten unseres Thyatireners, die er sehr wohl als Dekaprote ausgeübt haben kann. Die Inschrift ist nämlich so geordnet, dass die dauernden Eigenschaften voranstehen, d. h. die zehnjährige Dekaprotie und der beherrschende Einfluss im Rate. Dann folgen die Jahresämter und die anderen schnell vorübergehenden Thätigkeiten wahrscheinlich in chronologischer Reihenfolge. So konnte es kommen, dass wirkliche Magistraturen sich zwischen die einzelnen Funktionen der Dekaprotie einschieben; denn während ihrer zehnjährigen Dauer konnte Abaskantos natürlich auch verschiedene Jahresämter bekleiden, da sie mit jedem derselben vereinbar war.1) Für uns ist der Stein namentlich deswegen von Interesse, weil er uns zeigt, dass jene Kontrolle nicht nur von dem Kollegium als Ganzes, sondern teilweise auch durch einzelne Mitglieder desselben ausgeübt wurde; der eine prüfte die Urkunden, der andere den Bestand der Kassen. Damit konnten sie abwechseln, wie Abaskantos es gethan hat; doch konnte auch ein Mann sich dauernd ein bestimmtes Gebiet erwählen, wie jener erste Thyatirener die Durchsicht der Archive. Wahrscheinlich blieb dies der Vereinbarung innerhalb des Kollegiums vorbehalten.

Seine allerwichtigste Thätigkeit aber besteht in der Beaufsichtigung des Gemeindevermögens und seiner Verwendung. Dass das censorische Amt immer aufs Engste mit dem Decemprimat verbunden blieb, erst indem es ihm unmittelbar voranging, dann indem es mit ihm zusammenfiel, haben wir oben (S. 10, 12) schon besprochen. So besassen die Zehnmänner den genauesten Überblick über die finanzielle Leistungsfähigkeit ihrer Stadt, und anch nachdem der Census durch Diocletian auf Reichsbeamte übertragen war, führten sie die Liste der Decurionen weiter, deren Eigentum den Zwecken ihrer Gemeinde dienstbar war. Damit ihr Vermögensstand sich möglichst wenig verändere und zugleich den Principalen die volle Kenntnis desselben erhalten bleibe, ging man im fünften Jahrhundert so weit, dass man keinem Mitglied des Ordo erlanbte, ein Grundstück oder einen Sklaven zu verkauten, ohne dass er dazu die schriftliche Erlaubnis der Quinqueprimi besass.<sup>2</sup>) In früherer Zeit schreckte man mit Recht vor einer so lästigen Anfsicht über den

<sup>1)</sup> Athen Mitteil, VI S. 167: στρατηγοῦντος τοῦ δεκαπρώτου A. Noovlov Aυσανίου. Ägyptische Urkınden des Berliner Museums II 552: ἀγορανόμος δεκάπρωτος. 556: εὐθηνιάρχης δεκάπρωτος. 579: γνωνασιάρχαι καὶ κοσμητής δεκάπρωτοι. Wilderen, Griechische Ostraka I S. 626: κοσμητής βονλεντής δεκάπρωτος.

<sup>2,</sup> Nov. Valent. 31, 6. Nov. Maior. 7, 9.

Einzelnen zurück; die Kontrolle der Decemprimi beschränkt sich auf den Besitz der Gesamtheit, hier aber tritt sie immer wieder bedeutsam hervor.

Eine Frau stiftet in ihrer Vaterstadt einen Agon, behält aber das Kapital, das für diesen Zweck bestimmt ist, in ihrer Hand und verpflichtet sich nur, an gewissen Terminen die Zinsen zu zahlen; dafür muss sie den Dekaproten Sicherheit stellen.1) Ein anderes Mal wird eine Schenkung bar ausgezahlt und soll dazu verwendet werden, den Ölbedarf eines Gymnasiums für je einen Monat jedes Jahres zu decken. Die Verwaltung geschieht in der Weise, dass einer der Dekaproten das Geld fünf Jahre lang gegen einen vorgeschriebenen Zinsfuss ausleiht, die monatlichen Zinsen eintreibt und bei sich aufbewahrt, um dann am ersten Tage jedes Jahres den Ertrag des vorhergehenden an die Kassen des Gymnasiums abzuführen. 1st der fünfjährige Zeitraum abgelaufen, so tritt wahrscheinlich ein anderes Mitglied des Kollegiums an die Stelle des ersten (S. 7 Anm. 6). Auch in diesen Fällen sind also die Dekaproten bald als einzelne, bald als Gesamtheit thätig. Das eine Mal leihen sie selbst die Gelder der Stadt aus, das andere Mal, wo dies nicht nötig ist, empfangen und prüfen sie die Sicherheit für das Einlanfen der Zinsen.

Von einer anderen Seite zeigt sich uns das finanzielle Aufsichtsrecht der Dekaproten in dem Berichte des Josephus über den jüdischen Aufstand. Der Geschichtschreiber fürchtete, dass in Tiberias der kaiserliche Besitz von dem erregten Volke geplündert werden könne, und übergab daher eine Anzahl kostbarer Gegenstände, darunter auch eine beträchtliche Menge ungemünzten Silbers, einem städtischen Beamten und den Dekaproten.<sup>2</sup>) Offenbar haben sie die Antgabe, darüber zu wachen, dass das Depositum nicht von jenem vernntreut werde. Und als im vierten Jahrhundert die wilden Stämme der Sahara in Mauretanien einen Raubzug machen unb dabei auch ein fisci depositum wegschleppen, wird von den Decemprimi der Stadt, in der es aufbewahrt war, die Rückerstattung gefordert.<sup>5</sup>)

Als die Stadt Pisa den verstorbenen Enkeln des Augustus ein Heiligtum errichten will, da werden die Decemprimi gemeinsam mit dem einen Duumvirn angewiesen, die Auswahl und den Ankauf des erforderlichen Grundstücks zu bewirken.<sup>4</sup>) In Nemausus beschliessen die Decurionen,

Dig. L 12, 10: καθιερῶ ἀγῶνα τετραετηρικὸν ἀπὸ μυριάδων τριῶν τὸ τοῦ κεραλαίου αὐτὴ κατέχουσα ἀργύριον καὶ ἀσφαλιζομένη παρὰ τοῖς δεκαπρώτοις ἀξιοχρέως ἐπὶ τῷ τελεῖν με τὸν ἐξ ἔθους τριῶν μυριάδων τόκον.

<sup>2)</sup> Joseph, vita 69, 296.

Symmach. epist. I 64: evenit ea tempestate, ut etiam fisci depositum belli iure raperetur. quod a summatibus civitatis, quos reliquos fuga fecerat, ius aerarii reposeebat.

<sup>4)</sup> Dessau 139: data cura C. Canio Saturnino duumviro et decemprimis eligendi aspiciendique, uter corum locus magis idoneus videatur, emendique publica pecunia a privatis eius loci, quem magis probaverint. In diesem Zusammenhange mnss auch an-

einem Veteranen des Tiberius einen Bauplatz innerhalb ihrer Stadt zu schenken, und diesen weist ihm einer der Quattuorviri zusammen mit dem höchsten Ratskollegium zu.¹) Und als im Jahre 399 eingewanderte Barbarenhorden im weströmischen Reiche angesiedelt werden, da macht man die Defensoren und die Decemprimi der Städte, in deren Gebiet jene ihre Wohnsitze empfangen haben, für die Missbräuche verantwortlich, die bei der Landverteilung vorgekommen sind.²) Also vom ersten Anfang der Kaiserzeit bis fast zum Untergange des Reiches besitzen wir Zeugnisse dafür, dass die Decemprimi es waren, welche über den Grundbesitz der Städte zu verfügen hatten.²)

Schon hieraus wird man schliessen dürfen, dass sie auch bei der Verpachtung desselben ein Wort mitzureden hatten, selbst wenn sich dies nicht urkundlich belegen liesse. Doch hat sich im Gebiete von Arsinoë die Verfügung eines Strategen vom Jahre 247 n. Chr. gefunden, in welcher die Dekaproten in den engsten Beziehungen zu den Pächtern des städtischen Ackerlandes erscheinen. Der Beamte befiehlt darin den Colonen, deren Liste ihm von den Dekaproten eingereicht ist, die Bebauung des von ihnen gepachteten Bodens "ohne jeden Vorwand" fortzusetzen, damit man die Schuld an den Fiskus ungehindert abtragen könne.4) Wahrscheinlich stand am Schlusse, der nicht mehr erhalten ist, noch eine Strafandrohung. Der Thatbestand, den die Urkunde voraussetzt, scheint folgender zu sein: die Stadt hatte eine Forderung des Fiskus zu befriedigen und wollte zu diesem Zwecke von ihren Colonen eine höhere Pachtsumme eintreiben, als kontraktlich ausgemacht war. Dies bietet ihnen den sehr berechtigten "Vorwand", ihr Vertragsverhältnis für aufgelöst zu erklären und die weitere Bewirtschaftung des Bodens abzulehnen. Was aber für uns namentlich in Betracht kommt, ist der Umstand, dass sie ihre Streikdrohung an die Dekaproten richten; denn diese sind es ja, welche dem

geführt werden, dass sie mitunter bei der Errichtung von Statuen thätig siud (Dessau 1273. Kaibel S. 697, 1078a'; doch kommt dies selten und nur im vierten Jahrhundert vor.

CIL. XII 3179: decreto decurionum accepit — aream inter duas turres per P. Pusonium Perceprinum quattuorvirum et undecimviros adsignatam.

Cod. Theod. XIII 11, 10: colludio principalium vel defensorum vel subrepticiis rescriptis maiorem, quam ratio poscebat, terrarum modum sunt consecuti.

<sup>3)</sup> CIG. III 3945 nennt einen Mann δεκάπ[φοτον καὶ] ἐπιμελητὴν χώ[φας καὶ τῶν] δ[η,]μοσίον τῆς πόλεως. Doch ist es in diesem Falle nicht ganz sicher, ob diese Obliegenheiten zusammengehören, da auch andere Ämter, die nichts mit der Dekaprotie zu thun haben, mit καὶ angereiht sind.

<sup>4)</sup> Ägyptische Urkunden I 7: παραγγέλλεται πὰσι τοῖς ἐνσαφῶς ἐπιδοθεῖσί μοι ὑπὸ τῶν δεκαπρόπων οὖσι γεωργοῖς πεδίου καλουμένου Φρῶν μεικροῦ, ἀπροφασίστως ἔχεσθαι τῆς γεωργίας ὑπὲς τοῦ τὰ ὁφειλόμενα τῷ ἱερωτάτφ ταμείφ ἀνενποδίστως.... Damit bricht der zusammenhängende Text ab. Am Schlusse folgt noch die Datierung und das Verzeichnis der Colonen nebst den Zahlen von Aruren Landes, die sie zu bebauen haben.

Strategen davon Kunde geben. Man kann daraus folgern, dass entweder das Kollegium selbst die Verpachtung der Grundstücke geleitet oder, was ich für wahrscheinlich halte, den Strategen dabei assistiert hatte. Als die Colonen von Arsinoë ihren Streik begaunen, waren natürlich die Jahresbeamten, mit denen sie abgeschlossen hatten, längst zurückgetreten; sie hielten sich daher an die Dekaproten, die dauernd in ihrer Stellung blieben und für die Erfüllung des Vertrages gleichfalls verantwortlich waren.

Dass diese sich auch bei der Verpachtung der vectigalia und ultrotribata in derselben Weise beteiligten, halte ich für mehr als wahrscheinlich; doch ist mir kein Zeugnis dafür bekannt. Wir verlassen daher diesen Gegenstand und wenden uns zum Schlusse der Steuererhebung zu, die man bis jetzt für die hauptsächlichste, wenn nicht gar für die einzige Pflicht der Dekaproten gehalten hat.

Die Unterschiede der Zeiten brauchten wir bisher nur in Einzelheiten hervorzuheben; im Grossen und Ganzen boten die Quellen des vierten und fünften Jahrhunderts verglichen mit denen der früheren Epochen ein so übereinstimmendes Bild, dass sich die einen unbedenklich zur Ergänzung der andern benutzen liessen. Aber kaum auf einem anderen Gebiete haben die Neuerungen Diocletians und Constantins so tief und rücksichtslos eingegriffen, wie auf dem des Steuerwesens; hier wird es daher geboten sein, die Zeugnisse, welche vor und nach dem Jahre 284 liegen, scharf von einander zu sondern.

Die Anforderungen, welche die Steuerpflicht der Gemeinden an ihre örtlichen Behörden stellen musste, beziehen sich auf zwei ganz verschiedene Thätigkeiten: die Repartierung des Steuerbetrages auf die einzelnen Pflichtigen und die eigentliche Steuererhebung. Dass die erstere den Decemprimi zukam, ist aus nachdiocletianischer Zeit sicher überliefert; hieran knüpften die Bedrückungen au, die man ihnen vielfach nachsagte. Da eine zu hohe Veranlagung geradezu den Ruin des Betroffenen herbeiführen konnte, vermochten die Principales die andern Decurionen zu zwingen, dass sie ihnen Grundstücke oder Sklaven unter dem Werte verkauften, und endlich musste man so weit gehen, ihnen

<sup>1)</sup> Symmach, epist, 1X 10, 2: principalibus et tabulariis liberum est, alios a dispendio vindicare, aliis indebitum munus imponere. Die Tabularii waren stüdtische Subalternbeamte, die unter Aufsicht der Principales die Rechnungen und Verzeichnisse zu führen batten. Cod. Theod. VIII 15, 5 § 1: principales, a quibus distributionum omnium forma procedit. Vgl. X 4, 2. XII 1, 117.

<sup>2)</sup> Cod. Theod. XII 1, 173. Salvian de gubern dei III 50. V 18. Nov. Maior. 7, 8. 3) Theodosius der Grosse verfügt, dass kein Decurione ein Grundstück oder einen Sklaven verkaufen dürfe, ohne vorher dem Statthalter der Provinz die Gründe datzulegen und durch Dekret seine Erlaubnis zu erhalten. Als Motivierung fügt er hinzu: ila enim fiet, ut nec immoderatus venditor nec emptor inveniatur iniustus; denique nihil erit postmodum, quo venditor vel eireumventum se insidiis vel oppressum potentia compa-

innerhalb ihres Stadtgebietes den Abschluss lukrativer Verträge während ihrer Amtszeit gesetzlich zu verbieten.¹) Dass jenes wichtige Geschäft den Decemprimi auch in den ersten drei Jahrhunderten der Kaiserzeit oblag, ist zwar, soviel mir bekannt ist, durch kein Zeugnis beglaubigt, aber doch in hohem Grade wahrscheinlich. Denn die Verteilung der Steuerpflicht musste naturgemäss an die Censuslisten anknüpfen; wem kommte sie also passender übertragen werden als denjenigen, welche diese entweder als Quinquennalen geführt hatten oder als  $\pi o\lambda aroy \phi \acute{a} \phi oi$  noch führten?

Für die Steuererhebung steht die klassische Stelle, auf die man sich immer zu berufen pflegt, in einem Fragmente des Arcadius Charisins,2) der unter Constantin dem Grossen lebte. Regelmässig aber beachtet man hier nur den einen Satz, in dem das Wort decaprotia vorkommt, und missversteht seinen Sinn, weil man ihn aus dem Zusammenhange reisst. Um diesen Fehler zu vermeiden, führen wir alle Stellen des Fragmentes an, die von den Pflichten der Steuererhebung reden: qui annonam suscipit vel exigit vel erogat, et exactores pecuniae pro capitibus personalis muneris sollicitudinem sustinent, sed et curatores, qui ad colligendos civitatium publicos reditus eliqi solent, personali munere subiugantur. — mixta munera decaprotiae et icosaprotiae, ut Herennius Modestinus et notando et disputando bene et optima ratione decrevit: nam decaproti et icosaproti tributa exigentes et corporale ministerium gerunt et pro nominibus3) defunctorum fiscalia detrimenta resarciunt, ut merito inter mixta hoc munus numerari debeat, sed ca, quae supra personalia esse diximus, si hi, qui funguntur, ex lege civitatis suae vel more etiam de propriis facultatibus impensas faciant vel annonam exigentes desertorum praediorum damna sustincant, mixtorum definitione continebuntur. Der Jurist unterscheidet hier drei Arten von Steuererhebern, die Decemprimi, die Curatores und eine dritte Gruppe, die er nicht benennt, weil sie keinen gemeinsamen Namen hatte. Denn derjenige, qui annonam suscipit heisst susceptor, qui exigit heisst exactor, qui erogat heisst praepositus horreorum. Obgleich man nämlich exiqere auch ganz allgemein für jede Art der Steuereintreibung braucht, ist doch zwischen susceptor und exactor ein grosser Unterschied, wie sich schon darin ausprägt, dass beide in den Gesetzsammlungen unter verschiedenen Titeln behandelt

ratoris queri debeat. Später taucht bei der Interpretation dieses Gesetzes der Zweifel auf, utrum soli principales sine deereti interpositione collegarum possessiones emere vetentur an omnibus comparandorum huiusce fundorum eopia sine praedicta observatione negata sit. Cod. Theod. XII 3, 1. 2. Daraus ergiebt sich deutlich, dass man nach der Lage der Sache bei dem emptor iniustus und dem opprimi potentia comparatoris in erster Linie an die wohlbekannten Missbräuche der Decemprimi denken musste.

<sup>1)</sup> Cod. Theod. VIII 15, 5. Dies ist erst durch Valentinian III. wieder aufgehoben worden. Nov. Val. 31.

<sup>2)</sup> Dig. L 4, 18 § 8, 9, 26, 27,

<sup>3)</sup> In der Florentiner Handschrift steht omnibus.

sind,1) die nicht einmal in denselben Büchern stehen. Der susceptor empfängt die ordnungsmässig einlaufenden Steuern, der exactor treibt die Steuerschulden ein.2) Daher ist auch bei der pecunia pro capitibus nur von exactores die Rede. Denn capita bedeutet in diesem Falle nicht menschliche Häupter, sondern die Werteinheiten, deren jede ein gleiches Mass der Annona zu tragen hatte.2) War man diese aber längere Zeit hindurch schuldig geblieben, so durfte man sie nicht mehr in Naturalien entrichten, sondern hatte ihren Wert nach einer Schätzung, welche der Kaiser oder der Praefect generell bestimmte, in Geld zu bezahlen.4) Der exactor annonae und der exactor pecuniae pro capitibus unterscheiden sich also nur dadurch, dass jener die jüngeren, dieser die älteren Schulden beitreibt; mit der Annona haben sie beide zu thun. Wir wollen daher diese ganze Gruppe unter dem Namen der Annonarii zusammenfassen.

Die Munera, von denen Charisius hier handelt, teilt er ein in munera patrimonii, die nur an den Geldbeutel Anforderungen stellen, munera personalia, die nur Arbeit beanspruchen, und munera mixta, in denen beides sich vereinigt. Die Leistungen der Decemprimi gehören immer zur dritten Klasse, die der beiden andern Gruppen können rein persönliche sein. Nur wenn die Curatoren, welche das municipale Einkommen verwalten, durch das Recht oder die Sitte ihrer Stadt zu gewissen Aufwendungen gezwungen sind, wird ihr Munus zu einem gemischten. Bei den Aunonarii tritt dies ein, wenn ein Teil der Äcker, welche ihnen untergeben sind, wüst liegen bleibt und daher keine Annona mehr zahlen kann; denn in diesem Falle müssen sie den Ausfall ersetzen. Gewöhnlich nimmt man an, die Steuererhebung sei immer eine pekuniäre Last gewesen, weil derjenige, dem sie übertragen war, alles, was nicht einlief, aus seiner Tasche zahlen musste. Aber in diesem Falle hätte es Steuerschulden überhaupt nicht geben können oder doch nur insofern, als der Erheber, wenn er den Betrag an die Staatskassen abgeführt hatte, seinerseits die Reste von den Sänmigen beanspruchen konnte; sie hätten sich also in private Forderungen verwandelt, und doch ist in den Gesetzen immer wieder von Stenerrückständen ganz bedeutenden Umfanges die Rede. Offenbar hatte der Erheber seine Schuldigkeit gethan, wenn er neben den eingelaufenen Beträgen eine Liste der Schuldner einreichte, damit

<sup>1)</sup> Cod. Theod. X11 6. Cod. Just. X72 beide gleichlautend: de susceptoribus, praepositis et areariis. Cod. Just. XII 60; de exsecutoribus et exactoribus. Cod. Theod. VIII 8: de exsecutoribus et exactionibus.

<sup>2)</sup> Dig. I 18, 6 § 9. Cod. Theod. VIII 1, 9. X 1, 16. 17, 3. XI 7, 1. 16. Cod. Just. VI 2, 8. Nov. Theod. I5. 2 § 1. Nov. Val. 1, 1 § 1, 3 § 3, 31 § 6.

<sup>3)</sup> Pauly-Wissowa, Realencyclopaedie III S. 1517.

<sup>4)</sup> Cod. Theod. XI 28, 17: debita susceptoribus ante decimam indictionem congregata, quae sedes exectsa pretiis humanioribus adaeravit. Amm. XXXI 14, 2 vom Kaiser Valens: in adaerandis reliquorum debitis non molestus. Cod. Theod. XI I, 19: id quod in titulis debitis sub praestatione confertur auraria.

die staatliche Exekution sich an sie halten könne. Nur soweit er keinen Pflichtigen namhaft machen konnte, weil das Steuerobjekt untergegangen war, d. h. soweit die Äcker, auf denen die Annona lastete, wüst lagen, hatte er selbst den Schaden zu tragen. War also das Gebiet seiner Stadt in so blühendem Zustande, dass es keine verlassenen Grundstücke darauf gab, so blieb sein Munus ein rein persönliches, mochten die säumigen Steuerzahler auch noch so zahlreich sein; im entgegengesetzten Falle wurde es zu einem gemischten, auch wenn nachweisbare Schuldner des Fiskus nicht vorhanden waren.

Dies gilt für die Annonarii. Auch die Decemprimi sind für keinen haftbar, gegen den eine Exekution noch möglich bleibt; denn sie treten ja nur für die Schulden der Verstorbenen (pro nominibus defunctorum) ein. Wenn bei ihnen die Belastung durch den Tod von Menschen, bei jenen durch das Wüstbleiben von Äckern herbeigeführt wird, so liegt es nahe die Leistungen der Decemprimi auf die Kopfsteuer, wie die der Annonarii auf die Grundsteuer zu beziehen, und ein Reskript des Valerianus scheint dies zu bestätigen.1) Denn es verfügt, dass zwar die übrigen Schulden eines Verstorbenen von den Erben in demselben Verhältnis zu tilgen seien, das ihren Anteilen an der Erbschaft entspreche, die rückständige Annona aber nur an demjenigen haften bleibe, der den Grundbesitz des Erblassers angetreten habe. Doch andererseits war auch die Annona durch die Neuerungen Diocletians teilweise zu einer Kopfsteuer geworden, weil jeder Mann und jedes Weib, mochten sie Freie oder Sklaven sein, soweit sie sich an der Landarbeit mit eigener Hand beteiligten, auch den Steuerwert des Grundstücks erhöhten. Das Sterben der Menschen führte also auch hier eine Einbusse herbei, aber wenn es nicht eine solche Ausdehnung gewann, dass das Gut in seiner Gesamtheit umbebaut blieb, traf der Schaden wahrscheinlich den Grundherrn, nicht den Annonarius. Und das ist zu beachten, dass dessen Munus nur ein gemischtes sein kann, während das des Decemprimus es notwendig sein muss, mit anderen Worten, dass dieser unter allen Umständen Zuschüsse zu leisten hat. Wie wäre dies bei einer gewöhnlichen Kopfsteuer denkbar! Auch wenn der Pflichtige tot war, blieben für seine Steuerschulden doch die Erben haftbar; nur falls keine vorhanden waren, hätten also die Decemprimi zahlen müssen, und auch diese kleine Einbusse wäre durch die jugendlichen Personen, die unterdessen in das steuerpflichtige Alter eingetreten waren, mehr als ausgeglichen worden. Denn dass der Steuererheber sich au den sogenannten adcrescentes für den Ausfall schadlos halten durfte, der durch das Sterben der Steuerpflichtigen eintrat, war

Cod. Just. X 16, 2: aes quidem alienum pro portionibus, ex qua quisque defuncto heres extitit, praestare oportet, annonas autem is solvere debet, qui possessiones tenet et fructus percipit.

damals schon längst anerkanntes Recht.) Freilich komnte es vorkommen, dass der Zuwachs die entstandenen Lücken nicht ganz ausfüllte; aber auch bei den Annonarii war es Regel, dass sie für verlassene Grundstücke mit ihrem Geldbeutel einstehen mussten, und doch gilt ihre Thätigkeit dem Juristen nur bedingungsweise als ein munus mixtum. Wenn der Decemprimat bedingungslos als solches bezeichnet wird, so folgt daraus, dass es sich bei ihm nicht um gelegentliche Einbussen handelte, wie sie bei einer Kopfstener wohl denkbar sind, sondern dass das Zurückbleiben des Ertrages hinter dem Geforderten zum Wesen der Stener gehörte, die sie verwalteten.

Was mag das für eine Steuer gewesen sein? Charisins bezeichnet sie pluralisch als tributa und stellt sie in Gegensatz zur annona in der Einzahl. Dasselbe kehrt wieder in einer Titelüberschrift, die im Rechtsbuche des Theodosius, wie in dem Justinians übereinstimmend lautet: de annona et tributis.2) Wer aber zu wissen wünscht, wie sich die beiden Worte in ihrer Bedeutung unterscheiden, und in demjenigen Buche, das über solche Fragen immer den besten Aufschluss giebt, dem Kommentar des Gothofredus zum Codex Theodosianus, die Einleitung zu dem betreffenden Titel nachschlägt, der wird sich arg enttäuscht fühlen. Denu dort ist von einem Unterschiede gar nicht die Rede, und wer, gleich Gothofredus, die nachconstantinischen Gesetze als Hamptquelle benutzt, der vermag auch wirklich keinen wahrznnehmen. In jener Spätzeit ist eben die Annona einfach zum vornehmsten Tributum geworden, wie es namentlich in folgendem hervortritt. Die Schätzungsordnung Diecletians unterwirft nur die ländliche Bevölkerung dem Census; die Städter werden nicht berücksichtigt, weil er ausschliesslich für die Erhebung der Naturalsteuer in Korn und Wein, d. h. für die Annona, geschaffen ist.3) Trotzdem braucht man censibus adscriptus und tributarius als ganz gleichbedeutende Ausdrücke;4) wer also die annona entrichtet, der ist dem tributum zat' ξξογίν unterworfen. Jene Titelüberschrift ist offenbar nur der rudimentäre Rest eines früheren Zustandes; wahrscheinlich hat man sie unverändert dem Codex Gregorianus entnommen, an den der Theodosianus sich anlehnte. Dass aber Charisins die annona noch von den tributa treunte. geht aus nuserem Fragment unzweideutig hervor. Wollen wir also deu Unterschied kennen lernen, so müssen wir von den späteren Quellen absehen und uns nur an diejenigen halten, die in seine Zeit fallen oder ihr voransliegen.5)

<sup>1</sup> PAULY-WISSOWA I S. 348.

<sup>2</sup> Cod. Theod. XI 1. Cod. Just. X 16.

 $<sup>3^{\</sup>circ}$  Seeck, die Schatzungsordnung Diocletians. Zeitschr. f. Sozial- und Wirtschaftsgeschiehte 1V S. 309.

<sup>4)</sup> PAULY-WISSOWA IV S. 498.

<sup>5)</sup> Dass dies ein genügender Grund ist, um die lustralis collatio und alle andern

Über das Wesen der Annona habe ich anderen Orts ausführlich gehandelt;1) hier sei nur kurz wiederholt, was zum Verständnis unserer Untersuchung notwendig ist. Wenn in Rom Getreidemangel drohte, pflegte man schon im ersten Jahrhundert n. Chr. den Provinzen Kornlieferungen abzufordern, die als ausserordentlicher Zuschlag neben ihre gewöhnlichen Steuern traten. Die Auflage derselben nannte man indictio, weil sie eben nicht regelmässig war, sondern nur durch ausdrückliche "Ansage" des Kaisers erfolgte; der Ertrag hiess annona, weil er für die Verpflegung der Hauptstadt (annona urbis) bestimmt war. Später aber erhob man solche Zuschläge auch zu andern Zwecken, namentlich für den Unterhalt der Heere, und in den Nöten des dritten Jahrhunderts wird man es um so häufiger gethan haben, als jene in Naturalien einliefen, also nicht, wie die meisten andern Steuern, von dem Herabgehen des Geldwertes, das durch die schnell fortschreitende Münzverschlechterung herbeigeführt war, mit betroffen wurden. Dioeletian machte dann die Indictio, die früher zwar oft genug vorgekommen war, aber doch immer als Ausnahme gegolten hatte, zur regelmässigen Institution, indem er sie Jahr für Jahr erneuerte. Doch behielt die Annona den Charakter des Ausserordentlichen insofern bei, als sie erstens noch immer als Zuschlag zu den althergebrachten Steuern auftrat, zweitens alljährlich die Höhe ihres Betrages nach dem Bedürfnis festgesetzt wurde, während jene ein für alle Mal fixiert waren. Die Tributa, welche Charisius von der Annona unterscheidet, sind also wahrscheinlich jene alten Steuern. Dazu passt auch eine Stelle des Hermogenianus, der gleichfalls unter Constantin geschrieben hat: patrimonii sunt munera rei vehicularis, item navicularis; decemprimatus: ab istis enim periculo ipsorum exactiones sollemnium celebrantur.2) Denn mit dem Worte sollemne bezeichnet man ja das regelmässig Wiederkehrende, das wohl auch hier im Gegensatze zu den jährlich wechselnden Indictionen gedacht ist.

Waren die Steuern, für welche man die Decemprimi haftbar machte, für alle Folgezeit festgelegt, so begreift man auch, warum Charisius einen jährlichen Zuschuss aus ihrer eigenen Tasche als sicher und unvermeidlich betrachtet. Was feststand, war nämlich zweierlei: erstens die Gesamtsumme, die jede Stadt an die kaiserlichen Kassen abzuführen hatte, zweitens der Betrag, der auf dem einzelnen Steuerzahler oder dem einzelnen Steuerobjekt lastete. Daraus folgt, dass, wenn Bevölkerungsziffer und Wohlstand der Stadt sich hoben, die Erheber einen Überschuss erzielen mussten, wenn jene zurückgingen, ein Defizit. Das erstere mag vorübergehend eingetreten sein; im Laufe der Zeit aber wurde das letztere zu

Steuern, die erst durch Constantin oder später eingeführt sind, hier nicht zu berücksichtigen, versteht sich von selbst.

<sup>1)</sup> Die Schatzungsordnung Diocletians S. 329.

<sup>2)</sup> Dig. L 4, 1 § 1.

einer Regel, die keine Ausnahme mehr duldete, weil in allen Gemeinden des Reiches die Menschenzahl stätig sank.<sup>3</sup>) Jene defuncti, deren Stenersoll auf die Decemprimi übergeht, sind also in erster Linie nicht kürzlich Verstorbene, an deren Erben man sich noch halten könnte, sondern sie stellen den Überschuss der Todesfälle über die Geburten dar, der sich seit unvordenklichen Zeiten summiert und die Steuererheber immer schwerer belastet hat.

Verlangt man den Beweis, dass es Steuern gegeben habe, die in jenem doppelten Sinne fest waren, so ist er nicht schwer zu führen. Verpflichtete sich doch jede Publicanengesellschaft Jahr für Jahr die gleiche Summe an die Staatskasse zu zahlen; und doch konnte sie den Beitrag des einzelnen Steuerzahlers nicht nach Belieben erhöhen, sondern war an einen vorgeschriebenen Satz gebunden. Auch bei ihr konnten sich also bald Überschüsse, bald ein Defizit ergeben; doch war freilich das erstere die Regel, weil die Steuerpächter ja ein Geschäft machen wollten und daher bei ihren Angeboten alle Möglichkeiten sorgsam in Betracht zogen. Nehmen wir nun an, für einen bestimmten Kreis von Steuern seien die Decemprimi an die Stelle der Publicanen getreten und zugleich sei ihr Betrag nicht auf fünf Jahre, wie es bei den Verpachtungen zu geschehen pflegte, sondern für alle Folgezeit festgelegt worden, so würde sich genau der Zustand ergeben, von dem Charisius uns berrichtet.

Josephus erzählt uns, wie zu der Zeit, als Syrien und Phönicien den Ptolemäern unterworfen waren, die Gefälle dieser Provinzen in Alexandria verpachtet wurden. Dabei reisen die πρῶτοι und die ἄρχοντες der syrischen und phönicischen Städte dorthin, um auf die Steuern, welche ihren Gemeinden aufgelegt sind, ihrerseits zu bieten.²) Die Geschichte, in der dies vorkommt, ist erfunden; man darf daher annehmen, dass die Zustände, welche sie voraussetzt, nicht altägyptische sind, sondern diejenigen, mit denen Josephus oder seine unmittelbare Quelle aus eigener Anschauung vertraut war. Und wirklich ist es uns aus dem römischen Reiche überliefert, dass seine Städte die Steuern, welche auf ihr Gebiet entfielen, mitunter durch ihre Obrigkeiten selbst zu pachten suchten.³) Ja nicht selten kam es vor, dass, wenn ein Römer sie überboten hatte,

<sup>1)</sup> Seeck, Geschichte des Untergangs der antiken Welt I 2 S. 338.

<sup>2)</sup> Antiq, ind. XII 169: ἔτυχεν δὲ κατ' ἐκεῖνον τὸν καιρὸν πάντας ἀναβαίνειν τοὺς ἀπὸ τόν πόλεων τῶν τῆς Συρίας καὶ Φοινίκης πρώτους καὶ τοὺς ἄρχοντας ἔπὶ τὴν τῶν τελῶν ἀνήν, κατ' ἔτος δὲ αὐτὰ τοῖς ὁνατοῖς τῶν ἐν ἐκάστη πόλει ἐπίπρασκεν ὁ βασιλεύς. Τὸ: ἐνστάσης δὲ τῆς ἡμέρας, καθ' ῆν ἔμελλεν τὰ τέλη πιπράσκεσθαι τῶν πόλεων, ἡγόραζον οἱ τοῖς ἀξιώμασιν ἐν ταῖς πατρίσν διαφέροντες.

Cic. Verr. 1II 42, 99: Thermitani miscrunt, qui decumas emerent agri sui; magni sua putabant interesse publice potius quamvis magno emi, quam in aliquem istius emissarium inciderent.

sie diesem ein Abstandsgeld zahlten und in seinen Kontrakt eintraten.1) Auf solche Weise gewann die städtische Kasse den Überschuss, der sonst in die Taschen der Publicanen floss, und selbst wenn dieser gering war oder infolge eines zu hohen Angebotes ganz ausblieb, entging man doch den Chikanen und Erpressungen der römischen Ritter. Ohne Zweifel waren diese Vorteile gross genug, um allen Städten, die der Steuerpflicht unterlagen, ein solches Geschäft wünschenswert zu machen. Wenn es nur ausnahmsweise zu stande kam, so lag dies wohl daran, dass in den Zeiten der Republik der Einfluss der Ritterschaft gross genug war, um ihren Mitgliedern auf Kosten der Unterthanen jene einträglichen Pachtungen zu erhalten. Dies hörte auf, seit nicht mehr eine Adelsklique, sondern ein aufgeklärter Monarch das Reich beherrschte. So ist es denn auch eine Beobachtung, die sich jedem Kenner der Quellen aufdrängt und daher schon oft gemacht worden ist, dass im Laufe der Kaiserzeit das Publicanensystem mehr und mehr zurücktritt. Wenn aber die Städte selbst zu Steuerpächtern wurden, so konnte dies durch gar keine anderen Organe geschehen, als durch ihre Beamten im Verein mit den Decemprimi, die jenen bei allen finanziellen Operationen als Beirat und Helfer zur Seite standen; es sind das eben οἱ πρῶτοι καὶ οἱ ἄρχοντες, von denen Josephus in diesem Zusammenhange spricht. Da aber die Magistrate immer nur ein Jahr fungierten, so konnten sie wohl das Angebot thun, aber nicht die dauernde Verantwortung dem Reiche gegenüber für das Einlaufen der Steuern übernehmen. Was an die Stelle der societas publicanorum trat, war also das Kollegium der Zehnmänner; auf sie ging mit der Pflicht des Eintreibens auch die Haftbarkeit für den vorgeschriebenen Betrag über. Diese drückte anfangs nicht schwer, ja in der Regel kam noch ein Gewinn heraus, den freilich die Gemeindekasse einstrich. Denn jedenfalls waren die Angebote der Decemprini nicht höher, als die der Publicanen gewesen waren, und diese wollten ja ein Geschäft machen. Wenn jene, wie ihre Vorgänger, alle fünf Jahr ihren Kontrakt auf anderer Grundlage hätten erneuern können, so wären sie überhaupt nicht zu Schaden gekommen; ihre Angebote wären eben in demselben Verhältnis niedriger geworden, wie die Bevölkerung ihrer Städte sank. Aber auf dieses freie Vertragschliessen haben sie bald verzichten müssen.

Das Herabgehen des Wohlstandes und der Menschenzahl führte natürlich dazu, dass auch die Steuererträge sich minderten. Schon aus dem ersten Jahrhundert ist uns Folgendes überliefert. Einige Publi-

I) Cie. Verr. III 37, 84: emit agri Liparensis miseri atque ieiuni decumas tritici medimnis DC. Liparenses vocantur; ipsi accipere decumas et numerare Valentio coguntur lucri HS XXX milia. In diesem Falle und den ähnliehen, über die III 39, 88. 42, 99 beriehtet wird, ist das Erpressung; aber offenbar bedient sie sich der Formen eines Geschäftes, das auch in ehrlieher Weise gemacht zu werden pflegte.

canen werden aufgefordert, die Steuern, die sie früher eingetrieben haben, nach Ablauf des Kontraktes wieder zu übernehmen; sie aber weigern sich dessen mit der Begründung, sie hätten schon genug Schaden gehabt und liefen Gefahr, von Hans und Hof getrieben zu werden. Vor der Anwendung von Zwang schent man sich, weil man fürchtet, sie könnten sich ihm durch die Flucht entziehen.1) Offenbar hatte man in dieser Beziehung schon Erfahrungen gesammelt. Denn der Kaiser wollte auf sein gewohntes Einkommen nicht verzichten, und die Statthalter scheuten seinen Zorn, wenn sie aus ihren Provinzen nicht mindestens ebenso viel zogen, wie ihre Vorgänger. So war es denn schon unter Nero vorgekommen, dass ein Präfekt von Ägypten vermögende Leute gewaltsam dazu anhielt, die abgelaufene Steuerpacht unten den früheren Bedingungen von Neuem anzutreten.2) Später sucht man dem Übel, dass die Angebote immer mehr heruntergehen, durch die verschiedensten Mittel zu steuern. Bald lockt man die Pächter, indem man ihnen Befreiung von den municipalen Lasten als Privileg zusichert;3) bald wird denjenigen, welche so leichtsinnig gewesen sind, die Erhebung einer Steuer zu übernehmen, nach Ablauf der gesetzlichen fünf Jahre der Rücktritt nicht gestattet, falls sich kein Bieter unter den gleichen Bedingungen findet, und die Inrisprudenz rechtfertigt dies mit dem Bemerken, wer dem Staate grossen Gewinn verdanke, könne als Ersatz auch einen kleinen Schaden auf sich nehmen.4) Dann verbietet man wieder jeden Zwang, aber, was wohl zu beachten ist, mit der Begründung, es würden sich um so leichter nene Pächter finden lassen, wenn sie sicher sein könnten, dass man sie. nachdem ihr Kontrakt abgelaufen sei, nicht gewaltsam zurückhalten werde.5) Der Wunsch, die Pachtsumme dauernd festzulegen, ist also zweifellos vorhanden; wenn man darauf verzichtet, die Publicanen lebenslänglich an die einmal übernommenen Pflichten zu binden, so geschieht dies aus Furcht, dass bei ihrem Tode der Ersatz ausbleiben könne. Doch solche Rücksichten branchte man nur zu nehmen, soweit man auf

<sup>1)</sup> Grenfell und Hent, The Oxythynehus Papyti I 44: δυσπειθούντων των τὸ ἐγκάκλιον ἀσχολουμένων καὶ τοῦ τὸ ἀγορανόμιον δημοσιονών, ὡς ἱκανὰ βλαπτομένων καὶ κινθυνευόντων μεταστήναι. — κατὰ τὸ δυνατὸν ἐνακουφίσαι τοὺς τελώνας ὑπὲς τοῦ μὶ, ψυγάδας γενέσθαι τοὺς προφβιβαζομένους.

<sup>2</sup> WILCKEN, Griechische Ostraka I S. 592.

<sup>3)</sup> Dig. L 6, 6 \ 10: conductores etiam vectigalium fisci necessitate subcundorum municipalium munerum non obstringuntur, idque ita observandum divi fratres reseripserunt.

<sup>4)</sup> Dig. XXXIX 4, 11 § 5: qui maximos fructus ex redemptione vectigalium consequentur, si postea tanto locari non possunt, ipsi ca prioribus pensionibus suscipere compelluntur.

<sup>5)</sup> Dig. XLIX 14, 3 § 6: valde inhumanus mos est iste, quo retinentur conductores vectigalium publicorum et agrorum, si tuntidem locari non possint, num et fucilius invenientur conductores, si scierint forc, ut, si peracto lustro discedere voluerint, non teneantur. Vgl. Dig. XXXIX 4, 9 § 1. Cod. Just. IV 65, 11.

unabhängige Kapitalisten angewiesen war; eine amtliche Stellung, wie der Decemprimat es war, blieb immer besetzt und konnte sich den Lasten, die der Kaiser ihr auflegen wollte, nicht entziehen. So ist es ganz natürlich, dass man den Pachtverträgen, welche die Städte abgeschlossen hatten, ewige Giltigkeit verlieh, und da die Zehnmänner die Bürgen und Träger der Verpflichtung waren, blieb an ihnen der jährliche Verlust hängen, den das Sinken der Steuererträge herbeiführte.

Wir sahen schon, dass die Worte des Charisins in erster Linie auf die Kopfsteuer hinzudeuten schienen; gerade diese aber ist, soweit unsere Überlieferung reicht, niemals an Publicanen verpachtet worden. Trotzdem ist es nicht ausgeschlossen, dass man sie den Decemprimi aufhalste. Hatten sie erst einige Steuern, welche das auch sein mochten, freiwillig übernommen, so wird die Regierung nicht gezögert haben, andere wider ihren Willen hinzuzufügen. Man hatte jetzt ein Kollegium wohlhabender und sicherer Steuerpächter, das allen Forderungen fügsam herhalten musste, und wird es ohne Zweifel ausgenutzt haben. Die Erhebung derjenigen Steuern, die noch im vierten Jahrhundert ohne staatlichen Zwang Pächter fanden, fällt nicht unter die Munera; von ihnen brauchte also Charisius in dem Zusammenhange unseres Fragmentes nicht zu reden. Sehen wir aber von jenen ab, so kennt er ansser der annona keine anderen Steuern als jene Mehrzahl von tributa, welche die Decemprimi einzutreiben hatten. Es scheint danach, als wenn alle regelmässigen Gefälle — denn die Annona wurde ja noch als ausserordentlich empfunden —, soweit man sie nach Stadtgebieten zu erheben pflegte. für die Folgezeit auf einen bestimmten Gesamtbetrag fixiert<sup>1</sup>) und den Decemprimi übertragen wurden.

Auf ein bestimmtes Jahr lässt sich diese Neuerung nicht datieren; denn sie beruhte ja nicht auf der einmaligen Verfügung dieses oder jenes Kaisers, sondern vollzog sich allnählich bald in der einen, bald in der andern Stadt und ergriff auch nicht alle Stenern gleichzeitig. Die ersten Anfänge dieser Entwickelung treten uns schon in den Verrinen des Cicero entgegen; ihren Abschluss fand sie vielleicht unter Septimus Severns. Darauf scheint mir namentlich Folgendes hinzudenten. Papinian, der am Ende des zweiten und in den ersten Jahren des dritten Jahrhunderts schrieb, sagt über die Pflicht der Stenererhebung: exigenditributi munus inter sordida munera non habetur et ideo decurionibus quoque

<sup>1)</sup> Dies habe ich sehon früher aus anderen Quellenzeugnissen, die mit dem Decemprimat ausser Zusammenhang stehen, schliessen zu müssen geglaubt. Zeitsehr. f. Sozial- und Wirtschaftsgeschichte IV S. 337. VI S. 347—349. Dass nicht nur Kopfsteuern, sondern auch Grundsteuern durch die Decemprimi erhoben wurden, ergiebt sich aus Cod. Theod. X 25, wo Kaiser Arcadius, indem er den Grundbesitz seiner Töchter für steuerfrei erklärt, ausdrücklich hinzufügt, dies bedeute eine neue Belastung der Principales.

mandatur.<sup>1</sup>) Zu seiner Zeit kam es also schon vor, dass Decurionen, zu denen ja auch die Decemprimi gehörten, die Steuern eintrieben, doch war es noch nicht die durchgehende Regel. Sein Schüler Ulpian dagegen sieht in der finanziellen Leistung schon das Wesen des Decemprimats, setzt also voraus, dass es der Steuererhebung schon überall unterworfen war.2) Mit einiger Wahrscheinlichkeit kann man danach die generelle Regelung in das Jahr 202 setzen, in dem Severus Ratsversammlungen und Dekaproten auch in Ägypten einführte, der einzigen Provinz, wo sie bis dahin noch gefehlt hatten.3) Denn wie Wilcken mit Recht vermutet, wird diese Massregel durch das Steuerwesen des Reiches veranlasst sein.4) Wenn sie aber auf ein Land ausgedehnt wurde, das bis dahin gar keine Anhaltspunkte dafür bot, so darf man wohl annehmen, dass der Kaiser um dieselbe Zeit eine gewisse Gleichförmigkeit anch in den andern Provinzen durchführte. Es ist nicht unmöglich, dass damals alle Städte, die vorher noch keinen Decemprimat besessen hatten, ebenso, wie die ägyptischen, damit beschenkt wurden. Nur die freien konnte man verschonen, weil sie ja an das Reich keine Steuern zu zahlen hatten.5)

Dass die Steuererhebung der Decemprimi sich langsam ausgebreitet hat und erst im dritten Jahrhundert allgemein geworden ist, ergiebt sich auch aus ihrer sehr späten Erwähnung in den Quellen. Denn so reich die urkundlichen Zeugnisse über sie auch fliessen, für jene Pflicht bieten sie doch nur sehr wenige Beispiele, und auch diese sind meist nicht unzweifelhaft. Das älteste scheint uns in einer Inschrift aus Thyatira") erhalten zu sein, die freilich nicht sicher zu datieren ist. Doch ihre

I) Dig. L 1, 17 § 7.

<sup>2)</sup> Dig. L 4, 3 § 10: decaprotos etiam minores annis viginti quinque fieri, non militantes tamen, pridem placuit, quia patrimonii magis omus videtur esse; exactionem enim tributorum onus patrimonii esse constat. Das enim ist nicht überliefert, durfte aber nach dem Zusammenhange kaum zu entbehren sein. Ein ähnliches Zeugnis des Modestinus s. S. 27, des Dioeletian Cod. Just. X 42, 8. Wenn die Quellen die Dekaprotie bald ein munus patrimonii, bald ein munus mixtum nennen, so geht das wohl nur darauf zurück, dass der letztere Begriff nicht von Allen als selbständiger anerkannt, sondern teilweise mit dem ersteren zusammengeworfen wurde. Jedenfalls zeigt jenes / magis das Ulpian, dass er die Leistung nicht ganz als munus patrimonii betrachtet wissen wollte; doch hatte er noch kein Wort geprägt, dass ihre Zwischenstellung passend ausdrückte.

<sup>3)</sup> Wilcken, Observationes ad historiam Aegypti. Berlin 1885 S. 14.

<sup>4)</sup> Griechische Ostraka I S. 431.

<sup>5)</sup> Im grieehisch-orientalischen Reichsteil habe ich bisher nur eine einzige Stadt gefunden, die als freie nachgewiesen ist und doch Dekaproten besass, das ist Stratonicea in Carien (Bull. hell. XII S. 84, 86, 88). Doch ihre Freiheit ist nur für das erste Jahrhundert beglaubigt Plin. h. n. V 109; in der viel späteren Zeit, der die Inschriften des Dekaproten angehören, kann sie ihr längst wieder gerauht sein, wie dies bekanntlich nicht selten vorgekommen ist.

<sup>6;</sup> CIG. II 3490.

schlechte Grammatik und Orthographie gestatten kaum, sie sehr lange vor das Ende des zweiten Jahrhunderts zu setzen: andererseits führt derienige, welcher durch sie geehrt wird, noch keinen römischen Namen, scheint also noch vor der Constitutio Antoniniana, die im Jahre 212 allen Untertanen des Reiches das Bürgerrecht verlieh, gelebt zu haben. Auf dem Steine heisst es: δεχαπροτεύσαντα έτη δέχα χαι έπιδόσει χαι χυριαχαῖς ύπερεσίαις γρησιμεύσαντα την πατρίδα. In der επίδοσις darf man einen Zuschuss zur Steuersumme erkennen; aber wenn dieser als besonderes Verdienst hervorgehoben wird, so folgt eben daraus, dass er zur Zeit unserer Inschrift noch keine allgemeine und unvermeidliche Pflicht darstellte. Das gleiche gilt natürlich auch von den zυριαχαί ὑπηρεσίαι. Was die Worte bedeuten, erfahren wir aus einem arsinoitischen Papyros. Nach diesem werden einer Frau zwei Kameele abgefordert εἰς τάς ἐν Συοία χυριαχάς ύπηρεσίας των γενναιστάτων στρατευμάτων του χυρίου ήμων αὐτοχράτορος Σεονήρου Aντωνίνου. Das eine geht dabei zu Grunde, das andere wird ihr wiedergebracht, in welchem Zustande, ist nicht gesagt.1) Es handelt sich also um die leihweise Stellung von Lasttieren für den Tross des kaiserlichen Heeres. Wenn unser Thyatirener sich durch solche "Herrendienste" seiner Vaterstadt nützlich erwies, so bedeutet das wohl nicht nur, dass er Kameele, Maultiere oder Esel herlieh — denn dies mussten auch zahlreiche andere Bürger thun —, sondern wahrscheinlich, dass er die Beitreibung jener Frohnden übernommen hatte und, was an der befohlenen Zahl von Tieren fehlte, aus seinem Besitz ergänzte. Diese Leistung aber war keine regelmässig wiederkehrende und hatte daher mit der exactio tributorum, wie wir sie oben kennen gelernt haben, nichts zu thun; viel eher knüpft sie an die uralte Pflicht der Decemprimi an, die Befehle der römischen Regierung entgegenzunehmen und für deren Ausführung Sorge zu tragen (S. 11). Denn wenn der Kaiser eine ausserordentliche Forderung zu stellen hatte. so ist es ganz natürlich, dass er sich an diejenigen wandte, die zu allen Zeiten als Vermittler zwischen dem Reiche und seinen einzelnen Städten gedient hatten, und sie auch für die Erfüllung verantwortlich machte. Man darf daher vermuten, dass auch die Annona, ehe Diocletian sie zu einer Jahressteuer machte, von den Decemprimi eingefordert wurde, und eine zweite thyatirener Inschrift bestätigt dies.2) Es heisst dort: δεχαποωτεύσαντα την βαουτέραν ποᾶξιν βασιλέως εν ενιαυτώ ένί. Wenn hier ausdrücklich hervorgehoben wird, derjenige, welchem der Stein gesetzt ist, habe innerhalb eines Jahres den Betrag zusammengebracht, so er-

I) Ägyptische Urkunden I 266. Von ähnlichem Inhalt ist der Papyros, den Kennon in der Revue de philologie XXI S. 4 veröffentlicht hat; doch steht dort εἰς πυριακὸς χορείας statt εἰς πυριακὸς ὑπηρεσίας, und derjenige, welcher ein Kameel gestellt hat, bekommt es nicht wieder zurück.

<sup>2)</sup> CIG. 11 3491. Über die Lesung der Insehrift vgl. S. 6 Anm. 2.

giebt sich daraus, dass die Steuer in der Regel sehr langsam einlief, also schwer zu erheben war. Dies würde auf die Annona passen, weil sie als Zuschlag zu den gewöhnlichen Steuern ganz besonders hart drücken musste. Auch der Komparativ βαρντέρα weist daranf hin, dass nur zwei Auflagen dieser Art unter der Regierung des betreffenden Kaisers erhoben wurden, und diese zwar von verschiedener Höhe, dass sie also ansserordentliche waren. Ich möchte daher πράξις βασιλέως, was meines Wissens sonst nirgend vorkommt, durch indictio Augusti übersetzen. Für unsere Untersuchung aber ist diese Inschrift namentlich deshalb bemerkenswert, weil in ihr das Verbum δεχαπρωτεύειν schon völlig die Bedeutung von "Steuern eintreiben" zeigt; sie setzt also voraus, dass dies die regelmässige Thätigkeit der Decemprimi war. Leider enthält auch sie nur das eine chronologische Kennzeichen, dass in ihr ein Hadrianeion erwähnt wird. Nachhadrianisch ist sie also jedenfalls, doch ob sie ins dritte oder noch ins zweite Jahrhundert zu setzen sei, vermag ich nicht zu entscheiden.

Etwas sicherer datiert ist der Brief eines Centurionen an den Stellvertreter des Strategen von Oxyrhynchos, 1) von dessen Überschrift Folgendes entziffert ist:  $[\tilde{\epsilon}] \tau o v_{\tilde{\epsilon}} \in M \acute{a} \varrho x[o] v A \dots \tau o \tilde{v} z v \varrho i o v$ ,  $T\tilde{\nu}\beta\iota$   $\iota\alpha'$ . Er ist also im fünften Jahre eines Kaisers geschrieben, dessen Vorname Marcus war und dessen Gentilicium mit A begann. Da die Zeit vor Septimius Severus durch die Erwähnung der Dekaprotie ausgeschlossen ist, können nur Caracalla, Elagabalus, Alexander, Gordian und Probus in Betracht kommen; denn alle andern Kaiser, deren Namen passen würden, haben das fünfte Jahr ihrer Regierung nicht erreicht. Von diesen fallen die beiden ersten weg, weil der Singular τοῦ χυρίου eine Alleinherrschaft voraussetzt und sie in ihrem fünften Jahre beide Kollegen hatten. Die drei möglichen Daten sind also der 6. Januar 226 oder 242 oder 280. Nun finden sich die Namen des Alexander und Probus niemals so formuliert, dass sie in die Lücke unseres Papyros hineinpassen könnten, wohl aber einmal der des Gordian: Μάρχου Αντωνίου Γορδιανοί Καίσαρος τοῦ κυρίου.2) Dies kann Zufall sein; immerhin macht es wahrscheinlich, dass das richtige Datum der 6. Januar 242 ist. Der Text des Briefes lantet: εξαντής λαβών μου τὰ γράμματα πέμψον τούς κληφονόμους Απολλωνίου τοῦ δεκαπρώτου τῆς Θμοισασῶς τοπάργίας, ΐνα μὴ έχ της σης άμελείας ενέδοα περί την εμβολήν γένηται. Επεμψα δε είς τοῦτο τον στατιωνάριον άλλά και τούς λοιπούς δεκαπρώτους, ίνα δυνηθώμεν, οθεν ξάν δέω, την ξυβολήν ποιήσαι διά τάχους. Was für eine Stener die ξμβολή war, kann noch nicht als sicher gelten.3) Die Annahme ist nicht ausgeschlossen, dass eine ausserordentliche Annona für die Ver-

<sup>1)</sup> Grenfell und Hunt, The Oxyrhynchus Papyri I 62.

<sup>2)</sup> Grenfell und Hunt I 80.

<sup>3)</sup> WILCKEN, Griechische Ostraka I S. 364.

pflegung des Heeres gemeint sei, namentlich da ein Centurio sich um sie bemüht und zu der Zeit, der wir den Brief zuschreiben, Gordian seinen Perserkrieg führte. Was uns vor allem daran interessiert, ist, dass die Erben eines Dekaproten für das Einlaufen der Steuer verantwortlich gemacht werden, das Aunt also deutlich als munus patrimonii erscheint.¹) Weiter ist bemerkenswert, dass der Verstorbene ὁ δεκάπρωτος τῆς Θμοισαφῶς τοπαφχίας genannt, seine Stellung also nicht zu der Gemeinde als Ganzes, sondern zu einem einzelnen Bezirk ihres Gebietes in Beziehung gesetzt wird. Offenbar verteilte das Kollegium die Toparchien zum Zwecke der Steuererhebung unter seine Mitglieder, und wahrscheinlich war jedes nur für den Betrag haftbar, der auf seinen Bezirk entfiel.

Genaueres über diese Einteilung lehren uns mehrere Papyri aus dem Jahre 263.<sup>2</sup>) Sie enthalten Abrechnungen über die Erträge einer Kornsteuer, deren Richtigkeit die Dekaproten eigenhändig bescheinigen, nachdem sie die Bestände der Speicher in ihrem Beisein haben nachmessen lassen.<sup>3</sup>) Auch hier bezieht sich jede Urkunde auf eine Toparchie, der bald ein Dekaprote, bald zwei vorstehen; nur einmal sind zwei Bezirke zusammengefasst und gemeinsam fünf Dekaproten untergeben. Die Ungleichmässigkeit der Verteilung erklärt sich daraus, dass die Lasten des Decemprimats als munera patrimonii sich nach der Grösse des Vermögens richteten. Die Reichsten mussten für den ganzen Steuerbetrag einer Toparchie haften, die Ärmeren für den halben oder auch nur für zwei Fünftel.

Im Jahre 406 verfügt Kaiser Arcadius, dass der Grundbesitz seiner Töchter steuerfrei sein solle, und bemerkt dazu, diese Verminderung der Steuerobjekte mache die Last der Principales drückender.<sup>4</sup>) Damals hatten sie also noch die alten Pflichten, und auch im sechsten Jahrhundert scheinen sie nicht erloschen zu sein, da Justinian die Stellen, welche von ihnen handeln, sonst kaum in sein Corpus aufgenommen hätte. Um so mehr fällt es auf, dass so selten von ihnen in Verbindung mit den Steuern die Rede ist, obgleich doch kein anderer Gegenstand häufiger in den Gesetzen der Spätzeit erwähnt wird. Wieder drängt sich der Schluss auf, dass sich die Decemprimi hinter irgend einer Benennung verstecken, unter der sie bisher noch nicht erkannt sind. Nun erscheinen

<sup>1)</sup> In diesem Zusammenhange mag auch angeführt werden, dass in Sillyon einmal eine Frau die Dekaprotie bekleidet. Lanckordonskri, Städte Pamphyliens und Pisidiens No. 59. 60. Doch ist das keine Besonderheit dieses Amtes, sondern kommt auch bei vielen andern vor, die mehr Anforderungen an den Beutel, als an die persönliche Thätigkeit stellten. J. Levy, Revue des études grecques XII S. 257.

Ägyptische Urkunden 11 552—557, 579.

<sup>3) 579:</sup> μεμετρήμεθα έν θησαυρώ κώμης Ψενύρεως.

<sup>4)</sup> Cod. Theod. X 25: praesentibus censualibus ac principalibus, quos huius imminutionis oneribus premi non dubium est.

mehrmals neben den susceptores und exactores als verwandt mit ihnen, aber doch verschieden, sogenannte allecti, von denen ausdrücklich gesagt wird, dass sie gleichfalls zu den Decurionen gehörten.2) Es liegt nahe, nach der Scheidung des Charisius jene auf die annona, diese auf die tributa zu beziehen, d. h. in ihnen die Decemprimi zu erkennen. Denn dass die allecti Steuern erhoben, und das zwar sowohl in Geld3) als auch in Naturalien,4) ist unzweideutig überliefert. Ansserdem aber werden sie auch mit den Gesandten der Städte und Provinzen in die engste Verbindung gebracht,5) und wie wir sahen, war es eine der vornehmsten Pflichten der Decemprimi, im Namen ihres Ordo Gesandtschaften zu übernehmen (S. 11). Nun wird man sich erinnern, dass nach der Decurionenliste von Canusium das Zehnerkollegium teils aus den guinguennalicii, teils aus den allecti inter quinquennalicios bestand. Da aber im vierten Jahrhundert die Quinquennalität beseitigt wurde (S. 12) und folglich auch die quinquennalicii verschwanden, konnten nur noch die allecti übrigbleiben. Daraus erklärt es sich leicht, wie auch diese Benennung auf die Decemprimi in ihrer Gesamtheit angewendet werden konnte.

Die Decemprimi fungierten auch im vierten Jahrhundert mindestens fünf, mitunter gar fünfzehn Jahre (S. 7); gleichwohl bestimmt ein Gesetz vom Jahre 366, dass niemand die allectionis officia länger als ein Jahr verwalten dürfe. (5) Doch wechseln im vierten Jahrhundert auf allen Gebieten die Bestimmungen so schnell, dass ein Amt, dessen Zeitdauer der eine Kaiser auf ein Jahr herabsetzt, leicht von einem anderen wieder auf fünf oder fünfzehn verlängert sein kann. Die Gründe für beides sind klar genug. Denn einerseits veranlasste der immer zunehmende Mangel

<sup>1)</sup> Cod. Theod. I 15, 6: si quando ex allectis vel susceptoribus aut tabulariis quispiam ratioeinio [culpa] sive fraude perhibetur obnoxius. Cod. Theod. XVI 2, 2 Interpretatio: ut de elericis non exactores, non allectos facere quicunque sacrilega ordinatione praesumat. Vgl. die folgende Anmerkung.

<sup>2)</sup> Cod. Theod. IX 35, 2: debitores vero et quos allectos aut susceptores memorant, a summo usque ad infimum ordinem eu riales exsortes talium volumus esse poenarum.

<sup>3)</sup> Valentinian I. verordnet, dass das Gold, welches als Steuer einläuft, eingeschmolzen und auf seine Reinheit geprüft werden solle, ehe man es den kaiserlichen Kassen überschicke, ne diulius vel allecti vel prosecutores vel largitionales adulterinos solidos surrogando in compendium suum fiscalia emolumenta convertant. Cod. Theod. XII 6, 13. Et ita fiat omnis illatio, ut largitionalium et prosecutorum allectorumque fraudibus aditus obstruatur. Cod. Theod. XII 6, 12.

<sup>4)</sup> Apoll. Sidon. epist. V 7, 3: invident — mensuras allcetis. Mit Hohlmassen konnten die Alleeti nur zu thun hahen, wenn sie eingelaufene Korn- oder Weinvorräte auf ihre richtige Menge hin prüften, wie wir dies bei den ägyptischen Dekaproten beobachten konnten (S. 39).

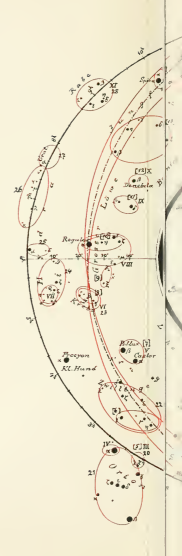
<sup>5)</sup> Cod. Theod. XI 16, 15; legatis atque allectis sumptus possessio huiusmodi privilegiis munita non ferat. Ähnlich auch XI 16, 18.

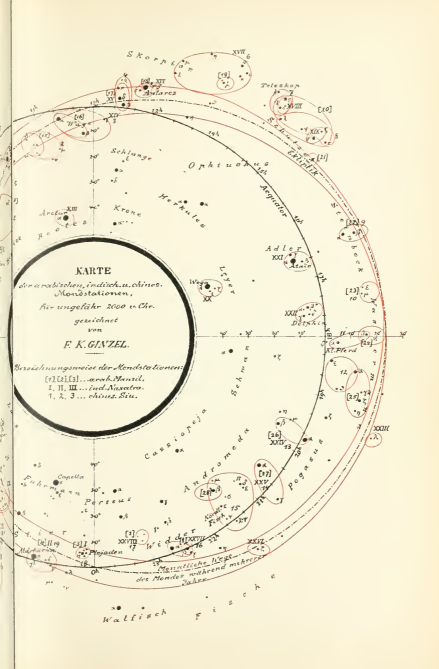
<sup>6)</sup> Cod. Theod. XII 6, 11. Überliefert ist allegationis, doch hat schon Gothofredus dies richtig emendiert.

an Decurionen<sup>1</sup>) dazu, jeden einzelnen möglichst lange in seiner Funktion zu lassen, andererseits bewirkten die Bedrückungen der Steuererheber, dass man sie gerne bald zurücktreten liess, um Rechenschaft von ihnen verlangen zu können. Dass dies letztere Motiv ihn bei seiner Verkürzung der Amtsdauer leitete, sagt Kaiser Valentinian 1. ausdrücklich; zu anderen Zeiten aber wird das erstere sich stärker erwiesen und zu der entgegengesetzten Massregel geführt haben.

Es ist höchst bemerkenswert, dass die susceptio annonae immer als schwere Last galt, die exactio tributorum dagegen lockend genug erschien, um wenigstens zeitweilig ein Verbot ihrer zu langen Ausdehnung herbeizuführen. Die unerlaubten Vorteile, die sie verschaffen kounte, müssen eben so gross gewesen sein, dass jener regelmässige Zuschuss daneben nicht in Betracht kam. Hierzu hat ohne Zweifel die Münzverschlechterung des dritten Jahrhunderts das ihrige beigetragen. Denn wenn alle Geldsteuern auf eine bestimmte Zahl von Sesterzen ein für allemal festgelegt waren, mussten sie natürlich um desto leichter zu tragen sein, je weniger der Sesterz wert war. Etwas drückender blieben die Naturalsteuern, aber auch diese, soweit sie noch aus den früheren Jahrhunderten übernommen und den Decemprimi aufgebürdet waren, verschwanden neben der Diocletianischen Annona. So war der Decemprimat minder bedrückt, als die meisten andern Municipalämter, und behauptete, wenn auch nicht immer mit Ehren, seinen beherrschenden Platz in der Verwaltung der Städte, so lange das römische Reich bestand.

Die curiue vacuefactae werden sehr oft beklagt, z. B. Cod. Theod. XII 1, 25.
 32. 186, 6, 22.







## Die astronomischen Kenntnisse der Babylonier und ihre kulturhistorische Bedeutung.

Von F. K. Ginzel.

H.

Sonneu- und Moudlauf und Gang der Gestirne nach babylouischer Kenntnis und deren Einfluss auf die griechische Astronomie.

Das Auftauchen einer (derzeit noch zweifelhaften) Anzahl von Planetenund Mondstationen in der keilinschriftlichen babylonischen Überlieferung aus sehr alter Zeit deutet darauf hin, dass die astrologische und astronomische Verfolgung des scheinbaren Laufes der Hauptgestirne, der Sonne, des Mondes und der Planeten, bei den Babyloniern ebenfalls in sehr alte Zeit zurückreicht. Während bei den Griechen kaum vor Plato's Zeiten sämtliche fünf dem freien Auge sichtbare Planeten als unzweifelhafte Wandelsterne bekannt waren¹) und die Anordnung derselben im 4. Jahrh. v. Chr. noch wenig klaren Vorstellungen unterlag. treffen wir bei den Babyloniern schon in der Zeit Assurbanapals (7. Jahrh.) auf markante, die einzelnen Planeten charakterisierende Planetennamen und auf eine bestimmte, wie es scheint, immer wiederkehrende Reihenfolge derselben. Nach Jensen?) lauten Namen und Reihe der Planeten wie folgt: 1.  $Ag\hat{u} = S\bar{i}n = Mond$ , 2.  $Bi\check{s}ibi = \check{S}ama\check{s} = Sonne$ , 3.  $D\bar{a}pinu$ = Umunpauddua (der aufstrahlende Herr, der Schreckliche) = Jupiter (auch Sag-mi-gar, Nibiru und Kakkabu Šarru = Königsstern genannt), 4. Dilbat (Morgenstern) = Zib (Abendstern) = Venus, 5. Kaimānu (der Beständige, Ewige) = Lulim (Leitschaf) = Saturn, 6. Bibbu = Gud-(ud) = Karradu (der Krieger) = Mars, 7. Muštabarrū·mūtānu ("Der sich mit Tod Sättigende") = Merkur (auch Nakaru = Feind, Lumnu = das Böse, u. a. genannt). Deutlich für die frühzeitige Erkenntnis der Planeten als selbständige, von der Bewegung des Sternhimmels unabhängige Gestirne spricht die Bezeichnung des Mars "bibbu" (idib-bat), denn bat bedeutet ".sich entfernen", bibbu = das sich entfernende, frei weidende

<sup>1)</sup> J. K. Schaubach, Geschichte d. griech. Astronomie, 183, 395.

<sup>2)</sup> Kosmologie, 111-133.

(unter den Sternen seinen eigenen Gang gehende) Schaf;1) oder der für Merkur vorkommende charakteristische Name Balum = "Nicht-da" (mit Beziehung auf die öftere Unsichtbarkeit dieses Planeten). 2) Nach Hommel. 3) ist die oben angeführte Reihe der Planeten nicht die ursprüngliche, sondern geht vielmehr auf die folgende uralte Anordnung zurück: Mond, Sonne, Merkur, Venus, Mars, Jupiter, Saturn. Die Planeten werden nämlich schon in sehr alten Keilschriften bestimmten Göttern gewidmet, wobei religiöse und astrologische Momente massgebend gewesen sind; und zwar Merkur dem Nabū oder Nebo (Boten der Götter, auch Gott der Fruchtbarkeit), Venus der Göttin Istar (Astarte), Mars dem Nindar (Kriegsgott) [nach Jensen und Eb. Schrader dem Nirgal, Gott der Seuchen, des Krieges, des Totenreiches4)], Jupiter dem Gotte Merodach (Marduk), und Saturn dem Nirgal [nach Jensen dem Ninib, Gott der Morgensonne, Sturmsonne, Kriegsgott<sup>5</sup>]. Später aber hat man (etwa von Kambyses an) infolge der nahezu gleichen Attribute der Götter Nindar und Nirgal die Namen der Planeten Mars und Saturn, und als man die Planetenreihe nicht mit  $Nab\bar{u}$ , sondern mit dem babylonischen Hauptgotte Merodach beginnen wollte, auch die Namen von Merkur und Jupiter miteinander vertauscht und so ist die Anordnung Jupiter, Venus, Saturn, Mars, Merkur entstanden; die ursprüngliche Reihenfolge ist aber von den Babyloniern zu den Griechen und Arabern übergegangen.6) Angesichts der Thatsache, dass die Babylonier bisweilen für ein und denselben Planeten verschiedene Namen gebrauchen, bedarf die Identifizierung der Planeten gewisser Vorsicht. Epping hat sich (meist auf rechnerischem Wege) überzeugt, dass

 $<sup>1^\</sup>circ$ Überhaupt heissen die Planeten "Bibbu-Sterne" (sieh entfernende Schafe) (Kosmologie 254),

<sup>2)</sup> Kosmologie, 99, 124.

<sup>3) &</sup>quot;Ausland" 1891 (II. Die Planeten und Nachträgliehes zum Tierkreis, 381 ff.)

<sup>4)</sup> Kosmologie, 135, 484.

<sup>5)</sup> Kosmologie, 136, 457 ff.

<sup>6)</sup> Die griechisch-römische Reihenfolge der Planeten 1. Eguns Merkur), 2. Aggoδίτη (Venus), 3. "Aoης (Mars), 4. Ζεύς (Jupiter), 5. Κρότος (Saturn) weist deutlich auf diesen babylonischen Ursprung, denn es entspricht Hermes dem  $Nab\bar{u}$ , Aphrodite der Ištar, Ares dem Nindar, Zeus ist eine direkte Übersetzung von Bil (Herr) (Bil ist der Beiname des Marduk), Kronos kommt dem Totengotte Nirgal gleich. Vor Plato, also in der älteren griechischen Zeit, haben die Planeten nur Namen, welche die Farbe und Beschaffenheit charakterisieren: Merkur = Stilbon, Venus = Phosphoros, Mars — Pyroeis, Jupiter = Phaethon, Saturn = Phainon (Schaubach a. a. O. 478); es scheint also auch die Idee der Verbindung der Götter mit den Planeten auf das babylonische Vorbild zurückzuführen. Dass manche der babylouischen Planetennamen in die Sprachen der Orientalen übergegangen sind, zeigen verschiedene bei den Mandäern, Syrern, Persern (auch Arabern, vorfiudliche Bezeichnungen für die Planeten. EB, Schrader und Hommel haben sogar den Nachweis angetreten [Theol. Studien u. Kritiken 1874, 343, "Ausland" 1891 II), dass unsere derzeit noch übliche Götterbezeichnung der Wochentage und auch deren Reihenfolge (Sonne, Mond, Mars, Merkur, Jupiter, Venus, Saturn) auf die Babylouier zurückgeht. A. M.: Jensen, Zeitschr. f. Deutsche Wortforsch. 1900, S. 150 ff.

in der Arsacidenzeit die Planeten folgende Namen tragen: Venus = Dil-bat, Mars = An (Gott Anu, Himmelspol, Anu-Weg = Ekliptik), Merkur = Gut-tu (Gud-ud früher Mars). Jupiter = Te-ut, Saturn = Genna = Mullalu.) Deuten schon die wenigen bisher gemachten Bemerkungen darauf hin, dass die Beobachtung der Planeten bei den Babyloniern in sehr alte Zeit zurückreicht, so wird dies zur Gewissheit erhoben durch mehrere Thontafeln mit Planetenbeobachtungen, aus welchen ersichtlich ist, dass die Babylonier des 2. Jahrh. v. Chr. bereits die grossen Perioden kennen, nach welchen die Planeten in ihre scheinbaren Stellungen am Himmel zurückkehren.) Da aber diese Planetenperioden bei einigen Planeten fast ein Menschenalter umfassen, so ist klar, dass nur eine vielhundertjährige Verfolgung der Planeten den Babyloniern schon damals zur Kenntuis jener Perioden verholfen haben kann.

Was die Beobachtung der Planeten durch die babylonischen Astronomen betrifft, so bestehen diese Beobachtungen — so weit man aus dem bisher aufgedeckten Materiale ersehen kann — in der Angabe roher Positionen der Planeten in den Sternbildern, und in der Notierung der heliakischen Anf- und Untergänge, der Oppositionen und Kehrpunkte. Von solchem Beobachtungsmaterial sind bisher folgende Texte transskribiert und übersetzt:

- 1. Heliakische Anf- und Untergänge und Kehrpunkte von Jupiter, Venus, Saturn und Mars im 7., 8. und 9. Jahr des Kambyses (523, 522, 521 v. Chr.) [No. 400 der Kambyses-Inschriften]<sup>3</sup>) z. B. "Im 7. Jahre am 22. Abu (523 v. Chr. 22. Aug.) Jupiter im ersten Teile von Śirû (Jungfrau) im heliakischen Untergange."
- 2. Planetenkonjunktionen aus dem 7. Jahr des Kambyses.<sup>4</sup>) z. B. "Am 23. Tišrītu (523 v. Chr. 22. Okt.) am Morgenhimmel Jupiter hinter dem Monde 3 Ellen.<sup>5</sup>) Am 29. Tišrītu (28. Okt.) am Morgenhimmel Venus auf der nördlichen Seite 2 Zoll vor Jupiter. Am 2. Arah-šamna (30. Okt.) Saturn oberhalb der Venus 8 Zehner" n. s. w.
- 3. Ebensolche Planetenbeobachtungen aus dem 3., 2. und 1. Jahrh. v. Chr. [Aus den Tafeln Rm 678 und 8+1949 des Brit. Museum und No. 9 der Shemtob-Sammlung in Philadelphia] 2. B. "Jahr 72 des Selencus des Königs (240 v. Chr.) am 14. Aöru (9. Mai) Merkur am Morgen im Stier im heliakischen Untergange, noch eben gesehen." "Jahr 115, welches

<sup>1)</sup> Astron. a. Babyl, 172,

<sup>2)</sup> Zeitschr, f. Assyr, V 342. Auf 3 Planetentafeln wird ein und dasselbe Jahr der seleucidischen Aera durch das Beobachtungsjahr plus einer Planetenperiode ausgedrückt; für Venus nehmen die babylouischen Astronomen 8 Jahre, für Merkur 46, für Saturn 59, für Mars 79 [oder 32, oder 47], für Jupiter 83 (oder 71 Jahre; dies entspricht durchaus dem thatsächlichen ungefähren Wiedererscheinen der Planeten in ihrer seheinbaren Bahn.

<sup>3)</sup> Epping, Zeitschr. f. Assyr. V 284.

<sup>4,</sup> A. a. O. 286.

<sup>5)</sup> Über das astronomische Maass s. später.

<sup>6</sup> Epping, Zeitschr. f. Assyr. V 341, VI 89 u. 217.

gleich ist dem Jahre 179 des Arsaces des Königs (133 y. Chr.); am 8. Aeru (20. Mai) Merkur am Abend in den Zwillingen im heliakischen Anfgange, beisammen gesehen num a 15° 30′ (1 h 2 m) lang über dem Horizonte".

— "Jahr 153 (159 v. Chr.) am 7. Aeu (4. Ang.) des Nachts Jupiter am Morgenhimmel über dem Doppelgestirn, dem östlichen am Mund der Zwillinge (µ Gemin.) Entfernung 4 Zoll" n. s. w.

4. Mit anderweitigen Berichten vermischte Planetenbeobachtungen ans dem Jahre 233/32 v. Chr. [Tafel Rm IV 397]) z. B. "des Nachts am 8. Töritu (8. Nov.) bedeckt, zu Anfang der Nacht der Mond unter Jupiter 12/3 Ellen entfernt; der Mond 1/2 Elle nach rückwärts, am 9. Merkur abends im Schützen im heliakischen Aufgange." — "Gegen den 2. Kislev (2. Dez.) Saturn im ersten Kehrpunkte 8 Zoll über \(\rho\) Leonis, 4 Zoll vor dem zweiten Kehrpunkte." — "Am 2. Tebitu (1. Jan. 232 v. Chr.) Nachts der Mond unterhalb Venns 11/2 Ellen entfernt, am 2. Sirius in Opposition, Frost." — "Am 24. Šabātu (21. Febr.) bewölkt, ungünstig; Saturn über \(\alpha\) Leonis nur 6 Zoll entfernt, gegen Morgen 30' heliakischer Untergang des Merkur in den Fischen (?), vom 24. an nicht mehr gesehen" u. s. w.

Für die systematische Beobachtung der Planeten spricht noch (obwohl dieselbe schon aus der Reichhaltigkeit der Tafeln hervorgeht) das Bestehen einer festen Terminologie für gewisse, immer wiederkehrende astronomische Stellungen, Definitionen u. dgl. Die Bedeutung der hanptsächlichsten dieser Ausdrücke ist jetzt sichergestellt,²) jedoch bleibt noch manches durch Zuhilfenahme der astronomischen Wiederberechnung der Planeten- und Sternpositionen aufzuhellen.

Was die Frage anbelangt, ob die Planetenbeobachtungen der Babylonier für unsere jetzige Astronomie von Wert sein können, so darf man

<sup>1)</sup> Epping, Zeitschr. f. Assyr. VII 236.

<sup>2)</sup> So werden die Kehrpunkte der Planeten durch ki us a angedeutet. Die Kehrpunkte sind als ana num = erster, und ana šu = zweiter unterschieden, der erste findet (bei Mars, Jupiter, Saturn) zur Zeit statt, wo der Planet die ganze Zeit nach Mitternacht, also mehr am Morgen sichtbar war, der zweite zur Zeit, wo der Planet bei Sonnenuntergang hoch über dem Horizonte steht, also seine Sichtbarkeit hanptsächlich vor Mitternacht liegt. Die Schleifenbildung im scheinbaren Wege der Planeten wird durch ana šu lal = Anfangs der Rücklänfigkeit, ana num lal = Anfangs der Wiederrechtläufigkeit, ausgedrückt; ana šu ina lal šu heisst während der Rückläufigkeit (vom ersten Kehrpunkt zum zweiten), ana num ina lal su = während der Rechtläufigkeit; ana su lal uš = vor dem Kehrpunkt, lal ana su num uš = nach dem ersten Kehrpunkt. Die westliche oder östliche Stellung der Planeten gegen Sterne wird dnreh ana šu lal = nach rückwärts (vor der Konjunktion) und ana num lu = nach vorwärts (nach der Konjnnktion ausgedrückt. Bei den heliakischen Auf- und Untergängen (na su) bezeichnen beigeschriebene Zahlen, wieviel Zeitgrade der Planet am Abend oder Morgen bei seinem ersten oder letzten dentlichen Erscheinen über dem Horizonte sichtbar gewesen ist. Die Ausdrücke mut  $(=ka\hat{s}\hat{a}du)$  = beisammen gesehen, und nu gur = nicht beisammen gesehen, sollen aussagen, ob der Planet und das Sternbild, in welchem ersterer stehen sollte, gleichzeitig geschen werden konnten oder nicht. Der Ausdruck afru heisst "bewölkt" (dunkel).

die Hoffnung nicht aufgeben, dass sich geeignete Beobachtungen, welche in ihrer Qualität bis zu einer Verbesserung unserer Planetentafeln ausreichen, vorfinden werden. Aus den Beobachtungen, die bisher vorliegen, lässt sich allerdings wahrscheinlich wenig machen. Die Messungen der Abstände der Planeten von den Sternen sind ziemlich roh, gehen im allgemeinen nur bis 1/3 ammat1) (24 Bogenminuten) und sind öfters augenscheinlich bloss Schätzungen. Auch die Beobachtungszeit ist zu unbestimmt angegeben und lässt sich nur bei Venus und Merkur auf 1-2 Stunden feststellen. Aber P. Kugler hat gegenwärtig, wie ich durch briefliche Mitteilung erfahre, babylonische Planetenbeobachtungen in Arbeit, bei denen die Abstände von den Fixsternen bis auf 6 Bogenminuten angegeben sind, und die Dauer der Sichtbarkeit der Planeten über dem Horizonte bis auf 4 Zeitminuten genau angesetzt ist. Die Qualität der Beobachtungstafeln ist also offenbar sehr verschieden, wie es bei der Verschiedenheit der Geschicklichkeit der Beobachter und der Beschaffenheit der ihnen zu Gebote stehenden Messwerkzeuge, und bei dem differierenden Range der Astronomenschulen (es bestanden mehrere Observatorien, wie Kugler unzweifelhaft nachgewiesen hat) erklärlich ist. Es ist also die Vermutung nicht unbegründet, da die von Kugler gegenwärtig bearbeiteten Beobachtungen die bisher bekannten an Genauigkeit wesentlich übertreffen, dass die babylonischen Planetenbeobachtungen auch noch für unsere Zeit Wert erlangen können.

Entschiedenen Wert bieten aber jedenfalls jetzt schon die babylonischen Beobachtungen des Mondes und der Finsternisse, auf die wir nun zu sprechen kommen. Es sollen zuerst, wie bei den Planeten, die bisher transskribierten und übersetzten Texte angezeigt werden:

- 1. Angaben über Mondauf- und Untergänge im 7. Jahre des Kambyses (523 v. Chr.)²) und zwei Mondfinsternisse (16. Juli 523 u. 10. Jan. 522) mit Datum und Zeitnotierung.³)
- 2. Angaben für mehrere Monate des Jahres 100 S.A. (212 v. Chr.) [Tafel S+1949 Br. Mns.], wie lange am ersten des Monats am Abend das Neulicht (erste Wahrnehmung der Sichel nach Neumond) sichtbar gewesen ist resp. wie lange am Morgen gegen Ende des Monats zum letzten Mal die Mondsichel noch gesehen werden konnte, ferner Zeitan-

<sup>1)</sup> Die Länge des "ammat" Elle) hat sehon Errivo (Astron. a. Babyl., S. 116) im Betrage von etwa 2,3° vermutet. Durch P. Kuoler ist die Grösse dieses Maasses zu 2,5° und der Zusammenhang mit den anderen Maassen gesichert. Danach umfasst ein Tierkreisbild <sup>1</sup>1/12 Ekliptik = 30°, dieser Bogen ist der kas-bu, 1 ammat ist <sup>1</sup>1/2 kas-bu = 2,5°, 1 si ist <sup>1</sup>1/2 ammat = 12,5′, 1 ubanu ist <sup>1</sup>/2 si = 6,25′ (Über den kas-bu als, organisch geteiltes, Bogenmaass vgl. sehon C. F. Lebmann, Woehenschrift f. klass. Philol. 1895 Sp. 128ff.; Verh. d. Berl. anthropol. Ges. 1895 S. 412 u. 433, 1896 S. 443; Zeitsehr. f. Assyriol. XIV [1899] S. 365; Hermes XXXVI [1901] S. 115 Ann. 2.

<sup>2)</sup> Epping, Zeitschr. f. Assyr. V 281.

<sup>3)</sup> Ginzel, Spez. Kanon d. Sonnen- u. Mondfinsternisse, 1899, 258.

gaben, wie viel später oder früher der Mond auf- oder unterging als die Sonne; schliesslich einige Angaben über Finsternisse von 212 v. Chr.¹)

- 3. Ebensolche Angaben über den Mond für zwei Monate in der Shen<br/>ttob-Tafel, und mehrere Finsternisse (105 v. Chr.?).²)
- 4. Abstände des Mondes von Sternen, Auf- und Untergänge u. s. w. für 3 Monate des Jahres 38 S.A. (273 v. Chr.) und 5 Monate 79 S.A. (232 v. Chr.) in den Tafeln No. 137, 82-7-4 und Rm IV 397.3) z. B. "Jahr 38 S.A. 14. Täritu (19. Okt.) der Vollmond 11° vor Sonnenuntergang aufgegangen, zir 4), bewölkt und dunkel; des Nachts am 15. Aufgang des Mondes eben nach Untergang der Sonne, am Morgen der Mond unter  $\eta$  in den Plejaden 3 Ellen entfernt." "16. Araß-šamna (19. Nov.) geht der Mond 5° 30′ nach Sonnenuntergang auf, bewölkt und nicht zusammen gesehen." "79 S.A. 8.  $T_{\psi}bitu$  (7. Jan. 232 v. Chr.) zu Anfang der Nacht der Mond westlich von  $\alpha$  Tauri 1 Elle 4 Zoll entfernt, am 9. zu Anfang der Nacht westlich von  $\zeta$  Tauri 2 Ellen 8 Zoll entfernt" u. s. w.
- 5. Mehrere Fragmente von Tafeln mit Mondbeobachtungen und einer Mondfinsternis (Rm 844, Rm 845, Rm 710).5)

Da bei diesen Beobachtungsaufzeichnungen die Zeitdifferenzen zwischen Sonnenaufgang und Monduntergang (und umgekehrt) bis auf eine Minute (und darunter) genau angegeben sind und der Beobachtungsort sich für einzelne Reihen, da viele Angaben vorliegen, aus dem Materiale selbst ermitteln lassen dürfte, so sind diese babylonischen Beobachtungen der Mondauf- und Untergänge für unsere jetzige Astronomie nicht ohne Wert. Die Beobachtungstafeln aus dem 1, 2, 3. und 4. Jahrhundert v. Chr., welche (wie oben bemerkt) P. Kugler gegenwärtig bearbeitet, übertreffen jedoch die bisher publizierten Texte an Genauigkeit noch bedeutend, denn die Mondauf- und Untergänge sind dort bis auf 40 Zeitsekunden genau, die Finsternisse bis auf 4 Minuten angegeben. Dieses Material wird also voraussichtlich einem wichtigen Teile unserer gegenwärtigen Astronomie, der Verbesserung unserer Kenntnis der Mondtheorie, zu gute kommen; was die Finsternisse anbelangt, so ist es schon dadurch wertvoll, dass wir bei denselben direkt aus den babylonischen Originalaufzeichnungen schöpfen und von Angaben aus zweiter Hand, wie sie uns Ptolemaus in seinem Almagest über die Finsternisse bietet, unabhängig werden.<sup>6</sup>) Der

I) Epping, Zeitschr. f. Assyr, VI 95.

<sup>2)</sup> Daselbst VI 222.

<sup>3)</sup> Daselbst VII 226.

<sup>4)</sup> zir, ein noch nicht ganz aufgeklärter, hei den Zeiten des Vollmondes und des Neulichtes, auch bei der letzten Angabe am Ende des Monats, vorkommender Ausdruck (Sichel nach und vor Neumond?).

<sup>5)</sup> Zeitschr. f. Assyr. VI 226.

<sup>6)</sup> Was die historischen Finsternisse, d. h. die nicht in astronomischen Beobachtungssammlungen, sondern in den geschichtlichen Annalen der Babylonier auftretenden Finsternisse betrifft, so seheint bis jetzt nur eine einzige derselben, die

sofortigen Verwendbarkeit dieser alten Beobachtungen für astronomische Zwecke stehen allerdings zur Zeit noch einige Hindernisse entgegen. Die Keilschrifttexte sind öfters sehr schwer zu kopieren und namentlich bei manchen der von Epping übersetzten Texte scheint eine neue Kollation mit den Originalen notwendig zu sein. Ferner liegen in der von den Babyloniern gebrauchten Terminologie gewisse Schwierigkeiten, welche behoben werden müssen, um die Übersetzungen streng sinngerecht ausführen zu können. Epping und zum Teil auch Jessen haben in der Deutung dieser technischen astronomischen Ausdrücke vorgearbeitet, aber erst dem kritischen Eindringen Kuglers haben wir die Aufhellung verschiedener Punkte zu verdanken. Wir müssen einige der Resultate Kuglers, soweit sie die Finsternisse betreffen.') hier hervorheben und können diese Definitionen umsoweniger übergehen, als dieselben zugleich erst den richtigen Einblick in die astronomischen Beobachtungstafeln der Babylonier eröffnen. In diesen Tafeln treten nämlich neben Beobachtungsdaten auch Rechnungsangaben d. h. also durch Vorausberechnung erhaltene Ergebnisse auf, namentlich in den Hilfstafeln, welche die babylonischen Astronomen für die periodische Wiederkehr der Himmelserscheinungen anfertigten; aber selbst die täglichen Beobachtungsberichte erscheinen bisweilen mit Rechnungsresultaten vermischt. Dies ist bei der empirischen Entwickelungsweise der babylonischen Astronomie nicht befremdlich. Jene Astronomen suchten vor allem die mehr oder weniger komplizierten Perioden kennen zu lernen, nach welchen die Finsternisse, die scheinbaren Stellungen der Planeten und die Erscheinungen im Mondlaufe wiederkehren; das Einreihen solcher mittelst empirischer Perioden erhaltener Rechnungsergebnisse in die Beobachtungen sollte den Beobachter auf diese oder jene Erscheinung im voraus aufmerksam machen oder den Nachweis liefern, dass man die vorausberechnete Erscheinung zu beobachten versucht habe und dass letztere eingetroffen oder nicht bestätigt worden sei. Zum Charakterisieren der berechneten Himmelserscheinungen schufen die Babylonier schon frühe (wahrscheinlich schon im 7. Jahrhundert v. Chr., wie aus dem Vorkommen gewisser Ausdrücke erhellt) eine astronomische Terminologie. Auf die richtige Deutung dieser Terminologie müssen die Anstrengungen derer gerichtet sein, die sich mit babylonischer Astronomie befassen, denn die Kenntnis dieser technischen Ausdrücke allein lässt nicht nur beobachtete von berechneten Ergebnissen unterscheiden, sondern sichert überhaupt erst die sinngerechte Übersetzung der Texte. Die wichtigsten Kriterien, die Kugler aus der Vergleichung vieler babylonischer Rechnungs- und Beobachtungstafeln gezogen hat, sind folgende:

Sonnenfinsternis vom 15. Juni 763 v. Chr., einigen Wert für unsere Mondtheorie zu besitzen. (Vgl. Gizzer., Spez. Kanou d. Finsternisse 243 ff.; Oppert, Sitzber. d. Wiener Akad. d. W. Bd. 91, 1885 Aprilheft).

<sup>1)</sup> Zeitsehr, f. Assyr, XV 178 ff.

- a) Die beobachteten Finsternisse werden von den berechneten unterschieden durch die Wortstellung: Šamaš atal $\hat{u}$  = beobachtete Sonnenfinsternis, atal $\hat{u}$  Šamaš = berechnete S.F. Sin atal $\hat{u}$  = beobachtete Mondfinsternis, atal $\hat{u}$  Sin = berechnete M.F. Durch atal $\hat{u}$  Šamaš resp. atal $\hat{u}$  Sin werden auch die Finsternisse charakterisiert, die zwar stattfanden, aber in Babylonien nicht sichtbar waren; in den Ephemeriden sind dieselben letzteren Ausdrücke für alle Finsternisse, gleichviel ob in Babylonien sichtbar oder nicht, angewendet, da die Ephemeriden nur Rechnungsergebnisse vorstellen sollen. 1)
- b) ša lu bedentet, dass die Finsternis zwar stattfindet (ša, sumerisch  $gar=i\check{s}\check{s}akan$ ), aber dem Ange des Beobachters entrückt ( $lu=\epsilon t\hat{c}ku$ ) d. h. für Babylonien unter dem Horizonte und also unsichtbar sei.
- c) ana tab steht nur bei Sonnenfinsternissen und zwar immer bei stattfindenden und soll ausdrücken, dass die Sonne zur Zeit der Finsternis über dem babylonischen Horizonte stehe und daher die Finsternis möglicherweise in Babylonien sichtbar sein werde. Der Beobachter soll durch ana tab zum Beobachten aufgefordert werden. (Bei der Vorherbestimmung der Sonnenfinsternisse mittelst blosser Perioden musste notwendigerweise die Sichtbarkeit für einen bestimmten Ort noch sehr unsicher bleiben.)
- d) su lu findet sich bei Mondfinsternissen, die ausfallen d. h. überhaupt nicht sichtbar sind, und bei Sonnenfinsternissen, die sich durch die Rechnung als sehr klein erweisen; der Ausdruck soll darauf hindenten, dass die betreffenden Finsternisse an der Grenze der Möglichkeit des Eintretens liegen und daher zweifelhaft sind. Das öftere Erscheinen dieses terminus technicus zeigt deutlich, dass die Babylonier zur Vorausberechnung der Finsternisse gewisse aus der Erfahrung abgeleitete Perioden der Wiederkünfte der Finsternisse angewendet haben; bei den Mondfinsternissen reichten sie damit aus, bei den Sonnenfinsternissen blieb, wie schon bemerkt, immer eine Unsicherheit. In naher Beziehung zu su lu steht 5 arah šu lu und 2 arah šu lu: diejenigen Finsternisse, welche schon nach 5 Monaten wiederkehren (im allgemeinen wiederholen sie sich in etwas weniger als 6 Monaten), sind nämlich mittelst der Perioden nur äusserst unsicher zu bestimmen, das Gleiche ist misslich in den Fällen, wo zwei Sonnenfinsternisse in zwei aufeinander folgenden Monaten statthaben; die Ausdrücke 5 arah su lu und 2 arah su lu bedeuten also "für 5 Monate zweifelhaft" und "für 2 Monate zweifelhaft".2)

Gemäss diesem Kriterium bezeichnet Kugler die Sonnenfinsternis vom 15. Juni 763 v. Chr., sowie die beiden Mondfinsternisse vom 16. Juli 523 und 10. Januar 522 Ginzel, Spez. Kanon d. Finsternisse 243, 258] als beobachtete Finsternisse, dagegen die Mondfinsternis nuter Samassumukin Ginzel und C. F. Lebmann, Zeitschr. f. Assyr. XI 110 ff., 365, 432; a. a. O. 250, 251) als eine berechnete.

<sup>2)</sup> Solche rechnerisch angezeigte, aber zweifelhaft gelassene Finsternisse sind von den astronomischen Beohachtern offenhar vielfach kontroliert worden, denn es wird in

e) ki kur lå namir zeigt vermutlich an, dass die feine Mondsichel (nach Neumond und beim letzten Erscheinen des Mondes) nicht geschen werden konnte oder dass Sonne und Mondsichel am Horizonte nicht gleichzeitig wahrnehmbar waren. ki kur lå kur dagegen deutet wahrscheinlich an, dass aus meteorologischen Gründen (Duust, Bewölkung) irgend eine Erscheinung "nicht beobachtbar" war.

Die im Vorhergehenden gegebenen Mitteilungen über die Beschaffenheit der babylonischen Beobachtungen und den jetzigen Stand der wissenschaftlichen Kritik gestatten wohl der Hoffnung Raum zu geben, dass die Astronomie in gar nicht ferner Zeit in die Lage versetzt werden wird, aus den Mondbeobachtungen der Babylonier erheblichen Nutzen zu ziehen. Es gilt allerdings noch manche Schwierigkeiten in der Interpretation und in der Terminologie hinwegzurämmen, aber es ist auch keine Frage, dass sich die noch vorhandene Unsicherheit durch streng kritische Arbeit, wie sie namentlich Kugler eingeleitet hat, bald beheben lassen wird.<sup>1</sup>)

Aus dem bisher Gesagten geht die Thatsache hervor, dass bei den Babyloniern bereits im 4. Jahrhundert v. Chr. auf den Sternwarten ein regulärer astronomischer Beobachtungsdienst organisiert war und in ausgedehntester Weise von Seite mehrerer Observatorien (Hochschulen?) betrieben wurde. Ja es hat, nach einzelnen alten Tafeln zu urteilen, den Anschein, dass die kontinuierliche Beobachtung des Himmels in Babylonien noch um weitere 3 bis 4 Jahrhunderte zurückreicht. Wir sagen ausdrücklich, die Beobachtung des Himmels aus astronomischem Interesse. So sind die von Savee und Hinors publizierten, leider wegen Mangels des Datums nicht bestimmbaren Finsternisse augenscheinlich von sehr hohem Alter. Die Beobachtung des Himmels zu astrologischen Zwecken dagegen geht bei den Babyloniern, den massenhaft gefundenen Tafeln nach,<sup>2</sup>) in noch viel frühere Zeiten, vielleicht bis ins 4. Jahrtausend v. Chr.

den Beobachtungsberichten bisweilen angemerkt "Ort der Verbindung (oder "wo beisammen") nicht gesehen."

2) Die Zahl der Tafeln astrologischen Inhalts, die in den Museen aufgespeiehert sind, geht in die Hunderte; aber auch die Zahl der Tafeln mit astronomischen Be-

<sup>1)</sup> In No. 3682 der "Astron. Nachr." werde ich von Prof. Newcomn aufgefordert, meine "empirischen Korrektionen" der Mondbahn, die ich vorzugsweise aus mittellaterlichen historischen Sonnenfinsternissen abgeleitet und meiner Bereehnung des "Spez. Kanon der Sonnen- und Mondinsternisse" zu Grunde gelegt habe, an dem ganzen zu diesem Zweck verwendbaren Beobachtungsmateriale (einsehliesslich des arabischen und modernen" zu prüfen. Dies ist auch, wie im Vorworte meines "Spez. Kanon d. F." (III, IV) notiert ist, meine Ahsieht. Abgesehen von äusseren Umständen, hat mich aber bisher hauptsüchlich die oben ausgesprochene Erwartung von dieser Arbeit zurückgehalten, dass durch die Kudlenschen Untersuchungen die Benützbarkeit einer grösseren Zahl alter babylonischer Mondbeobachtungen und Finsternisse in nahe Aussicht gerückt werden wird. Wenn erst die Frage der Brauehbarkeit dieser Beobachtungen entschieden sein wird, hoffe ich auf den Gegenstand wieder zurückzukommen.

zurück. Die Astrologie war eben in Babylonien die Vorläuferin und Urheberin der Astronomie. Neben der einen hat sich die andere Jahrhunderte lang erhalten oder auch, je nach dem wissenschaftlichen Geiste der mit ihrer Obhnt betrauten Kaste, eine baldige Scheidung der Astronomie von der Astrologie vollzogen.1) Von der aufmerksamen Beobachtung des Himmels in Babylonien giebt schliesslich die Notierung der nicht regelmässigen, sondern ganz zufälligen und selteneren Erscheinungen der Kometen und Meteore einen Beweis. Die letzteren werden auf verschiedenen Tafeln als sarāru-Sterne (mišhu, zallummū) = plötzlich anfstrahlende, mit einem Schweife versehene, den Himmel erhellende Sterne beschrieben; die Kometen werden als unagga-Sterne, Rabensterne (U-NAG-GA-Vogel = Rabe) bezeichnet und ihre auffällige Gestalt deutlich von den übrigen Himmelskörpern unterschieden.2) Positionsangaben von Kometen, also gemessene Abstände der Kometen von bestimmten Sternen mit Beischrift des Datums und der Stunde der Beobachtung liegen in den wenigen bisher bekannten Berichten nicht vor. Aber es wäre doch befremdend, wenn sich solche Angaben in den Beobachtungstafeln nicht noch vorfinden sollten, da die Babylonier, wie wir gesehen haben, die Stellungen der Planeten gut verzeichnen und die Kometen wegen der ganz abweichenden Bahnen umsomehr ihre Aufmerksamkeit erregt haben müssen. Wir stehen indessen mit unserer Kenntnis der astronomischen Beobachtungen der Babylonier erst am Anfang, denn das bisher aufgedeckte Beobachtungsmaterial nmfasst kann mehr als 20 bis 30 Täfelchen, und Hunderte harren noch der Entzifferung und Übersetzung.

Wenn an der Thatsache, dass die Astronomie bei den Babyloniern eine ernste Pflege erfuhr und in wissenschaftliche Form gebracht wurde, trotz der Aufdeckung der zahlreichen Planeten- und Mondbeobachtungen früher von einzelnen Skeptikern gezweifelt werden konnte, so ist jetzt

richten ist sehr bedeutend (Man vergleiche nur allein das Material der Kujundschyk-Sammlung in den 5 Bänden des Bezoldschen Catalogue of the Cuneiform tablets in the Kouyunjik collection of the British Museum 1899).

<sup>1)</sup> In den eigentlichen Beobachtungstafeln ist von astrologischen Beziehungen nicht die Rede; so sind die oben aufgeführten Plaueten- und Mondbeobachtungsserien rein astronomischer Natur. Manchmal werden Astrologie und Astronomie mit einander verquickt. Ein Beispiel dafür giebt ein von Erring beschriebener Auszug aus einem 138 v. Chr. zu Borsippa verfassten Lehrbuch der Astrologie (Zeitschr. f. Assyr. VI 228), in welchem die astrologische Bedeutung der Mondstände, der heliakischen Auf- und Untergünge des Sirius und Orion, die mit den Jabreszeiten zusammenhängenden Feste u. s. w. beschrieben werden. — Vor 11 Jahren komnte Jensen (Kosmologie 46) noch meinen, dass die Astronomie bei den Babyloniern wohl niemals aus rein wissenschaftlichen Gründen betrieben worden sei; heute, nach den Arbeiten von Erring und namentlich Kuglen, wissen wir, dass auch eine ernste Pflege der Astronomie in Babylonien existierte.

<sup>2)</sup> Jensen, Kosmol. 152, 154.

jeder Einwand gegen die bei den Babyloniern vorhandene wissenschaftliche Systematisierung der Astronomie durch die Bearbeitung der babylonischen Mondrechnungstafeln vollständig beseitigt. So lange nur die Beobachtungen vorlagen, die notwendiger Weise manchem Mangel unterworfen waren, konnte man nicht übersehen, mit welchen Kenntnissen jene alten Astronomen gearbeitet haben. Erst das Eindringen in das Wesen der Rechnungstafeln, in welchen sie nach bestimmten feststehenden Regeln die Himmelserscheinungen vorauszubestimmen versuchen, hat und zwar in höchst lehrreicher Weise gezeigt, dass sie das aus der Beobachtung des Himmels gewonnene Wissen auch durchdacht, zergliedert und daraus eine Art Vorstufe zur Theorie erlangt haben, obgleich sie. soviel sich bis jetzt ersehen lässt, zur Begründung einer Theorie der Bewegung der Himmelskörper in dem Sinne, wie wir diesen Ausdruck verstehen, nicht gekommen sind. Damit gewinnen die Rechnungstafeln der Babylonier nicht bloss astronomisches Interesse, sondern kulturhistorische Bedeutung. Denn wir ersehen aus ihnen zum erstenmal, und zwar in viel schärferer Weise, als dies aus den Schriften und Überlieferungen der Griechen und anderer Astronomie treibender Völker möglich gewesen ist, welche Etappen der menschliche Geist von der rohen Empirie bis zur Schwelle der zielbewussten Theorie zurückgelegt hat, und wir gewinnen, da zu der Erwerbung der astronomischen Erfahrungen ein vielhundertjähriger Zeitraum vorausgesetzt werden muss, die Überzeugung, dass die Anfänge des mathematischen Denkens in Babylonien überaus hohen Alters sind.

Epping und Strassmaier haben das Verdienst, in gemeinsamer Arbeit dem Verständnisse der babylonischen astronomischen Rechnungstafeln die Bahn gebrochen zu haben. 1) An mehreren dieser Tafeln zeigten sie zunächst, dass die Kolumnen der Tafeln successive durch Addition und Subtraktion gewisser Reihen zu bestimmten Grundwerten erhalten werden. Sie suchten die Bildungsgesetze dieser Rechnungsmethoden in ihrer Anwendung auf den Mond, bei welchem die Lösung der auftauchenden Zweifel in der Interpretierung der Rechnungsvorgänge durch stetige Kontrolle mittelst unserer modernen Mondtafeln am sichersten möglich war, an drei babylonischen Mondephemeriden aus den Jahren 122, 121 und 110 v. Chr. kennen zu lernen. Es gelang ihnen, die Entstehungsweise des grösseren Teils der Tafelkolumnen zu erklären, auch die Zahlenangaben bei den angemerkten Finsternissen und einen Teil der Terminologie aufzuhellen, indessen blieb noch vieles dunkel. Auf Grund eines wesentlich umfangreicheren Tafelmaterials unternahm Kugler die Arbeit, das Wesen der babylonischen astronomischen Rechnungsschemata zu analysieren und bis auf die Basis der von den Babyloniern angenommenen Grundwerte

<sup>1)</sup> Astronomisches aus Babylon. 1889.

zurückzuverfolgen.¹) Das Ergebnis dieser Untersuchung ist ungemein lehrreich, nicht nur in Beziehung auf das astronomische Wissen der Babylouier, sondern auch dadurch, weil es nicht mehr die Griechen, speziell die Hiffarch-Ptolemaische Periode, als die Entdecker und Begründer der Grundlagen unserer Astronomie aufrecht erhalten kann, sondern vielmehr die Babylonier als die unmittelbaren Vorläufer der Griechen hinstellen muss. Einige der Kuglerschen Resultate sind vorher von P. Tanner, einem scharfsichtigen Kritiker der Astronomie der Alten, schon geahnt und in allgemeinerer Form, also ohne strikte Beweise augedentet worden. Wir legen der folgenden Darstellung Kuglers Ergebnisse und Tanners Bemerkungen zu Grunde.

Was zuerst den Mondlauf und die Aufgabe, die Zeit der Neuund Vollmonde zu bestimmen, betrifft, so lösen die Babylouier letztere in ihren astronomischen Rechnungstafeln durch etwa 11 Kolumnen. Sie gehen von den monatlichen Differenzen der Neumondlängen aus, wobei sie die Dauer des mittleren synodischen Monats und die anomalistische Bewegung der Sonne<sup>2</sup>) zu Grunde legen; daraus erhalten sie die Positionen des Neumondes in Beziehung zu festen Zeichen des Tierkreises und bestimmen die Grösse des Tagbogens zur Zeit der Neu- (und Voll-)monde und die halbe Länge der Nacht, sowie, mit Hilfe des drakonitischen Monats die Breite der Neumonde (Vollmonde), ausgedrückt in Halbgraden. Dann stellen sie eine Kolumne der täglichen Winkelbewegung des Mondes auf, gewinnen damit den Überschuss der Dauer des wechselnden synodischen Monats über 29 Tage bei Voraussetzung einer gleichmässig schuellen Sonnenbewegung und korrigieren die Resultate hierauf wegen der Ungleichheit der Sonnenbewegung. Schliesslich erhalten sie die Zeiten zwischen je zwei aufeinanderfolgenden Konjunktionen oder Oppositionen des Mondes und daraus das Datum der Neu- oder Vollmonde. Es ist nun äusserst wichtig, zu betonen, dass sämtliche Grundwerte, die diesen

I] Kugler, Die babylonische Mondrechnung. 1900. — Das diesem Buche zu Grunde liegende Thontafelmaterial besteht a) aus der "Mondrechnungstabelle des Kidinnu" mit Neumond- und Neulichtangaben von 103 bis 100 v. Chr., b, der Tafel der Neu- und Vollmonde für 13 Monate von Iddin-Bel, und 11 noch brauchbaren Fragmenten desselben Inhalts, e) aus 3 Bruchstücken, welche die Neu- und Vollmonde für mehrere Jahre angeben und sich dem Inhalte nach gegenseitig ergänzen, d) aus einer Mondfinsternistafel von 174 bis 151 v. Chr. und einem Fragmente mit Mondfinsternisnotierungen, endlich e' aus einer Anweisung zur Berechnung der Syzygien und Finsternisse.

<sup>2)</sup> Historikern wird die kurze Erinnerung erwünscht sein, dass man unter dem synodischen Monat die Umlaufszeit des Mondes in Beziehung auf die Sonne, unter dem siderischen Monat die Zwischenzeit bis zur Rückkehr zum selben Fixstern, unter dem anomalistischen Monat die Umlaufszeit des Mondes in Beziehung auf das Perigäum, und unter dem drakonitischen Monat die Umlaufszeit betreff der Knoten Durchschnittspunkte der Mondbahn mit der Ebene der Ekliptik) versteht.

Kolumnen zu Grunde liegen, mit den von Hipparch angewendeten übereinstimmen, nämlich

Die geringe Abweichung dieser Beträge der Monatsdauer von jenen, die wir gegenwärtig anwenden,1) deutet schon darauf hin, dass die babylonischen Astronomen dieselben uur ganz allmählich aus vielhundertjähriger Beobachtung des Mondes haben gewinnen können, da die Erreichung einer solchen Schärfe in den Resultaten, die Schwierigkeiten der Beobachtungen mittelst der primitiven Hilfsmittel hinzugerechnet, nur mit Benützung grosser Zeiträume möglich gewesen ist. Wenn uns aber in den Rechnungen der babylonischen Astronomen des 2. Jahrhunderts v. Chr. schon diese genauen Beträge entgegentreten, wie aus den von Kugler bearbeiteten Tafeln hervorgeht, so folgt, dass die Kenntnis der genäherten oder gar die der rohen Beträge der Mondbewegung viel älter sein und weit ins Altertum zurückreichen muss. Die griechischen und lateinischen Schriftsteller wissen über die babylonische Astronomie verhältnismässig wenig zu berichten. Betreff der babylonischen Kenntnis der Mondbewegung äussern sich Geminus (Εισαγωγή c. 15) und Prolemaus (Almagest IV c. 2). Ans den Worten des ersteren würde hervorgehen, dass der synodische Monat von den Babyloniern zu 29d 12h 44m 7,5s angenommen worden wäre,2) also nur genähert richtig. Ptolemaus giebt in seinem (ca. 150 Jahre nach Geminus geschriebenen) Almagest an, Hipparch habe gefunden. dass die babylonischen Beträge für die Mondbewegung nicht hinreichend genau seien und habe deshalb dieselben verbessert. Nach den Auseinandersetzungen des Ptolemaus würde Hipparch folgende Beträge festgesetzt haben:

Dauer des synodischen Monats =  $29^4$   $12^h$   $44^m$   $3\frac{1}{3}^s$  ... ... drakonitischen ... = 27 5 5 35.8

<sup>1)</sup> Die grosse Genauigkeit der babylonischen Annahmen für die Länge des synodischen, drakonitischen, siderischen und anomalistischen Monats erhellt deutlich aus einem Vergleich mit den modernen Werthen. Letztere sind:

<sup>2)</sup> Gemixus bemerkt, dass die mittlere tägliche Bewegung des Mondes von den Babyloniern mit 13° 10′ 35″ angesetzt worden sei, denn der Mond lege in 669 synod. Monaten (19756 Tagen) [εξελιγμός] 723 Rundläufe und 32° zurück. Die mittlere Dauer eines synodischen Monats ist demnach 19756:669 = 29d 12h 44m 7,5s.

Dauer des siderischen Monats =  $27^d$   $7^h$   $43^m$   $14^s$ ... anomalistischen ... = 27 13 18 34.9

Diese Beträge stimmen aber ganz und gar mit jenen, die aus den babylouischen Rechnungstafeln hervorgehen. Es kann daher keine Frage mehr sein, wem die frühere Kenntnis der Beträge zugeschrieben werden müsse. Die Babylonier verwenden letztere, wie wir sehen, bereits im 2. und 3. Jahrh. v. Chr. in völlig schematischer Weise, wie etwas ihnen längst Bekanntes, während Hipparch, dessen Wirksamkeit im günstigsten Falle mit der Epoche der Tafeln zusammenfällt (Hipparch beobachtete etwa von 161 v. Chr. an), die Verbesserung höchstens um die Mitte des 2. Jahrhunderts v. Chr. gefunden haben kann. Selbst wenn er anf durchaus selbständige Weise dazu gelangt wäre, so ist die Wahrscheinlichkeit, dass die babylonischen Astronomen jenen wissenschaftlichen Fortschritt auf Grund ihrer eigenen Beobachtungen schon lange vor ihm gemacht haben, eine viel grössere. Das Zeugnis des Ptolemaus für Hipparch wiegt nicht schwer, denn aus Kuglers Untersuchungen des erwähnten Rechnungstafelmaterials geht hervor, dass dem Prolemats die Kenntnis anderweitiger wichtiger in den Rechnungstafeln zu Tage tretender Leistungen der Babylonier abgeht, und er keinen Einblick in die Rechnungsoperationen der letzteren gehabt haben kann, somit auch nicht in die Lage gekommen ist zu vergleichen, was die Babylonier und was Hipparch geschaffen haben. Kugler kommt deshalb (unter Darlegung anderweitiger Gründe, die hier nicht eingehender berührt werden können) zu dem Ergebnis,1) dass die Aufstellung der verbesserten Mondperioden schon vor Hipparch und von den babylonischen Astronomen selbst gemacht worden ist. Sieben Jahre vor dem Erscheinen des Kuglerschen Werkes hat Tannery, ohne die Existenz der babylonischen Rechnungstafeln zu vermuten, und nur auf Grund der früher bekannten Werte der babylonischen Monatslängen, die Mondperioden der Babylonier als Basis der griechischen Theorien und Verbesserungen hingestellt.2)

<sup>1)</sup> A. a. O. 50-53.

<sup>2.</sup> P. Tannen: Recherches sur l'histoire de l'Astr. ancienne. Mém. de la soc. des sciences de Bordeaux, 4. serie T. I 1893'. Er vermutet. dass die Babylonier die Bewegung des Mondes in Länge durch arithmetische, ab- und zunehmende Reihen ausgedrückt haben werden, indem sie 18' (einen hei Geminst erwähnten Betrag) als Variation der täglichen Bewegung annehmen. Auch die noch unregelmässigere Bewegung in Breite hätten sie wahrscheinlich durch arithmetische Progressionen auszudrücken versucht. (185–187). Diese Voranssicht hat sich in der That durch die Kroßenschen Untersuchungen bestätigt. Die Babylonier haben durch vielfache Beobachtungen die durchschnittliche tägliche Änderung der Mondbewegung von  $\delta=18'$  kennen gelernt. Der Unterschied zwischen dem synodischen und anomalistischen Umlauf des Mond ist etwa 1,976<sup>3</sup> Man schloss also aus der Proportion x:  $\delta=1,976^3$  der oder 2:1 auf den Betrag x 36' als konstante Geschwindigkeitsänderung, er

Wenn die babylouischen Astronomen im Laufe der Zeit sich nur eine so genaue Kenntnis der Mondbewegung, wie sie sich in den oben mitgeteilten Zahlen ausdrückt (auf die von den Babyloniern dazu eingeschlagenen Wege kommen wir im 111. Aufsatze zurück), erworben hätten, ohne eine Nutzanwendung davon zu machen, müssten wir sie schon achten. Allein noch viel höher steigt das Maass ihrer Leistungen, wenn wir das wohldurchdachte System betrachten, das sich in den Kolumnen ihrer Rechnungstafeln uns offenbart. Wir können bei dem komplizierten Bauder babylonischen Rechnungsschemata hier leider nicht auf eine besondere Darstellung eingehen, sondern müssen in dieser Beziehung auf das Kuglersche Werk verweisen, doch sollen einige besonders merkwürdige Punkte der babylonischen Rechnungsweise hervorgehoben werden.

In ähnlicher Weise, wie die babylonischen Astronomen die Schwierigkeiten in der ungleich schnellen Mondbewegung zu bemeistern suchen, verhalten sie sich in der Darstellung der Ungleichheit der Sonnenbewegung. Aus gewissen Verschiebungen des Vollmondes in den Rechnungstafeln geht hervor, dass man der Ungleichheit der Sonnenbewegung durch die Annahme Rechnung tragen wollte, die Sonne lege auf ihrem Wege am Himmel zwischen 130 Virginis bis 270 Piscium gleichmässig jeden Monat 30° zurück, im übrigen Teile der Ekliptik dagegen nur 28° 7′ 30″. Wahrscheinlich hatten die Babylonier bemerkt, dass in der Gegend von 20° Sagitt., nämlich in der Mitte zwischen 13° Virgin, und 27° Pisc., die Sonne sich am schnellsten, und am Orte diametral dazu, bei 20° Gemin. am langsamsten bewege; möglicherweise bestimmte sie zu jener Teilung der Ekliptik in zwei Bogenstücke von 1940 und 1660 das glatte Verhältnis 15:16 (entsprechend 28° 7′ 30″: 30°). In der That lägen nach babylonischer Annahme, wie dies aus einer von Kugler untersuchten Tafel hervorgeht, die Apsiden der Sonnenbahn u. z. der Ort der langsamsten Sonnenbewegung (Apogäum) bei 190 49' Geminor., jener der schnellsten (Perigäum) bei 190 49' Sagitt. Die Beträge der grössten und kleinsten Geschwindigkeit der täglichen Sonnenbewegung nehmen die Babylonier ziemlich richtig an, nämlich 1º 1' 19.6" für die erstere, 56'

mittelte hieraus die Gesehwindigkeitsünderung wührend  $^{1}\!/_{4}$  anom. Monat und fand so 2°5′30″, welche mit der schon genannten täglichen Bewegung 13° 10′35″ verbunden, als grösste Gesehwindigkeit der Mondbewegung 15° 16′5″, als kleinste 11°5′5″ (fast dieselheu Zahlen giebt Gesunses an) ergeben. Die Babylonier konnten auf diese Weise durch eine mit konstanter Differenz von einen Minimum zum Maximum fortschreitenden Reihe den anomalistischen Lanf des Mondes während einer Anzahl synodischer Monate darstellen. Aus der Untersuchung der Rechnungstafeln findet Kullen [a. a. 0. 211], dass zwischen je 2 Maxima der Tafeln die Zeit von 13¹¹²[18] synod. Mon. liegt. Da aber die anomalistische Bewegung in dieser Zeit den Vorsprung von einem Umlaufe erreicht hat, sind 13¹¹²[18] synod. Mon. = 13¹¹²[18] + 1 anomal. Mon., oder 25¹ synod. Mon. = 269 anomal. Mon.; letzteres ist aber das angeblich erst von Ингравси gefundene Verhältnis.

56.7" für die letztere,1) aber die Orte des Apogäums und Perigäums stimmen nicht mit unseren Annahmen, sie liegen um 10° zu hoch.2) Aus dieser zu grossen östlichen Verschiebung des Apogäums und Perigäums der Sonne geht auch ein unrichtiger Betrag des anomalistischen Jahres hervor (d. h. der Zeit, welche die Sonne braucht, um vom Apogäum zum Perigäum zu laufen). Dasselbe ergiebt sich zu 365d 6h 25m 46s, ist also um 12<sup>m</sup> zu gross (statt 365<sup>d</sup> 6<sup>h</sup> 13<sup>m</sup> 50<sup>s</sup>). Das von den Babyloniern angenommene siderische Jahr dagegen ist, da sie eine ziemlich genaue mittlere Geschwindigkeit (00 59' 8,16") der Sonne anwenden, nicht allzu fehlerhaft im Vergleich zu den Ergebnissen, welche die älteren Astronomen fanden, nämlich 365d 6h 13m 43,48.3) Obwohl das babylonische siderische Jahr noch um 41, Minuten zu gross ist, darf man nicht sofort annehmen, dass die Babylonier dasselbe nicht besser gekannt hätten. Aus den sehr gut vorausberechneten heliakischen Auf- und Untergängen des Sirius, welche in den von Epping behandelten Rechnungstafeln (Astr. a. Babyl.) enthalten sind, lässt sich schliessen, dass sie die Länge des siderischen Jahres genauer gekannt haben müssen. In der That musste ihnen die vielfache Beobachtung jener Auf- und Untergänge schliesslich die Länge des siderischen Jahres offenbaren, und solche Beobachtungen haben sie denn auch, wie aus vielen Beobachtungstafeln hervorgeht, fleissig angestellt. Überdies muss man bemerken, dass es sich in den Neumondtafeln, aus denen Kugler das siderische Jahr herausrechnen musste, nur um die ungefähre schematische Darstellung der Sonnenbewegung handelt. Beispielsweise haben die Babylonier, obwohl sie bei der Rechnung nur einen ungefähr richtigen Betrag der siderischen Ge-

<sup>1)</sup> Gegenwärtig beträgt die grösste Geschwindigkeit 1º 1' 9,9", die kleinste 57' 11,5". Die Excentrizität der Erdbahn nimmt im Laufe der Zeit sehr langsam ab und die früher grössere Maximalgeschwindigkeit der Sonne verlangsamt sich also, die früher kleinere Minimalgeschwindigkeit nimmt etwas zu, indem sich die Bewegung einer gleichmässigeren in der Kreisbahn zu nähern strebt. Mit dem früher grösseren Maximum und kleineren Minimum stehen die babylonischen Annahmen im Einklange.

<sup>2)</sup> Zum Teil kommt dies davon her, dass die Babylonier die Zählung auf der Ekliptik nicht mit 0° Arietis anfangen, wie wir. Vielmehr führte die aufmerksame Untersuchung der Neumondlängen Kueler zu der Annahme, dass der Frühjahrspunkt bei 8° 15′ Arietis liegt. Ferner erweisen sich die babylonischen Neumondlängen durch schnittlich um 3° 14′ grösser als nach der Rechnung, demnach entsprechen die Positionen der babylonischen Ekliptik ungeführ dem 5. Grade der gleichnamigen Zeieben unserer beweglichen Ekliptik. War also 19° 49′ Gemin. die Lage des Apogäums, wie oben angeführt ist, so musste dasselbe etwa auf 16° 35′ unserer Ekliptik fallen, dieser Punkt liegt aher um 10° zu östlich.

<sup>3)</sup> Hipparch nimmt (bei Z<br/>ngrundelegung der Angaben im Almagest III c. 2) an $_{365\text{d}-6\text{h}-10\text{m}}$ 

Tycho Brahe 365 6 9 26,7s.

Der moderne Wert ist 365 6 9 10,7.

schwindigkeit des Mondes anwenden, doch auch den wesentlich genaueren Wert 13° 10′ 34.851″ gekannt.¹)

Wir haben bereits angedeutet, dass die Babylonier ihre Ekliptik nicht wie wir, auf die durch die Präzession der Tag- und Nachtgleichen im Laufe der Zeit sich verschiebenden Zeichen der Ekliptik, sondern auf die als unverrückbar betrachteten Sternbilder selbst gründeten. Die babylonische Ekliptik war also eine feste, während unsere (resp. die Hipparcusche) eine bewegliche ist. Die vier Jahrpunkte werden, wie ebenfalls schon erwähnt, auf 80 15' des Widders, Krebses, der Wage und des Steinbocks angesetzt und zwar so, dass diesen Punkten etwa der je 5. Grad des gleichnamigen Zeichens in der beweglichen Ekliptik entspricht. So trifft der babylonische Frühjahrspunkt auf 50 Arietis statt auf 00. Dieser Fehler könnte, abgesehen von der zu klein angenommenen Sonnengeschwindigkeit (was in 321 Jahren etwa 1º ausmacht) auch dadurch verursacht sein, dass die babylonischen Astronomen noch nichts von der Präzession der Tag- und Nachtgleichen gewusst haben. Kugler findet, dass, falls die Präzession nicht in Rechnung gebracht und eine zu kleine Sonnengeschwindigkeit gebrancht worden ist, der Frühjahrspunkt der von ihm untersuchten Rechnungstafeln etwa für 390 v. Chr. gelten müsste. Die Beobachtung der Äquinoktien musste für die Alten jedenfalls eine sehr schwierige Aufgabe sein, und man könnte daher schliessen, dass die Babylonier auf den Rückgang des Frühlingspunktes vermöge ihrer Beobachtungen allein nicht aufmerksam werden konnten. Aber es scheint doch, als wenn die Babylonier irgend eine derartige Korrektion gekannt (vielleicht roh aus ihren Fixsternbeobachtungen) und angewendet hätten. In mehreren Rechnungstafeln haben nämlich die Jahrpunkte jedesmal eine andere Lage, 10°, 8° 15' und 8° 0' 30", ferner steht in 2 Tafeln keine abgerundete Zahl von Graden, so wie wenn diese Zahlen aus einer ursprünglichen durch Anbringung gewisser Beträge entstanden wären. Hipparch gebührt ohne Zweifel der Ruhm, die Präzession im Jahre 130 v. Chr. aus Vergleichung seiner eigenen Sternbeobachtungen mit den 160 Jahre früher von Timocharis und Aristyllus angestellten entdeckt zu haben. Nach dem oben gesagten wäre indes die Möglichkeit nicht ganz ausgeschlossen, dass die Babylonier, von Vermutungen geleitet, gewissermassen Vorarbeiter in derselben Frage gewesen sind. Ob ihnen und wie weit ihnen ein Anteil an der Erkenntnis der Präzession gebührt. kann erst entschieden werden, wenn babylonische Tafeln aus beträchtlich älterer Zeit vorliegen werden, aus denen man die Lage des Frühjahrspunktes ermitteln kann.2)

<sup>1)</sup> Kugler a. a. O. 94. Der wahre Betrag ist etwa 130 10' 35,028".

Aber insofern haben nach Tannert die Babylonier einen Einfluss auf Hipparcus Entdeckung der Präzession gehabt, dass von ihnen der Gebrauch herrührt, alle Positions-Beiträge z. alten Geschichte 12.

Jedoch in einer anderen Erkenntnis, die man nach Ptolemaus (Almagest III c. 4) bisher dem Hipparch zuschrieb, sind die Babylonier den Griechen zuvorgekommen, in der Festtellung der Länge der astronomischen Jahreszeiten. Die Grenzen der letzteren Jahrespunkte) werden in einigen Tafeln der Babylonier auf den 10. Grad des Widders, Krebses, Steinbocks und der Wage gesetzt. Da der Ungleichheit der Sonnenbewegung in der schon erwähnten Weise Rechnung getragen wurde, dass man für die Sonne von 13° Virg. bis 27° Pisc. monatlich 30°, von 27° Pisc. bis 13° Virg. aber nur 28° 7′ 30″ annahm, so lässt sich mit diesen Angaben die Dauer der babylonischen Jahreszeiten berechnen. Kycler findet folgende Beträge, welche er, da unsicher ist, auf welche Zeit sie sich beziehen, mit den direkt für das 2. Jahrhundert v. Chr. berechneten vergleicht:

|          |                 | Für das 2. Jahrh. |
|----------|-----------------|-------------------|
|          | Babyl. Beträge. | berechnete Werte. |
| Frühling | 94,4982 Tage    | 94,0437 Tage      |
| Sommer   | 92,7263 "       | 92,3052           |
| Herbst   | 88,5918 "       | 88,6186           |
| Winter   | 89,4449         | 90,2818           |

Zieht man die Angaben, die Geminus und Ptolemäus (Hipparch) über die Länge der astronomischen Jahreszeiten machen, heran, so zeigt sich, dass die Beträge der griechischen Astronomen nicht besser mit der Wirklichkeit stimmen als die der Babylonier:

|          | Geminus (c. 1).       | PTOLEMÁUS (Almag, III e. 4). |
|----------|-----------------------|------------------------------|
| Frühling | 941 <sub>2</sub> Tage |                              |
| Sommer   | 921                   | _                            |
| Herbst   | 881 s                 | 882 <sub>.15</sub> Tage      |
| Winter   | 901/8                 | $90^{2}/_{15}$               |

Da die Babylonier bei der Bestimmung der Jahrpunkte wahrscheinlich nur auf den Gebrauch des Gnomon angewiesen waren, dieses Instrument

bestimmungen auf die Ekliptik (Tierkreis) zu beziehen. Dieser Usus schreibt sich bei ihnen aus der Entwickelung der Astronomie aus der Astrologie her, denn für die Nativitätstellerei war nur die Ekliptik geeignet. Diese Gewohnheit, die von den Griechen übernommen wurde, die Stellung der Gestirne nicht auf den Äquator, sondern auf die Ekliptik zu beziehen, hat dem Hupparch die Erkenntnis des Vorrückens der Sternbilder wesentlich erleichtert. Auch glaubt Tanner, dass den Babyloniern die Präzession deshalb entgehen musste, weil sie hauptsüchlich das Sideraljahr angewendet haben, während Hipparch sowohl die Längen des tropischen und des Sonnenjahres bestimmte und durch die Verschiedenheit desselben vom siderischen auf die schärfere Beobachtung der Sterne hingelenkt werden konnte (a. a. O. 42, 279, 280. — Die Vermutung, dass die Babylonier in der Kenntnis und Bestimmung der Präzession dem Hipparch irgendwie vorgearbeitet hätten, wird auch von C. P. Lebmank geäussert, s. dessen Buch: Zwei Hauptprobleme der altorientalischen Chronologie und deren Lösung (1898, S. 198 ff. Anm. 2.

aber nur eine sehr näherungsweise Genauigkeit zulässt, so ist zu bewundern, dass der Fehler, den sie in der Länge der Jahreszeiten begingen, kaum mehr als einen halben Tag beträgt, beim Herbst ist der Unterschied gar nur eine halbe Stunde. Obwohl möglicherweise die Worte des Prolemaus, wo er von der Bestimmung der Jahreszeiten durch Hipparen spricht, vielleicht nicht gerade in dem Sinne interpretiert werden müssen, als ob Hipparen als Entdecker hingestellt werden soll, so besteht jedenfalls die Thatsache: die babylonischen Astronomen haben die ungleiche Länge der astronomischen Jahreszeiten schon vor der Zeit des Hipparen gekannt. Wie aus den Rechnungstafeln ersichtlich ist, bemühen sie sich, die Sonnenbewegung zur Darstellung zu bringen. Sie besassen höchst wahrscheinlich bereits Sonnentafeln, welche die Vorläufer der Prolemaischen bildeten und suchten dieselben durch Beobachtungen zu verbessern (daranf scheint die Beobachtung der Sonnenauf- und Untergänge zu deuten).<sup>1</sup>

Offenbar waren, nach den Rechnungs- und den Beobachtungstafeln zu schliessen, Sonne und Mond die Hauptgestirne, welchen die babylonischen Astronomen ihre sorgfältigste Aufmerksamkeit zuwendeten. Die Finsternisse waren jedenfalls Erscheinungen, welche von der Astrologie zur astronomischen Forschung geführt hatten, und aus ihnen wurden die ersten wichtigen Erkenntnisse des Mondlaufes gezogen. Sie behielten in der babylonischen Astronomie für immer den ersten Platz. Daher ist es nicht überraschend, wenn wir auf den Rechnungstafeln des 3. Jahrh. v. Chr. die Berechnung der Mondfinsternisse bereits in ein wohlüberlegtes System gebracht sehen. In den von Kugler untersuchten Tafeln werden die Mondfinsternisse von den Zahlen einer Kolumne abhängig gemacht, welche die Mondbreite darstellen soll, und bei welcher die Bewegung der Mondknoten arithmetisch und die monatliche Verschiebung der Sonnenlänge in der bereits früher angedeuteten Weise durch Annahme ungleicher monatlicher Differenzen hergestellt wird. Von da leitet eine Hilfskolumne zu den Grenzen hinüber, ob eine Mondfinsternis überhaupt möglich ist oder nicht. Eine weitere Kolumne liefert Zahlen, mit denen man unmittelbar die Grösse der Verfinsterungsphase erhält. Es existierten eigene "Lehrtafeln", welche die Berechnung der Mondfinsternisse systematisch angeben, und das eingeschlagene Verfahren hat (wenigstens in Kuglers Material) eine entschiedene Ähnlichkeit mit den Mondfinsternistafeln, welche Ptolemaus

<sup>1)</sup> Auch Tanner (a. a. 0. 165) matmasst, dass die Babylonier hereits Sonnentafeln sowie andere konstruiert haben. Er meint, dass man diese Tafeln mit Benützung aus Erfahrung gewonnener Perioden zusammensetzte und in gewissen Epochen erneuerte. Der Fortschritt, den Hipparch bewirkte, bestand, ausser in der grössern Ausdehnung der Tafeln, in der Wahl des Frühlingspunktes als Ausgang für die Zählung der Sonnenlängen, in der Berücksichtigung des Rückschreitens dieses Punktes, und in der Bestimmung der Länge des tropischen Jahres.

im Almagest (VIc. 7) aufstellt, und kann als Vorläufer der Ptolemäischen Methode angesehen werden. Die Berechnung der Sonnenfinsternisse war im 3. Jahrh. bei den Babyloniern ebenso ausgebildet, wie viele in den Rechnungstafeln enthaltene Sonnenfinsternisse lehren.) Das zu Grunde liegende Verfahren konnte von Kugler, da das Material nicht zureichte, nicht ganz aufgehellt werden. Dass die Babylonier bei den Sonnenfinsternissen nicht so sicher waren über das Zutreffen der Voransberechnung, und wie sie dies den Beobachtern andenteten, haben wir schon gesagt.

Bei der Erwähnung der Finsternisse dürfen wir eine Kolumne nicht vergessen, welche zu den merkwürdigsten Ergebnissen der Untersuchungen Kublers gehören wird, falls sich ihre Deutung durch späteres Tafelmaterial bestätigt. Dieselbe findet sich anf 2 Fragmenten vor, und die Untersuchung der Zahlen der Kolumne lehrt, dass die zu Grunde liegende Periode der anomalistische Umlauf des Mondes ist, und dass das Maximum der Zahlen dem Perigäum, das Minimum dem Apogäum entspricht. Es scheint sehr wahrscheinlich, dass demnach die Zahlen die Grösse des variierenden Monddurchmessers (wachsend mit der Annäherung des Mondes an die Erde, abnehmend mit der Entfernung) darstellen sollen. Nimmt man an, dass das Maass, in welchem die Zahlen ausgedrückt werden, der vierte Teil eines Grades ist, so stellt sich dann aus den babylonischen Angaben der scheinbare Monddurchmesser wie folgt herans, wobei wir zur Vergleichung mit den um Jahrhunderte später gefundenen noch einige andere historische Werte hinzufügen:

|               | Maximum   | Minimum   | Mittel    |
|---------------|-----------|-----------|-----------|
| Babylonier    | 34' 16,2" | 29' 26,9" | 31' 51,5" |
| PTOLEMAUS     | 35 20     | 31 20     | 33 20     |
| Albategnius   | 35 20     | 29 30     | 32 - 25   |
| Copernicus    | 35 38     | 27 34     | 31 36     |
| Cassini       | 33 38     | 29 30     | 31 34     |
| Lalande       | 33 31     | 29 22     | 31 - 26   |
| Moderner Wert | 32 55     | 29 30     | 31 12,5   |

Der babylonische Mittelwerth wäre somit nicht nur besser als die Beträge des Ptolemaus und Albategnius, sondern stimmt auch nahe mit Keplers Beobachtung 31°22" und Coperatius. Das babylonische Maximum liegt der Neuzeit näher als alle Werte vor Kepler, und das Minimum stimmt fast ganz mit dem modernen Betrage. Die Genauigkeit, die uns hier entgegentritt, wäre geradezu erstaunlich, wenn man bedenkt, dass die Instrumente selbst einer viel späteren Zeit als die der Babylonier noch Fehler geben, welche die Annäherung der babylonischen Werte an

Z. B. die von Erring bemerkten, welche in meinen "Spez. Kanon der Sonnenu. Mondfinsternisse" (259) mit der Rechnung verglichen werden.

die neueren bei weitem übersteigen. Cofernicus, welcher nur Ptolemaische Instrumente gebrauchte, giebt bis zu 10° als Beobachtungsfehler an, und Ptolemaus selbst sagt, dass er mit dem Hipparcuschen Astrolabium höchstens 1° des Winkels sicher zu messen vermöge. Walther (15. Jahrh. beobachtete noch auf 10° genau, erst Tveho Brahes Instrumente getatteten Beobachtungen auf 1—2° richtig zu erlaugen, selbst Hevels grosse Apparate gaben 12° wahrscheinlichen Fehler. Die Beobachtungen der Babylonier sind auf vielleicht 5° richtig. Unter diesen Umständen lässt sich, selbst wenn man anminmt, die Babylonier hätten wesentlich bessere fustrumente 1) gehabt als Ptolemaus und Hipparch, kaum erklären, wie die babylonischen Astronomen zu einer solch frappierenden Genauigkeit betreffs des Monddurchmessers gekommen sind. Es wird deshalb von hohem Interesse sein, ob sich die von Kugler ermittelten Werte an späterem babylonischen Tafelmateriale bestätigen werden.

Fassen wir unsere Darstellung über die Keuntnisse, die in den astronomischen Rechnungstafeln der Babylonier enthalten sind, in einem Satze zusammen, so kann derselbe nicht anders lauten, als dass die babylonische Astronomie die unmittelbare Vorstufe für die Fortschritte bildet, welche Hipparch und Ptolemaus erreichten. Ja. es hat allen Anschein, dass die Hauptthaten der Hipparch-Ptolemaischen Periode, nämlich die kritische Verwendung der alten Beobachtungen, die Entdeckung der Präzession der Tag- und Nachtgleichen, die Schaffung eines genaueren Beobachtungsmaterials, die Herstellung der Epicyklentheorie zur Darstellung der Bewegung der Planeten, die Begründung der Trigonometrie und die Entdeckung der Evektionsgleichung in der Mondbahn, sich unmittelbar auf das babylonische Wissen gegründet haben. Zwischen der Zusammenfassung des astronomischen Wissens der Griechen im Almagest des Ptolemaus und den Rechnungssystemen der Babylonier. soweit wir jene bis jetzt aus den Thontafeln kennen gelernt haben, liegt noch viel Unaufgeklärtes; aber die Fäden, welche die Astronomie der Babylonier mit jener der Griechen verbinden, sind trotzdem deutlich sichtbar. Der Zusammenhang der orientalischen Astronomie mit der abendländischen offenbart sich in einer gewissen Verwandschaft in der Darstellung sowohl des Sonnen- wie Mondlaufes, in dem Modus, hiervon die Berechnung der Finsternisse abhängig zu machen, in dem Gebrauche empirisch erworbener Perioden der Wiederkehr einzelner Himmelserscheinungen u. s. w. Ob die Grenzen des astronomischen Wissens beider Völker werden jemals genan bestimmt werden können, ist zweifelhaft, denn bei der Schweigsamkeit der griechischen Schriftsteller über die orientalische Astronomie und dem offenbar geringen geistigen Kontakte, der zwischen Griechenland und Babylonien in späterer Zeit (vielleicht im

<sup>1)</sup> Auf die Winkelmessungen der Alten kommen wir im III. Aufsatze zurück.

Gegensatze zu früheren Zeiten?) geherrscht hat, sehen wir jetzt vermöge der babylonischen Rechnungstafeln klarer in den Zustaud der orientalischen Astronomie des 3. Jahrh. v. Chr. hinein als in den Zustand der griechischen. Aber es ist kein Zweifel, dass die Griechen, und zwar wahrscheinlich hauptsächlich in der älteren Zeit, sehr Vieles von den Babyloniern übernommen haben. Hipparch und Prolemaus haben manche Vorarbeit vorgefunden.1) Der Mondlauf war vorzüglich erkannt, jener der Sonne hinreichend erforscht, die zahlreichen Perioden aufgedeckt, und was die Hanntsache war, das astronomische Wissen war streng systemisiert. Es wurde an verschiedenen babylonischen Astronomenschulen gelehrt. Die Kuglerschen Untersuchungen haben deutlich gezeigt, dass die Rechnungsmethoden über ein und denselben Gegenstand und einzelne der Rechnung als Basis dienende Grössen in den Tafeln von einander abweichen, offenbar differierend nach dem Systeme, welches von der betreffenden Schule adoptiert war. Es wäre überaus interessant, wenn einstmals die Auffindung eines vollständigen babylonischen Lehrbuchs der Astronomie gelänge (Lehrtafeln über einelne Aufgaben sind bereits gefunden). Wir würden dann sehen können, ob die Methode der geometrischen Darstellung der astronomischen Probleme, wie sie uns in breitester Weise im Ptolemaischen Almagest entgegentritt, schon ihren Vorläufer in Babylonien hat oder ein spezielles Erzeugnis des griechischen Geistes ist. Wir würden anch entscheiden können, ob die Begründung der Trigonometrie wirklich erst mit Hipparch ihren Anfang nimmt und ob sie nicht schon durch die Chordenrechnung im babylonischen Gelehrtenlager vorbereitet ist.2) Auch würde uns ein solches Lehrbuch über die Frage aufklären, ob die Babylonier eine Theorie der Bewegung der Planeten besassen. Die Rechnungstafeln hüllen sich in diesem Punkte — eben. weil sie blos Rechnungstafeln vorstellen - in Schweigen; und doch scheint es beinahe widersinnig, annehmen zu wollen, dass die Babylonier, welche die Stellung der Planeten am Himmel seit vielen Jahrhunderten beobachteten, sich mit blossen empirischen Wissen begnügt und sich keine Vorstellungen über das Zustandekommen der himmlischen Bewegungen gemacht haben sollten.

<sup>1</sup> Man vergleiche hierzu auch die Bemerkungen in C. F. Leimanns Artikel: "Metrologische Nova", Verhandlungen der Berliner anthropologischen Gesellschaft, 1896 S. 452 Anm. 5, die durch das hier Dargelegte teils bestätigt werden, teils aber als noch zu behutsam und zurückhaltend bezeichnet werden müssen.

<sup>2)</sup> Auch Tannery verneint 60-68), dass man Hiffaren als alleinigen Begründer der Trigonometrie hinstellen dürfe. Der Boden sei hier von lange her durch die Chordenrechnung vorbereitet gewesen. Die Chorde des Bogens im Kreise, zu deren Verwendung wahrscheinlich schon Archimedes den Anstoss gegeben, sei die einzige trigonometrische Linie, deren sich die Alten bedient hätten. Die Aufstellung der trigonometrischen Grundsätze basiere unmittelbar auf der Chordenlehre und sei das Werk Vieler.

Um den Einfluss, den die babylonische Astronomie auf die griechische hatte, zu erklären, mussten wir zuvor eine Übersicht über die Astronomie der Babylonier geben und dabei die hauptsächlichsten Fäden des Zusammenhanges andeuten. Vollständig wird das Bild über die kulturhistorische Bedeutung der babylonischen Astronomie erst dann, wenn wir auch auf die Nachbarvölker der Babylonier einen Blick werfen und gleichzeitig versuchen, uns den Weg zu deuten, auf welchem die Babylonier von rohen Anfängen in der Astronomie zu wirklichem Wissen vorgeschritten sind. Diesen Versuch, soweit ihn die Lückenhaftigkeit unserer Kenntnisse von den geistigen Beziehungen der alten Völker zulässt, zu wagen, soll die Aufgabe unseres IH. Anfsatzes sein.

Vorher wollen wir noch, wie am Schluss des I. Aufsatzes, die hauptsächlichsten Ergebnisse unserer Darstellung in einige Sätze zusammenfassen

- Die astronomischen Beobachtungen, sowohl Winkelmessungen als Zeitbestimmungen, gehen bei den Babyloniern mindestens ins 7. Jahrh. v. Chr. zurück. Kontinuierliche Beobachtungsreihen, durch mehrere Monate oder Jahre laufend, existieren bis jetzt schon aus dem 3. und 4. Jahrh. v. Chr. Die Winkelabstände sind teilweise bis auf 6', die Zeitangaben bis auf 40 Sekunden genau.
- Die Beobachtungen betreffen Sonne, Mond, Planeten und Finsternisse, heliakische Auf- und Untergänge, Kehrpunkte, Konjunktionen und Oppositionen der Planeten, Abstände der Planeten von Sternen u. dergl.
- 3. Die Längen der Arten der Mondmonate sind den Babyloniern mit einer der Hipparchschen Zeit gleichkommenden Genauigkeit bekannt; den Sonnenlauf kennen sie hinreichend, die ungleiche Länge der Jahreszeiten ist ihnen bekannt, möglicherweise sind sie nicht ganz ohne Kenntnis einer rohen Präzession der Äquinoktien.
- Die rechnerische Darstellung des Sonnen- und Mondlaufs und der Finsternisse ist mindestens im 3. Jahrh. v. Chr. völlig systematisch ausgebildet.
- 5. Sie besitzen bestimmte Anweisungen für das astronomische Rechnen und ermitteln danach die wichtigsten Himmelserscheinungen ephemeridenartig für längere Zeiträume im voraus. Ihre Schulen lehren diese Vorausberechnungen nach von einander verschiedenen Systemen.
- Die babylonische Astronomie bildet die Grundlage für die Entdeckungen, welche Hipparch und Ptolemaus in der Folge gemacht haben.

## Die Götterkulte von Thera.

Eine historische Skizze auf Grund der Ausgrabungen von 1896-1900.

Von F. Hiller von Gaertringen.

I.

Auf allen Gebieten der geschichtlichen Entwickelung Griechenlands im Altertum geht unsere Betrachtung zwei Wege: der eine führt auf die sounigen Höhen weitester Umschan, universalster Betrachtung, bei der die kleinen Schluchten und Höhen, Ebenen und Gebirgslandschaften. Küsten und Inseln oft nur allzusehr vor dem übermächtigen Souneulicht verschwinden, wo man aber der Gefahr entgeht, kleine örtliche Besonderheiten ungebührlich zu überschätzen und zu verallgemeinern. Ein anderer Weg spaltet sich bald in unzählige Pfade, die sich oft wieder teilen und früher oder später enden. Es ist der Weg der Einzelforschung. In Griechenland muss ihn jeder gehen, der zu einer wirklichen innerlichen Kenntnis des Landes und seiner Geschichte kommen will. Und oft enthüllt die genane Anschauung eines engen Thales, einer abgelegenen Klippe dem Ange mehr als die oberflächliche Umschau von einem hohen Gipfel.

Eine der kleinsten unter den griechischen Inseln des Ägäischen Meeres, wenigstens von denen, die überhaupt irgend eine Rolle gespielt haben, ist die Insel Thera. Auf ihr lag im Altertum eine Stadt, die jedenfalls in den bekanntesten Perioden griechischer Geschichte zu den kleinen unter den zahllosen griechischen Kleinstädten gehört, relativ nicht zu vergleichen mit der Bedeutung, welche die Hauptniederlassungen auf der Insel heutzutage im Bereiche der Kykladenprovinz beanspruchen dürfen. Aber diese Stadt lag der Forschung offen, so günstig wie wenig andere, und ist, ob man auch noch keineswegs am Ende angelangt, so gut bekannt wie keine andere auf den Inseln, ja man kann sagen wie keine andere des Königreichs Griechenland. Denn wenn wir auch in Athen auf der Akropolis jeden Stein kennen mögen und noch besser kennen werden, wenn Kaweraus genaner Plan endlich veröffentlicht sein wird, so giebt es in der Stadt nicht nur die berühmten, oder auch verrufenen zwei, die ein russischer Gelehrter Malinin jetzt wiederum behandelt hat, sondern hundert topographische Streitfragen, und anderwärts kennt man wohl heilige Bezirke wie Delphi und Olympia und einzelne Tempel und Gebände, aber von den ganzen Städten meist nur die allgemeinsten Umrisse - eine Stadt wie Theben ist dank Fabricius, Wilamowitz und Sotiriadis schon verhältnismässig gut weggekommen; und erst bei Korinth kann man hoffen, dass man allmählich nach mühsamer Arbeit weiter zu einem wirklichen Stadtbilde kommen wird. Thera ist vom Schreiber dieser Zeilen, der sich der Unterstützung vieler Fachgenossen für die Gebiete, auf denen sein eigenes Können versagte, zu erfreuen hatte, in den Jahren 1895, 1896, 1899 und 1900 untersucht worden. Die Ausgrabungen und Ergebnisse der Inschriftforschungen von 1895 und 1896 liegen in zusammenhängenden Veröffentlichungen vor, 1) die Resultate von 1899 und 1900 sind nur Gegenstand vorlänfiger Mitteilungen geworden,2) und es werden noch mehrere Jahre vergehen, bis der ganze Stoff auch uur einigermassen befriedigend durchgearbeitet und dem gelehrten Publikum zur Benutzung vorgelegt ist. Und auch dann wird selbst das beste Ausgrabungswerk das Studium der Originale, der Natur und der Denkmäler nicht ersparen. Bei diesem Stand der Dinge kann man heutzutage also noch kein abschliessendes Wort sagen. Aber ein Rückblick auf die gethane Arbeit ist wohl möglich, und ist für den, der mitten darin gestanden hat, leichter als für einen Unbeteiligten.

Doch ich möchte das Thema noch etwas einschränken. Nicht die ganze Kulturentwickelung vermag ich zu schildern — dazu ist meine Einsicht in die Geschichte der Bauwerke und in manches andere bis jetzt zu unvollkommen. Ich greife heraus die Geschichte der Religion, der Götterkulte, wie sie sich nach den jetzt bekannten Denkmälern und Urkunden darstellt. Manches davon habe ich schon bei früheren Gelegenheiten gesagt, aber es muss hier im Zusammenhange wiederholt werden.

Was wussten wir von Thera, bevor die Erforschung des Bodens einsetzte? Die alten Schriftsteller weilen am liebsten bei den Sagen. Kadmos landete dort, errichtete dem Poseidon und der Athena Altäre und liess seinen Verwandten Membliaros mit einigen Leuten zurück. Nach Herodot waren das Phoiniker, nach der historischen Forschung unserer Zeit Kadmeer aus Böotien, ein griechischer Stamm, verherrlicht durch die Sage von Ödipus und den Sieben gegen Theben, die sie, verstreut und über das Meer gejagt, in Ionien und anderwärts ausgebildet hatten und die Gemeingut geworden war des epischen Heldenliedes. Zu denen kam Theras, auch ein Abkömmling des Kadmos, Vormund der

<sup>1</sup> F. Hiller von Gaertringer, Die archaische Kultur von Thera 1897. — Inscriptiones graeeae insalaran maris Aegaei fasc. III 1898 und Blass in den Gyriechischen: Dialekt-, Enschriften. — Thera. Bd. I 1899 [Bd. II über die Nekropolen und Grüberfunde von H. Dragendorf ist im Druck, vergl. vorläufig Arch. Arc. 1897, 78 ff.).

Arch, Anz. 1899, 181 ff. Ath. Mitt. XXIV. 1899, 353 ff. XXV. 1900, 461 ff.: vgl. F. Hiller von Gaerfringer, Ausgrabungen in Griechenland 1901, 20 ff.

Könige von Sparta Eurysthenes und Prokles, deren Mutter seine Schwester war, mit drei Dreissigruderern, auf denen er Volk aus den dorischen Phylen in Sparta (die es damals noch gab) und Minyer mitführte, die vordem spartanische Weiber geheiratet, dann aber missliebig geworden waren. Auch die Minyer entstammen der später Böotien genannten Landschaft und sind gefeiert in der Sage von der Argofahrt. Ein Sohn des Theras bleibt in Sparta zurück, Oiolykos, von dessen Sohn Aigeus sich die Aigeiden in Sparta zurück, Oiolykos, von dessen Sohn Aigeus sich die Aigeiden in Sparta herleiten, eine  $qv\lambda\eta$   $\mu\nu\gamma\delta\lambda\eta$ , die dort das Heiligtum der Erinyen des Laïos und Ödipus gründen; von Theras selbst stammt das Königsgeschlecht von Thera, dem im VII. Jahrhundert Grinos Sohn des Aisanios angehört. Unter diesem führte ein Minyer, Aristoteles mit dem Spitznamen Battos aus dem Hause der Euphemiden, eine Kolonie von meist Unzufriedenen nach Libyen und gründete Kyrene. Um 515 liess sich dann ein spartanischer Königssohn Dorieus von Theräern nach Libyen führen.

Wir haben also auf Thera bis ins VII. Jahrhundert Minyer und Dorier unter einem "kadmeischen" Königsgeschlecht; angeblich von Lakonien gekommen. Die älteren "Kadmeer" resp. "Phoiniker" mögen aus der Genealogie des Königshauses erschlossen sein, sie bildeten für die Erzählung den Anlass der Fahrt nach Thera. Die Rolle des Theras im spartanischen Staatswesen, überhaupt die Sanktion der Kolonie durch Sparta sind späte Zuthaten, wahrscheinlich erst aus der Zeit des Dorieus. Trotzdem kann Lakonien eine Durchgangsstation der Kolonisten gewesen sein; es kommt nur nicht mehr so sehr viel darauf an. Genug, dass das Doriertum später überwog, und dass die dorischen Staaten, nicht bloss Sparta, sondern auch die Argolis und Kreta, sowie die Kolonie Kyrene, thatsächlich eine Fülle von Parallelen für Thera bieten, nicht nur für Iteligion und Staatswesen, sondern auch z. B. für die Personennamen, welche bekanntlich in weit höherem Masse als die Umgangssprache alte Anschauungen und Formen festzuhalten pflegen.

Nach Herodot bestanden auf der Insel sieben Gemeinden, und jede derselben wird ihre eigentümlichen Kulte besessen haben. So, um dies vorweg zu nehmen, der Hafen Eleusis, den nur Ptolemäus erwähnt, der aber sicherlich schon der ältesten Zeit angehört, einen Dienst der Demeter Eleusinia, deren Monat Eleusinios für Thera bezeugt ist, und der in früherer Zeit grosse Verbreitung gerade in Peloponnes gefunden haben muss, lange bevor Eleusis mit Athen zu einer politischen Gemeinde verbunden wurde. Ebenso der Ort, der bei dem heutigen Dorfe Merovigli und Kap Skaro an der Innenseite der Inselgruppe lag, einen Bezirk der Athena, deren Grenzmarke aus dem V. Jahrh. v. Chr. noch im Fels erhalten ist. Und so noch mehr. Die Stadt aber, die auf dem ins Meer vorspringenden Kalkfelsen, dem Messavuno erbaut, nur an der Landseite über einen schmalen Bergrücken auf mühsam und kunstreich angelegten

Strassen zugänglich war, besass natürlich die wichtigsten Heiligtümer. Wir müssen uns diese Stadt als eine kleine Bergfeste vorstellen, steil nach Südwesten, sanfter und in flachgeöffneten Bogen nach Nordosten abfallend; nach dem Sockel zu wohl schon immer durch Befestigungen geschützt, sonst höchstens durch schwache Mauern umgeben, obwohl eine einheitliche Befestigung nicht sicher nachweisbar ist. Zu den ältesten Stadtteilen gehört die Agora, an der die später oft umgebaute, in der ersten Anlage aber wohl in die Königszeit hinaufgehende "Königliche Halle", die "Basilika" von Thera lag. Vor ihr war durch eine Stützmauer ein freier ebener Platz geschaffen; die grossen rohen Blöcke der Stützmauer tragen in altertümlicher Schrift noch zahlreiche Namen von Menschen. Ein Block scheint auch Poseidon als [Γ | αάοχος zu nennen. 1) Auf dem Markte stand ein archaischer Löwe, dessen Inschrift nicht mehr zu entziffern ist; in und um die Halle sind einzelne Weihungen älterer Zeit gefunden, darunter eine an Zeus und Athena, unvollständig IGIns. HI 427; nach einem 1900 hinzugefundenen Bruchstück:

### Λιὸς Πο[λιέος και] "Αθάνα[ς Πολιάδος]

stoichedon geschrieben, etwa um 500 v. Chr. Bruchstücke eines in der Nähe gefundenen Sakralgesetzes (Nr. 450) nennen auch Athanaia und Agyieus. In später Zeit gab es noch einen Priester der Athana Polias, dessen Basis auf dem Markte stand (Nr. 495). Man möchte also gern die von Kadmos geweihten Altäre der Athene und des Poseidon, womöglichst auch einen Tempel der Athene und ihres Vaters hier suchen; aber die Ausgrabungen haben keine weiteren Anhaltspunkte gegeben.

Vom Marktplatz, der etwa in der Mitte der Stadt lag, führte eine gepflasterte Strasse in allmählichem Gefälle und deshalb im Bogen nach dem Ende des Bergrückens, der ganz für staatliche und religiöse Zwecke freigehalten war. Hier bot der in schrägen Flächen anstehende Kalkfels einem jungen, unverwöhnten, und der erst vor kurzen erlernten Schreibkunst frohen Volke eine unvergleichlich bequeme Schreibgelegenheit dar, welche auch dankbar und ausgiebig benutzt wurde, weniger als kostbare Marmortafeln und Bronzen der Zerstörung ausgesetzt war und uns so eine religions- und sittengeschichtliche Urkundensammlung allerersten Ranges geworden ist. Man brauchte den graublauen Kalkfels nur mit einem rohen steinernen oder eisernen Instrument wenig zu klopfen, um darauf Eindrücke zu erzielen, die sich in weisser Farbe von dem dunkleren Grund abhoben. Das konnte jede ungeübte Hand; es bedurfte keines gelernten Steinnetzen. So erklären sich die zahlreichen Graffiti, menschliche Namen zum Teil mit mehr oder weniger verfänglichen

Votivtafel an Ποσειδάν Ίππότας (?) IGIns. III 441, V. oder IV. Jahrh. v. Chr.;
 vgl. Thera I 152 Ann. 54.

Zusätzen. Hier kommt es aber auf die Altäre an, kleine, etwa viereckige Vertiefungen, denen der Name des Gottes beigeschrieben wurde. Es ist dies zunächst eine Gruppe mit den Namen: Zeus (vier mal), Kures (zwei mal), Apollon, Lochaia Damia, Dioskuren, Chiron, Deuteros, Boreaios und noch einige minder sicheren. In der Nähe finden wir die Erinven, Athanaia und Biris, weiterhin die Chariten ( $K\acute{a}\rho\iota\tau\iota\varsigma$ ), Hermes und Kora.<sup>1</sup>) Über diese Gottheiten habe ich bereits an mehreren Stellen ausführlich gehandelt; wichtig sind gerade die, welche nicht zu den anerkannten grossen Göttern gehören. Soviel ist sicher, dass hier die Beschützer der Geburt und Kinderpflege, des Gedeihens der Menschen und der Saaten einen hervorragenden Platz einnahmen. Die Erinven, Lochaia Damia fördern und bedrohen beides: Chiron ist bekannt als Erzieher, und der Kuret und Kora bezeichnen selbst die jugendliche männliche und weibliche Gottheit,2) mag man sie nun im besonderen deuten wie man will, Den "Nördlichen" als "Altar" zu fassen, wie Blass wünscht, würde nur angehen, wenn ihm ein "Südlicher" entspräche; es kann doch nur der Wind gemeint sein, der Wohlthäter der Menschen und der ganzen Natur. Sein Gegenstück wäre ein an anderer Stelle gefundener Stein mit der spätarchaischen Aufschrift "Nicht anrühren", weil sonst der verderbliche Südwind ausbrechen könnte") — wenn es erlaubt ist anch nur mit der Phantasie diese verschiedenen Stücke ans verschiedenen Zeiten zu verbinden.

Noch weiter nach dem Vorgebirge zu herrscht Zeus in gesteigertem Masse. Zahlreiche Altäre nennen ihn mit seinem eigentlichen Namen und als Hikesios. Ob er auch hier Melichios hiess, konnte nach IGIns. III 406 noch fraglich erscheinen; 4) eine von Wilski 1900 in dieser selben Gegend gefundene Felsinschrift späterer Zeit  $Z\epsilon \hat{v}_S$   $M_{ll}\lambda \hat{l}\chi \iota o_S$   $\tau \tilde{\omega} v$   $\pi \epsilon \hat{\varrho} i$   $Ho\lambda \hat{v}_S \epsilon r \sigma v$  bringt dies zur Gewissheit.

Wie Zeus, so wurde auch Apollon unter vielen Beinamen verehrt. Wir haben ihm auf Grund der Ausgrabungen von 1896 ein sehr primitives rechteckiges Gebände als Tempel oder besser als ἰερὸς οἶχος zugewiesen, von dem offenbar eine Anzahl recht später Ehreninschriften mit Weihungen an Apollon Karneios stammt. In hochaltertümlichen Graffiti wird einmal Apollon, ein anderes Mal Delphinios, d. h. wieder Apollon angerufen; auch als Lykeios scheint er verehrt zu sein. Für den Beinamen Karneios und das Fest der Karneen sind die ältesten Zeugnisse eine Felsinschrift am Wege, der von der Begräbnisstätte auf der Sellada an der Hauptquelle der Insel, heute Zoodochos Pege, vorbei zu einer ferneren

<sup>1</sup> Vgl. Blass GDI 4727, 4728.

<sup>2)</sup> Vgl. Usener, Sintflutsagen 72f.

<sup>3)</sup> IGIns, III 451 mit corrigenda, nach Studsiczka.

<sup>4.</sup> Blass zu GDI 4752.

<sup>5)</sup> Blass zu GDI 4797.

Nekropole, jetzt Plagades, führt - kürzlich von mir im Hermes veröffentlicht und besprochen<sup>1</sup>) — und das etwas jüngere fünfte pythische Gedicht Pindars. Aber diese Zeugnisse werden genügen, um die ans anderen dorischen Staaten wie Sparta wohlbekannte Karneenfeier in den wichtigen Zügen auch für Thera anzunehmen und daraus auch die Knabentänze zu erklären, deren Niederschlag wir in jenen alten Graffiti erkennen. Dies habe ich des weiteren in meinem Vortrag über die archaische Kultur von Thera ausgeführt und damit auch eine sehr weitgreifende Massregel in Verbindung gebracht. Es wurde nämlich durch Errichtung einer hohen Terrassenmauer im Südwesten und Hinterfüllung mit Bimssand eine ebene Fläche geschaffen, ähnlich wie auf der Akropolis von Athen südlich vom Parthenon;2) dabei aber kam sicher ein Teil der Felsinschriften unter die Erde. Oben mochten nun jene festlichen Tänze und auch das neuntägige Zeltlager mit seinen Gelagen stattfinden; ein Teil der Feier freilich konnte, wie die neue Inschrift bei der Zoodochos bezeugt, auch weit draussen vor der Stadt abgehalten werden. Die Erddecke aber schützte jene alten Schriftdenkmäler gegen frühzeitige Verwitterung und Abnutzung. Auch andere Veränderungen vollzogen sich. Über einen Teil der ältesten Inschriften, derer des Zeus, Knres etc. erhob sich ein noch sehr altertümliches Gebäude aus grossen Blöcken, von dem Wolters es wenigstens sehr wahrscheinlich gemacht hat, dass sein Fussboden über alle die Inschriften und Altäre hinwegging und sie zudeckte zu Gunsten eines neuen Herren, indem ich einmal sehr zweifelnd den Theras vermutet habe.") Im fünften und den nächstfolgenden Jahrhunderten hat man dann hier in der Nähe noch manche Altäre geweiht, so dem Zens Stoichaios, d. h. dem Gotte der theräischen στοίχοι oder Phylen.4) den Nymphen der Hylleer

'Αγλωτέλης πρώτιστος άγοραν hικάδι Κα[ρ]νήμα θεόν δείπνιξεν ho/ψνιπαντίδα

<sup>1</sup> Hermes XXXVI 1901, 134 ff. Zwei jambische Trimeter:

d. h. Agloteles, Sohn des Enipantidas, erster in der öffentlichen Rede, hat am 20. [Karneios] dem Gotte ein Karneenmahl gegeben. In der Nähe hat Wilski auch eine alte Weihinsehrift für έδραι gefunden, bei denen man sehr gut an ein Göttermahl, ein leetisternium denken kann. Die Gegend um die Zoodoehos wird bei erneuter eingehender Untersuehung vielleieht noch weitere Aufsehlüsse bringen. — Über das Kultbild des Apollon Karneios hat kürzlich R. Weil auf Grund der theräisehen Münzen der Kaiserzeit gehandelt (in der Berliner Ges. für Numismatik).

<sup>2)</sup> Vgl. die auschauliehe Skizze Fig. 23 in E. Currus,  $Stadtgeschichte\ von\ Athen\ 129.$ 

<sup>3)</sup> IGIns. III 382. Thera I 283 f. leh konnte zu Gunsten dieser Vermutung wohl anführen, dass sieh der Stammheros, der die dorischen Phylen in Thera begründet haben soll, sehr gut als Nachbar der im Folgenden erwähnten Phylengottheiten eignete. Heroenkult des Theras bezeugt Pausanias III 1, 8.

<sup>4)</sup> Wahrscheinlich zerfielen die drei Phylen in je dreissig Unterabteilungen (iraqeita?); so wurden sich die drei Dreissigruderer des Theras einfach erklären.

und Dymanen, dem Apollon Maleatas des Geschlechts der Chairippiden, der Ga und der Artamis.

Charakteristisch für diese alte Zeit der theräischen Gottesverehrung ist die grosse Freiheit, die der einzelne hat, und, abgesehen von den Karneen, die anscheinend geringe staatliche Fürsorge für den Kultus. Der einzelne, oder ein Geschlechtsverband wie die Chairippiden oder "die um Polyxenos" hauen sich allerdings in der geheiligten Gegend einen Opferplatz zurecht, neben denen, die andere dort schon hergestellt haben. Was "Kadmos" durfte, konnten andere Theräer auch. Eine wertvolle Parallele sind die zahlreichen Felsaltäre von Lindos IGIns. I 791 ff. für Rinderopfer an den Theudaisien, die nebenbei auch noch eine sorgfältige Aufnahme verdienen. Von Priestern merkt man jedenfalls nichts. Doch hatten natürlich die Könige in ältester Zeit auch priesterliche Ehrenämter, die nach Abschaffung des Königtums auf ihre vermeintlichen oder wirklichen Nachkommen übergingen, den δαμιοφγός¹) und die erblichen, lebenslänglichen Priester des Apollon Karneios, die sich noch im Anfange der Kaiserzeit ihres königlichen Geblüts rühmten.²)

Wünschenswert wäre es aus den alten Kulten auf die Stammeszusammenhänge der Bewohner von Thera Rückschlüsse machen zu können. Hier ist der Stoff für fruchtbare Untersuchungen im Stile von Sam Wides lakonischen Kulten und den Sacra Corinthia Sicyonia Phliasia seines Schülers Per Odelberge, wie sie zuerst von Carl Robert angeregt sind. Kreta, Lakonien, die Argolis, übenhaupt alle dorischen Staaten bieten zahlreiche und wertvolle Parallelen; Chiron und die Chariten weisen deutlich nach dem minyschen Orchomenos und Thessalien. Wir wollen hier nur zu weiterer Forschung anregen, aber nicht ohne Genugthnung bekennen, dass für die älteren Kulte Theras ein so reiches und sicheres Material vorliegt, wie wir es nicht von allzuvielen griechischen Städten besitzen.

#### H.

Einen deutlichen Abschnitt in der gesamten Entwicklung von Thera bezeichnet die Herrschaft der Lagiden auf den Kykladen. Ptolemaios Soter begründete sie, und noch Ptolemaios VI. Philometor hatte Garnisonen auf Kreta (beziehungsweise auf der Insel Leuka bei Itanos), im peloponnesischen Arsinoë, d. i. wahrscheinlich Methana, und auf der Höhe von Thera. In dieser Zeit von mehr als 1½ Jahrhunderten (308—146 v. Chr.) dringen auch in den Kultus viele neue Götter ein, die ihr Dasein stark bemerkbar machen. Zunächst die Gottheiten der griechischägyptischen Mischkultur, Isis und Sarapis mit ihrem Gefolge, Anubis u. a. In ihrem, zum grossen Teil aus dem Fels herausgearbeiteten Heiligtum

<sup>1</sup> IGIns, 111 450, vgl. Hermes a. a. O. S. 137.

<sup>2)</sup> IGIns. III 868, 869.

fand auch der Kult der göttlichen Ptolemäer seine erste Stelle; die Tempelkasse wird von den Basilisten,1) d. h. der Genossenschaft, die den Basileus von Ägypten verehrt, geweiht; ebenda ist eine Votivtafel der Arsinoë Philadelphos gefunden, der auch ein Fest Apoiroa gefeiert wurde.2) Dem dritten Ptolemaios galt eine Weihung auf einer Felsstufe, die den Weg von der Stadt zum Tempel des Apollon unterbricht; wohl aus der ersten Regierungszeit, 246 v. Chr. Vermutlich wurde bald nachher an der Agora der Tempel des Dionysos Anthister auf Geheiss des Delphischen Orakel (daher πυθόχοηστος) gebaut. Seine Verehrung übernahm zunächst eine religiöse Gemeinschaft.3) Doch zeigt die prächtige Terrassenmauer, die den kleinen Tempel trägt, dass es sich um ein wichtiges Bauwerk handelt, und wir werden nicht fehl gehen, wenn wir hier den ägyptischen Einfluss sehen. Zwei hier gefundene Altäre gelten dem Philometor;4) früher schon hat, wie die Inschrift zeigt, der kyprische Bildhauer Simos dem Dionysos eine Statue gefertigt.5) Am meisten fallen jetzt aber die Stiftungen eines Kleinasiaten in die Augen, der in Thera heimisch geworden ist, Artemidoros Sohnes des Apollonios aus Perge in Pamphylien.")

Βασιλισταί auf der Insel Schêl südlich Assuan noch unter Ptolemaios VIII:
 Sirack, Dynastie der Ptolemäer 256, No. 108.

<sup>2)</sup> Epigramm des Artemidoros, Arch. Anz. 1899, 191 ff., No. 13.

<sup>3)</sup> Festschrift für O. Benndorf S. 224 ff., Thera 1 237 ff.

IGIus. III 468 und wahrscheinlich auch 466, vgl. Strack, Archiv für Papyrusforschung 1 I. 1900, 206 f.

<sup>5)</sup> IGIns, III 419.

<sup>6)</sup> P. Meyer, Das Heerwesen der Ptolemäer und Römer in Ägypten 1900, 12 Anm. 41 zitiert für ihn die Inschrift aus Ptolemais Bull. hell. 1X 1885, 132 ff., einen Beschluss und ein Mitgliederverzeichnis der Techniten um Dionysos und die Osol Αθελφοί. Dort ist ein Artemidoros έπων ποιητής, ein anderer πρόξενος, ein dritter qιλοτεχρίτης. Aber wer bürgt dafür, dass einer der drei mit dem obigen identisch war? Zeigen vielleicht die Gedichte des Artemidoros Gewandtheit im epischen Stil? Auch anderen Vermutungen Mevers über Persönlichkeiten aus theräischen Inschriften kann ich nicht zustimmen, und es sei mir erlaubt, bier einige Bemerkungen zu dem nützlichen Buch einzuschieben, dem man auf diese Weise besser als durch uneingeschränktes Lob seine Anerkennung ausspricht. S. 20 letzte Zeile statt "Kos" lies "Keos". — Die S. 21 versuchte Datierung der Inschrift IGIus. III 331 unter Philadelphos widerlegt ein einziger Blick auf die mittlerweile veröffentlichte Schriftprobe Thera I 184; so schrieb man erst im zweiten Jahrhundert v. Chr. Die Verteilung der Söldner auf die griechischen Städte auf Grund ihrer Namen S. 9 ff. und 21 ff. ist zum Teil sehr gewagt und unsicher; z. B. Epitimidas, der nach Pape-Benseler, Griech. Eigenn. als Kyrenäer bezeichnet wird, ist nach einer auf Thera gefundenen Grabinschrift wohl aus Soloi IGIns. III 835). S. 22 wird der Söldner Tychasios als Theräer bezeichnet. Warum? Pape-Benseler s. v. hat: Τυχάσιος m. Theräer Inser. 2472 [= IGIns. III 894]. Aber was beweist denn ein Αυρήλιος Τυχάσιος Τυχασίου für die Verbreitung des Namens in der Ptolemäerzeit? Für diese ist wichtiger ein Τυχάσιος Ὁλ[ύνθιος??] in Anaphe IGIns. 111 250, 14 oder ein Texásios Holeairo Mallaios (Bull. hell. 111 1879, 424 Z. 10) oder ein Tvycoros' Actudiyov Bull. hell. XIII 1889, 76 ; die beiden letzten sieher Kreter, der erste vielleicht auch, wenn man 'Oloverios' ergänzt. Es ist sehr verdienstvoll, dass Meyer

In seiner Jugend nahm er in Oberägypten an einem Zuge gegen die Trogodyten teil. Dann kam er nach Thera, um Eintracht zwischen den hadernden Parteien zu stiften, wahrscheinlich im Auftrage der Ptolemäer oder eines ihrer Nauarchen. Ein Altar der Homonoia drückte den erreichten Erfolg sinnbildlich aus. Zum Dank erhielt Artemidoros von den Theräern das Bürgerrecht und — am Arsinoëfeste — einen Kranz von Ölzweigen. Auch ein Priestertum hat er bekleidet. Seine neue Heimat beschenkte er nun mit einer Fülle von Altären. Den Homonoiaaltar erweiterte er zu einem 21 Meter langen Temenos, das er mit Relief-Bildern und Gedichten schmückte. Da waren der Adler des Zeus Olympios, ganz nach der Art der ptolemäischen Münzadler, der Delphin des Poseidon Pelagios; der Löwe des Apollon Stephanephoros. Ein Gedicht, dessen Schluss auf Homonoia umgedichtet ist, nannte Wind, Sonne, Mond und Erde. Dazu kamen die Dioskuren mit ihren Sternen; die Götter von Samothrake, die ja von Philadelphos und Arsinoë so stark bevorzugt wurden, als Schützer der Schiffahrt, und andere Gottheiten, wie Hekate, der reichtumspendende Priapos von Lampsakos, Tyche, die Najaden (?). Unvergänglich, unsterblich, nicht alternd, ewig nennt Artemidoros all diese aus dem Fels gearbeiteten Altäre. Und daneben hat er sein eigenes Bild angebracht ganz im Stil der Münzporträts, wie es die Ptolemäerköpfe zeigen, mit einem Epigramm im Kreise darum, auch nach der Weise einer Münzlegende, wonach sein Name ihn nicht verlassen wird, solange die Sterne am Himmel aufgehen und die Erde feststeht in ihrem Grunde. - An anderer Stelle, am Aufgange zur Stadt von der Sellada her, sind noch ein Altar der Artemis von Perge, die dem Stifter ein neunzigjähriges Dasein verheissen, und einer des Apollon Pythios in Delphi, der ihn gar nach seinem Tode als Gott erklärt hatte — beide wohl am ehesten von einem Sohne oder Erben gestiftet. Man kann in diesen zahlreichen Weihungen mehr oder minder sichere Beziehungen zu den herrschenden Lagiden, und zu der Person des um seine Unsterblichkeit sehr besorgten

uberhaupt diese Fragen aufgeworfen und ihre Lösung versucht hat; aber es fehlt noch die Voraussetzung dazu, das griechische Namenbuch der Zukunft, das uns die Geschichte und Verbreitung der einzelnen Namengruppen und zur Namenbildung verwendeten Stämme in wirklich übersichtlieher Form, mit erschöpfenden oder wenigstens sachgemässa ausgewählten Nachweisen lehrt. Solche Artikel wie Θεμιστο-, Θεμιστο-, Θεμισσο-, Θε

Stifters erkennen, der den frommen Anlass jedesmal benutzt, um sich bei Göttern und Menschen möglichst eindringlich in Erinnerung zu bringen. Bei den Bildern wird man sich mehr an ägyptische und kleinasiatische Vorbilder erinnert fühlen als an Griechisches; für die theräische Religion hingegen, wie sie bis dahin bestand, ist aus diesen Schöpfungen eines Fremden, so sehr sie sich jetzt auch aufdrängen.) unmittelbar sehr wenig oder gar nichts zu entnehmen. Das gleiche gilt z. B. auch von einer Weihung an Sabazios, die am Markte gefunden ist; sie gehörte sicherlich einem thrakisch-phrygischen Söldner.

Nebenher dauerten die alten Staatskulte fort, besonders der des Apollon Karneios und vermutlich auch manche vorstädtische, wie der des Dionysos ποὸ πόλεως, dessen Priestertum ebenfalls erblich war; nach dem Aufhören der Ptolemäerherrschaft mögen sie sogar zum Teil wieder gesteigerte Bedeutung gewonnen haben. Ausserdem hatte aber auch jedes Privathaus seine Götter.2) Dies haben erst die Ausgrabungen von 1899 und noch mehr die von 1900 gezeigt, in denen einige grössere Gruppen von Wohnhäusern ganz frei gelegt worden sind. Früher hat aus den Zeugnissen der Schriftsteller heraus Christian Petersen in einer nützlichen kleinen Schrift Der Hausgottesdienst der alten Griechen, Cassel 1851, zusammengestellt, was wir von diesen Kulten wissen; er bemüht sich auch, die typischen Plätze im griechischen Normalhause zu bestimmen. Die theräischen Häuser sind leider keine Normalhäuser, und die Plätze der Altäre waren fast nirgends die ursprünglichen; dazu waren diese Wohnungen vielzulange in byzantinischer Zeit benutzt, umgebaut und verwüstet. Wir müssen uns daher meist darauf beschränken, die Gattungen der Altäre namhaft zu machen. Meist sind es kleine viereckige Escharen, oft aus einem porösen Stein; manchmal zierliche cylindrische Altäre mit guten Profilen aus Marmor, die kleineren, die vielfach wohl nur als Räucheraltäre gedient haben mögen, oft ohne Inschrift. Unter den Göttern finden wir Hermes unter seinem eigentlichen Namen (Eouâ) und als Gött der Thürangel (Στροφέος).3) Dann, wie zu erwarten, Hestia, meist allein, einmal mit Zeus Soter vereinigt. Häufig sind Tyche oder Agathe Tyche und Agathos Dämon, schon vereinigt in der Inschrift des Archinos aus dem Tempel der Göttermutter, die dem 4. Jahrh. v. Chr. augehört<sup>4</sup>) Θεός. 'Ayada Tiyar 'Ayador Jainovos. Wir finden verschiedene Formen:

Näheres über Artemidoros im Anzeiger des Jahrbuchs 1899, 187 ff.; im übrigen muss ich auf Thera Bd. III und die Supplemente des Corpus vertrösten.

<sup>2)</sup> Griechisch ἐνοιχίδιοι θεοί. So werden in der Inschrift aus dem Heiligtum des Zeus Panamaros Bull. hell. XII 1888, 269, 54 Zeus Ktesios. Tyche und Asklepios genannt.

<sup>- 3)</sup> Ein kleiner inschriftioser Altar des Hermes und Herakles, durch seine rohen Darstellungen als solcher gekennzeichnet, ist auf der Agora gefunden; abgebildet und von Wolters besprochen in Thera I 247 f.

<sup>4</sup> IGIns. III 436.

Τύχα<sup>1</sup>) · Τύχας · Τύχης · 'Αγαθας Τυχας · 'Αγαθοῦ Jainoros. Auch vereint Ayadov Jainovos Ayadis Tiyus und auch Jiòs Swijoos zai Ayadov Jaiuoros. Mehrere dieser Altäre sind nahe beisammen bei einem Hause gefunden, welches unmittelbar südlich an die Agora angrenzt. In diesem Hause stand eine Statue der Glücksgöttin selbst, an einen Pfeiler gelehnt und ein Füllhorn haltend, von leidlicher hellenistischer Arbeit. Schwerlich war dies ihr ursprünglicher Standort; aber die Annahme liegt nicht fern, dass ein Tempel der Göttin in dieser Gegend gelegen hat. Wäre dem so, so käme nur ein länglicher sehr zerstörter Ban in Betracht, der zwischen Agora und Theater liegt und durch Umbauten so entstellt ist, dass fast nur die beiden schönen breiten Stufen des Eingangs Zengnis von der ehemaligen guten Bauart ablegen. Das wäre der Tychetempel. den nach einer Inschrift Phlavios Kleitosthenes Klaudianos nach 149 n. Chr. wieder hergestellt hat; und ihm wären einige der Altäre zuzuschreiben. die dann als Hausaltäre in Wegfall kämen. Dies sind nur Möglichkeiten. die ich doch nicht übergehen wollte.

Anf besondere Ereignisse zurückzuführen sind zwei Altäre, die unterhalb des Marktes gefunden sind und den Zeus als den im Blitz niederfahrenden (Λιὸς Καταιβάτα) und den donnernden und blitzenden nennen (Λιὸς βροττῶττος καὶ ἀστράπτοττος). Dass dem Zeus Kataibates in Tarent vor vielen Hausthüren geopfert wurde, erzählt Klearchos von Soloi mit anekdotenhafter Begründung.²) Auch sonst finden sich öfter kleine Altäre des Zens; einer ohne Beinamen bei der Agora;³) häufiger als Soter (Λιὸς Σωτῆρος)⁴); dies auch im Verein mit anderen Göttern, Hestia und Agathodaimon (Εστίας καὶ Ζηνὸς Σωτῆρος, Λιὸς Σωτῆρος καὶ Άγαθοῦ Δαίμονος). Auch dem Zeus, der Besitz und Erwerb schützt, gilt eine Eschara: Ζεὺς Κτή(σιος).

Endlich erwähne ich einen sehr eigenartigen Altar. Er trägt die Inschrift

## KOYPHC PEAAN

die man wohl nur deuten kann:  $Kor \varrho \tilde{\eta} \sigma[t] \pi \ell \lambda \alpha r[\varrho s]$ . D. h. die Eschara ist der Ort, auf dem der den Kureten bestimmte Opferkuchen verbrannt wird. Solche Kuchen opferte man nach den Ausführungen Stengels<sup>5</sup>) besonders den chthonischen Gottheiten: aber auch z. B. dem Zens Hypatos. "Spenden wurden, abgesehen von den verhältnismässig seltenen  $\sigma q \alpha \gamma u s$ , bei jedem Opfer dargebracht; Kuchen hat man viel seltener geopfert.

<sup>1</sup> IGIns. III 446 7.

<sup>2)</sup> Athen. XII 522 f., vgl. E. Curtius, Ges. Abh. I 109.

<sup>3)</sup> IGIns. III 426.

<sup>4</sup> So zweimal; dazu IGIns. III 480:  $\Delta i \delta_{\mathcal{F}} \Sigma \omega \tau_h \varrho \sigma_{\mathcal{F}}$ ,  $Aa\gamma b \varrho \sigma_{\mathcal{F}}$  mit dem Namen des Stifters im Genetiv, wie auf den alten Felsinschriften.

<sup>5)</sup> Hermes XXIX 1894, 281 ff.

80 ist es natürlich, dass wir über die Kulte, in denen der πελανος blieb, weniger erfahren." Das ihn die Kureten bekamen, scheint sonst nicht überliefert. Gefunden ist dieser Altar am Südwestabhange in einem kleinen Raume, der als Werkstatt für einen Künstler gedient zu haben scheint, da dort eine Anzahl Terracotten und nnter diesen auch ein schönes lebensgrosses Thonmodell eines bärtigen Männerkopfes gefunden ist. Ein tholosförmiger Ofen daneben diente vielleicht zum Brennen der Thonwaren. Ebenda lag ein Bruchstück einer weiteren Eschara, dessen Ergänzung ich als Rätsel aufgeben möchte, in der Hoffnung, dass sich ein Ödipus findet:

 $\frac{11THC}{|\overline{\Pi}|INHC}$ 

Der erste Buchstabe der oberen Zeile war A, J oder A, der erste der unteren T oder  $\Gamma$ . Es scheint sich um Aphrodite mit einem Beinamen zu handeln, $^{1}$ )

Die Form dieser Altäre oder Escharen ist meist rechteckig; oben pflegt ein erhöhter Rand zu sein, um das Herausfallen der brennenden Masse zu hindern. Die Abmessungen sind in der Regel gering; z. B. 17, 18, 29, 42 cm Länge bei geringerer Tiefe und ca. 10—20 cm Höhe. Man liebte es dazu poröses Gestein zu verwenden; aus Marmor sind meisteus die Altäre von anderen Formen, besonders die eleganter profilierten öfter mit Bukranien und Guirlanden verzierten cylindrischen. Aber gerade die jedes Luxus entbehrenden Escharen zeigen uns den schlichten Kultus des Volkes, besser als fürstliche Altaranlagen und prunkvolle Tempel, und als all die heiligen Tiere des Artemidoros.

Daneben hat ein sehr viel geringeres Interesse die Verehrung des Hermes und Herakles in den Gymnasien, die in Griechenland allerorten und auch auf Thera unter ihrem Schutze standen — interessanter als die zahlreichen Inschriften ist ein im Jahr 1900 in dem Häusergewirr der Oberstadt gefundener Marmortorso des Herakles, Rumpf und Oberschenkel, das Löwenfell in der Linken, von frischer hellenistischer Arbeit — und manches andere. Die sehr zahlreichen kleinen Aphroditestatuetten, die fast überall gefunden sind, wollen wir lieber für den Kult gar nicht verwenden; sie waren wohl einfache Zimmerdekoration. Besonders beliebt als solche muss die sandalenlösende Aphrodite gewesen sein; ausser dem leidlich guten Exemplar, das schon in Thera 1 Tafel 22 abgebildet und dort S. 251 von Wolfers besprochen ist, haben wir im J. 1900 Stücke von nicht weniger als drei kleineren Statuetten der Art gefunden. Dagegen scheint

<sup>1)</sup> Man wird sich nicht leicht zu der Ergänzung [Ag qoo] $trq_s$  [Algvo] $trq_s$  entschliessen, so gut es änsserlich passen wurde. Vgl. dazu Wissowa in Roschers Ler, der Myth. Il 2035, Dion, Hal. ant. Rom. IV 15. An [ $Ms\lambda tr$ ] $trq_s$  denkt O. Kern.

Artemis') eine wirkliche Verehrung an einem eigens ihr geweihten Platze gehabt zu haben. Wo, ist nicht sicher, aber die verstreuten Funde weisen auf einen Ort zwischen der Basilike Stoa und dem südwestlichen Stadtrande. Es sind zwei Statuetten der Göttin, ein Marmoraltar mit Bukranien und Guirlanden und der Aufschrift 'Αρτάμιτος, ferner eine Votiytafel:

[Εον]ος 'Αγλωφάνε[ος Θεοκλείδης (IGIns. ΙΙΙ 515 6) την τοι]υδεῖτιν ['Άρτε]μιν εν θρινε[ῷ τῷδ' ἀνεθηκε θεών].

und eine kleine Basis:

Είνοδία Σώτειρα φοωσ[φόρε - - - ] "Αρταμι και χρυσέαις σ

Ein wirklicher Tempel ist in dieser Gegend nicht nachweisbar; vielleicht kann man ein besseres Gebäude, das zwei grosse Zimmer und zwei kleinere Gemächer enthielt, und im grössten Zimmer mit einem Mosaik aus bunten Marmorsteinen geschmückt war, als iερὸς οἶzος der Göttin bezeichnen.

Nebenbei erwähne ich, obwohl sie erst der späteren Kaiserzeit angehört, eine Anlage, die man als Asklepieion benennen mag, die aber schwer aus den mittelalterlichen Umbanten auszuschälen sein wird. Ein rohes Kapitell trägt die Inschrift: Θεῶν μεγάλων ἐπηχόων ²δοχληπιῶν Ὑπαταίων. Der Asklepios von Hypata ist auch im grossen Heiligtum von Paros verehrt, welches in der Kaiserzeit einen neuen Aufschwung als Heilanstalt genommen und vielleicht das Vorbild für die theräische Gründung gegeben hat. Apollon von Hypata findet sich auch dem Asklepios von Epidauros beigesellt. Näheres wissen wir über die Verhältnisse der ötäischen Stadt nicht.

Ausser den Göttern verehrten die alten Theräer aber auch ihre Toten, und ihnen wandten sie vielleicht zu allen Zeiten die grösste Sorgfalt zu, mehr wohl als ihren eigenen privaten und öffentlichen Bauten. Schon in den ersten Jahrhunderten beweisen dies die reichen Beigaben. die prächtigen grossen Vasen geometrischen Stils. Dann die aus dem Fels herausgearbeiteten Grabanlagen an der Sellada, an der Strasse, die von dort am Nordabhauge des Eliasberges hinführt, und am Südkap der Insel, wo die grosse im Hochrelief gearbeitete Schlange an der Felswand und die meist erst der hellenistischen und römischen Zeit angehörigen Grabfaçaden vernehmlich genug sprechen. Im dritten Jahrhundert wird Artemidoros von Perge von der Pythia nach seinem Tode  $(i'_{i}\rho\omega_{i})$  als unsterblicher Gott anerkannt, und um die Wende des dritten und zweiten Jahrhunderts oder etwas später errichtete Epikteta für ihren Gatten und ihre Söhne, die ihr im Tode vorausgegangen waren, und sich selbst das Museum, in dem alle Jahre eine dreitägige Gedächtnisfeier für die Stifter stattfindet. Der Heroenkultus hat dann bis in die späte Kaiserzeit ge-

<sup>1]</sup> Besonders als Hekate. Vgl. Ath. Mitt. XXV 1900, 462.

dauert, nach den unsäglich rohen Heroenmahlreliefs zu schliessen wohl bis tief ins vierte Jahrhundert nach Christi Geburt. Viel früher, vielleicht schon am Ende des ersten Jahrhunderts, trat ihm der christliche Glanbe in einer sehr eigentümlichen Form entgegen, die neulich Achelis als Spuren des Urchristentums auf den griechischen Inseln<sup>1</sup>) eingehend gewürdigt hat. An die Stelle der Grabstele, die den Namen des Verstorbenen nennt, tritt der Stein des Engels (ἀγγέλου), der die Grabesruhe des Toten schützt. Die christliche Nekropole lag auf der alten "geometrischen", an der Sellada, während die späteren Heroenmahldarstellungen meist von anderen Orten zu stammen scheinen; hat doch Dragendorff bei seinen Grabungen kein solches Relief gefunden. Daraus möchte man auf ein Überwiegen des christlichen Elements schliessen, das immer noch die Fortsetzung des heidnischen Brauchs bei den Dorfbewohnern (pagani) gestattet, während die städtische Bevölkerung schon dem neuen Glauben zugethan war. Das friedliche Nebeneinander hatte aber auch Mischungen der Anschauungen zur Folge. Einen Fall, in dem der Engel und die Heroisierung vereint erscheinen, hat Achelis gegen meine Bedenken in Schutz genommen; einen anderen versteht man erst jetzt. Auf einem Steine<sup>2</sup>) steht ἄβατον, und dazwischen und darüber ist mit fast gleichartigen Buchstaben das Wort άγγελου eingehauen, als wäre es beabsichtigt, das eine durch das andere zu ersetzen; wobei jedenfalls die Farbe, die jetzt nicht mehr da ist, stark mithalf. Was bedentet hier άβατον? Man könnte an ein Blitzmal denken, an den durch den Zeus Kataibates gekennzeichneten Platz. Die beiden Abaton-Inschriften 1GIns. III 453 4 bieten nichts zur Deutung. Aber ein Stein, der erst im Jahre 1899 am Nordfusse des Stadtberges bei Kamari gefunden ist, führt uns zur richtigen Lösung: ἄβατον ἡρώισσας Φερεβώλας. Der Ort, dessen Betreten untersagt war, war also ein Heroon. Und an die Stelle des Heroenglaubens trat hier der Engel. — Nebenbei bemerke ich, dass sich auch an der Ecke der mittleren Marktterrasse, an einer einmündenden Strasse, das Wort Angelos angeschrieben findet; hier schwerlich im sepulkralen Sinne.

Ich habe nur kurz eine lange Entwickelung gestreift, die eingehender zu zergliedern eine dankbare Anfgabe wäre, und bin damit schon in die spätesten Zeiten des hellenischen Altertums hinabgestiegen. Für vieles einzelne muss ich auf meine Ansführungen in *Thera* Bd. 13) verweisen. Auch für die Götterkulte ist schon manches berührt, was erst der Kaiserzeit angehört, wie z. B. die Asklepiosinschrift. Die göttliche Verehrung des Augustus und der späteren Kaiser hat nichts für Thera besonders

<sup>1)</sup> Zeitschrift für die neutestamentl. Wissenschaft 1 1900, 87 ff.

<sup>2)</sup> IGIns, 111 455.

Älteste Zeit S. 149 ff., hellenistische Periode S. 171 ff., römische und christliche; S. 178 ff.

charakteristisches, ausser dass man hier deutlich erkennen kann, wie in Art und Form der Anschluss des Kaiserkults an den ihm vorausgegangenen Dienst der Ptolemäer angestrebt und erreicht worden ist. 1) Das Christentum kam, wie angedeutet, schon früh, wohl bereits im ersten Jahrhundert. Christlich ist in der Oberstadt eine kleine Kapelle, die sich durch ihre abweichende Orientierung von der ganzen Umgebung bewusst abhebt; war der Ort des Sonnenaufgangs massgebend, so muss die Erbauung nicht weit von der kürzesten Periode des Jahres fallen. Später hat dann das Christentum die heidnischen Kultstätten okkupiert und dadurch zum Teil erhalten: den Tempel, den wir vermutungsweise dem Apollon Pythios zugewiesen haben,2) das kleine Felsheiligtum, das jetzt Christos heisst, den alten Bau, auf dem der H. Stephanos errichtet ist, welcher den Aufgang zum Stadtberge beherrscht und ihm für lauge Zeit den Namen gegeben hat, und das grosse stattliche Heroon, an das sich die Kapelle des Evangelismos oder Maria Verkündigung augenistet hat. Schon auf dem Konzil von Chalkedon 451 n. Chr. war Thera durch einen Bischof vertreten. Nicht vor dem neunten Jahrhundert wurde die hohe Stadt auf dem Messavuno verlassen; die bischöfliche Kirche, noch heute Episkopi genannt, soll nicht lange darauf am Nordabhange des Eliasberges, unweit des Dorfes Gonia, gegründet sein, wo sie noch heute, wenn auch ihrer früheren Bedeutung entkleidet, steht.3) Grosse Kirchen- und Klosterruinen sind bei Perissa, am Südfusse des Messavuno, zum Vorschein gekommen; auf dieser Seite, bis nach dem Dorfe Emborio und auch nördlich bis Messaria, hin, besitzt auch das Kloster des Apostel Johannes, des Theologen, in Patmos ausgedehnte Ländereien.4) Am steilsten Felsabhang des Messavuno, in Askitario, hausten noch im neunzehnten Jahrhundert zwei Einsiedler, die mit grösster Mühe und Entsagung ihre kleinen Zellen und Gartenterrassen anlegten und gute Saumpfade nach Kamari hinab, sowie zum Evangelismos und nach der Sellada hinauf bauten, aber, wie es heisst, wegen ihrer Verbindung mit den Schmugglern die Insel verlassen mussten. Erst im achtzehnten Jahrhundert wurde das grosse festungsartige Kloster des Propheten Elias auf dem höchsten Gipfel der Insel erbaut, dessen Mönche dann den ganzen Stadtberg für sich in Anspruch nahmen und im Evangelismos ein Metochi errichteten, von dem aus ihr Pächter seine Herden auf die Weide trieb und die schmalen Ackerterrassen mit Gerste, Sesam und Tomaten bestellte. Nach der Befreiung Griechenlands führte die allgemeine religiöse Bewegung, die auf

Thera I 175, 237 ff. — [Vgl. Kornemann in diesen Beiträgen 8, 102, über Abnliches in Pergamon auch 8, 99].

<sup>2.</sup> Thera I 254 ff.

<sup>3</sup> Gründung der Kirche Episkopi durch die byzantinischen Kaiser nach J. de Cigalla,  $\Gamma_{eruzij}$  στατιστιχ $i_{j}$  τ $i_{j}$ ς  $r_{ij}$ σως  $\Theta_{ij}$ ρως 1850, 92 Anm. 4.

<sup>4</sup> Wilski, Thera I 349.

Tenes den Bau einer prunkvollen Wallfahrtskirche zur Folge hatte<sup>1</sup>) und deren Wirkung ich noch 1892 in dem abgelegenen Eilande Kasos verspürte, anch auf Thera zur Errichtung einer grossen Kuppelkirche in Perissa, an der Stelle der alten Klosteraulagen; an ihrer Ausschmückung wurde noch in den letzten Jahren eifrig gearbeitet. Gegenwärtig ist eine neue Metropolitankirche in der Hauptstadt Phira im Bau, zu der Privatleute namhafte Summen beigesteuert haben; die alte, die nebenher das Verdienst hat, in ihren Nebenräumen den Denkmälern des klassischen Altertums aus den Ausgrabungen<sup>2</sup>) und obendrein der K. griechischen Meteorologischen Station Schutz geliehen zu haben, ist als den Ausprüchen nicht mehr genügend abgetragen worden.

Neben der griechisch-orthodoxen Gemeinde, die bei weitem überwiegt, hält eine kleine Zahl, zu der aber viele der ältesten und reichsten Familien gehören, am römischen Katholizismus fest. Sie haben ihren eigenen Bischof und leben im übrigen mit den anderen in bester Eintracht: — erhebliche Verdienste haben ihre Geistlichen um die wissenschaftliche Forschung erworben, besonders als aufmerksame und verständige Beobachter von Land und Leuten und von den merkwürdigen vulkanischen Phänomenen, wie sie schon im 17. Jahrhundert der treffliche Pere Richard gewissenhaft verzeichnete.

Dies die äusseren Ereignisse; die vielfachen Spuren der alten Religion, die sich in Sitten und Aberglauben") der heutigen Bewohner erhalten haben mögen, zu verfolgen, wäre wohl eine lohnende Aufgabe; aber sie überschreitet den Rahmen dieser Skizze. — Gar keine Spuren auf Thera hinterlassen hat die Religion des Islam.<sup>4</sup>)

 Vgl. daruber zuletzt den anregenden Aufsatz von A. Bauer, Delos und Tinos (Xord und Siid 1900).

2) [Zur Zeit der Ausgabe dieses Heftes wird hoffentlich das Museum auf Thera, dessen Bau im Mai 1901 begonnen hatte, der Vollendung nahe sein und alsbald neben der neuen Kirche ein Zeugnis von dem Aufschwunge der schönsten griechischen Insel ablegen.]

3) Mancherlei darüber findet sich in dem Werke des Abbé Photes und schon im ülteren des Père Richard über Thera; selbstverständlich unter starker Betonung des eigenen konfessionellen Standpunktes.

4 Nachträge. Zu S. 11 unten: Man könnte auch an Κούρης πίλανος Opferkuchen der Kore-, denken; mit affektiertem Ionismus. — Zu S. 14 oben: Grabeswächter ist der Engel auch in der Insehrift von Larissa bei Kean, Inser. Thessalicae Progr. Rostock 1899 1900 9, V vgl. Achells a. a. O. 100 , wo Z. 1/3 wohl [-ξπιτήγβιος ζηγε | λ]os zu ergänzen. Die heidnischen Delpher hatten eine Ασφοδίτη ξπιτυμβιδία.

# Die drei ältesten römischen Tribus. Von L. Holzapfel.

Hinsichtlich dieser drei Abteilungen, in welche die römische Gemeinde ursprünglich zerfallen sein soll, bestand bis vor kurzem nur die Controverse, ob diese Gliederung eine künstliche war oder auf dem einstigen Vorhandensein verschiedener zu einer politischen Einheit verschmolzener Staaten bernhte. Diese Frage, welche von den meisten Forschern im letzteren Sinne beantwortet wird, tritt indessen jetzt vor einem anderen Problem zurück. Niese hat nämlich in der ersten Bearbeitung seines Grundrisses der römischen Geschichte (in Müllers Handb. d. klass. Altertumswiss, III. Nördlingen 1886, S. 585) darauf hingewiesen, dass bei Livins an der Stelle, wo die von Romulus vorgenommene Einteilung der Bürgerschaft in 30 Kurien und die Stiftung der drei Reitercenturien der Tities, Ramnes und Luceres1) erwähnt wird (I 13, 6ff.), von der Einrichtung der drei Tribus, nach denen diese Centurien benannt worden sein sollen, keine Rede ist, und hieraus die Folgerung gezogen, dass die ursprüngliche Überlieferung von einer Dreiteilung der römischen Bürgerschaft nichts gewusst habe. Zu seinen Ausführungen gesellte sich dann der von Bor-Maxy (Die älteste Gliederung Roms, im Eranos Vindobonensis, Wien 1893, S. 345 ff.) versuchte Nachweis, dass alle auf jene Einteilung bezüglichen Angaben nicht auf alter Tradition, sondern auf Rückschlüssen beruhten, die erst Varro aus verschiedenen zu seiner Zeit bestehenden Einrichtungen und Benennungen gezogen hätte.

In der That scheint diese Annahme, welcher Niese in der 1897 erschienenen zweiten Auflage seines Grundrisses (Mcllers Handbuch der klass, Altertumswiss, III. 5. Abt., S. 22) zustimmt, durch die von Bormann (S. 346) zitierten Stellen aus der Schrift de lingua Latna nahe gelegt zu werden. Es finden sich daselbst folgende Kombinationen. Zunächst

<sup>1)</sup> Livius selbst nennt sowohl an der zitierten Stelle als auch senst (I 36, 2, X 6, 7) die Ramnes an erster und die Tities an zweiter Stelle; doch ist die obige Reihenfolge, wie aus den von Mommen (R. Staatsr, HI 97, Ann. I) gegebenen Belegen erhellt, am besten bezeugt. Zur Voranstellung der Ramnes mag die Ableitung ihres Namens von Romalus Anlass gegeben haben.

führte Varro auf die Dreiteilung der Gemeinde die Bezeichnung tribus zurück (V 55) und leitete sodann von diesem Worte die in späterer Zeit den sechs Legionskommandeuren zukommende Benennung tribuni militum ab, indem er annahm, dass ursprünglich die Befehlshaber der von den drei Tribus gestellten Heeresabteilungen so geheissen hätten (V 81). Die Normalstärke der ältesten, das gesamte Aufgebot in sich begreifenden Legion betrug nach seiner Ansicht 3000 Mann, wozu jede Tribus ein Kontingent von 1000 Mann lieferte. Hiernach wurden die Soldaten milites genannt (V 89). Ferner brachte Varro mit der Dreiteilung die Gliederung der 30 Mann starken Reiterturmen in drei Decurien unter drei Decurionen in Verbindung, indem er in den letzteren Abteilungen die von den einzelnen Tribus gestellten Kontingente erblickte und demgemäss turma aus einem hypothetischen von ter abgeleiteten terima hervorgehen liess (V 91, ebenso Curiatins bei Festus p. 355 M.). Jedenfalls hat er, wie man mit Bormann (S. 348 ff.) annehmen darf, auf die drei Tribus auch die doppelten drei Rittercenturien der Tities, Ramnes und Luceres, welche in der späteren Zeit der Republik in den Centuriatcomitien nach den übrigen zwölf Rittercenturien besonders abstimmtent) und von denselben durch die Benennung sex suffragia unterschieden wurden, zurückgeführt und ebenso hiermit die tribuni celerum, die zu seiner Zeit sakrale Funktionen hatten (Dionys H 64, fast. Praen. CIL. I<sup>2</sup> p. 234), ihrem Namen nach aber allem Anschein nach ursprünglich Reiterführer gewesen waren, sowie auch die bei Abstimmungen über sakrale Angelegenheiten beibehaltene Gliederung der Bürgerschaft in dreissig Kurien in Zusammenhang gebracht.

Wie man aus dieser Zusammenstellung sieht, boten die zu Varros Zeit noch vorhandenen Einrichtungen und Benennungen genügenden Anlass, auf eine ursprüngliche Dreiteilung der Gemeinde zu schliessen. Bormann ist nun der Ansicht, dass die soeben angeführten Kombinationen keine zwingende Beweiskraft hätten, und sucht dies im einzelnen nachzuweisen. Man wird gerne zugeben, dass für keine einzige der in Betracht kommenden Thatsachen und Bezeichnungen die von Varro gegebene Erklärung unbedingt notwendig ist, sondern dass in den verschiedenen Fällen auch andere Möglichkeiten denkbar sind. Aber andererseits haben doch, wenn man von der allerdings sehr unsicheren Zurückführung von tribus auf tres absieht, die varronischen Aufstellungen grosse Wahrscheinlichkeit und gewinnen dadurch, dass sie sich gegenseitig stützen, an Beweiskraft. Diesem Eindruck hat sich Bormann sehr icht zu entziehen vermocht, denn auch ihm scheinen iene Kombinationen "so naheliegend, dass man ver-

<sup>1)</sup> Bormanns Bemerkung, dass diese Ritterschaft zu Varros Zeit in der Stimmordnung einen bevorzugten Teil gebildet hätte 8, 349; beruht auf einem Irrtum. Nach den von Mommsen (R. Staatsr. III 292, angeführten Belegen kann kein Zweifel darüber bestehen, dass die sex suffragia nach den übrigen zwölf Rittercenturien, die ihrerseits zur ersten Klasse zählten, ihre Stimmen abgaben.

muten möchte, den römischen Forschern hätten dieselben ganz oder teilweise sich schon früher aufdrängen müssen und wir hätten bloss zufällig keine Kunde davon" (8, 351). Man wird daher auch dann, wenn die auf die drei ältesten Tribus bezüglichen Angaben wirklich erst durch Varro in Umlauf gesetzt worden sein sollten, geneigt sein, sich mit E. Meyer (Gesch, des Altert, II 830) dahin zu entscheiden, dass Varros Schluss richtig ist und wir ihn wiederholen müssen.")

Eine genauere Untersuchung der Berichte über die von Romulus vorgenommene Einteilung der Bürgerschaft in drei Tribus führt zu dem von vornherein mit Wahrscheinlichkeit zu erwartenden Resultat, dass dieselbe auf einer Überlieferung beruht, die über Varro hinaufreicht.

Es kommen hier zunächst die bei Cicero (rep. H 14), Dionys (H 7, 47) und Dio (fr. 5, 8 Dind.) vorliegenden Angaben in Betracht. Bormann (S. 352) ist der Ansicht, dass hier überall Varro zu Grunde liege. Es ist jedoch an sämtlichen Stellen das Gegenteil der Fall.

Nach Cicero (a. a. 0.) soll die Einteilung des Volkes in drei Tribus und dreissig Kurien erst nach der Vereinigung mit den Sabinern erfolgt und die Kurien nach den geraubten Sabinerinnen, die eine friedliche Einigung und ein Bündnis zwischen Römern und Sabinern herbeigeführt hatten, benannt worden sein. Dionys (H 47), der diese letztere Angabe bei einigen seiner Gewährsmänner vorfand, bemerkt hiergegen. Varro erkenne einen solchen Sachverhalt nicht an. sondern behaupte vielmehr, die Kurien hätten bereits bei der ersten von Romulus vorgenommenen Einteilung des Volkes ihre Namen teils von Örtlichkeiten, teils von Heerführern erhalten, die Zahl der Sabinerinnen aber, durch die der Friede vermittelt worden sei, habe nicht 30. sondern 527. betragen, und es sei unwahrscheinlich, dass die Könige unter Zurücksetzung einer so grossen Anzahl von Frauen nur wenige unter ihnen jener Ehre hätten teilhaftig werden lassen.

Aus dieser Erörterung geht zunächst hervor, dass Varro in Übereinstimmung mit Dionys (H 7) und abweichend von Cicero die Einrichtung der drei Tribus und der dreissig Kurien nicht erst nach der Vereinigung mit den Sabinern, sondern alsbald nach der Gründung Roms stattfinden liess. Cicero und Varro sind also von einander unabhängig. Zweitens zeigt aber die bei Dionys vorliegende Gegenüberstellung der ciceronianischen Angaben und der im Gegensatz hierzu stehenden Argumentation Varros, dass der letztere die Tradition, welcher Cicero folgt, bereits gekannt und seinerseits bekämpft hat.

In Hinsicht auf die Zeit der Tribuseinteilung stimmen der aus Juba stammende Bericht Plutarchs Rom. 20), in welchem sich auch varronische

Ebenso wie Meyer hält auch Pais (Storia di Roma II. Turin 1898, S. 279, Anm. I) an der Realität der drei Tribus fest.

Bestandteile finden,¹) und Paulus Diaconns (s. v. Lucerescs p. 119 M.) mit Cicero überein. Der nämlichen Überlieferungsgruppe gehören ferner die bei Livius (I 13, 6 ff.) und in der Schrift de vir ill. (2, 11) vorliegenden Darstellungen an; denn beide Autoren stehen, wenn sie auch die Tribuseinteilung übergehen, mit Cicero insofern in Einklang, als sie die Einrichtung der 30 Kurien und der drei Reitercenturien erst nach dem Hinzutritt der Sabiner stattfinden lassen.²)

Mit der zwischen Cicero und Varro bestehenden chronologischen Differenz hängt eine andere sehr wesentliche Abweichung zusammen. Nach Cicero sollen die Ramnes nach Romulus, die Tities nach Tatius und die Luceres nach Lucumo, einem im Kampfe mit den Sabinern gefallenen Bundesgenossen des Romulus, benannt worden sein. Aus Varro (l. L. V 55) ersehen wir, dass die Ableitung der Ramnes von Romulus und der Tities von Tatius auf Ennius und die der Luceres von Lucumo auf Junius Gracchanus zurückgeht, wobei es unentschieden bleiben muss, ob diese Autoren, wie Bormann (S. 349) meint, nur an die Reitercenturien oder auch an die Tribus gedacht haben. Seitdem scheinen jene Deutungen, wenn man von den hinsichtlich der Luccres bestehenden Meinungsverschiedenheiten absieht, fast durchgängig angenommen worden zu sein.3) Varro konnte sich indessen hiermit schon deshalb nicht einverstanden erklären, weil nach seiner Ansicht die Tribus bereits vor dem Konflikt mit den Sabinern eingerichtet worden waren (s. oben S. 3). Er glaubte daher im Anschluss an den etruskischen Tragödiendichter Volnius, dessen

- 1) Dass Plutarch im Romulus aus Juba geschöpft und dieser seinerseits die Angaben Varros mit denen anderer Autoren kombiniert hat, ist von A. Bartu (Die Jubae ὁμοιότησιν a Plutarcho expressis in quaestionibus Romanis et in Romulo Numaque, Göttingen 1876, S. 38 ff.) hinlänglich erwiesen. Auf Varro geht jedenfalls, wie sehon H. Pelen (Die Quellen Plutarchs in den Biographien der Römer, S. 157) geschen hat, die Polemik gegen die die Namen der 30 Kurien von den geraubten Sabinerinnen herleitende Version zurück.
- 2, Die Schrift de viris ill. ist hier von Livins unabhängig. Es zeigt sich dies in der Ableitung des von Livius unerklärt gelassenen Namens Luceres von Lucumo, sowie darin, dass die Ernennung von hundert Senatoren durch Romulus erst nach der Vereinigung mit den Sabinern, bei Livius 18,7 dagegen vorher berichtet wird.
- 3. Die Namen der Runnes und Tities werden ausser von Ennius und Cieero noch von Liv. I 13, 8, Plut. Rom. 20, Pseudascon. in Verr. p. 159 Or., de vir. ill. 2, I1, Serv. Aen. V 560 und schol. Pers. I 20 und der der Tities allein Propert. V 1, 30 f. Fest. p. 366 M. in der angegebenen Weise erklärt. In Bezug auf die Luceres gingen die Ansichten auseinander. Entweder brachte man diesen Namen in Zusammenbaug mit dem etruskischen Heerführer Lucuno, welcher Ansicht ausser Ennius und Cieero die Mehrzahl der übrigen Autoren gefolgt zu sein scheint Propert. V 1, 29-31. Pseudascon. in Cie. Verr. I p. 159 Or. Serv. Aen. V 560. de vir. ill. 2, 11. schol. Pers. I 20°, oder mit dem König Lucerus von Ardea, der ebenso wie Lucumo dem Romulus im Kriege mit den Sabinern Beistand geleistet haben soll (Paul. Diac. p. 119 M. s. v. Lucereses), oder endlich mit dem lucus des von Romulus eröffneten Asyls. Plut. Rom. 20, Pseudascon. in Verr. p. 159 Or., sehol. Pers. I 20).

Zeitalter unbekannt ist, den Ursprung der fraglichen Namen in Etrurien suchen zu müssen, 1) welche Annahme durch die von ihm acceptierte Tradition, dass Rom nach etruskischem Ritus gegründet worden sei (l. Lat. V 143), ohnehin nahe gelegt wurde.

Man kann hiernach nicht behaupten, dass Varros Auffassungen auf Ciceros Darstellung eingewirkt hätten, sondern es hat sich vielmehr Cicero gerade für diejenigen Überlieferungen und Ansichten entschieden, welche von Varro bekämpft wurden.

Anders scheint es mit Dionys (H 7) zu stehen; denn derselbe stimmt mit Varro insofern überein, als er die Einrichtung der Tribus und Knrien gleich auf die Gründung der Stadt folgen lässt. Bei genauerer Betrachtung zeigt sich jedoch eine bemerkenswerte Abweichung. Nach Varros Auffassung beruhten nämlich die Tribus in erster Linie auf einer Teilung des Bodens,2) welcher Annahme auch die örtliche Grundbedeutung des Wortes (Mommsex, R. Staatsr. HI 95, 98) entspricht. Das ursprüngliche Heeresaufgebot von 3000 Mann (vgl. S. 2) setzte sich alsdann in der Weise znsammen, dass jede Tribus 1000 Mann stellte.3) Dionys denkt sich jedoch den Sachverhalt umgekehrt. Nach seinem Bericht wurde nämlich zunächst die vorhandene Mannschaft, die nach den schweren durch den Kampf zwischen den Anhängern des Romulus und denen des Remus entstandenen Verlusten noch 3000 Mann zu Fuss und 300 Reiter betragen haben soll,4) in drei Tribus und jede von diesen in zehn Kurien geteilt und hierauf jeder Kurie ein gleich grosser Landbezirk angewiesen (H 7). Die Einteilung des Bodens erscheint also hier als ein sekundärer Akt, während die 3000 Fusssoldaten und die 300 Reiter, deren Zahl von Varro auf die Tribnseinteilung zurückgeführt wird, von vornherein vorhanden waren.

Dionys muss demnach gleichfalls einer von Varro unabhängigen Überlieferung gefolgt sein. Dieses Resultat wird durch einen ander-

<sup>1.</sup> Bormann (S. 349) scheint allerdings anzunehmen, dass Varro I. L. V 55, wo er die Ansichten des Eunius und Volnius anführt, dem Ersteren gefolgt sei. Gegen diese Auffassung spricht jedoch, abgesehen von ihrer inneren Unmöglichkeit, auch der Wortlaut der zitierten Stelle, an der die Ansicht des Volnius mit Nachdruck ans Ende gestellt und hierdurch als die zutreffende gekennzeichnet wird; nominati, ut ait Ennius, Tatienses a Tatio, Rammenses a Romulo, Luceres, ut ait Janius, a Lucumone. Sed omnia huce vocabula Tusca, ut Volnius, qui tragocdias Tuscas scripsit, dicebat.

 <sup>1.</sup> L. V 55: ager Romanus primum divisus in partis tris, a quo tribus appellatae Tatiensium, Ramnium, Lucerum.

<sup>3</sup> l. L. V 89: milites (dicti), quod trium milium primo legio fiebat ac singulae tribus Titiensium, Ramnium, Lucerum milia singula militum mittebant.

<sup>4)</sup> Vgl. 187 mit II 2 fin. Während die letztere Stelle die präzisch Angaben bietet, wird an der ersteren die Gesamtzahl mit der Bezeichnung ἀλίγφ πλείους τρισχιλίων zusammengefasst.

weitigen Vergleich der von beiden Antoren gegebenen Darstellungen bestätigt.

Es ist klar, dass die 3000 Mann zu Fuss und die 300 Reiter, welche Ronnlus nach dem Tode seines Bruders für die zu gründende Ansiedlung dem Bericht des Dionys zufolge (187, H 2) übrig gehabt haben soll, von vornherein dazu da sind, um die von jeder Tribus zum Heere zu stellenden 1000 Fusssoldaten und 100 Reiter herauszubekommen, also die Dreiteilung der Gemeinde bereits antizipieren. Wenn es nun gelingt nachzuweisen, dass 187, wo jene Zahlen zuerst vorkommen (vgl. 8, 5, Aum. 4), nicht aus Varro stammen kann, so muss dies auch von dem mit diesem Kapitel korrespondierenden Bericht über die Tribuseinteilung selbst gelten.

Das fragliche Kapitel enthält zwei verschiedene Relationen über den Tod des Remus. Nach der ersten, die Dionys glaubwürdiger erschien, soll es nach den von den beiden Brüdern angestellten Auspieien, wobei dem Remns zuerst sechs, dem Romulus dagegen nachher zwölf Geier erschienen, zu einem Streit um die Herrschaft gekommen und Remus in dem alsdann zwischen den beiderseitigen Anhängern ausgebrochenen Handgemenge gefallen sein, worauf Romulus mit den durch den blutigen Kampf von einer sehr bedeutenden Menge auf etwas über 3000 Mann reduzierten Kolonisten die palatinische Ansiedlung gegründet habe. Durch wessen Hände Remus seinen Tod fand, wird hier nicht gesagt.1) Nach der zweiten, allem Anschein nach auf Valerius Antias zurückgehenden Relation überliess Remus dem Romulus die Regierung, sprang jedoch aus Zorn über die ihm widerfahrene Täuschung (weil Romulus ihm das Erscheinen günstiger Vogelzeichen, noch bevor er solche wahrgenommen, hatte melden lassen, vgl. c. 86) über die von demselben errichtete Mauer und wurde deshalb von dem zum Aufseher über den Bau bestellten Celer durch einen mit einem Grabscheit auf den Kopf versetzten Schlag getötet.2)

Von diesen beiden Darstellungen weicht Varro ab. In seinem Bericht wird ebenso wie in der zweiten Version die Katastrophe des Remus an das Überspringen der Stadtmauer angeknüpft, doch findet er einmal noch vor der Ausführung dieses Vorhabens seinen Tod, und ferner ist es nicht Celer, sondern Romulus selbst, der ihn erschlägt (Plut. quaest. Rom. 27).

Der nämliche Bericht hat auch dem Livius (17, 2), Strabo (V 2, 3, p. 230 und dem Verfasser der orig. gent. Rom. (23, 5) vorgelegen.

<sup>2)</sup> Diese Darstellung findet sich bei Diodor (VIII 4, 3f.), Ovid fast IV 837 ff.), Plutarch (Rom. 10), in der Schrift de vir. ill. (I. 4, daraus orig. gent. Rom. 23, 7), wo Celer zu einem Centurio gemacht wird, hei Servius Aen. XI 603 und Paulus Diaconus §s. v. Celeres p. 55 M.). Wie die beiden zuletzt genannten Autoren berichten, wurde Celer zur Belohnung für seine That dieses Motiv wird nur von Servius erwähnt, ist jedoch jedenfalls auch zu der Augabe des Paulus hinzuzuergänzen) zum Anfahrer der 300 Reiter bestellt und diese nach ihm Celeres genannt. Da Dionys (II 13) als Gewährsmann für die letztere Angabe den Antias zitiert, so ist man berechtigt, den ganzen bei Servius und Paulus vorliegenden Bericht auf ihn zurückzuführen.

Da Dionys dieser auch bei Ennius<sup>1</sup>). Livius<sup>1</sup> und Plutarch (Romul, 10) vorkommenden und von Livius als die vulgatior fama bezeichneten Variante nicht gedenkt, so kann er Varro, auf dessen Darstellung er sonst grossen Wert legt (II 21, vgl. auch IV 62 fin.), überhaupt nicht vor Augen gehabt haben. Wir gelangen also auch von dieser Seite zu dem Ergebnis, dass sein Bericht über die Tribuseinteilung von Varro unabhändig ist.

Das gleiche gilt von Dios Darstellung (fr. 5, 8). Wir begegnen hier ebenso wie bei Dionys der mit Varros Bericht in Widerspruch stehenden Auffassung, dass die Tribus aus einer Dreiteilung der von Anfang an vorhandenen Heeresmacht von 3000 Mann hervorgegangen seien. Man wird dieser Darstellung um so mehr Beachtung schenken, wenn man berücksichtigt, dass Dio in seinem Bericht über die Anfänge Roms nicht nur von Dionys unabhängig ist, sondern eine auf ältere und bessere Überlieferungen zurückgehende Quelle benutzt haben muss.

Man gewinnt diesen Eindruck namentlich aus den die albanischen Könige betreffenden Angaben (fr. 4, 9 ft.). Die seit dem Ende der Republik zirkulierenden Listen dieser Könige zählten von Äneas bis auf Amulius-Numitor meist 15 Stellen,") wodurch das zwischen der Einnahme Trojas und der Gründung Roms liegende Intervall von etwa 430 Jahren ausgefüllt wurde. Eine derartige Liste bietet auch Dionys (1 70 ft.). Nun existierte aber eine augenscheinlich ältere, noch bei Vergil, Justin und Livius vorliegende Tradition, welche auf die troische Chronologie keine Rücksicht nahm, sondern von Äneas' Ankunft in Italien bis zur Gründung Laviniums 3, von da bis zur Erbauung Alba Longas 30 und weiter bis zur Gründung Roms 300 Jahre verstreichen liess.4) Dieser Überlieferung ist Dio gefolgt; denn seine Liste weist von Ascanius' Nachfolger Silvius bis auf Amulius-Numitor nur acht Stellen oder, wenn man berücksichtigt, dass Romulus und Remus nicht Söhne, sondern Enkel Numitors waren, neun Generationen auf, was einem Zeitraum von 300 Jahren entspricht.

- 1) Die von Maerobius Sat. VII, 15, aus dem ersten Buche des Ennius zitierten, jedenfalls auf die Katastrophe des Remus zu beziehenden Worte nec pol homo quisquam faciet inpune animatus | hoe nec (so richtig Bannexs für das handschriftliehe nisi tu; num mi calido dabis sanguine pocnas sind nur angemessen im Munde des Romulus.
- 27 Liv. I 7, 2. Eine Abweiehung von Varro besteht hier jedoch insofern, als Remus zur Ausführung seines Vorhabens gelangt.
- Vgl. die von Trieber im Hermes XXIX 1894), S. 125 gegebene Zusammenstellung.
- 4) Sümtliehe drei Intervalle finden sieh Verg. Aen. I 265 ff., die 300 Jahre von der Gründung Albas bis zur Erbauung Roms Justin. XLIII 1, 13 und Liv. I 29, 6. An der letzteren Stelle werden von der Gründung Albas bis zu seiner Zerstörung 400 Jahre gerechnet, wovon das 100 jührige zwischen der Gründung Roms und der Zerstörung Albas liegende Intervall Serv. Aen. I 272) abzuziehen ist. Vgl. meine Röm. Chronol., Leipzig 1885, S. 268.

Es verdient ferner bemerkt zu werden, dass Dio (fr. 1, 9), wenn er den ersten Bestandteil des Namens Alba Longa, auf dessen Erklärung Dionys (I 66) verzichtet, von der weissen Farbe der Lavinischen Sau ableitet, sich mit Fabius (vergl. Diod. VII 3ª 1 — Euseb. I 285 Sch.), dessen Ansicht eine andere Deutung entgegenstand (Diod. VII 3, 3 = Euseb. I 284 f. Sch.), in Übereinstimmung befindet. — Einer älteren Überlieferung entstammt auch sein Bericht über den Sabinerkrieg (5, 5). Es wird hier erzählt, dass die geraubten Sabinerinnen sich mit ihren Kindern zwischen die mit einander kämpfenden Heere des Romulus und des Titus Tatius geworfen und durch ihre flehentlichen, abwechselnd an beide Teile gerichteten Bitten einen Frieden zu stande gebracht hätten, während derselbe nach Cicero (rep. II 13, 14), Dionys (II 45 f.) und Appian (βασιλ, 2) durch eine von Staatswegen an Titus Tatius abgeordnete Gesandtschaft der Sabinerinnen, von der auch Varro berichtete (vgl. Dionys H 17), herbeigeführt worden sein soll. Es kann, wie Schwegler (Röm, Gesch. 1 463, Aum. 10) and Momsey (Hermes XXI, 1886, 8, 574, Ann. 5) mit richtigem Blick erkannt haben, kein Zweifel bestehen, dass die erste, anch bei Livius (I 13) und Plutarch (Romul, 19) vorliegende, von Dio jedoch nicht aus diesen Autoren entnommene Darstellung der ursprünglichen Legende entspricht, die zweite dagegen, die sich zuerst bei dem Annalisten Gellius findet (fr. 15 P. = Gell. n. Att. XIII 23, 13), eine spätere Überarbeitung repräsentiert.

Nach diesem Befund wird man geneigt sein, dem dionischen Bericht über die von Romulus vorgenommene Tribuseinteilung gleichfalls ein höheres Alter zuzuschreiben.

Auf die romulischen Tribus bezieht sich noch eine anderweitige durch Dio überlieferte Angabe. Bei Zonaras (VII 8) findet sich die Nachricht, dass Tarquinius Priscus die Tribusverfassung habe ändern wollen (τὰς qνλὰς βονληθέντα μεταχοσμῆσαι), daran jedoch durch den Einspruch des Augurs Attus Navius gehindert worden sei. Da Zonaras in der Darstellung der Königszeit von Tullus Hostilius an mit den Fragmenten Dios durchweg übereinstimmt, so hat er auch hier jedenfalls aus ihm geschöpft. Die nämliche Angabe liegt bei Festus vor.¹) Da jedoch dessen Bericht über das von Attus Navius gethane Wunder im einzelnen von Dio abweicht, so kann die von ihm oder vielmehr seinem unmittelbaren Gewährsmann Verrius Flaccus benutzte Vorlage nicht mit Dios Quelle identisch sein. Wir haben es also auch hier wiederum mit einer weiter verzweigten Überlieferung zu thun. Dieselbe begegnet bei Festus noch an einer anderen Stelle, an der die Sechszahl der Vestalinnen mit der Gliederung des römischen Volkes in die Tütes, Ramnes und Luceres

S. v. Navia p. 169 M.: nam cum Tarquinius Priscus institutas tribus a Romalo mutare vellet deterrereturque ab Atto per augarium.

priores und posteriores (oder primi und secundi) in Verbindung gebracht wird.<sup>1</sup>)

Anscheinend steht diese letzte Angabe, nach welcher die römische Bürgerschaft seit der Verfassungsreform in sechs Teile zerfiel, mit den beiden anderen Stellen, die das unveränderte Fortbestehen der alten Dreiteilung voraussetzen, in Widerspruch. Die die Reitercenturien betreffenden Nachrichten, wonach der König zuerst ihre Vermehrung von drei auf sechs beabsichtigte, nach dem von Attus Navius erhobenen Widerspruch jedoch die Reiterei in der Weise verdoppelte, dass die neuen Reiter den bisherigen Centurien der Tities, Romnes und Luccres zugeteilt und von den alten (primi oder priores) durch die Benennung secundi oder posteriores unterschieden wurden (Cic. rep. II 36, Liv. I 36), führen jedoch darauf, die fragliche Notiz in analogem Sinne zu verstehen.

Man hat demnach im Altertum angenommen, dass der unter Tarquinius Priscus erfolgten Verdoppelung der Reiterei und der damit Hand in Hand gehenden Verdoppelung des Senats²) eine Verdoppelung der Bürgerschaft entsprochen habe, bei welcher indessen die Tribus ebenso wenig wie die Reitercenturien vermehrt, sondern vielmehr die neuen Geschlechter (gentes minores), die in gewisser Hinsicht hinter den alten (gentes maiores) zurückstanden, in die alten Tribus und Kurien eingeordnet worden seien. Von einer Gliederung der Gemeinde in sechs Teile konnte man also nur in dem Sinne sprechen, dass man hierbei den zwischen den alten und den neuen Geschlechtern bestehenden Unterschied, der bei der Umfrage im Senat zur Geltung kam (Cic. rep. II 35), in Betracht zog.

Nun ist aber in den sonstigen Berichten (Cic. rep. II 36. Liv. I 36. 2. Dionys, III 71. Val. Max. 1 4, 1. vir. ill. 6, 7) nur von dem Vorhaben des Tarquinius, die Zahl der Reitercenturien zu verdoppeln,<sup>a</sup>) nicht aber von der beabsichtigten Hinzufügung von drei neuen Tribus die Rede. Für die bei Dio und Festus vorliegende Darstellung sprechen indessen zwei Erwägungen. Einmal zeigt es sich auch hier, dass Dio ebenso wie für die älteste Geschichte Roms eine die ältere Tradition wiedergebende Quelle benutzt hat. Einen Beweis hierfür liefert die auf seiner Dar-

I' p. 344 M.: Sex Vestae sacerdotes constitutae sunt, ut populus pro sua quaque parte haberet ministram sacrorum, quia civitas Romana in sex est distributa partis, in primos secundosque Titienses, Ramnes, Luceres.

<sup>2)</sup> Cie, rep. II 35. Eutrop. I 6, in deren Angaben wir mit Mommsex (R. Staatsr. III 845, Anm. 3) die älteste Überlieferung zu erblicken haben.

<sup>3)</sup> In der Schrift de vir. ill. 6, 7 wird diese Verdoppelung irrtümlich als geschehen hingestellt. Den Bericht des Dionys haben Schweglen (Röm. Gesch. I 686, Ann. 2) und Mommsex (Röm. Staatsr. III III, Ann. 3) so aufgefasst, als ob es sich um eine Verdoppelung der drei Tribus gehandelt hätte. Der Wortlaut, wonach aus den von Tarquinius früher durch eine ausserordentliche Aushebung aufgebotenen Reitern (vgl. III 64) drei neue qvlad gebildet werden sollten, schliesst indessen eine solche Deutung aus. Unter den qvlad sind also Reiterabteilungen zu verstehen.

stellung bernhende Angabe des Zonaras (VH 8), dass Tarquinius Priscus 200 neue Senatoren ernannt habe. Hier ist also, da durch diese Verstärkung der Senat auf die nach einer feststehenden Überlieferung für den Anfang der Republik angenommene Normalzahl von 300 (Liv. H, † 10. Festus p. 254 M. s. v. qui patres. Dionys, V 13) gebracht wurde, als die bisherige Normalzahl ein Bestand von 100 Mitgliedern vorausgesetzt. Die gleiche Ziffer tritt uns in der bei Livius (1 17, 5) in ihrer Reinheit erhaltenen Erzählung von dem Interregnum nach dem Tode des Romulus entgegen, während die anderen Autoren in dem Bestreben, den Übergang von den anfänglich vorhandenen 100 (Liv. I 8, 7. Dionys, II 12. Vell. I 8, 6. Plut. Rom. 13) zu den späteren 300 Senatoren zu finden, bereits nach der Vereinigung mit den Sabinern eine Erhöhung auf 200 oder 150 Mitglieder eintreten lassen.1) In zweiter Linie kann zu Gunsten der von Dio und Festus gegebenen Darstellung geltend gemacht werden, dass die angenscheinlich alte Legende von dem gegen die tarquinianische Reform gerichteten Auftreten des Augurs Attus Navius eher an einen Versuch, die den sakralen Einrichtungen zu Grunde liegende Tribus- und Kurienverfassung zu ändern,2) als an die beabsichtigte Einrichtung von drei neuen Reitercenturien angeknüpft werden konnte.

Durch die bisherige Untersuchung ist festgestellt worden, dass sowohl bei Cicero wie auch bei Dionys und Dio eine von Varro unabhängige Überlieferung über die von Romulus vorgenommene Dreiteilung der römischen Bürgerschaft vorliegt. Was insbesondere Dio betrifft, so hat sich gezeigt, dass seine Darstellung auf ältere Überlieferungen zurückgeht und daher in hohem Masse Beachtung verdient. Eine weitere, gleichfalls von Varro unabhängige und auf einer sehr guten Tradition berühende Notiz wird uns durch Livius (X 6, 7) übermittelt.

Es ist hier die Rede von der Mitgliederzahl des Augurnkollegiums vor der im Jahre 300 v. Chr. gegebenen lex Oyulnia, durch die die Plebejer den Zutritt zum Augurat und Pontificat erhielten. Nach der Darstellung, die Livius in seinen Quellen fand, waren zur Zeit, als das

16

<sup>1)</sup> Thatsächlich hat der Senat, wie ich in einer anderen Untersuchung (in der Rivista di storia antica, Band II 1897, Heft 2, S. 52 ff.) gezeigt zu haben glaube, erst durch die von Tarquinius Priscus vorgenonmene Verdoppelung (Cic. rep. 11 35, Eutrop. I 6) eine Stärke von 200 Mitgliedern erhalten, und es beruht die im Widerspruch hiernit bereits für das Ende der Königszeit einen Normalbestand von 300 Mitgliedern annehmende Tradition auf einem Missverständnis des in den Berichten über die Verstärkung des Senats im ersten Jahre der Republik (Liv. II 1, 10, Festus p. 254 M, s. v. qui patres. Dionys, V 13, Plut. Popl. II) angewandten Ausdruckes explere (συμπληφοῦν, ἐνεπληφοῦν), womit ursprünglich das Vollmaehen der von nun an bestehenden Normalzahl von 300, nicht aber eine den Ersatz früherer Verluste bezweckende Erginzung gemeint war.

<sup>2)</sup> So fassen auch Schwegger (Röm, Gesch, 1685 ff.) und Lange [Röm, Altert, 13442, den Sachverhalt auf.

Gesetz eingebracht wurde, vier Augurn und ebenso viele Pontifices vorhanden, zu denen nunmehr aus der Plebs vier Pontifices und fünf Augurn hinzugewählt werden sollten. Livius knüpft hieran die Bemerkung: quemadmodum ad quattuor augurum numerum, nisi morte duorum, id redigi collegium potuerit, non invenio, cum inter augures constet, inparem numerum debere esse, ut tres antiquae tribus, Rannes, Titienses, Luceres, suum quaeque augurem habeant aut, si pluribus sit opus, pari inter se numero sacerdotes multiplicent, sieut multiplicati sunt, cum ad quattuor quinque adiecti novem numerum, ut terni in singulas essent, expleverunt.

Zunächst ist hier ein Textfehler zu beseitigen. Wenn die Regel beobachtet wurde, dass im Augurnkollegium die drei Tribus gleichmässig vertreten waren, so ist nicht einzusehen, warum die Mitgliederzahl eine ungerade sein musste. Dies kann auch Livius nicht behauptet haben; denn seine Deduktion läuft doch darauf hinaus, dass die bisherige Normalzahl sechs betragen haben müsse und durch den Tod von zwei Mitgliedern auf vier reduziert worden sei. Für inparem ist daher triforium zu lesen, welches Wort unter der Einwirkung des vorhergehenden constet sein anlautendes t leicht verlieren und alsdann in inparem übergehen konnte. 1)

Bormann (S. 353) nimmt nun an, dass diese Auseinandersetzung, die sich als ein zur Hauptrelation hinzugefügter Zusatz zu erkennen giebt, auf Varros Theorie beruhe. Aber Livius neunt ja selbst seine Autorität, indem er sich auf die einstimmige Ansicht der Augurn (cum inter angures constet) beruft. Wir haben es also mit der Tradition des in Frage kommenden Priesterkollegiums selbst zu thun, für das jedenfalls eher alte Überlieferungen als die gelehrten Kombinationen eines Varro massgebend gewesen sind.

Eine Bestätigung dafür, dass im Augurnkollegium die ihm von Livius zugeschriebene Auffassung herrschte, liefert Cicero, der zur Zeit, als er die Bücher de re publica schrieb, selbst Mitglied dieser Priesterschaft geworden war. Er sagt in dieser Schrift (II 16), Romnlus habe, nachdem er die Stadt unter Einholung von Auspicien gegründet, sich aus jeder Tribus einen Augur kooptiert. Hier ist also der Grundsatz, dass im Augurnkollegium, das man sich als ein ursprünglich dem König zur Seite stehendes consilium dachte, die drei Tribus gleichmässig vertreten sein sollten, in eine prototypische Erzählung gekleidet.

Der nämliche Bericht findet sich bei Dionys (II 22), jedoch mit dem Unterschied, dass bei ihm die Tribuseinteilung und die Ernennung der drei Augurn vor dem Hinzutritt der Sabiner erfolgt, während bei Cicero beides nachher geschieht.<sup>2</sup>) Von Varro, der in Hinsicht auf die Zeit der

I' Marquardt-Wissowa R. Staatsv. III 2241, Ann. 1' will *inparem* in dem Sinne verstehen, dass die Dreizahl massgebend geblieben sei; doch kann dies in diesem Ausdruck unmöglich liegen.

<sup>2</sup> An der zitierten Stelle des Dionys ist allerdings von den Augurn keine Rede, sondern es wird vielmehr berichtet, dass Romulus für die Opferschau aus jeder Tribus

Tribuseinteilung mit Dionys übereinstimmt (vgl. 8, 5), darf man voraussetzen, dass er auch die Einsetzung der Augurn alsbald nach der Gründung Roms stattfinden liess. Man kann sogar den Bericht des Dionys mit einiger Wahrscheinlichkeit auf Varro selbst zurückführen, da er im vorhergehenden Kapitel, wo von den für die Kurien bestellten Priestern die Rede ist, als Gewährsmann eitiert wird.

Dem von Livius erwähnten Grundsatz, dass im Augurnkollegium die Tribus gleichmässig vertreten sein mussten, hat die Mitgliederzahl thatsächlich entsprochen, indem dieselbe nach der lex Ogulnia 9 und seit dem Jahre 81-15 betrug (vgl. Liv. epit. LXXXIX). Für die der lex Ogulnia vorhergehende Periode wird von Livius, wie wir gesehen haben, 6 als Normalzahl angenommen. Die nämliche Ansicht findet sich bei Cicero, nach dessen Angabe (rep. H 26) Numa den vier vorhandenen Augurn, unter denen der König selbst mitzählte «H 16, vgl. 8, 11), noch zwei hinzufügte. Das Prinzip, nach welchem aus jeder Tribus die nämliche Anzahl von Augurn gewählt werden sollte, hätte allerdings die Ernennung von drei neuen Mitgliedern erfordert: aber alsdann wären nicht seehs, sondern sieben Augurn vorhanden gewesen. Es ist also dadurch, dass Romulus selbst das Amt eines Augurs ausübte und hierdurch die anfängliche Zahl von drei auf vier gebracht wurde, in die Überlieferung ein Widerspruch hineingetragen worden. Dies war jedoch nicht zu umgehen; denn einmal konnte die Stadt nicht anders als unter Einholung von Auspicien gegründet werden (Cic. rep. H 16. de leg. H 33. de div. 1 3, 30, Liv. V 52, 2, VI 41, 4), und andernteils erforderte das für die Priesterwahlen massgebende Prinzip der Kooptation, dass der König selbst Augur war.

Als ein Beweis für die gleichmässige Vertretung der Tribus im Augurnkollegium kann ferner noch geltend gemacht werden, dass nach einer bis zum Ende der Republik in Kraft gebliebenen Bestimmung beim Einbringen der lex curiata de imperio drei Augurn zugegen sein mussten (Cic. Att. IV 17, 2 Bait.).

Als Livius sein Geschichtswerk schrieb, hatte die Dreizahl aufgehört, massgebend zu sein; denn im Jahre 47 wurde die Zahl der Augurn ebenso wie die der Pontifices und der quindecimviri sacrorum von 15 auf 16 erhöht (Dio XLH 51, 1). Es ist daher anzunehmen, dass die Erörterung über die Zahl der Augurn vor der lex Ogulnia, in welcher die Geltung jenes Prinzips auch für die Gegenwart vorausgesetzt wird (cum inter augures constet trifarium numerum debere esse), nicht von Livius selbst herrührt, sondern bereits von dem von ihm benutzten Autor dem

einen Haruspex ernannt habe. Man hat indessen längst erkannt, dass hier eine Verwechslung mit den Augurn vorliegt, die Dionys als Ausländer leicht begehen konnte vel. Mezoek in Paulys R. E. H 1 1465, Marquardt, R. Staatsv. IH 2 412.

annalistischen Bericht hinzugefügt worden ist. Wir kommen also auch von dieser Seite zu dem Resultat, dass wir es mit einer älteren, über die Zeit Varros hinaufreichenden Tradition zu thun haben.<sup>9</sup>)

Nach diesem Befund wird man geneigt sein, auch der Angabe des Festus, dass die Sechszahl der Vestalinnen der Einteilung der römischen Bürgerschaft in die Tütenses. Ramnes und Luceres priores und posteriores entspreche (p. 344 M., vgl. oben S. 8 f.), worin Bommann (S. 353) wiederum eine erst von Varro aufgestellte Theorie erblickt, einen höheren Wert beizulegen. Wahrscheinlich beruht auch diese Notiz ebenso wie die sich hiermit berührende die Zahl der Augurn mit der der Tribus in Verbindung bringende Ansicht auf einer priesterlichen Tradition. Es liegt nun sehr nahe, nach der Analogie der hinsichtlich der Vestalinnen bestehenden Überlieferung auch die Erhöhung der Augurnzahl von drei auf sechs mit Mommen (R. Staats). III 111) auf den Hinzutritt der gentes minores zu den gentes mairores zurückzuführen.

Merkwürdig ist es, dass auch in Bezug auf die Zahl der Vestalinnen die Überlieferung einen Widerspruch aufweist. Wenn ihre Sechszahl von Festus (p. 344 M.) durch die doppelte Gliederung des römischen Volkes in die Titienses, Rannes und Luceres priores und posteriores erklärt wird, so sollte man erwarten, dass für die frühere Zeit das Vorhandensein von drei Vestalinnen angenommen würde. Dies geschieht indessen nicht, sondern Dionys (H 67, 1H 67) und Plutarch (Num. 10) schreiben übereinstimmend dem Nnma die Einsetzung von vier Vestalinnen zu.<sup>2</sup>) Hier liegt also eine Trübung der Überlieferung vor, die darin ihren Grund gehabt haben mag, dass man nach der Analogie des Augurats noch das Vorhandensein einer ausserhalb des Kollegiums stehenden Oberpriesterin annahm (vgl. Volquardsex, Rh. Mus. XXXIII 1878, S. 549).

Ebenso wie die Zahl der Augurn und der Vestalinnen scheint auch die der Pontifices zu den Tribus in Beziehung zu stehen, wenn auch eine bestimmte Tradition hierüber nicht vorliegt. Wie C. Bard (Die Priester der vier grossen Kollegien, Berlin 1871, S. 10 f. 32 f.) an der Hand der livianischen Angaben gezeigt hat, waren im Pontificalcollegium von der Zeit des hannibalischen Krieges bis zur Schlacht bei Pydna neun Stellen vorhanden, die alsdann von Sulla im Jahre 81 ebenso wie die der Augurn auf fünfzehn vermehrt wurden (Liv. perioch. LXXXIX). Also auch hier erscheint die Dreizahl als maassgebend. Für die frühere Zeit ergiebt sich das gleiche Verhältnis aus der Angabe, dass Numa fünf

<sup>10</sup> Die Richtigkeit dieses Ergebnisses kann auch durch die begründeten Bedenken, welche Paus Storia di Roma I 2, Turin 1899, S. 574ff.) gegen manche die Priesterwahlen betreffenden Angaben geltend gemacht hat, nicht in Frage gestellt werden.

<sup>2)</sup> Beide Autoren weichen indessen darin von einander ab, dass Dionys ebenso wie Festus die Vermehrung der Vestalinnen auf seehs unter Tarquinius Priseus eintreten lässt, während dieselbe nach Plutareh erst unter Servius Tullius erfolgt sein soll.

Pontifices ernannt habe (Cie. rep. H 26), wobei ebenso wie bei dem von Numa von drei Mitgliedern auf fünf gebrachten Augurnkollegium (vgl. S. 12) der König als sechster mitzählt (vgl. Mommen, R. Staatst. H 3 S. 21, Aum. 6). Man betrachtete ihn als das Oberhaupt des ihm in gleicher Weise wie die Augurn als consilium zur Seite stehenden Kollegiums (vgl. Plut. Num. 9), dessen erste Mitglieder nur vom König selbst durch Kooptation gewählt worden sein konnten. Wir dürfen nun aber im Hinblick auf die Bestimmungen der lex coloniae Genetivae, in welcher sowohl für die Pontifices wie für die Augurn die Dreizahl als die normale erscheint, 1) noch über die Überlieferung hinausgehen und mit Mommen (R. Staatst. H 3 21, Anm. 5) das nämliche Verhältnis für das älteste Rom, dessen Einrichtungen in den Kolonien mit merkwürdiger Zähigkeit bewahrt zu werden pflegten, voraussetzen.

Da hiernach die Zahl der Pontifices durchweg in drei aufgeht, so muss die Angabe des Livius (X 6, 6), wonach dieses Kollegium durch die lex Ogulnia auf acht Mitglieder gebracht worden sein soll, auf einem Irrtum berühen, welche Konsequenz bereits von Momsex (R. Staatsr. H 222, Anm. 1) und Marquardt (R. Staatsv. H 242) gezogen worden ist. Wenn andererseits die Mitgliederzahl ursprünglich drei betrug und sich nachher, wie man aus Ciceros Angabe über die zu Numas Zeit vorhandenen Pontifices schliessen muss, auf sechs steigerte, so wird man diese Vermehrung ebenso wie die gleiche im Kollegium des Angurn und Vestalinnen eingetretene Veränderung nach Momsexs Vorgang (R. Staatsr. III 111) durch die Aufnahme der gentes minores in den Patriziat zu erklären haben.

Gegen die Annahme, dass bei der Bildung der Priesterkollegien die politische Gliederung der Gemeinde berücksichtigt worden sei, hat auch Bormann (S. 353) an und für sich nichts einzuwenden. Er hegt nur Bedenken gegen die sich bei Mommens Auffassung der Tribus als selbständiger Gemeinden (R. Staatst. III 95 f.) ergebende Konsequenz, dass von Haus aus jede dieser Gemeinden einen Pontifen, einen Augnr und eine Vestalin gehabt habe, während doch in diesen Priestertümern von jeher das Prinzip der Kollegialität maassgebend gewesen sei. Dieser Einwurf fällt indessen weg, wenn man im Anschluss an die römische Überlieferung die Tribus nicht als Überbleibsel selbständiger Gemeinden, sondern als politische, durch einen gesetzgeberischen Akt geschaffene Abteilungen eines einheitlichen Ganzen betrachtet.

Auch sonst fehlt es in den gottesdienstlichen Einrichtungen nicht an Anzeichen von dem Vorhandensein einer politischen Dreiteilung. Wir

<sup>1)</sup> c. 67: neve quis quem in conlegium pontificum kapito sublegito cooptato nisi tum cum minus tribus pontificib(us) ex iis, qui c(oloniae G enetivae) sunt, crunt, worauf in Hinsicht auf die Auguru die nümliche Bestimmung folgt.

dürfen ein solches Indicium darin erkennen, dass die ursprünglich an der Spitze der drei ältesten Reitercenturien stehenden tribuni celerum<sup>1</sup>), nachdem ihre militärischen Funktionen längst erloschen waren, noch gewisse sacra zu verwalten hatten.<sup>2</sup>) Es zeigt sich hier eine überraschende Analogie mit den vier quλοβασιλεῖς in Athen; denn auch ihnen sind, nachden die vier alten Phylen ihre politische Bedeutung verloren hatten, noch sakrale Obliegenheiten verblieben (Poll. VIII 111, 120), während sie ursprünglich den Oberbefehl über das von vier Anführern befehligte Heer (vgl. Il. XIII 689 f.) gehabt haben müssen. Durch diesen Vergleich drängt sich von selbst die Annahme auf, dass ebenso wie der späteren attischen Phyleneinteilung auch der späteren römischen Tribuseinteilung eine ältere Gliederung der Bürgerschaft voraufgegangen ist und nach ihrer Beseitigung noch weiterhin in den sakralen Einrichtungen Ausdruck gefunden hat.

Für das Bestehen der Tribus in der Eigenschaft religiöser den Kurien übergeordneter Verbände liegen aber auch ausdrückliche Zeugnisse vor. Nach einer uns durch Dionys (II 21) übermittelten Angabe Varros soll Romulus für die öffentlichen von den Tribus und Kurien (κατὰ qυλάς τε καὶ qφάτφας) zu veranstaltenden Opfer sechzig Priester — es sind die dreissig Kurionen und die ihnen beigegebenen Flamines gemeint (vgl. Μομμεκ, R. Staatsr. III 101) — eingesetzt haben. Varro wäre schwerlich darauf verfallen, neben den Kurien die Tribus zu nennen, wenn die letzteren nicht auch zu seiner Zeit bei den gottesdienstlichen Handlungen irgendwie zur Geltung gekommen wären. Ein weiteres Zeugnis für diesen Sachverhalt bietet Plutarch, wenn er (quaest. Rom. 89) von den auf den 17. Februar fallenden Quirinalien sagt, dass dieses Fest nach Jubas Angabe für diejenigen, die ihre Kurien (quartas) nicht

<sup>1</sup> Hire Dreizahl, für die kein ausdruckliehes Zeugnis vorliegt, darf man mit Momisen (R. Staatst. II \* 177. Ann. II aus der bei Dionys (II 13) überlieferten Angabe des Valerius Antias ersebliessen, dass die 300 celeres, die von den alten Autoren bald mit der Reiterei identifiziert (Paul. Diac. p. 55 M. Serv. Aen. XI 603), bald als eine neben ihr bestehende Leibwache des Romulus betrachtet werden (Liv. I 15, 8. Dionys. II 13), während die ursprüngliche Überlieferung ihnen jedenfalls beide Funktionen beilegte (vgl. Momisen, R. Staatst. III 106, Ann. 4), unter drei einem Oberbefehlshaber untergeordneten Centurionen gestanden hätten. Von mehreren tribuni celerum ist auch bei Dionys (II 64, s. die nächste Kote) die Rede. Wenn nach anderen Angaben Brutus bei der Vertreibung der Könige allein dieses Amt bekleidet zu haben seheint (Liv. I 59, 7. Dionys IV 71, 75. Pompon. Dig. I 2, 2, 15), so ist dies wohl dahin aufzufassen, dass ihm zwei gleichberechtigte Kollegen zur Seite standen, er selbst aber nach dem auch in dem Kommando der späteren Kriegstribunen eingebaltenen Turnus den Oberbefehl führte.

<sup>2]</sup> Dionys II 64 (von Numa: τήν δὲ τρίτην der acht von ihm eingeführten ἰερονογίω) ἀπίδωσε τοῖς ἡγεμόσι τῶν κελερίων .... καὶ γὰρ οὐτοι τεταγμένας τινὰς ἰερονογίας ἐπετέλουν. Fast, Praenest, unter dem 19. März [CH., 12 p. 234, vgl. 312): [Sali] faciunt in comitio saltu [adstantibus po]ntificibus et trib. celer.

wüssten, oder nach der Ausicht anderer Autoren für solche, die aus irgend einem Grunde an den in Tribusgliederung  $(\varkappa\alpha\tau\dot{\alpha}\ q\nu\lambda\dot{\alpha}\dot{\varsigma})$  zu begehenden Fornacalien nicht geopfert hätten, eingerichtet worden sei. Unter den  $q\nu\lambda\alpha\dot{\epsilon}$  können in diesem Zusammenhang natürlich nur die der Kurien übergeordneten Tribus gemeint sein.<sup>1</sup>)

Die alte Dreiteilung der Bürgerschaft tritt ferner noch, wie bereits die Alten gefunden haben (vgl. Serv. Aen. V 560), in dem von bewaffneten Knaben aufgeführten ludus Troiae zu Tage, welchen Äneas zum ersten Male während seines Aufenthaltes in Sizilien veranstaltet haben soll.2) Nach Vergils Schilderung bildeten hierbei die Knaben drei Turmen von zwölf Mann unter je einem Anführer. Jede Turme teilte sich alsdann in zwei Hälften, von denen die eine links und die andere rechts abschwenkte. Die jetzt auf beiden Seiten befindlichen drei Halbturmen führten nunmehr verschiedene Evolutionen aus, wobei es zweimal zu einem Gefecht kam, um sich schliesslich wieder zu vereinigen. Mit dieser Darstellung scheinen die anderweitigen Angaben, nach denen die Knaben nicht in drei, sondern in zwei Turmen maiorum minorumque puerorum gegliedert waren (Suet. Caes. 39. Aug. 43. Tib. 6, vgl. Plut. (at. min. 3), in Widerspruch zu stehen. Derselbe verschwindet jedoch. wenn man die bei Vergil vorkommende Halbierung der drei Turmen eben auf die Sonderung der älteren Knaben von den jüngeren bezieht. Der Ansdruck turma, womit man sonst eine Reiterabteilung von 30 Mann zu bezeichnen pflegte, wäre alsdann von Vergil für die zwölf eine einzelne Tribus vertretenden Knaben, von den anderen Antoren dagegen für die aus sämtlichen drei Tribns gebildeten Abteilungen von je 18 älteren und jüngeren Knaben gebraucht worden.3)

<sup>1)</sup> Dies glaubt auch Marquardy-Wissowa (R. Staatsv. III <sup>2</sup> 197, Ann. 2), wenn Plutarch das eine Mal den Ausdruck qυατφίες und das andere Mal die Bezeichnung zerè qυλάς absichtlich gebraucht habe, annehmen zu müssen. Er hält es jedoch für wahrscheinlicher, dass Plutarch in beiden Fällen an die Kurien gedacht und lediglich, um die Wiederholung desselben Wortes zu vermeiden, bei der Übersetzung erst einen richtigen und dann einen falschen Ausdruck gebraucht habe. Ein derartiger Missgriff wäre wohl einem römischen Schriftsteller, nicht aber einem Griechen, dem die Verschiedenheit der Bedeutung von qυλή und querφία bekannt sein musste, zuzutrauen.

<sup>2)</sup> Verg. Aen. V 545 ff. Die hier vorliegende Überlieferung verdankt ihre Entstelung wohl dem Bestreben, den Namen ludus Troiae zu erklären, der nach Klausens sehr wahrscheinlicher Vermutung (Aeneas und die Penaten, S. 820 ff.) vielmehr von dem allateinischen Verbum truare (= moveri, vgl. Fest. p. 9 M. s. v. autroare) abzuleiten sein dürfte. Zu Gunsten dieser Annahme kann jetzt noch geltend gemacht werden, dass sich auf einem bemalten etruskischen Thoukruge aus dem 7. oder 6. Jahrh. v. Chr. inmitten einer den labyrinthartigen Tummelplatz des Trojaspieles darstellenden Ornamentfigur die rückläufige Inschrift truia findet (vgl. Bennor, Sitzungsher, d. Wien. Ak. d. Wiss., philos.-bist. Kl., Bd. CXXIII 1891, 111, S. 47 ff...

<sup>3</sup> Im Gegensatz hierzu nimmt A. v. Premersters (Festschrift für O. Benndorf, Wien 1898, S. 265) an, die Zahl der bei diesem Spiele auftretenden Turmen habe von

Wenden wir uns von den sakralen zu den militärischen Einrichtungen, so lässt sich auch anf diesem Gebiet eine die Dreiteilung der Gemeinde voraussetzende Überlieferung nachweisen, die weit über Varro hinaufreicht. Es ist sehr anffallend, dass die Kriegstribunen von den griechischen Schriftstellern durchgängig ziklapzoi genannt werden, obwohl diese Bezeichnung der Funktion, die sie in geschichtlicher Zeit ausübten, keineswegs entspricht. Unter einem χιλίαρχος kann man sich msprünglich nur einen Befehlshaber von tausend Mann gedacht haben, wie es bei Herodot (VII 81) und Xenophon (Cyrop. III 3, 11. VIII 1, 14) der Fall ist. Die sechs in jeder Legion vorhandenen Kriegstribunen haben aber, soweit unsere Kenntnis reicht, nicht etwa einzelne Teile derselben befehligt,1) sondern das Kommando in der Weise kollegialisch geführt, dass dasselbe abwechselnd auf je zwei Monate von zwei Kriegstribunen übernommen und so in sechs Monaten, deren Dauer die auf die gute Jahreszeit beschränkten Feldzüge der älteren Zeit nicht zu überschreiten pflegten, der Turnus vollendet wurde (vgl. Polyb. VI 34, 3).

Welcher Geschichtschreiber sich der Benennung zuklaozoi in dem in Frage kommenden Sinne zuerst bedient hat, wissen wir nicht. Da sich dieser Gebrauch bereits bei Polybins (VI 19, 1, 19, 7, 20, 2, 21, 1, 33. 1 ff. 34, 2) findet, so liegt die Annahme sehr nahe, dass derselbe schon in dem griechisch geschriebenen Werke des Fabius, welches Polybins häufig benutzte, zur Anwendung gekommen war. Jedenfalls muss der Autor, der sich dieser Ausdrucksweise zuerst bediente, der Ansicht gewesen sein, dass zu irgend einer Zeit jeder Kriegstribun für sich allein eine Abteilung von tausend Mann befehligt habe; denn sonst wäre der Gebrauch des fraglichen Ausdruckes, der doch nur gewählt worden sein kann, um die römischen Heereseinrichtungen dem Verständnis des griechischen Lesers näher zu bringen, nicht zu erklären. Wir kommen so zu dem Resultat, dass Fabins oder wer sonst den fraglichen Ausdruck in Umlanf gebracht haben mag, die Kriegstribunen der früheren Zeit als Anführer von je tausend Mann betrachtete. Diese Vorstellung steht aber in unlösbarem Zusammenhang mit der uns bei Varro und unabhängig von ihm bei Dionys und Dio entgegentretenden Annahme, dass das älteste Heeresaufgebot der Römer 3000 Mann betragen und jeder Kriegstribun ein Drittel hiervon befehligt habe (vgl. S. 2, 5, 7). Man

Haus aus nur zwei betragen und sei erst unter der Einwirkung der varronischen Theoric von der einstigen Existenz von drei Tribus der *Tities, Ramnes* und *Luceres* auf drei erhöht worden.

<sup>1)</sup> So denkt sich Madvio (Verfass, u. Verwaltung des R. Staates II 503) den Sachverhalt, wenn er meint, dass der Name zöätiegze auf eine Legion von 6000 Mann hinweise. Es ist hierbei nicht berücksichtigt, dass die Normalstärke der Legion erst von Marius auf diese Ziffer gebracht wurde 'Paul, Diac, p. 336 M.), während sie vorher nur 4200 Mann betrag (Polyb, VI 20, 8).

hat also schon mindestens ein Jahrhundert vor Varro eine ursprüngliche Dreiteilung der römischen Bürgerschaft vorausgesetzt.

Von den ältesten Zuständen Roms konnten natürlich auch Fabius und seine Zeitgenossen keine sichere Kenntnis mehr haben, aber man wird nicht wohl daran thun, eine allem Anscheine nach in ihre Zeit zurückreichende Überlieferung zu verwerfen. Was entschieden zu ihren Ginisten spricht, ist einmal die schwerlich zu bezweifelnde Ableitung des Wortes miles von mille und sodann die Sechszahl der Kriegstribunen, sowohl in ihrer Eigenschaft als Stellvertreter der Konsuln wie auch als Legionsoffiziere, die am leichtesten zu erklären ist unter der Voraussetzung, dass ursprünglich drei vorhanden waren, von denen jeder das Autgebot einer Tribus befehligte, und dass sodann nach der unter Tarquinins Priscus erfolgten Verdoppelung der Bürgerschaft die Zahl auf sechs erhöht wurde (vgl. Mommsex, R. Staatsr. H. 185).

Es liegt sehr nahe, die bei den Kommissionen für die Gründung von Kolonien und Anweisung von Ländereien lange Zeit stehende Anzahl von drei Mitgliedern (Mommsen, R. Staatst. II \*\* 628) gleichfalls auf eine entsprechende Gliederung der Bürgerschaft zurückzuführen. Die alten Geschichtschreiber müssen in der That der Ansicht gewesen sein, dass bei den in der Königszeit erfolgten Deduktionen jede der drei Tribus in gleichem Maasse berücksichtigt worden sei; denn es ist wohl kein Zufall, wem von Romulus berichtet wird, dass er nach Antenmä und Cänina je 300 Ansiedler gesandt habe (Dionys, II 35), und die nämliche Zahl bei der Anlage einer Kolonie in Fidenä wiederkehrt (Dionys, II 53).

Wir haben dennach die tresviri agris dandis und coloniae deducendae als eine bereits in die Königszeit hinaufreichende Behörde zu betrachten, die ursprünglich vom König ernannt wurde und in dessen Auftrag ihre Amtshandlungen verrichtete und erst mit der Einführung der Republik, mit der ihre Wahl auf das Volk übergegangen sein muss, zu einer Magistratur wurde. Auf diese Weise findet die Dreizahl, die sich sonst in den republikanischen Magistraturen vor dem dritten Jahrhundert vor Chr. nicht nachweisen lässt und daher für Mommes ein hauptsächlicher Anlass gewesen ist, die aus älterer Zeit vorliegenden Nachrichten über die Einsetzung von tresviri coloniae deducendae (Liv. 1111, 6 unter 467, IV 11, 5 unter 442, V 24, 4 unter 395, VI 21, 4 unter 383) in Zweifel zu ziehen und für die ältere Zeit ihre Funktionen den Konsuln zu überweisen (R. Staatsr. II 3 627, Anm. 2), ihre angemessene Erklärung.

Als ein Beweis für das Vorhandensein einer älteren, der servianischen Tribuseinteilung voraufgehenden Gliederung kann noch geltend gemacht werden, dass der etruskische Ritus, nach welchem laut einer glaubwürdigen Überlieferung die Gründung Roms ebenso wie die der latinischen Städte überhaupt geschehen sein soll (Plut. Rom. 11. Varr. l. L. V 143),

eine Einteilung nach Tribus, Kurien und Centurien vorschrieb. Wir entnehmen dies aus einer uns durch Festus (s. v. rituales p. 285 M.) überlieferten Bestimmung der etruskischen Ritualschriften: rituales nominantur Etruscorum libri, in quibus praescribtum est, quo ritu conduntur urbes. arae acdes sacrentur, qua sanctitate muri, quo iure portae, quomodo tribus curiae centuriae distribuantur, exercitus constituantur ordinentur ceteraque ciusmodi ad bellum ac pacem pertinentia. O. Müller (Die Etrusker I 1 34t) meint, unter den Tribus und Centurien seien diejenigen Abteilungen zu verstehen, nach denen das Volk in den Tribut- und Centuriatcomitien der geschichtlichen Zeit gegliedert war. Die Überlieferung stände jedoch mit sich selbst in Widerspruch, wenn sie die Gründung Roms nach etruskischem Ritus geschehen, die von demselben vorgeschriebene Einteilung der Bürgerschaft nach Tribus und Centurien dagegen erst unter Servius Tullius stattfinden liesse. Unter den Tribus können demnach, worauf schon die Voranstellung dieser Bezeichnung führt, nur solche Abteilungen verstanden werden, die den Kurien übergeordnet waren.1) Eine Bestätigung erhält diese Auffassung dadurch, dass in dem etruskischen Mantua eine analoge Gliederung begegnet; denn wir tinden daselbst drei Tribus, von denen jede wieder in vier Kurien zerfiel (Serv. Aen. X 202). War hiernach die Tribuseinteilung von den Etruskern übernommen, was auch im Hinblick auf die in den tuskischen Städten sowohl in den heiligen drei Thoren als auch in den drei Tempeln des Juppiter, der Juno und der Minerva (Serv. Aen. 1422) zur Geltung kommende Bedeutung der Dreizahl alle Wahrscheinlichkeit hat, so liegt es sehr nahe, auch die dunkeln Bezeichnungen Tities, Ramnes und Luceres auf den nämlichen Ursprung zurückzuführen; und zwar um so mehr, als nach einer bei Plinius (n. h. III 66) vorliegenden weit verbreiteten Tradition das romulische Rom die vom etruskischen Ritus vorgeschriebenen drei Thore gleichfalls gehabt haben soll. Der etruskische Dichter Volnius hat sich in der That für diese Annahme entschieden (vgl. Varr. l. L. V 55), und seine Ansicht erhält dadurch, dass sie von keinem Geringeren als Varro gebilligt wurde (vgl. S. 5, Anm. 1), noch grössere Antorität.2)

Für den etruskischen Ursprung der Tribusnamen spricht ausserdem noch die von Pals (Storia di Roma I 1, Turin 1898, S. 279) hervorgehobene Thatsache, dass als König der einst etruskischen Stadt Ardea<sup>a</sup>)

Auch Niebung (Röm, Gesch, 1457) hat richtig erkannt, dass sich die frugliche Bestimmung auf die Urverfassung beziehen muss.

Auch O. Müller (Kleine Schriften 1 167) ist der Ausicht, dass durch dieses Zeugnis jedes andere aufgewogen würde.

<sup>3)</sup> Die Rutuler von Arden werden bei Appian (βασιλ. 1) geradezu als Tyrrhener bezeichnet, und der Name des bei Verg. Aen. VII 409 ff. über sie gebietenden Turmus ist mit Turseus oder Teβθηνός, wie er hei Dionys I 64 lautet, identisch. Vgl. Semwegler, Röm. Gesch. I 331 und Cuso, Etrusker, S. 84f.

ein als Doppelgänger des Lucumo und Bundesgenosse des Romulus im Kriege mit den Sabinern figurierender Lucerus genannt wird, von dem man den Namen der Luceres ableitete (Paul. Diac. p. 119 M. s. v. Lucereses, vgl. oben S. 1, Ann. 3), und nicht minder der bei Verg. Acn. 4X 325 in den Reihen der etruskischen Rutuler kämpfende und dem Turnus als Augur dienende König Rhamnes.

Die Herleitung der Kurieneinteilung aus Etrurien kann andrerseits darauf gestützt werden, dass der Kult der in Rom verehrten Jano Curis oder Curitis (Paulus p. 64 s. v. curiales mensae. Dionys II 50. Mommsus, R. Staatsr. III 101) auch in Falerii begegnet.<sup>2</sup>) Nach den Bestimmungen der etruskischen Ritualschriften (s. S. 19) sollten die Kurien ihrerseits wieder in Centurien gegliedert werden. In dem ältesten Rom fielen jedoch nach der Ansicht der antiken Altertumsforscher, welche auf die einzelnen Tribus ein Heeresaufgebot von 1000 und auf die ganze Bürgerschaft ein solches von 3000 Mann rechneten, die Kurien, auf die hiernach je 100 Mann kamen, mit den Centurien zusammen.<sup>3</sup>) Wären die 3000 Mann der ursprünglichen Legion nicht von vornherein durch eine feste Überlieferung gegeben gewesen, so hätten die römischen Gelehrten wohl nicht darauf verzichtet, die in den Ritualbüchern vorgeschriebene Einteilung vollständig durchzuführen und jede Kurie wieder ihrerseits in eine Anzahl von Centurien zerfallen zu lassen.

Um die Reihe der für die alte Dreiteilung der römischen Bürgerschaft sprechenden Argumente zu schliessen, mag endlich noch bemerkt werden, dass eine Hinweisung auf diese Gliederung, wie bereits Xieheube (Röm, Gesch, 1386), Ann. 871). Schwegler (Röm, Gesch, 1586), und Volgeardsen (Die drei ältesten römischen Tribus, im Rhein, Mus, XXXIII 1878, S. 545) gefunden haben, in der alten Sage vom Kampfe der drei Horatier mit den drei Kuriatiern vorzuliegen scheint. Bei einer solchen Auffassung muss man konsequenter Weise mit den soeben genannten Forschern auch für Alba Longa drei durch die Kuriatier vertretene Tribus annehmen, welche Ansicht dadurch, dass nicht nur Rom, sondern die latinischen Städte überhaupt nach etruskischem Ritus gegründet worden sein sollen (vgl. S. 18), an Wahrscheinlichkeit gewinnt.

Nachdem wir so mit unserer Beweisführung zu Ende gelangt sind, wird es nützlich sein, dieselbe noch einmal kurz zusammenzufassen. Wir sind im Gegensatz zu Bormann, der die Tradition von der romulischen Tribuseinteilung auf Kombinationen Varros zurückführte, zu dem Resultat gelangt, dass die hierüber in Ciceros Schrift de re publica, bei Dionys

<sup>1</sup> Vgl. die vorige Note.

<sup>2</sup> Vgl. C.I.L. XI 3100, 3125, 3126 und O. Müller, Etrusker II 45, Anm. 12.

<sup>3)</sup> Bei Lydus de mag. I 16 hat diese Auffassung eine so feste Gestalt gewonnen, dass mit der durch den Hinzutritt der Sabiner bewirkten Verdoppelung des Heeres eine Vermehrung der Kurien von 30 auf 60 Hand in Hand geht.

und Dio vorliegenden Berichte von Varro unabhängig sind. Was insbesondere Ciceros Darstellung betrifft, so zeigte sich, dass dieselbe Varro bereits vorgelegen hat, während andrerseits für Dio die Benutzung einer auf ältere Überlieferungen zurückgehenden Quelle nachgewiesen werden konnte. Ferner begegneten uns die drei Tribns in der Tradition des Augurnkollegiums, welcher man ein höheres Alter zuzuschreiben berechtigt ist. Für eine Vertretung der drei Tribus in dieser Priesterschaft sprach auch ihre Mitgliederzahl bis zum Ende der Republik. Ebenso war dies der Fall bei den vestalischen Jungfrauen, deren Sechszahl bereits von den Alten mit der Tribuseinteilung in Verbindung gebracht wird, und bei den Pontifices. Einen Beweis dafür, dass der späteren Tribuseinteilung eine ältere voraufgegangen sein muss, glaubten wir andrerseits erblicken zu müssen in den sakralen Funktionen der drei tribuni celerum, die ein ähnliches Schicksal wie die vier qυλοβασιλεῖς im alten Athen gehabt zu haben scheinen. Bei Dionys und Plutarch fanden wir ferner Zeugnisse dafür, dass noch in späterer Zeit bei den von den Kurien veranstalteten Gottesdiensten auch die ihnen übergeordneten Tribus zur Geltung gekommen sind. Ein weiteres Argument für deren Existenz lieferte die Einteilung der bei dem ludus Troiae anftretenden berittenen Knaben in drei Turmen. Nicht minder ergab sich ein solches aus der frühzeitig vorkommenden, für die geschichtliche Zeit aber nicht mehr zutreffenden Bezeichnung der Legionstribunen als χιλίαρχοι, die nur auf der Voraussetzung beruhen kann, dass ursprünglich jeder Kriegstribun für sich allein 1000 Mann befehligte, wie es eben bei einer Dreiteilung des für die älteste Zeit angenommenen Heeres von 3000 Mann der Fall war. Ein weiteres Indicium dafür, dass einst die Gemeinde in drei Tribus gegliedert war, durften wir erblicken in den tresviri coloniae deducendae und agris dandis, deren ungerade Zahl den Einrichtungen der älteren Republik widerstreitet und daher auf einen früheren Ursprung hinzuweisen scheint, sowie in der hiermit harmonierenden Zahl von 300 Kolonisten, die bei den dem Romulus zugeschriebenen Deduktionen wiederholt begegnet. Ein starker Beweis für die Realität der drei Tribus ergab sich noch daraus, dass der etruskische Ritus, nach welchem Rom und die latinischen Städte überhaupt gegründet sein sollen, eine Einteilung der Bürgerschaft in Tribus, Kurien und Centurien vorschrieb, in welchem Zusammenhang nur eine den Kurien übergeordnete Gliederung nach Tribus. wie sie thatsächlich in Mantua existierte, gemeint sein kann. Nachdem sich die Tribus so als eine etruskische Einrichtung erwiesen hatten, hielten wir uns für berechtigt, der von Varro gebilligten Angabe des etruskischen Dichters Volnius, dass ihre Namen aus Etrurien entlehnt seien, Glauben zu schenken, und zwar umsomehr, als in der Sage der einst von den etruskischen Rutulern bewohnten Stadt Ardea die Königsnamen Rhamnes und Lucerus vorkommen. Einen Reflex der alten Dreiteilung fanden wir

endlich in der Erzählung vom Kampfe der drei Horatier mit den drei Kuriatiern, woraus wir auch das Bestehen einer gleichen Gliederung in Alba Longa folgern zu dürfen glaubten.

Gegenüber dieser Reihe von Argumenten wird man darauf, dass weder bei Livins (113, 6 ff.) noch in dem von ihm unabhängigen Berichte in der Schrift de vir. ill. (2, 11 ff.) neben den dreissig Kurien und den drei Reitercenturien die drei Tribus erwähnt werden, kein Gewicht zu legen haben. Das Stillschweigen dieser Autoren findet seine genügende Erklärung darin, dass in der späteren Zeit die alten Tribus in politischer Hinsicht noch mehr als die Kurien und die drei doppelten Rittercenturien, die doch beide als Stimmkörper noch fortbestanden, in den Hintergrund getreten waren. Verschwunden sind sie aber jedenfalls nicht, sondern es muss sich die Erinnerung daran, welche Kurien zu den Tities oder den Ramnes oder den Luceres gehörten, erhalten haben. Im anderen Falle wäre weder die für die geschichtliche Zeit bezeugte Vertretung der drei Tribus in den Priesterschaften der Augurn und Vestalinnen noch die bei religiösen Festen vorkommende Gliederung der Bürgerschaft nach Tribus und Kurien, von der wir durch Dionys und Plutarch Kenntnis erhalten (S. 15 ff.), möglich gewesen. Auch hätte es keinen Sinn gehabt, die drei alten Rittercenturien, welche in der späteren Heeresordnung überhaupt keine Stelle mehr fanden und eben in ihrer Eigenschaft als reine Stimmkörper von den zwölf militärischen Rittercenturien durch die Benennung sex suffragia unterschieden wurden, weiter bestehen zu lassen, wenn die drei Tribus, die durch sie repräsentiert werden sollten, überhaupt nicht mehr vorhanden waren.

Wir wenden uns nunmehr zu der in zweiter Linie zu erledigenden Frage, ob die romulischen Tribns, wie man gewöhnlich annimmt, auf eine Vereinigung verschiedener Volksstämme oder Gemeinden oder lediglich auf eine künstliche Einteilung zurückzuführen sind.<sup>1</sup>)

Die Vertreter der ersten Auffassung denken sich im Anschluss an Niebung den Sachverhalt meistens so, dass die Ramnes mit der ursprünglichen Bevölkerung, die Tities mit den von Titus Tatius hinzugebrachten Sabinern und die Luceres mit den unter Tullus Hostilius nach Rom übergesiedelten Albanern zu identifizieren seien.<sup>2</sup>) Von einem solchen Sachverhalt, womit sich der den Tities in der Reihenfolge zukommende Vor-

I Für diese letztere Ansicht entscheiden sich H. Nissen | Das Templum, S. 141), Zöller | Latium und Rom. S. 281, Volgeanderen | Die drei ältesten römischen Tribus, Rhein. Mus. XXXIII 1878, S. 538 ff., E. Meyen | Gesch. d. Altert. II 510, 513 und Pars | Storia di Roma II, 279, der in den Namen der drei Tribus Bezeichnungen erblicken möchte, welche die übrigen latinischen Städte mit Rom gemein gehabt hätten.

Xifbuire, Röm. Gesch. I 329 ff. Schwegler, Röm. Gesch. I 502 ff. Lange, Röm. Altert. I 3 88 ff. Willems, Le sénat de la république romaine I 22.

rang (vgl. S. 1, Anm. 1) schlecht verträgt, weiss jedoch, wie schon Volquardsen (Rhein, Mus. XXXIII 1878, S. 542f.) mit Recht geltend gemacht hat, die römische Überlieferung nichts, sondern dieselbe lässt vielmehr die Einteilung der Bürgerschaft in drei Tribus entweder gleich nach der Gründung der Stadt!) oder nach dem Hinzutritt der Sabiner,²) wodurch doch nur eine Zweiteilung hätte motiviert werden können, erfolgen. In beiden Fällen erscheint also diese Massregel als ein von dem Stadtgründer nach freiem Ermessen vorgenommener politischer Akt.

Einen anderen Weg hat Mommsex eingeschlagen. Er nimmt, indem er die Gleichsetzung der Luceres mit den Albanern fallen und die sabinische Herkunft der Tities dahingestellt sein lässt (Hermes XXI 1886, S. 583), an, nach der ursprünglichen Überlieferung, die am reinsten bei Cicero (rep. H 14) erhalten sei, habe die Vereinigung von drei Gemeinden zu einem Staate nach dem Friedensschlusse zwischen Romulus und Titus Tatius stattgefunden. Die Stammsage der Luceres sei indessen dadurch, dass man als Prototyp für das Konsulat nur ein Doppelkönigtum habe brauchen können, verloren gegangen (R. Staatsr. III 99 ff. 845, Ann. 2).

Aber auch diese Ansicht erweist sich als unhaltbar. Zunächst steht ihr die nicht nur bei Varro und Dionys (vgl. S. 3. 5), sondern auch in einer alten Relation bei Dio (vgl. S. 5ff.) vorkommende Überlieferung entgegen, welche die Einrichtung der drei Tribus bereits vor dem Hinzutritt der Sabiner erfolgen liess. Wir haben ferner gesehen, dass die von dem etruskischen Dichter Volnius aufgestellte und von Varro gebilligte Ansicht, wonach die Tribusbezeichnungen mit der römischen Gründungssage nichts zu thun haben, sondern vielmehr etruskischen Ursprungs sind, alle Wahrscheinlichkeit für sich hat (vgl. S. 18 ff.). Ausserdem hat aber Mommsen selbst durch seinen Nachweis, dass die Tatiuslegende erst nach der Verleihung des vollen Bürgerrechts an die Sabiner (268 n. Chr.) eutstanden sein kann (Hermes XXI 1886, S. 570 ff.), der einzig und allein auf dieser Erzählung berühenden Auffassung, dass die Romes und Tities von Haus aus selbständige Gemeinden gebildet hätten, den Boden entzogen.

Durch seine Annahme, dass Rom aus der Vereinigung von drei Gemeinden hervorgegangen sei, ist Mommsex zu der Konsequenz geführt worden, dass der Senat, dessen Normalbestand in den von Rom aus geordneten Gemeinden hundert Mitglieder betrug (vgl. Mommsex, R. Staatsr.

Dieser Tradition folgten Varro (bei Dionys 41 47, vgl. 8, 3), Dionys (H 7, vgl. 8, 5) und Dio fr. 5, 8, vgl. 8, 7).

<sup>2)</sup> Hiernach Cic, rep. II 14. Plut. Rom. 20 aus Juba, vgl. S. 4, Ann. I und Paulus Diac, p. 119 M. s. v. Laccrescs. Die nämliche Überlieferung liegt ferner vor bei Livius (I 13, 6ff. und in der Schrift de vir. ill. (2, II), an welchen beiden Stellen zwar die Tribuseinteilung selbst nicht erwähnt, die auf ihr beruhende Einrichtung der dreissig Kurien und der drei Reitercenturien der Tities, Rannes und Laccres dagegen erst nach der Vereinigung mit den Sabinern berichtet wird. Vgl. S. 4.

III 845, Ann. 1), nach der ursprünglichen Legende bereits unter Romulus die älteste geschlichtlich beglaubigte Zahl von 300 Mitgliedern (Liv. H 1, 10, Dionys, V. 13. Festus p. 254 M. s. v. qui patres) erreicht habe (R. Staatsr. III 845). In entschiedenem Widerspruch hiermit steht jedoch die Erzählung von dem nach dem Tode des Romulus eingetretenen Interregnum, welche in ihrer reinsten bei Livius (147), in der vita Taciti (c. 4) und bei Arnobius (1 41) vorliegenden Überlieferung die als ursprünglich angenommene Zahl von hundert Senatoren (Liv. 18, 7. Dionys 1112. Vell. 1-8, 6. Plut. Rom. 13. Fest. p. 246 M. s. v. patres. Eutrop. 1-2, 1. Ovid. fast. III 127) festhält. Wir haben es sowohl in diesem Bericht wie auch in Dios Darstellung, welche diese Mitgliederzahl noch bis auf Tarquinius Priscus fortbestehen lässt (vgl. S. 9 f.), mit einer Tradition zu thun, welche älter ist, als die eine Verdoppelung des romulischen Senats nach dem Hinzutritt der Sabiner (vgl. Dionys, 11 47) erfordernde Tatiuslegende, Nachdem diese Legende einmal ein fester Bestandteil der Überlieferung geworden war, musste die ursprüngliche Tradition, nach welcher der Senat erst von Tarquinius Priscus von hundert Mitgliedern auf zweihundert und sodann im ersten Jahre der Republik durch Aufnahme von hundert Plebejern auf dreihundert Mitglieder gebracht wurde, notwendig in Zerrüttung geraten.1)

Es ist nunmehr noch ein positives Argument zu berücksichtigen, welches Mommsex zu Gunsten seiner Annahme, dass die Tities einst ein besonderes Gemeinwesen gebildet hätten, ins Feld geführt hat. Es ist dies die Existenz einer Priesterschaft, die den Namen sodales Titii führte. Nach einer bei Tac. ann. 1 54 vorliegenden Überlieferung soll dieses Kollegium von Titus Tatius zur Erhaltung der sabinischen Sacra, nach einer anderen Angabe dagegen, die sich Tac. hist, Il 95 findet und auch dem Dionys (H 52) vorgelegen haben muss,2) von Romulus zum Andenken an Titus Tatius eingesetzt worden sein. Eine dritte Ansicht begegnet bei Varro, der den Namen der fraglichen Priesterschaft von den nicht näher bekannten aves Titiae ableitete.3) Was die beiden ersten Erklärungen betrifft, so beruhen dieselben auf der erst im dritten Jahrhundert v. Chr. entstandenen Tatiuslegende (vgl. S. 23). Die Beziehung auf den Totenkult des Tatins wird ausserdem noch, wie Mommsen (R. Staatsr, HI 97, Ann. 3) mit Wahrscheinlichkeit vermutet, durch das Bestreben, die Konsekrationen der augusteischen Zeit an alte Einrichtungen anzulehnen, veranlasst sein. Desto mehr Wert legt Mommsex auf die

Dieser Prozess ist in der S. 10, Ann. 1 zitierten Abhandlung n\u00e4her dargelegt worden.

<sup>2)</sup> Bei Dionys ist zwar nicht von den sodales Titii, wohl aber von einem Trankopfer, das dem Titus Tatius alljährlich von Staatswegen gespendet wurde, die Rede. 3) I. L. V 85: sodales Titii dieti ab Titiis axibus, quas in auguriis certis obser-

meene watered

bei Varro vorkommende Ableitung der sodales Titii von den aves Titiae. Er glaubt hieraus die Folgerung ziehen zu dürfen, dass einst die Tities eine Sondergemeinde mit eigener Auspicalordnung gebildet hätten (Hermes XXI 1886, S. 583. R. Staatsr. HI 97, Anm. 3). Wir werden aber im Gegenteil aus Varros Etymologie zu entnehmen haben, dass ihm von einer Beziehung der sodales Titii zu der Tribus der Tities nichts bekannt war. Dass auch die aves Titiae mit dieser Abteilung der Gemeinde in keinem Zusammenhang stehen, ergiebt sich aus einer Glosse, in der der Ausdruck Titiensis elangor mit id est sonitus eum tumultu erklärt wird (Corp. gloss. Lat. ed. Götz., IV 424). Wir haben es also mit einer der Anguralsprache eigentümlichen Bezeichnung zu thun, deren Etymologie wir nicht zu ergründen vermögen. Die Richtigkeit der von Mommsex aufgestellten Kombination ist auch bereits von E. Meyer (Gesch. d. Altert. H 513) bezweifelt worden.

Der für Mommsens Ansicht ausschlaggebende Grund scheint die von ihm (R. Staatsr. III 96) geltend gemachte Erwägung zu sein, dass eine doppelte Einteilung der Gemeinde in Tribus und Kurien nicht den Charakter einer primären Einrichtung zu haben scheine. Die etruskischen Ritualschriften, deren Bestimmungen nicht nur für Rom, sondern für die latinischen Städte überhaupt maassgebend gewesen sein sollen (vgl. S. 18 ff.), setzen aber sogar eine dreifache Gliederung nach Tribus, Kurien und Centurien als Norm vorans. Ferner finden sich die Kurien als Unterabteilungen der Tribus in der Etruskerstadt Mantua, deren Bürgerschaft in drei Tribus mit ie vier zugehörigen Kurien zerfiel (vgl. S. 19). Die vier attischen Phylen, von denen jede wieder in drei Phratrien eingeteilt war, bieten hierzn eine gute Analogie. Wenn Mommsen (a. a. O.) seine Auffassung in zweiter Linie darauf stützt, dass in der Munizipalverfassung bei der so hänfig vorkommenden Kurienordnung doch nirgends eine der Tribus entsprechende Mittelstufe zwischen Gemeinde und Kurie begegne, so ist dieses Argument nur von geringer Bedeutung; denn auch in Rom treten die alten Tribus hinter den Kurien in dem Maasse zurück, dass ilire Existenz von Niese und Bormann hat in Zweifel gezogen werden können. Es ist daher sehr wohl denkbar, dass auch in den Munizipien eine den Kurien übergeordnete Einteilung nach Tribus bestanden hat und von ihrer Existenz bloss deshalb nichts verlautet, weil bei den Volksabstimmungen die Kurien allein in Betracht kamen. Aus den Bestimmungen der lex coloniae Genetivae, worin für die Kollegien der Pontifices und der Augurn die Dreizahl als Norm festgesetzt wird (vgl. S. 14), dürfen wir nicht nur mit Mommsen (R. Staatsr. II3 21, Anm. 5) den Schluss ziehen, dass ein solches Verhältnis im ältesten Rom bestanden hat, sondern noch weiter folgern, dass auch in den Munizipien eine Dreiteilung der Bürgerschaft existierte.

Die Zurückführung der Tribus auf eine künstliche Gliederung gewinnt

noch wesentlich an Wahrscheinlichkeit, wenn man ihren etruskischen Ursprung und die Bedeutung der Dreizahl bei den Etruskern (vgl. S. 18 ff.) in Erwägung zieht. Zu Gunsten unserer Annahme kann ferner geltend gemacht werden, dass diese Zahl auch bei den Römern selbst und nicht minder bei den Umbrern, den Griechen und Germanen eine grosse Rolle spielt. 1) Insbesondere liegt es nahe, die römische Tribuseinteilung mit der bei den Doriern regehnässig durchgeführten Gliederung der Bürgerschaft in drei Phylen auf eine Linie zu stellen. 2)

Als ein in politischer Hinsicht maassgebender Faktor tritt mis bei den italischen Völkerschaften die Dreizahl sowohl in der Festsetzung der zum Latinerbunde gehörigen Städte auf dreissig3) als auch in mehreren zwar meistens nicht auf auf geschichtlicher Überlieferung beruhenden, aber doch jedenfalls in Anlehnung an thatsächliche Verhältnisse konstruierten Berichten von Gebietsabtretungen entgegen. Von den beiden von Romnlus besiegten Städten Antemnä und Cänina erzählt Dionys (H 35), dass sie ein Drittel ihres Grundes und Bodens an römische Ansiedler hätten abgeben müssen. Von dem nämlichen Schicksal soll Cameria betroffen worden sein (ibid. H 50). Als diese Stadt sich sodann zum zweiten Mal gegen die Römer erhob, wurde ihr die Hälfte des noch belassenen, also ein weiteres Drittel ihres ursprünglichen Gebietes genommen (ibid. 1154). Zu diesen Fällen, auf die bereits Volquardsex (Rhein, Mus. XXXIII 1878, S. 553) hingewiesen hat, gesellt sich noch das Verfahren gegen die Herniker und Privernaten, von denen die ersteren im Jahre 486, die letzteren aber im Jahre 341 nach den bei Livius (H 41, 1. VIII 1,3) vorliegenden Berichten zwei Drittel ihrer Ländereien abtreten mussten, sowie die unter 303 gemeldete Bestrafung der Frusinaten, die den dritten Teil ihres Gebietes eingebüsst haben sollen (Liv. X 1, 3). Am besten erklären sich diese Angaben durch die von Volguardsex (a. a. O. S. 554) aufgestellte Annahme, dass die Dreiteilung des Grundes und Bodens in den italischen Städten überhaupt üblich war und den Römern hierdurch bei einer Eroberung das erwähnte Verfahren nahe gelegt wurde.

Die vorstehende Untersuchung hat zu dem Ergebnis geführt, dass die drei alten Tribus nicht auf einem Synökismus, sondern auf einer willkürlichen Einteilung beruhen, für welche der etruskische Ritus maassgebend war. Es ist nun noch auf die Frage einzugehen, ob wir uns diese Tribus, wie es seit Niebuhr (Röm. Gesch. 1370ff.) und Schwegler (Röm. Gesch. 1621ff.) vielfach geschieht, als rein patrizisch oder als patrizisch-plebejisch zu denken haben.

Zahlreiche Belege hierfür giebt Diels, Sibyll. Blätter, S. 40 ff. In Hinsicht auf die Umbrer vgl. Büchelen, Umbrica, S. 133 f.

<sup>2,</sup> Hierauf hat Nissen Templum, S. 144 hingewiesen.

<sup>3</sup> Vgl. Volquardsen, Rhein, Mus. XXXIII [1878], S. 545.

Mommsen hat in seinen Römischen Forschungen (I 140ff.) den unwiderleglichen Beweis geführt, dass die den drei Tribus untergeordneten Kurien, soweit die römische Überlieferung zurückreicht, als Einteilung der gesamten patrizisch-plebejischen Bürgerschaft bestauden haben. Nichts desto weniger hat auch er sich von der Anschanung Niebuhrs und Schweglers, dass die Kurien von Haus aus auf den patrizischen Geschlechtern beruhen, nicht zu emanzipieren vermocht und daher wenigstens für die vorgeschichtliche Zeit die Existenz rein patrizischer Tribus und Kurien augenommen (Röm. Forsch, I 274ff, Röm, Staatsr, III 89ff.). Gegen eine solche Auffassung wird indessen von E. Meyer (Gesch. des Altert. II 513) mit Recht geltend gemacht, dass ein Adel ohne den Gegensatz nichtadliger Bauern gar nicht existieren konnte. Wir haben demnach keinen Grund, daran zu zweifeln, dass die drei Tribns und die dreissig Kurien, die nach der einstimmigen Ansicht der römischen Altertumsforscher das ganze Volk in seiner militärischen Gliederung repräsentierten. von Anfang an auch die Plebejer umfassten. Als Patrizier betrachtete man die angesehensten Familienhäupter, welche bei der Gründung der Stadt vorhanden waren (Dionys II 8), oder die hundert von Romulus ernannten Senatoren (Plut. Rom. 13. quaest. Rom. 13) und ihre Nachkommen (Cic. rep. II 23, Liv. I 8, 7). Nach dieser Auffassung bildeten also die Patrizier nur einen geringen Teil der gesamten in den drei Tribus enthaltenen Bürgerschaft, welche der Überlieferung zufolge von vornherein 3000 Fusssoldaten und 300 Reiter ins Feld zu stellen vermochte (vgl. S. 5). Man könnte nun geneigt sein anzunehmen, dass ursprünglich in Rom die gleichen Verhältnisse bestanden hätten, wie in der Mehrzahl der griechischen Staaten, in denen sich der Adel nach der Abschaffung des Königtums aus der Ritterschaft zusammenzusetzen pflegte (Aristot, pol. VI 13, p. 168, 23 ff. Bekk.), und demgemäss vermuten, dass wenigstens der römische Ritterstand von Haus aus rein patrizisch gewesen sei. Eine solche Ansicht findet indessen in der Überlieferung nicht die mindeste Stütze und wird überdies ausgeschlossen durch die von Mommsex (R. Staatsr. HI 292) auf Grund verschiedener Angaben (Liv. I 43, 9, XLIII, 16, 14, Cic. Phil. II 82) erwiesene Thatsache, dass in historischer Zeit die drei doppelten Rittercenturien der Tities, Ramnes und Luceres bei der Ausübung des Stimmrechtes hinter den zwölf anderen Rittercenturien zurückstanden, indem diese letzteren mit der ersten Klasse, die drei doppelten Rittercenturien dagegen zwischen der ersten und der zweiten Klasse für sich abstimmten. Eine solche Zurücksetzung, die von der Überlieferung bereits auf die servianische Stimmordnung zurückgeführt wird (Liv. I 43, 9. Fest. p. 334 M. s. v. sex suffragia und dazu Mommsen. Röm, Forsch. I 139f.), erscheint mit einem ursprünglichen Patriziat der drei alten Rittercenturien unvereinbar. Es ist daher unstatthaft, mit Mommsex (R. Staatsr. III 254) die in der servianischen Centurienordnung

vorkommenden proci patricii (Cic. orat. 156, Fest. p. 249 M. s. v. procum patricium) mit den Tities. Ramnes und Luceres zu identifizieren.¹) Unsere Untersuchung führt demnach zu dem Resultat, dass nicht nur die drei alten Tribus, sondern anch die ans ihnen gebildeten Rittercenturien von Haus aus patrizisch-plebejisch gewesen sind.

LANGE (Röm, Altert, 1<sup>3</sup> 482) trifft vielleicht das Richtige, wenn er diese dunkle Bezeichnung auf die achtzig Centurien der ersten Klasse, die von Hans aus die Patrizier sämtlich oder doch wenigstens der überwiegenden Mehrzahl nach in sich begriffen haben mögen, bezieht.

## Die historische Semiramis und Herodot. Von C. F. Lehmann.

Dass der Name Sammuramat, den eine, Adad-nirari<sup>1</sup>) III. von Assyrien (812-783) nahestehende königliche Frau trägt, mit dem der Semiramis identisch ist, weiss man seit Langem,2) und ebenso alt sind die Versuche, diese Sammuramat mit der Semiramis der Sage, des ktesianischen Romans, in Verbindung zu bringen. Die "ganz auffallende" Angabe Herodots (1 184), der ungefähr um die Zeit, da jene Sammuramat wirklich lebte, eine Semiramis kennt, hat, wie vor ihm Oppert und G. Rawlinson und nach ilm Hommel,3) Ed. Meyer4) erneut hervorgehoben, dabei aber bestimmt in Abrede gestellt, dass die "Semiramis des Ktesias" irgend etwas mit

Ähnlich urteilten Tiele<sup>5</sup>) und Winckler,<sup>6</sup>) während ich<sup>7</sup>) im Gegensatz zu des Letzteren Ausführungen die Forderung aussprach, dass unbedingt die Gestalt der historischen Sammuramat als Kern und Ursprung der ktesianischen zu betrachten sei. Gleichzeitig wies ich andentungsweise

der herodoteischen zu thun habe.

- 1) Adad-nirari, nicht Rammân-nirari. Dass der ideographisch geschriebene Name des assyrischen Wettergottes, in Personennamen dieser Art und überhaupt, Adad und nicht Ramman zu leseu ist, zeigt die phonetische Schreibung MAšur-ni-ra-ri-ni mA - da - di - ni-ra-ri-e-hi (K önig) (L'andi) Aššur-ni-i: , Ašur-nirari (755-745 v. Chr. Vorgänger Tiglatpilesers III.), Sohn Adad-niraris, König von Assyrien\* in der von unserer deutschen Expedition nach Armenieu in der Kirche Surb Pogos zu Van aufgefundenen Inschrift Sardurs III. von Urartu-Chaldia. Siehe W. Belck und C. F. Lehmann, Sitzungsberichte Berl. Ak., Phil. hist. Kl. 1899, 119 sub 6 (vgl. 1900, 624 sub 116) und Nachrichten der K. Gesellschaft d. Wissensch. zu Göttingen, [GN.], Phil. hist. Kl. 1899, S. 83 f. sub 5. Schon vorher war die Lesung Adad von Oppert (Zeitschrift für Assyriologie IX (1894) 310 und mir ib. X (1895) S. 87) gefordert worden.
- Siehe J. Oppert, Histoire des Empires d'Assyrie et de Chaldée (1865) p. 128-130. G. Rawlinson, The five great monarchies of the East, vol. II p. 119-121. - Dencker, Geschichte des Altertums II 5 S. 36, 254.
  - 3) Geschichte Babyloniens und Assyriens (1885 ff.) S. 631f.
  - 4) Geschichte des Altertums [GA.] I (1884) § 411 Anm.
  - 5 Babylonisch-assyrische Geschichte 1 (1886), 207; 212 f.
  - 6) Geschichte Babyloniens und Assyriens (1894), 120 f.
- 7 Rezension über Wincklers Geschichte Babyl, u. Assyr.; Berl. Philol. Wochensehrift 1894, Sp. 239 f.

auf die Bedingungen und Umstände hin, die die Entstehung der Sage aus den über die wirkliche *Semiramis* bekannten historischen Thatsachen durchaus ungezwungen erklären, was bisher von keinem der die Identität vertretenden Forscher ernstlich versucht war.<sup>1</sup>)

Skizzenhaft und nebensächlich wie sie geboten war, entging meine Erklärung der Beachtung.<sup>2</sup>) Und davon ganz abgesehen, tritt neuerdings die Neigung hervor, die Persönlichkeit auch der historischen Semiramis möglichst zurückzudrängen. Die der Sagengestalt gegenüber erforderliche Skepsis wird unberechtigter Weise auf die geschichtliche Persönlichkeit übertragen, und so die historische Würdigung einer in mehr als einer Hinsicht interessanten und bedeutsamen Erscheinung erschwert und verhindert.

Während Massero<sup>3</sup>) sie unter Erwähnung der älteren Litteratur seit Oppert möglichst kurz abthut und seinen Standpunkt als dem Tieles entsprechend kennzeichnet, wird sie in dem dem alten Westasien gewidmeten Teile von Helmolts Weltgeschichte<sup>4</sup>) überhaupt nicht erwähnt.<sup>5</sup>) Und selbst auf dem Gebiet, auf dem die Bedeutung dieser Herrscherin relativ am wenigsten zu bestreiten sein wird, dem religionsgeschichtlichen, lässt sich derselbe Rückgaug beobachten.

Es war Tiele, der in seiner babylonisch-assyrischen Geschichte (a. a. 0.) mit guten Gründen der Sammuramat einen bedeutsamen Anteil an der Einführung des Nebo-Kultes in Assyrien zuschrieb und hierbei auch in seiner Religiousgeschichte beharrte.<sup>6</sup>) In Jastraows<sup>7</sup>) neuester religiousgeschichtlicher Darstellung sieht man sich auch nur nach dem Namen der Sammuramat vergebens um.

Bei dieser Sachlage erscheint es angezeigt, die Nachrichten über die historische Semiramis erneut zu prüfen und zu einem Gesamtbilde zu vereinigen, das sich von den Zügen der Sagengestalt deutlich abhebt. Dabei sind Wesen und Herkuuft der herodoteischen Nachricht ins rechte Licht zu setzen. Dass hierauf und auf die Ergebnisse solcher Betrachtung für die Kritik des Herodot besonderes Gewicht gelegt wird, ist im Titel der vorliegenden Ausführungen angedeutet.

<sup>1</sup> Insofern traf Wilcke's Kritik, Hermes XXVIII 187, zu.

<sup>2]</sup> Ausgenommen J. Marquart, Chronologische Untersuchungen, S. 642[8] Anm. 21.

<sup>3)</sup> Histoire ancienne des peuples de l'orient classique, vol. III (1899), p. 98 u. n. 1.

<sup>4)</sup> H. Winckler, Ibus alte Westasien in Helmouts Weltgesehichte Bd. 111 (1899), S. 25f.; S. 60f.

<sup>5,</sup> Sachgemäss dagegen J. Krall, Grundriss der altorientalischen Geschichte I 1899), S. 137; .... Sammuramat, die Herrin, welche für eine babylonische Prinzessin und ein Vorhild der Semiramis der griechischen Sage gehalten wird.\*

<sup>6)</sup> C. P. Tiele, Geschiehte der Religion im Altertum bis auf Alexander des Grossen. Deutsch von G. Gerielle, 1 (1896), 191.

M. Jastrow (Handbooks on the History of Religions, vol. II: The religion of Babylonia and Assyria 1898), cf. p. 128, 228. Vgl. über dieses Buch im Allgemeinen Tieles anerkennende Besprechung, Zeitschrift f. Assyriologic ZA., XIV, 184ff.

Erst wenn über die geschichtliche Herrscherin möglichste Klarheit gewonnen ist, darf der, unserer Überzeugung nach erfolgverheissende Versuch gemacht werden, sie als Ausgangspunkt und Grundlage für die Bildung der Sage zu erweisen.

Die Quellen für die historische Semiramis sind:

1. Assyrische Inschrift¹) auf mindestens zwei Statuen des Gottes Nabû (Nebo) aus Kalach-Nimrud jetzt im Britischen Museum.²) Sie lautet.³) möglichst wörtlich, übersetzt: "Dem Gotte Nebo, dem Gewaltigen, Erhabenen, dem "Sohne von Esaggil¹ (folgen dessen gesamte Attribute). "der da wohnt im Tempel Ezida in Kalach hat dies (sc. die Statue) "für das Leben¹¹) Adadniraris, Königs von Assyrien und "für das Leben¹¹) der Sammuramat, der Frau des Palastes, seiner Herrin, Bêl-tarşi-duma, der Statthalter der Stadt Kalach, wie der Länder Chamidi, Sirgana. Temeni und Ialuna, (zugleich) "für das Leben¹³) seiner Seele, die Länge seiner Tage, die Mehrung seiner Jahre, den Frieden seines Hauses und seiner Leute und auf dass ihn keine Krankheit betreffe, anfertigen lassen und geweiht. Wer immer Du später (sein mögest), ³) auf Nebo verlasse Dich, auf einen anderen Gott vertraue nicht.

I Veröffentlicht: Sir II. Rawlinson, The cunciform inscriptions of Western Asia, vol. I [1 R.] (1861) 35 No. 2 und Keilschrifttecte zum Gebrauch bei Vorlesungen, herausgegeben von Ledwig Abel und Hego Winckleb, S. 14; umschrieben und übersetz zuletzt von Abel in Bd. I der Keilinschriftlichen Bibliothek [KB, I], herausgegeben von Erbemard Schader, S. 192/3.

<sup>2°</sup> S. Guide to the Nimroud Central Saloon, p. 8 No. 69 u. 70, Abbildung einer der Statuen s. z. B. Hommet a. a. O. S. 621.

<sup>4)</sup> Ständige Formel bei derartigen Widmungen. Die Widmung erfolgt zumeist wie hier, zugleich 'für das Leben' des Herrschers und 'für das Leben' des weihenden Untergebenen. S. dazu C. F. Lemann, Ein Siegeleylinder König Bur-Sin's von Isin, Beiträge zur Assyriologie und vergleichenden semitischen Sprachwissenschaft (ed. F. Delitzsen u. P. Haffer) Bd. H. S. 598 Ann. \*\*\*, vgl. S. 621.

<sup>5&#</sup>x27; So reden auch die assyrischen und babylonischen Könige in den Fluch- und Segensformeln am Schlusse ihrer Inschriften ihre Nachfolger an. Vgl. z. B. die Steleninschrift Samaššunukin's (C. F. Lennann, Šamaššunukin, König von Bahylonien n. s. w. Toil II. S. 10': Manna ina šarrāni arkāta., Wer (immer) unter den späteren Königen',

2. Herodot I 184 sq.: τῆς δὲ Βαβυλῶνος ταύτης πολλοί μέν κου καὶ ἄλλοι ἐγένοντο βασιλέες, τῶν ἐν τοῖσι Ασσυρίοισι λόγοισι μιήμην ποιήσομαι, οῦ τὰ τείχεὰ τε ἐπεκύσμησαν καὶ τὰ ἰρὰ, ἐν δὲ δὴ καὶ γυναῖκες δύο. ἡ μὲν πρότερον ἄυξασα, τῆς ὕσιερον γενεῆσι πέντε πρότερον γενομένη, τἡ οὕνομα ἡν Σεμίραμις, αὕτη μὲν ἀπεδεξατο χώματα ἀνὰ τὸ πεδίον ἐόντα ἀξιοθέητα πρότερον δὲ ἐώθεε ὁ ποταμὸς ὰιὰ τὸ πεδίον πῶν πελαγίζειν: ἡ δὲ δέντερον γενομένη ταύτης βασίλεια, τῆ οὕνομα ἦν Νίτωκρις, αὕτη δὲ συνετωτέρη γενομένη τῆς πρότερον ἀυξάσης κτλ.

In Betracht kommt ferner

3. Josephns c. Αρ. (ed. Niese) I 142: Ταῖτα μὲν οὕτως ἰστόριχεν (sc. ὁ Βηρῶσος § 130, 134) περὶ τοῦ προειριμένου βασιλέως (sc. Ναβοχοσόροσορον) καὶ πολλὰ πρὸς τούτοις ἐν τῆ τρίτη βίβλω τῶν Χαλδαϊκῶν, ἐν ἡ μέμη εται τοῖς Έλληνικοῖς συγγραμεῦσιν, ὡς μάτην οἰομένοις ὑπὸ Σεμιράμεως τῆς ᾿Ασσυρίας κτισθῆναι τὴν Βαβυλῶνα καὶ τὰ θαυμάσια κατασκευασθῆναι περὶ αὐτὴν ὑπ᾽ ἐκείνης ἔργα ψευδῶς γεγραμόσι καὶ κατὰ ταῦτα τὴν μὲν τῶν Χαλδαίων ἀναγραμὴν ἀξιόπιστον ἡγητέον κτλ.

Die assyrische Inschrift giebt uns. wie Tiele a. a. O. erkannt hat, Kunde von der Einführung des Kultus des Gottes *Nebo* in Assyrien. Der Vorgang ist genau auf das Jahr bestimmt. Die assyrische "Eponymenliste mit Beischriften" ("Verwaltungsliste")<sup>1</sup>) meldet zum Jahre 787: "Nebo zieht in den neuen Tempel ein".<sup>2</sup>) Die nenen Bilder") des Gottes

eine Wendung, die Herodot I 187 genau wiedergieht; τών τις έμεδ ἔστερον γινομένων Βαβνέδνος βασιλέων . . . ein Beweis, dass Herodot sich in Babylonien Königsinschriften hat vorübersetzen lassen, wenn auch natürlich keine Inschrift des Weiteren so gelautet haben kann, wie Herodot fortfährt. Näheres s. u.

<sup>1</sup> Am bequemsten zugänglich: KB, 1, 8, 288 ff.; 111, 2, 8, 142 ff.

<sup>2) &#</sup>x27;ilu) Nabû ana biti ešši etarab.

<sup>3)</sup> Hier wo es sich um Einführung eines für Assyrien neuen Kults handelte, hat man sich offenbar mit der Aufertigung neuer Bilder des Gottes, naturlich in möglichst engem Anschluss au das Kultbild in Borsippa, beguügt, während in Fällen, wo eine alte Götterstatue abhanden gekommen war, grosse Anstrengungen gemacht wurden, die Continuität zwischen dem neu hergestellten und dem alten Kultbilde scheinbar zu wahren. So wird, als Nabûbaliddin von Babylonien (um 870 das vorzeiten von den räuberischen Sutäern vernichtete Bild des Sonnengottes (Šamaš) von Sippar herstellen will, der auf Thon gezeichnete Entwurf des alten Bildes von einem Priester des Gottes im Euphrat "gefunden" und vorgewiesen - ein frommer Betrug, von dessen Zustandekommen die Inschrift des Königs 's. KB. 111, 1 S. 174 ff., der Mit- und Nachwelt ausführliche Kunde giebt. - Ausser den Statuen mit der Inschrift wurden noch unbeschriebene grössere Statuen im Nebo-Tempel zu Kalach aufgestellt. Die Angaben über die Zahl der gefundenen Statuen schwauken. Z. B. spricht Sir H. Rawlinson, 1 R. 35 No. 2 von, im Ganzen, fünf lebensgrossen beschriebenen (wovon zwei im Britisch Museum) und zwei kolossalen unbeschriebenen Statuen. George Rawlinson (a. a. O.) dagegen weiss von vier heschriebenen und vier inschriftlosen kolossalen Statuen zu berichten, die sein Bruder Sir Henry gefunden habe. Was nicht ins Britische Museum verbracht wurde, ward von Einheimischen verschleppt, oder blieb unbedeckt an Ort und Stelle stehen und liegen. An der Stätte des alten Nebo-Tempels von Kalach, im Süd-

sind ohne Zweifel gleich zu Anfang bei Eröffnung des Tempels (im Südosten der Stadt Kalach¹) aufgestellt worden. Der Kult hat thatsächlich Eingang und Verbreitung gefunden. Wie Tiele betont, begegnen wir vor dem Jahre 787 keinen mit Nebo zusammengesetzten assyrischen Namen. Gleich die Eponymen (limu) je des Jahres 785 und 777 heissen dagegen Nab â-ŝar-usur und Nab â-pur-ukân.

Nabû (Nebo) ist ein babylonischer Gott. Hauptsächlich wurde er in Bersippa verehrt, das rechts des Euphrat, in Babylon's nächster Nähe belegen war. Der Tempel in Borsippa hiess Ezida. Der Name ist sumerisch und wird von den Babyloniern selbst durch bitu kinu, das "beständige, legitime Haus" wiedergeben. Der zugehörige Stufenturm war E-ur-imin-an-ki²) ("Tempel der sieben Abteilungen Himmels und der Erde") benannt. Nebo der Weise, Allwissende,") der "Tafelschreiber des Alls",4) sowie des, ein Abbild des Weltalls nach babylonischer Anschauung darstellenden Tempels Esaggil,5) zugleich und ursprünglich der Beschützer

osten der Ruinen ragt noch heute eine Statue halb aus der Erde hervor, deren hei meinem Besuche von Nimrud am 1.1V. 1899 von mir genommene Photographie sie als ein Duplikat der in London befindlichen Nebo-Statuen erweist. Ich benutze die Gelegenheit, um, wie in meinem Vortrage Armenien und Nordmesopotamien in Altertum und Gegenwart darauf hinzuweisen, dass aus den in Nimrud herrenlos umherliegenden und der langsamen Vernichtung durch die Witterung preisgegebenen Stierkolossen, Statuen und Inschriftenplatten manches Museum sich mit verhältnismässig geringer Mühe einen wertvollen Bestand an Denkmälern assyrischer Kultur verschaffen könnte.

<sup>1)</sup> Kaluh-Nimrud mit der Erdpyramide, unter der sich der Stufenthurm des Ninib-Tempels verbigt, präsentiert sich bekanntlich heute noch ähnlich wie zu Kenophons Zeiten. Auch die (von Xenophon HI 4, 7 u. 10) geschilderte Struktur der zeρχάς, besonders da wo die Mauern dem damals unmittelbar an der Stadt vorbeitliessenden, heute um 1—2 Kilometer entfernten Tigris ausgesetzt waren, lässt sich in Nimrud gut heobachten. Xenophons hisher gänzlich unaufgeklärte Bezeichnungen Δάρισσε für Kalach und Μέσχιλα für Ninivch betrachte ich Zeitschr. f. Assyr. XIV, 122 Anm. 3) als Missverständnisse aus dem Aramäischen, NΨΤζ (résă Kopf, Oberteil) ΝζΕΨΎ, ΝζΕΨΎ oder eine ähnliche Ableitung von ΣΕΨ "niedrig sein". Nöldber stimmt mir, was die Wortform anlangt, zu: "ersteres mag damals noch lärèsä, letzteres mešpilä" gelautet haben. In welchem Sinne freilich diese Bezeichnungen von den aramäisch redenden Führern der 10 000 auf die beiden Ruinenstätten angewendet sein mögen, bleibt aufzuklären."

<sup>20</sup> S. die auf die Herstellung dieses Stufenthurms bezügliche "Borsippa-Inschrift" Nebukadnezars H. (vgl. KB. III, 2, S. 52ff.) Col. 1 27.

dupšar gimri z. В. in Sargon's H. Cylinder-Inschrift Z. 59 (Lyon, Keilschrifttexte Sargon's S. 36), in Asurbanabal's grosser Thontafelinschrift L<sup>4</sup>, Col. 1, 11 (C. F. Lehmann, Šamaššamukin Teil II S. 22).

<sup>4)</sup> Z. 22 der an Nebo gerichteten Inschrift auf einer in Babylon gefundenen kleinen Stele Šamaššumukin's (Leimann a. a. O. l. c., Titelblatt und Teil H S. 10.

<sup>5)</sup> Jersen, Kosmologie S. 234 ff. Vgl. zuletzt Hommel, Das babylonische Weltbild. Aufsätze und Abhandlungen III S. 344 ff.

der Kenntnisse und Fertigkeiten, die den Ackerbau fördern und bedingen,¹) galt in der offiziellen babylonischen Theologie der späteren Zeit als der Sohn des Marduk, des Hamptgottes von Babylon. Deshalb befand sich auch in dem dem Bêl-Marduk geweihten Haupttempel von Babylon, Esaggil, (zu welchem der Stufenturm E-temen-an-ki, "Tempel der Grundfesten des Himmels und der Erde", gehörte), wie für den Vater des Marduk, Ea (Aĉ), den "König des Ozeans" (babyl, šar apsi)'), so für Marduk's Sohn Nebo ein Heiligtum, das ebenfalls den Namen Ezida führte, vielfach mit der unterscheidenden Bezeichnung: "welches in Esaggil (belegen ist)".

Die Einführung eines babylonischen Kultes in Assyrien setzt natürlich besonders enge und, mindestens dem äusseren Scheine nach, friedliche Beziehungen zwischen Assyrien und Babylonien voraus, die in dieser Periode nur denkbar sind auf der Grundlage assyrischer Syrematie. Solche Beziehungen lassen denn auch die vorhandenen Nachrichten deutlich genug erkennen.

Adadmirari's III. Vater, Śamśi-Adad<sup>3</sup>) (825—812), Solm Salmanassar's II. (860—825) hatte mehrfache Kämpfe mit Babylonien zu bestehen. Gegen den Anfang seiner Regierung besiegte er auf seinem, nach seiner Schilderung<sup>4</sup>)

<sup>1</sup> Jastrow a. a. O., p. 125.

<sup>2 |</sup> Über die Herkunft der ersten babylonischen Dynastie und der Hauptkulte der Stadt Babylon (and damit Babyloniens überhaupt), siehe vorderhand meine Bemerkungen, Zwei Hauptprobleme S. 162 f. Anm. 3, 214 f. (Ac) šar apsi ist der für Alexander den Grossen in seiner letzten Krankheit, nach dem natürlich nicht zu bezweifelnden Zeugnis der Ephemeriden, in Babylou befragte Heilsgott Σάραπις. Es ist dieser Gott. den Ptolemaios I. eingeführt und mit dem ägyptischen Osorapis identifiziert hat. Bei der Einführung spielen, wie bei so vielen Maassnahmen der ersten Ptolemäer der Wetteifer mit den Seleukiden und die beiderseitigen Ansprüche auf die Weltherrschaft eine Rolle. Vgl. einstweilen meine Ausführungen Verhandl. Berl. Archäol. Ges. November 1897 — Wochenschr, f. klass, Philologie 1898, No. 1 Sp. 26 ff. — Ausführlicheres darüber demnächst. [Die Tradition der Ephemeriden Alexanders des Grossen habe ich, Hermes 36, 319 f. zurückzuführen gesucht auf das Hauptexemplar, das Piolemaios nach Perdikkas Ermordung an sich genommen und auf eine in Eumenes' Händen verbliebene Kopie (resp. sein Konzept', in die Hieronymos von Kardia Einsicht erhielt. Da Ptolemaios nach Perdikkas' Tode als Sieger aufzutreten vermied, waren die von mir dabei gebrauchten Ausdrücke "Besiegung" und "Beute" unrichtig gewählt.]

<sup>3)</sup> Gewöhnlich *Šamši-Rammán* genannt, vgl. S. 256 Anm. 1, er ist der vierte assyrische Fürst dieses Namens, der zweite, der den Königstitel trägt, vgl. *Zwei Hamptprobleme* Tab. 1V Anm. 10, Tab. V Anm. 13.

<sup>4</sup> Inschrift des Königs, Col. IV, s. KB. I. S. 184. In Z. 24 beruht die nach Hommel eingeführte Ergänzung Ban-ah-iddin, wie längst erkannt, auf einem Versehen. In Zeile 37 wird ja im Bericht über eben diesen Feldzug noch Mardukbalå (\*)sw-ihbi der Vorgänger Ban-ah-iddin's genannt. Die vier Feldzüge von denen der Text allein berichtet, fallen sieher sämtlich in den ersten Teil dieser Regierung, vor 817, und zwar in die Lücke, die in der Verwaltungsliste zwischen den Jahren 822 und 817 klafft. Die Jahre 825—22 s. KB. HI I. 8, 144 füllt der bereits unter Sahnanassar II. ausgebrochene Aufstand aus. Die drei ersten Zuge der Inschrift sind gegen

an Erfolgen reichen, vierten Feldzug den babylonischen König Mardakbala(t)su-ikbi in entscheidender Schlacht. Nachdem aber in Babylonien ein Regierungswechsel stattgefunden hatte, begann der Krieg aufs neue und endete mit der Gefangennahme des babylonischen Königs Bau-alp-üldin, den Jener "samt seiner Habe und dem Schatz seines Palastes nach Assur" verbringen liess. "Šamši-Adad stieg bis nach Chaldäa,") d. h. dem Süden des babylonischen Tieflandes hinab, empfing den Tribut der "Könige" des Chaldäerlandes und diktierte dann den Babyloniern den Frieden, bei dem wie gewöhnlich eine Grenzregulierung eine Hauptrolle spielte.") Dies geschah im Jahre S13 (dem letzten vollen Regierungsjahr Šamši-Adads), zu welchem die Verwaltungsliste den Vermerk "nach Chaldäa" bietet.

Adad-nirari III., sein Sohn, "führte" nach der "synchronistischen Geschichte" Col. IV, 14ff. "die geraubten Leute zurück".") Von einem Kriege mit Babylonien ist nicht die Rede: der Sohn heilt z. T. die Wunden, die der Vater hat schlagen müssen. Ebeusowenig ist in den eigenen Inschriften Adadnirari"s von kriegerischen Unternehmungen gegen Babylonien die

Nairi gerichtet, die Verwaltungsliste weist von 817 ab keinen Zug gegen Nairi auf. Die drei Feldzüge gegen Nairi stellen zudem öffenbar nur ein, auf drei aufeinanderfolgende Kriegsjahre (821—18) verteiltes Unternehmen dar. Dem Zuge gegen Chaldiä, den die Liste für 813 verzeichnet, gehen voraus die gegen andere Landsehaften gerichteten Züge der Jahre 817, 816, 814. (Für 815 ist kein Feldzug verzeichnet.) Folglich kann der gegen Mardukbala(!) suikhi und Chaldiä gerichtete vierte Feldzug nicht der vom Jahre 813 sein, sondern fällt in das vor 817 allein freibleibende Jahr 818 (nicht 821, wie irrig Zuei Hauptprobleme 8, 47.

<sup>1)</sup> Die Bedeutung der Chaldäer als eines von den Babyloniern wohl zu unterscheidenden Volkes ist von Delatte und Wischler klargestellt worden, s. Wischler, Untersuchungen zur altorientalischen Geschichte. S. 47 ff. und sonst vielfach. Nabopolassar und seine Dynastie sind Chaldäer. — Über den Ursprung der Bezeichnung Nabocion für die babylonische Priesterschaft oder gewisse Klassen derselben s. Lehmann, Samassumukin, Teil I, S. 173.

<sup>2)</sup> Synchronistische Geschichte, Col. IV. 1 ff. — Der Name des Assyrerkönigs ist weggebrochen. Den Abschnitt Adadnirari III. zuzuschreiben, wie Wiyckler, Untersuchungen S. 25, Geschichte S. 117 ff., 203, Ein Beitrag zur Geschichte der Assyriologie in Deutschland S. 24 ff., 41 f. und jetzt, ihm folgend, Mastero, Histoire III, 98 n. 3, wollen, ist deshalb unmöglich, weil, wie Wilcker, Zeitschrift der Deutschen Morgenläudischen Gesellschaft [ZDMG.] 47 (1893) S. 481 u. 712 Anm. 1, richtig hervorhebt, die diesen Abschnitt abschliessende Grenzregulierung in dem ganzen Dokument das scheidende Moment abgiebt: auf die Grenzregulierung folgt immer ein neuer Assyrerkönig, wie ja auch is, im Text) der mit Adadnirari's Namen beginnende Abschnitt in die Grenzregulierung ausläuft. In derselben Weise wird in dem babylonischen Paralleldokument, der "Chronik P.\*, die Trennung der babylonischen Könige gehandhabt. Gegen die Versuche sich auch hier über die Trennungslinie hinwegzusetzen, s. meine Ausführungen Zuei Hauptprobleme. S. 66 die ich auch jetzt aufrecht erhalte; ygl. dazu Jessex, GGN., 1900 S. 881.

<sup>3)</sup> Niše šallāti ana ašrišu utļera]. Die darauffolgenden Worte išķu (s. Deurzsen, HW. S. 147b) ginā ŠE. PAT<sub>pl.</sub> ukinšunuti bedeuten vielleicht: "und setzte sie in ihren legitimen ginā Besitz . . . , wieder ein."

Rede. Im Gegenteil: "die Städte Babylon, Borsippa, Kutha überbrachten den Ruf der Götter Bêl (-Marduk), Nabû und Nergal", 1) Die dann folgende Erwähnung von Opfern<sup>2</sup>) unmittelbar vor dem Bruch, dem der Schluss der betreffenden gleichfalls aus Kalach stammenden Inschrift zum Opfer gefallen ist, wird man nach Analogie entsprechender Nachrichten über andere Könige, so besonders über Adadnirari's III. Grossyater Salmanassar II. dahin ergänzen dürfen, dass der König selbst diese Opfer an Ort und Stelle dargebracht habe. Für diesen Vorgang passt in der für Adadnirari III. und die folgenden Könige vollständig vorliegenden Verwaltungsliste nur das Jahr 812, in welchem Samèi-Adad starb und Adadnirari III. die Regierung antrat. Der König, der nach dieser Angabe "nach Babylon" zog, wird Adadnicari, nicht etwa noch sein Vater gewesen sein. Die Zurückführung der gefangenen Babylonier und die Vornahme der Opfer in den babylonischen Städten, zum Ausdruck und in Ausübung der Oberhoheit über Assyrien, wären des Königs erste Regierungshandlungen gewesen. Wie sich dazu fügt, was wir über Sammuramat erfahren und zu erschliessen haben, werden wir alsbald sehen. Einstweilen handelt es sich vom Standpunkt dieser Untersuchung aus darum, möglichst tief in das historische Verständnis der Sachlage einzudringen, ohne einen etwaigen Einfluss der Semiramis auf die Gestaltung der Dinge zu berücksichtigen.

Abgesehen von einem Zuge gegen einen offenbar in dieser Periode besonders unruhigen und aufsässigen Aramäerstaat und vielleicht einem Zuge nach der Meeresküste") hat nach der Verwaltungsliste während der ganzen langen, an Kriegen und militärischen Erfolgen reichen Regierung Adadnirari's III. keine Feindseligkeit auf babylonischen Boden stattgefunden. Die Erklärung wird in der mit Sicherheit erkennbaren Thatsache liegen, dass Adadnirari III. selbst die Zügel in der Hand behielt, keinen wie immer schattenhaften "König von Babylon(ien)" neben und unter sich duldete. Dafür spricht zunächst im Allgemeinen der Schluss der "synchronistischen Geschichte." Dieses Dokument stellt in Wahrheit einen Auszug aus den Archiven dar, der unter Adadnirari III. wegen der zwischen Babylonien und Assyrien streitigen Gebiete resp. speziell eines solchen Gebietes gefertigt wurde (KB. f. 194 Ann. 1). Es schliesst mit einer Mahnung an etwaige spätere babylonische Könige den Inhalt der Tafel dauernd zu beherzigen. Dabei werden

<sup>1)</sup> Babilu, Barsip Kutû rihat HW. 616 a) Bêli, Nabi, Nergal lû išsûnî.

<sup>2)</sup> nîke ellûte = "reine Opfer".

<sup>3)</sup> Gegen die Ilw'(a) (791). Auch unter den folgenden Assyrerkönigen werden mehrfach Zuge gegen sie nötig, so 783, 777, 769 v. Chr. Ob im Jahre 803 überhaupt von einem Kriegszuge die Rede ist, bleibt zweifelhaft. Die Worte ana eli tandi mutanu ("nach der Seeküste. Pest", so KB. I. 207", können ebensowohl besagen, "an der Meeresküste herrschte die! Pest".

die Überlegenheit Assurs und die Frevel Babyloniens aufs Nachdrücklichste betont. Unter Adadnirari III. haben also diese Grenzstreitigkeiten ihre definitive Erledigung im Assyrien günstigen Sinne gefinnden.

Diesem Schlusspassus voraus geht der Bericht über die Grenzregelung (s. o.). Und hier findet sich ein Satz, der mit E. nicht anders gedeutet werden kann, als dass die Bewohner von Assyrien und Babylonien bei dieser Ordnung der Verhältnisse beteiligt sind.<sup>4</sup>) Einer entsprechenden Wendung begegnen wir in den erhaltenen Teilen des Dokuments nur noch zweimal: unter Asurbilkala (dem Enkel des um 1010 v. Chr.<sup>2</sup>) herrschenden Tiglatpileser I.), der die Tochter des in Babylonien damals herrschenden Usurpator's geheiratet hatte und ferner unter Adalnivari II. (911(?)—891), der den babylonischen König Nabūšumiškum als Gefangenen nach Assyrien verbracht hatte, um dann mit ihm einen, gleichfalls von einer Verschwägerung<sup>3</sup>) und einer Grenzregelung begleiteten Frieden zu schliessen.

In beiden Fällen war also die babylonische Regierungsgewalt durch das Überwiegen assyrischen Einflusses beschränkt und so gut wie ausgeschaltet.

Bei Adadnirari III. aber tritt dessen alleiniges Auftreten sowohl wie die Gemeinsamkeit der beiden Völker so besonders nachdrücklich hervor<sup>4</sup>), dass es, wie daraufhin schon früher von mir geschehen,<sup>5</sup>) als

- 1) Zwei Hauptprobleme, S. 47 Anm. 3. Dass es sich wirklich um eine Beteiligung der Völker bei der Grenzregulierung handelt, zeigt unser Passus: nise (måt) Aššur (mát) Karduniaš itti ahamiš [ib-ba-], miṣru tahumu ište'n)-niš (nicht kéniš) u-ki[n-nu] Plural, Ergänzung mit KB. I. a. a. O. durch den Raum gefordert); "Die Leute von Assyrien und Babylonien verständigten sich (?) (ib-ba-a: ibbå von nabû, Zimmerk) oder kamen zusammen ib-ba-'-a, ibba'a von ba'u kommen [?] vgl. Meissner, Suppl. S. 21), Gebiet und Grenze bestimmten sie". Vorher bewegt sich der Bericht auch nach den bisherigen Lesungen (s. o. S. 262 u. Anm. 3) im Singular, also können nur die "Assyrer und Babylonier- diejenigen sein, die gemeinsam die Grenze festsetzen. An den beiden anderen Stellen Col. II 37, III 19 könnte man zur Not, unter Annahme eines Subjektwechsels, die Sache so deuten, dass die Bewohner der beiden Länder zum friedlichen Verkehr angehalten worden wären, dass aber die Grenzregulierung nur von den vorher genannten Königen der beiden Länder ausgegangen wäre. Ubrigens waren auch Assyrien und Babylonien, so wenig wie Makedonien und die makedonischen Reiche, reine Despotieen: um seinem Sohn Asurbanabal als Thronfolger die Anerkennung zu sichern, beruft z. B. Asarhaddon die "Bewohner von Assur, die Grossen und die Kleinen, vom oberen und vom unteren Meere" (s. C. F. Lehmann, Šamaššumukin Th. 1 34f., 11 25).
- Zwei Hauptprobleme S. 99 und passim. S. dazu Ed. Meyer, Lit. Centralbl.
   1899, Sp. 119ff.; Paaser, Berl. Phil. Wochenschr. 1898, Sp. 1296ff.; Tiele, ZA. XIV.,
   390 ff. Nach der bisher herrschenden und jetzt noch mehrfach vertretenen Meinung
   B. Jensen, GGN., 1900. Nr. 11, 12: ein Jahrhundert früher.
  - 3 Synchron, Gesch. Col. III 17.
  - 4) išteniš, gemeinsam vgl. Anm. I.
- 5 Dass Adadnirari III. selbst wahrscheinlich als Nachfolger Bau-aḥ-iddin's in Dynastie H. der Königsliste figuriert habe, wurde von mir, Zwei Hauptprobleme, S. 128

wahrscheinlich bezeichnet werden muss, er selbst sei als Nachfolger Ban-ah-iddin's auf dem babylouischen Throne betrachtet worden.

Die Beweiskette lässt sich aber vollständig schliessen indem ein Bedenken wegfällt, das sich aus dem bisher vorliegenden Wortlaut des zum Teil traurig verstümmelten, Adadnirari III. betreffenden Passus der synchronistischen Geschichte ergab.

Nach Winkelbar Ausgabe<sup>1</sup>) folgt in Col. IV Z. 14 auf den Namen und des Titel Adadnirari's unmittelbar vor dem abgebrochenen Ende, der Zeile ein "Winkelbaken", der als Zeichen für u "und" (resp. als Anfangskeil des dafür verwendeten komplexen Zeichens) zu betrachten nahelag.<sup>2</sup>) Danach bestand trotz Allem die Möglichkeit, ja eine gewisse Wahrscheinlichkeit, dass, wie in den übrigen Abschnitten dieses Dokumentes, neben dem Assyrer ein babylonischer König genannt war.<sup>2</sup>) Für den Titel "König von Kardunios" wäre freilich hinter dem zu ergänzenden Eigennamen kein Raum verblieben. Aber man hatte zunächst an Bau-al-iddin zu denken, der schon früher genannt war. In solchem Falle ist die allerdings mehrfach zu beobachtende Wiederholung der Titulatur<sup>4</sup>) in der "synchronistischen Geschichte" nicht unerlässlich.<sup>5</sup>)

Ausserdem aber blieb andererseits der Verdacht lebendig, dass das betreffende, dem Bruch vorausgehende Häkchen um ein Ummerkliches anders gestaltet oder gestellt und der Rest des weiblichen Personendeterminativs sein könne, hinter welchem unweigerlich Sammuramat zu ergänzen gewesen wäre.

Eine erneute Kollation der Stelle war somit dringend geboten. Ich wandte mich dieserhalb, ohne nähere Augabe meiner Zweifel, an Herrn L. W. Krse vom Britischen Museum, dem ich für die prompte Erledigung meines Gesuches aufrichtig dankbar bin. Seine Kopie zeigt — und Krse fügt es nochmals disertis verbis hinzu — dass das auf Adadnirari šarri mâti Aššur folgende Zeichen nicht ein Winkelhaken sondern ein freistelnender senkrechter Keil ist, anf den vor dem abgebrochenen Zeilenende noch Reste zweier weiterer Zeichen folgen.

Die einzige Lesung und Ergänzung, die danach noch ernstlich in

Anm. 3, ansdrücklich betont. Dies ist von Hommel, in seiner neuen, mir gerade noch benutzbaren Schrift "Ein neuer babylonischer König" (Sitzungsber, der Königl. Böhm. Ges. d. W., Klasse für Philosophie, Geschichte und Philologie 1901, Nr. V./. S. 10, der in der Einfügung des Adad-nirari III. resp. der Sammuramat einen Fortschritt gegen meine Aufstellungen erblickt, übersehen worden.

<sup>1)</sup> Untersuchungen zur altorientalischen Geschichte, (1889) S. 151.

<sup>2)</sup> So auch KB. I. S. 203.

Mit u sind die Namen verbunden, z. B. Col. I 2, 5, asyndetisch stehen sie Col. I 24, II 14.

<sup>4)</sup> Z. B.: I I8 vgl. mit 19; II 25 mit 29, 33; III 1 mit 10; III 23 mit 26.

<sup>5)</sup> Z. B.: 18 vgl. mit 10, 13; 1 24 mit 26; H (Haupttafel) 4 mit 9 (vgl. H 6, 8).

Betracht kommen kann, ') besagt, dass Adadnirari III. sich vor dem Gotte "No[bû (und Marduk?)] gebeugt" hat, und dies scheint (nach Zeile 16) "unter Freude und Jubel" geschehen zu sein. Ebenso wie die Inschrift Adadnirari's III. aus Kalach (oben S. 263) berichtet also die "synchronistische Geschichte" von der den babylonischen Staatsgöttern dargebrachten Verehrung des Assyrerkönigs, und zwar in engem Zusammenhang mit der Zurückführung der Gefangenen (Col. IV. 18), die gleich am Anfange seiner Regierung erfolgt sein muss. Wie der Bau des Palastes in Kalach, dem jene Steinplatte mit der Inschrift entstammt, dem Bau des Nebotempels sicher voraussetzt, so wird auch die "synchronistische Geschichte" vor Einführung des Nebokultes in Assyrien abgefasst sein.

Von hier ans fällt denn anch auf diesen Vorgang ein erklärendes Schlaglicht.

Die Einführung des Nebokultes lieferte die Möglichkeit, das babylonische Königtum auf assyrischem Boden rite zu erwerben oder vielmehr ein Surrogat für diese Möglichkeit. Als "König von Babylon". d. h. als legitimer König von Babylonien galt nur, wer am Jahresanfang in Esaggil die Hände Bel-Marduk's erfasst hatte³), und diese Ceremonie musste, wie es scheint, an jedem Nenjahrstage wiederholt werden. Die Assyrerkönige, die faktisch über Babylonien herrschten, haben sich in späterer Zeit, diesem Brauche unterzogen: sie haben das babylonische Königtum in Personalunion mit dem

<sup>1)</sup> Der senkrechte Keil, auf den nach Kiscs Kollation deutliche Spuren des Zeichens ilu "Gott" folgen, bezeichnet enlweder die Präposition ana oder ist Determinativ vor männlichen Personennamen. Die Entscheidung bringt das Verbum in Z. 15. So lange man den Satz wegen des vermeintlichen "und" auf zwei Personen zu deuten hatte, musste auf eine Pluralformel gesehlossen und ik-nu-n[i] iknûni ergänzt werden (so KB. I.), womit freilieh für die Deutung nichts anzufangen war. Aus letzterem Grunde ist auch die Ergänzung m(ilu) B[a-u-alı-iddin] ausgesehlossen, ganz davon abgesehen, dass die Spuren des letzten erhaltenen Zeichens, wie King sie giebt, nicht wohl zu ba passen würden. Der Senkrechte ist also nicht Personendeterminativ. Zu lesen und zu ergänzen ist vielmehr -- unter Ausnutzung der Spuren und z. Th. unter Verwertung von Vorsehlägen H. Zimmers — 14 m(ilu) Adadnirari šar (mât Aššur ana ili Na[bi u Marduk? 15 ik-nu-uš. . Adadnirari, König von Assyrien bengte sieh (iknuš) vor (dem Gotte) Nebo [und Marduk(?)]. Durch diesen Sachverhalt werden Hommels, ohne Kenntnis dieser neuen Kollation gezogene scharfsinnige Schlüsse in wesentlichen Teilen bestätigt. A. a. O. S. II: man vgl. ik-nu-uš (?)\* [ana Marduk? . . . .]). In Zeile 15 a. E. mit KB. I. vor ma-du-[ti] "viele", [dik]-tu "Kampf" zu ergänzen, ersehien von vornherein unwahrscheinlich, jetzt sprechen auch die Spuren bei King dagegen.

<sup>2\(\)</sup> i-na \(\lambda i \) i-\(\lambda a - t i \) n' i-\(\sigma a - a \) -\(\lambda i \) li \(\lambda i \) v' i\(\sigma t i \) n' i\(\sigma t i \) stündige Formel bei kultisch erfreuliehen Ereignissen. Die folgende Zeile 17\(\rangle \) endet bei Kix\(\sigma \) . ma-ni u il\(\lambda n i \) (-G\(\sigma t \) ter\(\sigma n i \) derkw\(\text{wirdig}\) ist, dass in dem ganzen \(\text{ubrit} a n a \) ideographisch, ina phonetisch geschrichen erscheint, w\(\text{ahren} t \) inde sin dem ganzen \(\text{ubrit} b \) irigen Dokument umgekehrt ist, eine Einheitlichkeit die schwerlich den Archivansz\(\text{ubrit} g \) selbst, eher einem \(\text{mofglicher} W \) Weise von dem Verfasser des, \(Adadnivari III.\) betreffenden, Schlusspassus verschiedenen) Redaktor derselben zuzuschreiben sein wird-

<sup>3)</sup> Vgl. auch diese Beiträge, S. 32.

assyrischen vereinigt. Ihrem Beispiele sind auch die Perserkönige gefolgt, bis Xerxes 478 Babylon zerstörte (s. u.) und dem babylonischen Königtum auch in diesem Sinne ein Ende machte. Ein direkt entgegengesetztes Verfahren sehen wir in älterer Zeit nur Tuklat-Ninib 1. (um 1290)) und später Sanherib (689 v. Chr.) einschlagen, die Babylonien bei mehr oder minder radikalem Vorgehen gegen die Hauptstadt selbst zur assyrischen Provinz herabwürdigten, indem sie sei es das Kultbild des Marduk selbst (so Sanherib) sei es doch dessen wesentliche Insignien (so Tuklat-Ninib) nach Assur verbrachten. Bestand zu Adadnirari's III. Zeiten zugleich mit der thatsächlichen Oberherrschaft über Babylonien der Wunsch, diesem Verhältnis eine, im babylonischen Sinne, möglichst legitime Grundlage zu geben, so konnte die Einführung eines für das babylouische Staatsrecht maassgebenden Kultus als eine Förderung dieser Bestrebungen gelten.2) Der Assyrerkönig wurde der lästigen Verpflichtung enthoben, alljährlich zu Neujahr nach Babylon zu pilgern, auch konnte dadurch die Begründung eines einheitlichen assyrisch-babylonischen Reiches, in dem der Nachdruck auf Assyrien lag, angebahnt und ausgedrückt werden. Dass Adadnirari III. ein derartiges Ziel bewusst verfolgte, beweist auch die gleichfalls aus Kalach stammende rein genealogische Inschrift des Königs. Nachdem er seine Genealogie bis zu seinem Urgrossyater Asur-nâsir-abal III.3) (885—60) geführt hat, greift Adadnirari III, hier, unter Übergehung selbst eines so bedeutenden Vorfahren wie Tiglatpileser I. auf den weit älteren König Tuklat-Ninib I. zurück. Man hat das verwunderlich gefunden, und Erklärungen versucht, die nicht befriedigen konnten.4) Offenbar will Adadnirari III. seine Abstammung von demjenigen Assyrerkönige besonders hervorheben der bisher allein, gleich ihm, Assyrien und Babylonien unter einem Scepter vollständig vereinigte. Tuklat-Ninib hat nach der Eroberung Babylons 7 Jahre lang auch über Babylonien geherrscht.

Warum der Kult des Nebo, nicht der des Marduk selbst, von Adadnirari III. eingeführt wäre, würde sich durch die folgenden Erwägungen
m. E. gleichfalls leicht erklären. Zwischen den Göttern Bâl-Marduk von
Babylon und Assur resp. dem Bâl von Assur bestand eine, dem Gegensatz zwischen den durch sie repräsentierten und personifizierten Völkern
und ihren Ländern entsprechende, Konkurrenz. Der Kult des Marduk
war nachweislich älter und, historisch wie religionsgeschichtlich, bedeutsamer, eine Thatsache, die durch die mehrfach zu beobachtenden Be-

- 1 Zwei Hauptprobleme, S. 61 ff.
- 2) Winckler, Geschichte Babyloniens und Assyriens, S. 120.
- Als Dritter seines Namens ist Asurnâșirabal, der Vater Salmanassar's II., erwiesen worden durch Tiele, ZA, XIV S. 392f.
  - 4) Vgl. mit Tible, Bab.-ass. Geschichte, S. 210: Winckler, ZA. H 387ff.

mühungen der Assyrer, das Verhältnis umzukehren, nur bestätigt wird. Asurb mabal, der auf Anordnung seines Vaters Asarhaddon das von Sanherib entführte Kultbild des Marduk nach dem neugegründeten Babylon zurückführt und seinen Bruder Samassumukin zum König in Babylon einsetzt (668 v. Chr.), spricht von "Morduk, der während der Regierung eines früheren Königs" (nämlich seines Grossvaters Sanherib) vor dem Vater, der ihn erzeugt (dem Hamptgotte von Assur), sich in Assur niedergelassen hatte, und der nun wieder in Babylon einziehe.1) Wollte man sich auf so wahrheitswidrige Behauptungen nicht einlassen und überhaupt feindseliges Vorgehen gegen Babylon und seinen Hauptgott vermeiden, andererseits aber auch dem Kult des Marduk nicht noch eine weitere Stärkung und Verbreitung angedeihen lassen, so bot sich ein wirksamer Ausweg allerdings in der Einführung des Nebo-Kults. Denn das Kultbild des Nebo wurde zum Neujahrsfest regelmässig in Prozession von Babylon nach Borsippa gebracht und Nebo war dergestalt als Sohn des Marduk gegenwärtig bei und indirekt beteiligt an der das babylonische Königtum bedingenden Ceremonie des "Handerfassens". Und wenn Nobo in unserer Inschrift "Sohn von Esaggil" genannt wird, so wird man das dem Bestreben zuschreiben dürfen, sein nahes Verhältnis zum babylonischen Hauptgottes im staatsrechtlichen Sinne zu betonen, ohne diesen selbst zu nennen. Ja, man ist noch weiter gegangen. Die Bezeichnung des Nebo "als Sohn des Gottes Nugimmud" d. h. des  $Ea(A\ddot{e})^2$ ) in der der Einführung des Nebo-Kults dienenden Inschrift (Z. 2) ist eine direkte Ketzerei, ein absichtlicher Verstoss gegen die offizielle babylonische Theologie, die Nebo als Sohn des Marduk (S. 261), und erst als Enkel des Ea, des für die Menschen direkt nicht erreichbaren, zu fern und hochstehenden allweisen Heilsgottes betrachtet. Man griff damit auf ältere und ursprünglichere Vorstellungen zurück, in die Zeit, da Babylon noch nicht die erste Stadt Babyloniens und der Herrschersitz des geeinten Reiches war.3) Das geschah aus politischen, nicht aus antiquarischen Rücksichten. Man suchte Marduk nach Möglichkeit auszuschalten, trug aber — um völlige Klarheit, wie so oft in Theogonieen, unbekümmert - Sorge, die Beziehung zum Tempel Esaggil, in welchem nun einmal das babylonische Königtum erworben wurde, zu wahren. Wir werden alsbald sehen, dass auch in anderen Fällen beabsichtigten oder notgedrungenen Verzichts auf eine Berücksichtigung Bêl-Marduks der Kultus des (Bêl-)Nebo an dessen Stelle trat.

Wie die babylonischen Heiligtümer, so erhielt auch der neue assyrische

<sup>1.</sup> Šamaššumukin, Th. I. S. 43.

<sup>2)</sup> Jastrow, Religion, S. 230.

<sup>3</sup> Danach ist Jastrow a. a. O. S. 125 zu berichtigen, der augiebt: Da *Marduk* als Sohn des *Ea* bezeichnet wurde, "so haben sich keinerlei Anzeichen einer ursprünglichen Verwandtschaft des *Nabû* zu *Ea* erhalten".

Tempel den Namen Ezida: dem Nabû, der da wohnt in Ezida, dem in Kalach belegenen, gelten Bild und Inschrift. Auf die durch diese Verpflanzung des Nebo-Dienstes mit bedingte Gestaltung des staatsrechtlichen Verhältnisses Babyloniens zu Assyrien kommen wir noch zurück (8, 277). —

Sammuramat wird in keiner der direkt auf den Namen Adadnirari's III. lautenden offiziellen Inschriften genannt. Die Nebo-Inschrift ist, wie schon die ständige Widmungsformel zeigt, mit Genehmigung des Königs gesetzt, also ein offiziöses Dokument. Man durfte daher einen Cansalnexus zwischen der Nennung der Sammuramat gerade in dieser Inschrift und der Einführung des Nebo-Dienstes mit einiger Wahrscheinlichkeit vermuten. Zur Voraussetzung eines solchen Zusammenhanges gezwnngen werden wir aber erst durch Herodot, der sie als Beherrscherin von Babylon kennt.

Über die Identität der Personen lässt, wie schon von G. Rawlinson und Ed. Meyer betont, Herodots Zeitangabe keinen Zweifel. Sie ist zwar keineswegs genau, stellt aber unverkennbar eine leidliche Annäherung dar. Die Bauten, die Herodot, der Nückris zuschreibt, rühren in Wahrheit von Nebukadnezar her, und es ist eine von mir selbst wie von Anderen erkannte, unten noch weiter zu erklärende Thatsache, dass die vermeintliche babylonische Nitokris nur einem Missverständnis, einer Verstümmelung des Namens, persisch Nabukadracara, ihre Entstehung verdankt. Von Nebukadnezars H. Regierungs beginn (605) an — also besonders günstig — 5 herodoteische?) Generationen aufwärts rechnend, kommen wir auf 772; die Mitte seiner Regierung zum Ausgangspunkt nehmend, auf ca. 755.

Diese Sammuramat, der wir in Assyrien begegnen und die gleichzeitig Babylonien beherrscht, ist unter den von uns ermittelten Verhältnissen nur denkbar als Gemahlin eines Assyrerkönigs und zwar nur als Gemahlin Adadnirari's III.

Für die von verschiedenen Seiten vertretene oder in Betracht gezogene Annahme, dass sie dessen Mutter, die Gemahlin Samsi-Adads gewesen wäre, bleibt keinerlei Raum, seitdem wir wissen (S. 263), dass Samsi-Adad bis zu seinem letzten Jahre mit Babylonien in Feindschaft gestanden hat und dass ihm Adadnirari III. als sein offenbar grossjähriger Sohn gefolgt ist. Die Art wie Bêl-tursi-iluna in der Nebo-Inschrift den Adadnirari und die Sammuramat als "seinen Herrn" und "seine Herrin"

<sup>[1]</sup> C. P. Tiele, Bab.-ass. Gesch. II 423; C. F. Lehmann, Berl. Phil. Wochenschr. IS94, Sp. 272, 1898, 486, Wochenschr. f. klass. Phil. 1900, 962; Nikki, Herodot und die Keilschriftforschung (1896, S. 46; Ed. Meyer, Forschungen zur allen Geschichte II (1899) 478f. Ann. I.

Hekataios rechnete die Generation m. E. zu 35 Jahren, s. Hermes XXXV, S. 649.
 Beiträge z. alten Geschichte I 2.

nebeneinander nennt, bestätigt diesen Schluss<sup>1</sup>). Als Witwe des 783 verstorbenen *Adadnirari* könnte *Sammuramat* 772 allenfalls sogar noch gelebt haben.

Wie aber kommt es, dass Herodot in Babylon und als für Babylon speziell bedeutsam eine Herrscherin nenut, die in Wahrheit doch eine Assyrerkönigin war, eine von den nicht wenigen babylonischen Prinzessinnen, denen das gleiche Loos zu Teil wurde²)? Man halte uns nicht entgegen, dass Herodot sie ja unter Bezugnahme auf die nicht zur Ansführung gelangten³) Ἰσσύριοι λόγοι nenne: sie könne also, auch nach Herodots Information, eine assyrische Königin gewesen sein, die gleichzeitig anch über Babylonien geherrscht habe, und es sei somit nicht einmal sicher, dass er sie als eine Babylonierin habe bezeichnen wollen. Denn, wie ich bereits einmal ausgesprochen habe⁴) und in anderem Zusammenhange nochmals ausführlicher zu begründen gedenke,⁵) über den beabsichtigten Inhalt dieser Ἰσσύριοι λόγοι macht man sich allgemein eine ganz irrige Vorstellung. Für Herodot ist Babylon die Hauptstadt von "Assyrien", aus dem einfachen Grunde weil in der Satrapieeneinteilung des Darius Assyrien und Babylonien eine Satrapie bildeten.⁰)

<sup>1)</sup> Dass Sammeramat die Mutter Adadvirar's III. gewesen sei, nahm namentlich Hommel, Geschichte a. a. O. (vgl. Тіеле и. Маярево а. а. О. ап, aber aus unzulässiger Rücksicht auf den Zng der Sage, dass Semiramis beim Tode des Ninos die Herrschaft für ihren unmündigen Sohn übernommen hätte. Hiervon ist Hommel jetzt (Ein neuer babyl. König, S. 20 Anm. 22) zurückgekommen. Die sonst m. W. nieht zum zweiten Mal belegte Bezeichnung "Frau des Palastes" findet sich merkwürdiger Weise in der bei Goethe, Westöstlicher Divan (S. 362 der Hempelschen Ausgahe) wiedergegebenen Übersetzung des Schreibens der Gemahlin des Kaisers von Persien an Ihre Majestät die Kaiserin Mutter aller Reussen zur Bezeichnung der Letzteren. Da es aber, wie mir auch Noeldere und F. C. Anderas bestätigen, unerfindlich ist, wie dieser Ausdruck im Persischen gelautet haben sollte, so wird ein Irrtum des Übersetzers vorliegen.

<sup>2)</sup> Ausser den S. 264 erwähnten Fällen ist namentlich hinzuweisen auf die Babylouierin, die Assarhaddon (681-68) neben seiner assyrischen Gemahlin zur legitimen Fran erkor und die ihm den Šamaššumukin gebar, Zwei Hauptprobleme, S. 104 u. 209.

<sup>3)</sup> Der jetzt wieder von En. Meyer vertretenen Ausicht (Forschungen 11–198 f. Anm. 1), dass die 'Aooveen köyat ein gesondertes Werk hätten bilden sollen, vermag ich mich, auch aus bligem Grunde, nicht anzuschliessen. Der Änderung im Plane des herodoteisehen Werkes ist der beabsichtigte Exkurs über die babylonische Geschichte zum Opfer gefallen. Dieser Exkurs konnte sehr wohl in späteren Teilen des Werkes, z. B. gelegentlich des "von Zopyros" hewältigten babylonischen Aufstandes seinen Platz finden.

<sup>4)</sup> Sitzungsber, archäol, Ges, Nov. 1895 — Wochenschr, f. klass, Phil. 1896 No. 3 8p. 84f.

<sup>5]</sup> In meinen Forschungen zu Herodot und Hekataios, in denen Vieles hier und andernorts nur Berührte zu seinem vollen Rechte kommen soll und deren ursprüngliches Manuskript dennächst bereits das horazische Alter erreicht haben wird.

S. die Belege und meine Bemerkungen, Wochenschr, f. klass. Phil. 1900. Sp. 962 f.
 Anm. 6.

Dieses Verhältnis hat zwar wahrscheinlich nur bis auf Xerxes!) bestanden. Aber Herodot bewegt sich nachweislich gerade in seinem Bericht über Babylon und Babylonien vielfach in den Vorstellungen seiner Quellen, der Logographen²) aus der Zeit des Darius und der ersten Jahre seines Nachfolgers. Herodots Nachrichten bilden hier ein sehr eigentümliches Gemisch von Übernommenem und Selbstgeschautem, das jedoch der Hauptsache nach ganz wohl entwirrt und in seiner Entstehung verfolgt werden kann. So behält er auch — und nicht er allein³) — die für jene frühere Zeit berechtigte Terminologie bei. Und deshalb bezeichnet er die Nachrichten, die er in und über Babylon und Babylonien eingezogen

2 Besonders Dionysios von Milet, der, wie überhaupt, so auch speziell für die babylonischen Nachrichten, als eine der das Selbstgeschene ergänzenden und beeinflussenden schriftlicher Quellen Herodots zu betrachten ist. Vgl. Wochenschr. f. klass. Phil. 1900, S. 964 Anm. 1 u. 6. Da Dionysios natürlich seinen von Herodot auch direkt verwerteten Landsmann Hekataios benutzt hat, so ergiebt sich schon bier ein ziemlich verwickeltes, aber für die babylonischen Nachrichten doch grossenteils entwirrbares Quellenverhältnis. An der Ansicht, dass Strabo XVI, I, 14, 20 Hekataios' Schilderung der habylonischen Sitten und Gebräuche nur sprachlich modifiziert wiedergiebt und dass uns so die hekatäisehe Vorlage der entsprechenden Abschnitte bei Herodot 1. 193 ff.) erhalten ist. halte ich (Festschrift für Heinrich Kiepert S. 305 ff.) gegen Eduard Meyer Forschungen zur alten Geschichte 11, 233 Anm. 1, fest. Als eine Erweiterung und Überarbeitung der Daten Herodots nach den Ansehauungen der späteren Zeit, können dieser und verwandte Abschnitte bei Strabo gerade nicht entstanden sein und verstauden werden. Er stimmt vielmehr "zu der Eigenart" der Hekataios, "wie sie" so lies Kiepert-Festschrift S. 307 Z. 10) "namentlich durch Diers festgestellt worden ist", und Dinge, die bei Herodot unverständlich sind erklären sieh durch seine bei Strabo erhaltene Vorlage. Näheres demnächst. Vgl. vorderhand auch Hermes, XXXV S. 649 u. Anm. 4.

3) Auch Xenophon, der in der Anabasis Babylonien sehr wohl von Assyrien resp. "Syrien zwischen den Flüssen" zu unterscheiden weiss, bezeichnet in der Cyropädie den von Cyrus bekriegten Beherrscher Babylons und Babyloniens als Μασόφιος. Dies erklärt sieh aus Benutzung einer älteren Quelle, der er n. A. auch die Kenntnis der historisehen Rolle des Gobryas-Ugbaru sowie ferner beispielsweise der durchaus

<sup>1)</sup> Die Veränderung wurde veranlasst durch den von mir nachgewiesenen zweiten Aufstand der Babylonier gegen Xerxes unter Führung des Usurpators Tar [luz]-zi-a, s. meinen Aufsatz , Xerxes und die Babylonier\*, Wochenschr. f. klass. Phil. 1900, Sp. 959 ff. und dazu Ed. Meyer, GA. III, Nachträge und Berichtigungen zu § 86. -Weissbach, ZDMG, LV (1901) S. 209, holt Pixches' unhaltbare Identifikation dieses Tar(Haz)-zi-a mit Bar-zi-ia -Smerdis) wieder hervor. Das Täfelehen ist datiert vom 11. S. des 1. Jahres, Bar-zi-ia aber ist im siebenten Monat seines ersten Jahres ermordet worden. Weissbacu meint: "da aber diese Ermordung im fernen Medien erfolgt war, so ist es fraglich, ob die Kunde davon sogleieh in alle Orte Babyloniens drang". Dieser an sich sehr fragwürdige Notbehelf verbot sieh von vornherein: die Urkunden des Usurpators ,Nebukadnezar III., der dem Barziia in Babylon folgte, beginnen, wie allbekannt und zudem ausdrücklich von mir hervorgehoben, bereits mit dem 17. 7. des Antrittsjahres. Es bleibt bei dem zweiten Aufstand des Tar [llaz]-zi-ia 479 8, der wahrseheinlich Xerxes' Rückkehr aus Sardes veranlasste und die Zerstörung der Haupttempels Esaggil sowie der äusseren Mauern von 480 Stadien Umfang und das Ende des nominell in Personalunion mit dem persischen weiterbestehenden babylonischen Königtums zur Folge hatte.

hat, als 'Aσσύριοι λόγοι. Von Assyriens Geschichte im eigentlichen Sinne weiss er so gut wie nichts weiter, als dass Niniveh zerstört worden ist.1) Nur in Ägypten hat er ausserdem vom beabsichtigten Angriffe des Sanherib, der, vom ägyptischen Standpunkt ganz richtig, als βασιλεύς Άραβίων τε καὶ Ασσυρίων bezeichnet wird (II 141), Kunde erhalten. Dass die 'Aσσύριοι λόγοι zum ersten Mal in Verbindung mit Ninivelis Fall erwähnt werden, hat die richtige Einsicht erschwert. Es geschieht aber — wie man erkennen muss, sobald man sich die Bedeutung der Begriffe Assyrien und Babylonien bei Herodot in diesem gesamten Zusammenhange klar macht — nur deshalb, weil die Babylonier am Falle Assyriens und Ninivelis wesentlich beteiligt waren,2) worauf Herodot (I 107) auch hindeutet mit den Worten, dass die Meder τούς 'Ασσυρίους υπογειρίους εποιήσαυτο πλήν της Βαβυλωνίης μοίρης: Assyrien mit Ausnahme des Babylonien genannten Teiles wurde unterworfen. Also die <sup>2</sup>Ασσύριοι λόγοι würden spezifisch babylonische Nachrichten enthalten haben. Und es bleibt zu ermitteln, welche besonderen Umstände dazu führten, dass Herodot in Babylon von der Semiramis erfuhr.

Auch der Inhalt seiner Nachrichten giebt darüber zunächst keinen Aufschluss. Sie sind freilich schon deshalb wertvoll, weil sie von jedwedem Anklang an die Heldin des Romans frei sind. Aber die Regulierung der Wasserverhältnisse: Entwässerung, Kanalisation, Aufführung von Dämmen und die lustandhaltung dieser Anlagen, gehören zu den Hauptaufgaben jedes babylonischen Königs, der es mit seinem Herrscheramte irgendwie ernst ninmt. Sie bilden die unerlässliche Voraussetzung für die Bewohnbarkeit und Ertragsfähigkeit des Landes, und gleich der Begründer des einheitlichen semitischen Reiches mit der Hauptstadt Babylon, \*Uammurabi\* (um 2230)\*3), sucht einen Ruhmestitel in seiner Fürsorge auf diesem Gebiete.\*4) Ein gleiches haben wir von vielen babylonischen Königen aller Zeiten, für deren eigentliche Regierungsthätigkeit unser Material versagt, vorauszusetzen. Über Nebukadnezars II. Bemühungen um Wasserbau und Kanalisation liegen urkundliche Berichte

sachgemäss geschilderten Kämpfe zwischen Armeniern und Chaldern [vgl. Verh. Berl. anthrop. Ges. 1895, S. 585 ff. u. Ann. I]), verdankt. Der für die Logographenzeit berechtigte Sprachgebrauch wirkt in der im Altertum bei den Späteren vielfach herrschenden Verwirrung der Begriffe nach.

<sup>1)</sup> Her. I 106, 178, 185. Ausserdem kennt er Züge der Sardanapal-Legende II 150  $i_0^*\delta\epsilon\omega$   $\lambda\delta\gamma\omega$ ).

<sup>2)</sup> Die wiederholten neueren Versuehe, den Anteil der Babylonier zu leugnen oder als möglichst gering hinzustellen, haben an dieser Herodot-Stelle daher gewiss keine Stitze. Vgl. auch ZA, XIV 335, Anm. 3.

Zwei Hauptprobleme 105 ff., 118, verglichen mit Marquardt, Chronologische Untersuchungen S. 649[16] ff.

Anlage des "L'ammurabi-Kanals", "des Segens der Mensehen, der da reichliches Wasser bringt dem Lande . . . " KB. 111 1, S. 122.

vor.) Von diesen Anlagen hat auch Herodot Kunde (1 185 sq.). Aber diese Wasserbauten (der "Nitokris") werden von ihm mit mannigfaltigen und staunenerregenden Einzelheiten geschildert. Was er dagegen über die Semiramis berichtet, ist als Ganzes und im Einzelnen so wenig unterscheidend, so farblos, dass man die verwunderte Frage wiederholen muss: wie kommt Herodot zur Kenntnis der in nüchterner Realität dastehenden, jeglicher romanhaften Ausschmückung entbehrenden Herrscherin Semiramis?

Die Antwort wird durch die engere Bestimmung der Stelle, an der Herodot seine Erkundigungen eingezogen hat, erschlossen. Aus der kritischen Betrachtung seiner Schilderung von Babylon ergiebt sich nämlich, dass er nicht, wie er selbst glaubte, den Tempel des Bêl-Marduk, Esaggil, in Babylon besucht hat, sondern den des (Bêl-)Nebo in Borsippa. Zu diesem Schlusse zwingen, wie ich bereits mehrfach angedentet habe2), namentlich zwei Umstände. Einmal lag Esaggil auf dem linken Euphratufer, demselben auf welchem die grosse Königsburg lag, deren Ruinen unter dem Schutthügel des "Kasr" begraben sind. Dieses längst aus den Inschriften Nebukadnezars mit voller Bestimmtheit erkannte Resultat3) ist zum Überfluss noch durch die deutschen Ausgrabungen in Babylon<sup>4</sup> bestätigt<sup>5</sup>) worden. Der von Herodot besuchte Tempel dagegen lag auf der dem Königspalast entgegengesetzten Seite, also rechts des Euphrat. Er hatte einen Stufenturm. Auf der rechten Euphratseite aber von Babylon aus begnem erreichbar und, in das äussere Mauerviereck von 480 Stadien Umfang seinerzeit mit einbezogen, also auch deshalb (vgl. S. 267 f.) zu Babylon im weitesten Sinne gehörig6), lag Borsippa mit Ezida nnd dem zn-

- S. grosse Steinplatteninsehrift Col. VI, 39 ff., ferner des Königs Kanal-Inschrift
   KB. III 2, S. 60. Vgl. Berosos und Abydenos.
- Berl. Phil. Wochenschr. 1894, Sp. 271f., 1898, Sp. 485, Wochenschr. f. klass.
   Phil. 1900, S. 964f. Ann. 6. Unabhängig von mir kam zu demselben Ergebnis Nokel,
   Herodot und die Keilschriftenforschung 1896, S. 27, 29 ff. (Vgl. S. 270 Ann. 5.)
- 3)S. namentlich die grosse Inschrift Nebukadnezars, Col. VIII $31\,\mathrm{ff.},$  (KB. III2S.  $26\,27).$
- 4) Auffindung der Prozessionsstrasse des Gottes Marduk, von der Nebukadnezur 's, vorige Anmerkung) sprieht, sowie der Ruinen des Tempels Esaggil selbst (im Hügel Tel Anwan ibn Ali, s, den Zweiten und Pritten Jahresbericht der Deutschen Orientgesellschaft und deren Mitteilungen No. 5, 7.
- 5 Irgend ein Novum für die Beurteilung des Herodot liefern diese Ausgrabungsergebnisse mit Nichten.
- 6) Das grosse Babel Nebukadnezars ist eine Doppelstadt gewesen, insofern Borsippa in die äussere Mauer von 480 Stadien Umfang einbezogen gewesen sein muss. Dies ergiebt sehon die Rekonstruktion des Verlaafs der Mauern nach Offert, besonders wenn man das richtige Maass für das babylonisch-persische Stadium 1743 auf die römische Meile, zu 198,47 m (s. Actes du huitième Congrès des Orientalistes. 2me partie. p. 195 ff., 229 ff., 242 f. und Tahelle) einführt. Auch wenn sich Offerts Plan, was den Verlauf der Mauern anlangt, als modifikationsbedürftig erweisen sollte, so wird sich schwerlich eine Lage des äusseven Mauerquadrats von 480 Stadien Umfang ergeben und finden lassen, in welche Borsippa nieht mit einbegriffen wäre. Nach Mitteilungen, die von der Austigen.

gehörigen Stufenturm (s. o. S. 261). Andere Stufentürme können nicht in Betracht kommen, da jede babylonische Stadt (im engeren Sinne)

grabungsstätte der Deutschen Orient-Gesellschaft in Babylon in die Offentlichkeit dringen (s. Rohbbach, "Babylon". Preussische Jahrbücher Bd. 104 (1901), S. 276), scheint die Ansicht Platz zu greifen, dass die Nachrichten der Alten über Umfang und Grösse der Stadt ins Reich der Fabel gehörten, dass Babylon niemals entfernt die Grösse gehabt habe, die ihm nach den bisherigen Vorstellungen zukomme. Es ist wohl anzunehmen, dass die topographischen Untersuchungen im weiteren Umkreis des Stadtkernes noch nicht zum Abschluss gekommen sind. Und jedenfalls erscheint es mir dringend geboten, einmal wieder darauf hinzuweisen, dass bekanntermassen die antike Tradition über die Grösse der Stadt durchaus nicht auf Herodot allein beruht und daher auch nicht mit geringschätzigen Seitenblicken und Zweifeln an dessen Glaubwürdigkeit abgethan werden kann. Zunächst lässt sich mit Sicherheit nachweisen, dass derartige genaue Maassangaben, noch dazu, wie die geraden sexagemisalen Zahlen beweisen, in den ursprünglichen babylouisch-persischen Maassen, niemals auf Herodot selbst zurückgehen, der Zahlen- und Maassverhältnissen nur ein sehr geringes Verständnis und äusserst primitive Vorstellungen entgegenbrachte, sondern von ihm aus logographischer älterer Quelle-Hekataios, für den die Beachtung der metrischen Verhältnisse genügend bezeugt ist), zurückgehen, ebenso der Vergleich der g em ein en (bab.-pers.pheidonischen) und der königlichen Elle. Näheres in meiner Untersuchung: "Die metrischen Angaben bei Herodot als Stützpunkte für die Kritik" (vgl. S. 270 Anm. 5), Damit stimmt es, dass dieser änssere Manerzug durch Xerxes zerstört worden war (s. Wochenschr, f. klass, Phil. 1900, Sp. 965 Anm. 4; oben S. 271 Anm. 1), sodass Herodots Angaben hier nur auf eine ältere Quelle zurückgehen können. Dass er sie gleichwohl als unverschrt schildert, stimmt zu dem Bilde, das wir an dieser und an mancher anderen Stelle, von Herodots Arbeitsweise erhalten (gegen Peisen, Studien zur orientalischen Altertumskunde 111 25, Mitteil, der vorderas, Gesellsch. 1900, No. 2. Über Plinius' und Solinus' auf dasselbe hinauskommende, m. E. auf Hekataios beruhende Daten s. Congressakten a. a. O. S. 232 Anm. l u. S 233 Anm. l. - Die auch Herodot bekannte innere Mauer musste danach allein stehen bleiben. Sie hatte nach dem Zeuguis des Ktesias und der Alexanderhistoriker einen Umfang von 360 Stadien, woraus mit leicht erklärlicher Modifikation bei einigen 365 wird. Wenn Curtius (V, 1) ausdrücklich angiebt, dass die Mauer 360 365) (so lies statt 368' Stadien Umfang gehabt habe, dass aber von dem von ihr umschlossenen Gebiet nur ein Areal von ca. 90 Stadien Umfang wirklich bewohnt gewesen ist, so ist es (gegen Rohrbach) natürlich ganz unmethodisch, den letzteren Teil der Angabe für richtig zu halten, den ersteren einfach unbeachtet zu lassen. Und wer die Daten bei Curtius nach Klitarch wegen ihrer Verwandtschaft mit den ktesianischen Daten über die Mauern der von der Semiramis "gegründeten" Stadt Babylon (Diod H 7) beargwöhnen möchte, der ist darauf hinzuweisen, dass, wie ich, Wochensehr, f. klass. Phil. 1895, Sp. 184 dargethan habe, bei Strabo und sonst eine Umrechnung der babylonisch-persischen Maasse in ptolemäisch-ägyptische vorliegt, die nur auf Ptolemaios I. und seine Alexandergeschichte zurückgehen kann. Auch Berosos kommt bekanntlich in Betracht. Sollten die weiteren Forschungen an Ort und Stelle ergeben, dass wirklich nirgends Spuren der quadratischen Mauern von 480 und 360 Stadien Umfang sich erhalten haben, so wird immer noch zu fragen sein, ob diese ungeheuren Mauern nicht vielleicht von einer Struktur gewesen sind, durch die sich ein spurloses Verschwinden derjenigen Reste, welche feindliche Zerstörung und die Verwendung der besseren Bestandteile des Materials für anderweitige Bauten übrig gelassen, erklären würde. Es ist dabei zu bedenken, dass diese Manern die Stadt mit weiten Teilen ihres Gebietes umschlossen, während in der eigentliehen bewohnten Stadt wieder gewisse Teile besonders ummauert waren.

nur einen solchen zu ihrem Haupttempel gehörigen Bau, Festungswerk und Observatorium zugleich, besass.

Zum anderen war Babylons Haupttempel Esaggil von Xerxes zerstört worden.<sup>4</sup>) Nach dem, was oben (8, 268) über die engen Beziehungen zwischen Marduk und Nobû dargelegt wurde, leuchtet ein, dass in die Funktionen des zerstörten Hauptgottes und Haupttempels Nebo und sein Haupttempel Ezida in Borsippa, wenigstens vorläufig bis anderer Ersatz geschaffen war,<sup>2</sup>) einrückten.<sup>3</sup>)

Und nun erklärt sich, wie selbstverständlich, Herodots Kunde von der Semiramis: die Priesterschaft des Nebo von Borsippa musste der Herrscherin, zu deren Zeit und unter deren Mitwirkung ihrem Kult eine so entscheidende Förderung und Ausbreitung erwuchs, naturgemäss ein dauernd dank bares Andenken bewahren. So erweist sich einmal der Schluss als zutreffend, der schon aus der Erwähnung der Sammuramat in der Einführungsinschrift gezogen war: der Babylonierin Semiramis, der Gemahlin des Assyrien und Babylonien beherrschenden Adadnirari III., kommt ein wesentlicher Anteil an dieser religiös-politischen Maassregel zu. Zweitens aber — und das ist das wichtigste — bestätigt sich die auf ganz anderem Wege, ohne jede Berücksichtigung der herodoteischen Semiramis-Nachricht und ihrer Her-

- 1. Die Belege s. Wocheuschr. f. klass. Phil. 1900, S. 964. Anm. 4–6. Nach Arrian VII. 17, 2 wurde der Tempel von Nerxes zerstört, als er aus Griechenland zurückkehrte. Ed. Meyer (Forschungen II, 478) bezweifelte dies, da der eine babylonische Aufstand gegen Nerxes, mit dem er rechnete, vor dem Zuge gegen Griechenland erfolgt sei. Da Meyer (vgl. S. 271 Anm. 1) den von mir nachgewiesenen zweiten Aufstand anerkennt, der Nerxes vorzeitig vom Griechenkriege zurückrief, so ist wohl auch sein Zweifel an der Richtigkeit der vielen die Zerstörung des Belstempels durch Nerxes berichtenden klaren Zeugnisse als aufgegeben zu betrachten.
- 2) Auch wenn ein solcher notdürftiger Ersatz geschaffen wurde, wofür Einiges zu sprechen scheint, wird doch für mancherlei Äusserlichkeiten der Kultus, besonders für die grossen Feste, die Stellvertreterschaft des unversehrten alten Nebotempels gewahrt geblieben sein.
- 3) Im Jahre 268 begann Antiochos I. die Erneuerung der Tempel Esagyil in Babylon und Ezida in Borsippa (KB. III 2, S. 136), die er sehon im Jahre 2743 (ZA. VI, S. 236 Z. 40) "Ziegel für den Ban von Esagyil [und Ezida" (so durch den Raum auf dem Original gefordert.] "wurden oberhalb und unterhalb Babylons gestrichen") in Angriff genommen hatte und deren Ausführung durch den ersten syrischen Krieg verhindert worden war. Diese Erneuerung bedeutete für Ezida eine Restauration, für den babylonischen Haupttempel dagegen ein volistündiger Wiederaufbau, eine Wiederaufnahme von Alexanders unausgeführtem Projekt. Bis zur Durchführung dieses Neubaues blieben Nebo und sein Tempel im Vordergrund. So erklärt sich in der uns erhaltenen Inschrift des Königs aus dem Tempel in Borsippa, die starke Betonung der Sohnes-Qualität des Nebo: Nabü, Sohn Esagyils vgl. o. 8 268, erstgeborner Sohn des Marduk, Kind der Erüa "der Königin" (d. i. Marduks Gemahlin), Col. II Z. 4ff.; Nabü, erstberechtigter (ašaridue Sohn" Z. 21 f.

kunft gewonnene Erkenntnis, dass Herodot den Nebo-Tempel zu Borsippa besucht und dort seine Erkundigungen eingezogen hat.

Unter diesem Gesichtspunkt erhält denn auch seine Nachricht über die Wasserbauten der Semiramis Farbe und Leben. Noch heute liegt, was von Borsippa übrig ist, das Fundament des Nebotempels, "Birs-Nimrud", in oder nahe dem Überschwemmungsgebiet eines alten Enphratarms, des Hindige. Für die Förderin des Nebo-Dienstes war eine etwa damals (wieder) notwendige Regulierung der Strom- und Bewässerungsverhältnisse um dessen Haupttempel eine lockende Aufgabe.

Auch die nun einmal bei Herodot zweifellos vorliegende Umwandlung des Nebukadnezar in eine Nitokris gewinnt so erheblich an Verständlichkeit. Von vornherein auf einen Vergleich Ägyptens und Babyloniens, den er zudem schon bei seinem Vorgänger Hekataiost) fand, ausgehend und der ägyptischen Nitokris eingedenk.<sup>2</sup>) erhält er durch die Nebo-Priester Kunde von der Semiramis und hört sodann die Urheber der bedeutendsten Werke und Anlagen Babyloniens<sup>3</sup>) mit einem Namen bezeichnen, der nicht nur mit N anklingt, sondern — wenn auch in anderer Reihenfolge — die Konsonanten des Namens Nitokris sognt wie sämtlich enthält, persisch Nabukadracara,<sup>4</sup>) im Sprechen von Nabukatracara nicht zu unterscheiden. Flugs erkennt er in dem Namen einen alten Bekannten, den Frauennamen Nitokris, und gesellt so der Semiramis in der babylonischen Nitokris<sup>5</sup>) einen weiblichen

<sup>1)</sup> Gerade da, wo sieh Herodot auf die Bewohner der von ihm besuchten Länder nachdrücklichst beruft und ev. gegen sie polemisiert, ist anzunehmen und mehrfach erweislich, dass die erste Ermittelung nicht auf ihn, sondern auf Hekataios zurückgeht (vgl. Diels, Hermes XXII, 421 f., 436). So wird auch Her. I 182 der Vergleich habylonischer von den Chaldäern mitgeteilter mit ägyptischerseits bezeugten Vorstellungen ich klypven of Alphatron) zu beurteilen sein.

<sup>2)</sup> Herodot ist sicher in Babylonien später gewesen als in Ägypten. Dass er II 100 bei der ägyptischen Nitokris, die im ersten Buche behandelte "Babylonierin" als bekannt voraussetzt, bringt der Gang seiner Darstellung mit sich.

<sup>3&#</sup>x27; Bei der Anlage des Beckens von Sippar, wie sie Her. I 185 schildert, erinnert der Ausdruck βάθος μὲν ἐς rὸ τοδοφ ἀκὶ ὀφόσουσα gleichfalls (vgl. o. S. 258f. Anm. 5) an eine in den babylonischen Bauinschriften häufige Wendung: "ich erreichte das Grundwasser" (εμφιλ me akšud) so u. A. auch bei Nebukadnezar, Grosse Steinplatteninschr., Col. VII 60.

Babylonisch Nabükudurrusur: Herodots Dolmetscher wird aber ein Perser gewesen sein. Vgl. auch Ed. Meyer, Forschungen 1 194.

<sup>5</sup> Für die phantastische Erzählung vom Grabe der Nitokris Her. I 187 haben verschiedene Elemente die Grundlage gebildet. Die wichtigste der missverständlich verwerteten Thatsachen ist das Eindringen des Xerxes in die Mysterien des todten Bel beim Nenjahrsfest des Jahres 484, s. C. F. Lehmann, Berl. Phil. Wochensehr. 1898, 486, Wochenschr. f. klass. Phil. 1900, 962 Anm. 1; Eo. Meyen, Forschungen II (1899) 478 Anm. I. Näheres demnächst.

Nachfolger späterer Zeit zu.<sup>1</sup>) Wie leicht Namen einer Fremdsprache, auch wenn man deren nicht nicht ganz unkundig ist, missverstanden werden, weiss jeder Forschungsreisende aus eigner Erfahrung. Die herodoteische Umgestaltung zeigt die Merkmale einer Volksetymologie, nur dass wir diesmal das Individuum kennen, in dessen Phantasie sie sich vollzogen hat und dass sie sich an einen ihm bekannten fremden Eigennaumen, nicht an ein Wort seiner Muttersprache anlehnt.<sup>1</sup>)

Ein scheinbarer Widerspruch gegen Herodot scheint nun bei Berosos<sup>2</sup>) vorzuliegen, der nach Josephus (8, 259) die Semiramis als 'Ασσυρία bezeichnete — aber auch nur ein scheinbarer. Erklärlich wäre es schon. wenn Berosos, (da er gegen die späteren griechischen Autoren polemisierte, die die Assyrerin, die Gemahlin des Ninos, als Schöpferin der Wunderbauten Babylons hinstellten), die Semiramis, unbekümmert um ihre babylonische Nationalität, als Gemahlin des assyrischen Fremdherrschers hätte charakterisieren wollen. Aber auch die nackte Thatsache, dass die Nebo-Priester znr Zeit Herodots die Semiramis als babylonische Königin anerkannten, Berosos (und seine Priesterklasse) zur Zeit Alexanders und der ersten Seleukiden dagegen nicht, ist begreiflich nicht nur, sondern fördert unser Verständnis der Sachlage. An solche Verschiedenheit der Auffassungen gerade gegenüber den assyrischen Machthabern, die faktisch Babylonien mit beherrscht haben, sind wir gewöhnt. Die babylonische Königsliste verzeichnet die acht Jahre der Herrschaft Sanheribs nach Babylons Zerstörung, während der auf babylonische Daten zurückgehende ptolemäische Canon an entsprechender Stelle3) bekanntlich eine achtjährige königslose Zeit anführt. Dass sich die Königsliste in unversehrtem Zustande Tuklat-Ninib I. gegenüber entsprechend verhielt, ist wahrscheinlich, aber da sie kein nach einheitlicher Autfassung redigiertes Dokument zu sein braucht, nicht sicher auszumachen.4) Adadnirari III. suchte mit milderen Mitteln dasselbe zu erreichen wie die beiden Genannten (S. 267 ff.), eine Vereinigung Babyloniens mit Assyrien, ein Aufhören des spezifisch babylonischen Königtums. Die von ihm in seinem Antrittsjahr den babylonischen Göttern dargebrachten Opfer (S. 263, 266) und nachmals die

I Dass der (medischen) Gemahlin Nebukadnezars und dessen Tochter, der Gemahlin Nergalšaruṣar(-Neriglissar)'s, als Mittelgliedern bei dieser Umformung eine Rolle zukomme, seheint mir wenig wahrscheinlich, wenn auch nieht undenkbar.

<sup>2)</sup> An sich hätte in zweiter Linie die Möglichkeit in Betracht kommen können, dass r\(\tilde{\eta}\_s\) Mogr\(\tilde{\eta}\_{cig}\) nicht mit zu dem Citat aus Berosos geh\(\tilde{\eta}\_e\), sondern Josephus' Bezeichnung w\(\tilde{\eta}\_e\), in welchem Falle sie lediglich die landl\(\tilde{\eta}\_{inf}\) Forstellungen seiner Zeit wieder\(\tilde{\eta}\_e\) Da aber, wie im Text zu zeigen, das Attribut in Berosos' Munde einen sehr guten Sinn giebt, so braucht mit dieser sekund\(\tilde{\eta}\_e\) miglichkeit nicht weiter gerechnet zu werden.

<sup>3</sup> Zwei Hauptprobleme, S. 31 f.

<sup>4</sup> Ebenda und S. 102, 141 f.

Einführung des Nebo-Kults sollten nur dazu dienen, die Veränderung vorzubereiten und sie zu verschleiern. Daher vermeidet auch trotz aller scheinbaren Hinneigung zum babylonischen Wesen Adadnirari III. sich als babylouischen König, als "König von Sumer und Akkad" zu bezeichnen — eine zuerst von Tiele<sup>1</sup>) hervorgehobene, aber nicht richtig beurteilte Thatsache. Staatsrechtlich, sowohl vom streng babylonischen als vom assyrischen Standpunkt, wie er spätestens von der Einführung des Nebo-Kults ab erkennbar ist, gab es kein babylouisches Königtum; diesen strengen Standpunkt spiegelte Berosos' Bezeichnung wieder. Schon diejenigen aber, die das rein faktische Verhältnis ins Auge fassten und mehr noch solche, die daraus Vorteil zogen, konnten Adadnirari als babylonischen König bezeichnen; seine Bemühungen der babylonischen Anschauungen bis zu einem gewissen Grade äusserlich gerecht zu werden, mochten dieser Auffassung zu weiterer Verbreitung verhelfen. Und wer sich ihr anschliessen wollte, ohne direkt den Assyrer als König anzuerkennen, hielt sich an die hervorragende Stellung und das Wirken seiner babylonischen Gemahlin und betrachtete sie als die eigentliche Herrscherin. So werden die babylonischen Nationalisten strenger Observanz namentlich in der ersten Hälfte von Adadnirari's Regierung in der Minderzahl gewesen sein.2)

Semiramis aber die es verstanden hat. Bemühungen um einen Ausgleich der beiden jahrhundertelang verfeindeten Völker zu fördern wenn nicht zu wecken, war sich gewiss im Klaren darüber, dass schliesslich der Gewinn dabei den Babyloniern, als den in jeglicher Kultur höher stehenden, zufallen würde. So betrachtet, stellt sich, ganz gegen die Absicht Adadnirari's, die Einführung des Nebo-Dienstes als eine friedliche babylonische Eroberung dar. In der dabei zutage tretenden diplomatischen Umgehung der Anstösse, der Schonung der nationalen Empfindlichkeit der Assyrer, der scheinbaren Anerkennung ihrer Obmacht (o. S. 267f.) ist die wirksame Beteiligung der klugen und umsichtigen Fran schwerlich zu verkennen. Der Erfolg hat ihr Recht gegeben: die späteren Assyrerkönige von Tiglatpileser III. (745-27) aus zogen nach Babylon, um das dortige Königtum zum assyrischen hinzuzuerwerben (S. 266). Gewiss hat Sammuramat, deren Persönlichkeit, durch den Vergleich mit verwandten Gestalten wie der Hatsepsowet3) von Ägypten. der Arsinoë Philadelphos und der Kaiserin-Mutter von China an Ver-

<sup>1)</sup> Gesehichte I 213.

<sup>2)</sup> Nach den obigen Darlegungen wird man auch fernerhin nur (S. 264 f. Anm. 5) von einer — alberdings aus verschiedenen Gründen sehr hohen — Wahrscheinlichkeit, reden dürfen, dass Adadnirari resp. Sammuramat) in der Dynastie II der Königsliste namentlich aufgeführt figurierte.

Vgl. deren Charakteristik und Bildnis, Maspero, Histoire II p. 239; Steindorff, Blüthezeit des Pharaonenreichs, S. 33 u. 20.

ständnis gewinnen wird, den bedeutenden Einfluss, den sie auf ihren Gemahl ausgeübt, auch in anderer Richtung geltend gemacht.

Ob sie auch äusserlich die Schranken des Frauengemachs überschritt, etwa ihren Gemahl bei seinen zahlreichen Kriegszügen gelegentlich ins Lager begleitete und durch ihre Gegenwart den Kampfeseifer der Truppen hob, wissen wir nicht. Denkbar ist es sehr wohl,<sup>1</sup>) aber sicher historische Zeugnisse dafür liegen nicht vor.<sup>2</sup>)

Es erübrigt zu zeigen, wie sich aus der historischen Semiramis die Sagengestalt entwickelte. Selbstverständlich denke ich nicht daran, hier eine Geschichte der Semiramissage und ihrer Ausbreitung zu geben. Ich erinnere also nur im Vorübergehen daran, dass die spätere Zeit in der Zuweisung von Werken und Thaten an die Semiramis weit über Ktesias hinausgegangen ist und dass in diese Kategorie namentlich auch die hängenden Gärten<sup>3</sup>) gehören. Ebenso betrachte ich es als bekannt und allgemein zugegeben, dass zum Bilde der Romanfigur die babylonischassyrische Kriegs- und Liebesgöttin Istor und die sie betreffenden Legenden wesentliche Züge geliefert haben.<sup>4</sup>) Es kommt nur darauf an, zu erklären, wieso die Gestalt der Semiramis bis zur Fähigkeit zu solcher Verschunelzung gediehen ist.

Semiranis und ihr rein eponymer Gemahl Ninos gelten als erste Herrscher Assyriens. Das giebt den entscheidenden Wegweiser. Eine solche Vorstellung kann unmöglich auf assyrischem oder babylonischem Boden erwachsen sein, sondern nur bei einem Fre md volke. Wenn ein Freundvolk von primitiven Sitten zur Zeit, da die Sammuramat an der Leitung der Geschicke Assyriens beteiligt war, zum erstennal mit den kriegerischen Assyrern in nähere Berührung kam und von dem Reichtum und der Pracht ihrer Städte hörte, so erklärt es sich vollauf, dass diese Herrscherin als Begründerin der assyrischen Macht und Herrlichkeit betrachtet und zum Mittelpunkt eines Legendenkreises wurde. Unsere Beweiskette ist geschlossen, wenn wir das Volk nachweisen, das zur Zeit Adadnirarts III. und der Sammuramat zum erstennal mit den Assyrern in nachhaltige Feindseligkeiten gerät, und

<sup>1)</sup> Man denke z. B. an Arsinoë, Philopators Schwester, unmittelbar vor der Schlacht von Raphia, Polybios V 84.

<sup>2)</sup> Zu Panyassis vgl. unten S. 281 u. Anm. 3.

<sup>3</sup> Ktesias bei Diodor II 10: πρεμαστός παλούμενος πήπος . . . οὐ Σεμιράμιδος.

<sup>4</sup> Vgl. Maspero, Histoire I 580 ff., Il 618 u. 2. Dadurch dass man dieses sekundäre Element der Sage in den Vordergrund rückt "die Semiramis des Ktesias ist eine vermenschlichte, als historische Persönlichkeit und zwar als Herrscherin über Babel und Assur vorgestellte Göttin", Tiele, Geschichte, S. 213°, wird die Entstehung der Sage nicht erklärt.

ferner zeigen, dass auf dieses Volk passt, was wir über die Herkunft der Sage wissen oder anderweitig zu vermuten haben.<sup>1</sup>)

Beides trifft zu für die Meder,<sup>1</sup>) Nicht weniger als acht von Adadnirari's III. Regierungsjahren sind nach der "Verwaltungsliste" durch Feldzüge gegen die Meder (Mad-ai(a)) in Anspruch genommen, und auch in der grösseren Palastinschrift des Königs²) (S. 262) werden diese Meder (Ma-da-ai(a)) erwähnt. Und diese Kämpfe bilden die erste ernste und nachhaltige Berührung zwischen beiden Völkern. Von Adadnirari III. ab machen die Meder allen Assyrerkönigen, die überhaupt die Herrschaft im Osten zu sichern oder auszuhreiten suchen,<sup>3</sup>) schwer zu schaffen. Vor Adadnirari III. werden sie dagegen überhaupt nur ein einziges Malerwähnt von dessen Vater Salmanassar II., der in seinem 24. Regierungsjahre (836) unter anderen Völkern auch die Amadai bekämpft.<sup>4</sup>) Also unter dem Vater gleichsam ein erstes Geplänkel mit der Vorhut des eindringenden indogermanischen Volkes, dessen Gros der Sohn zum ersten Male und wiederholt die Spitze zu bieten hat.

Dass aber das, was wir bei Ktesias finden, zum guten Teil als ein, wenn auch durch mancherlei litterarische Zuthaten ausgeschmückter Niederschlag der medisch-persischen Volkstradition zu betrachten ist — mag man sie nun als "Legende". "Gesang", "Novelle", "Mär"<sup>5</sup>) bezeichnen —. ist längst vermutet und als wahrscheinlich anerkannt worden.<sup>6</sup>) Unsere von diesen Erwägungen ganz unabhängige Ermittelung, dass die Semiramis-Sage bei den Medern entstanden ist,<sup>7</sup>) kann nur als eine Bestätigung dafür gelten.

<sup>1)</sup> Vgl. Berl. phil. Wochenschr. 1894, Sp. 239f.

<sup>2</sup> I. R. 35 No. 1, Z. 7, KB. I 190.

<sup>3</sup> Namentlich Tiglatpileser III., Sargon II., Assarhaddon.

<sup>4)</sup> Vgl. jetzt besonders Streck, ZA. XV S. 317 ff.: zu Amadai — Madai speziell ebenda S. 372 und ZA. XIV 139. — Wer für die Verwertung der Verwaltungsliste auf die Umschrift und Übersetzung in KB. I. angewiesen ist, sei darauf hingewiesen, dass bekanntlich die Lesung ana Mad-ai/a) (Abkützung für ana /mât Mad-ai/a) gegen die Meder\* (nicht mit KB. I. ana /mât) A. A. "nach dem Lande A. A." gesichert ist durch die Schreibung (mât) Ma-da-aia an der in Anm. 2 angeführten Stelle bei Adadnirari III., sowie besonders durch die Variante der Prisma-Inschrift Sanheribs: Taxlor-Cylinder Col. II 50 (mât) Ma-da-ai/a). dafür in dem Duplikat K. 1674: Mad-ai/a), s. KB. II, 90 Anm. I.

<sup>5</sup> Wochenschr. f. klass. Phil. 1900, S. 962 Anm. I.

<sup>6)</sup> Dencker, GA. II<sup>5</sup> 18f.; Noeldeke, Aufsätze zur persischen Geschichte, S.3 g. E., 14: Lehmann, Šamažšumukin, Th. II S. 106.

<sup>7)</sup> Ein m. E. noch nicht genügend geklärtes Problem liegt vor in dem lebendigen Fortleben der Semiramis-Legende bei den Armeniern. Die Stadt l'an heisst bekanntlich "Semiramis-Stadt", Samiramakert; der Mennas-canal "Semiramis-Fluss"; auch ein, Überbleibsel aus der ältesten Steinzeit bergender Hügel in der Nähe von Van, ist nach ihr benannt, türkisch Samyram-alty. Wenn man bedenkt, dass der bedentendste der vorannenischen Chalderkönige, der in Tuspa-(Van) regierende Menuas, Sohn des Ispumis, (ev. auch sehon Menuas' Sohn Argistis I. Zeitgenosse Adadnirari's III. und der

Und wenn nach Dielsc<sup>4</sup>) überzeugender Konjektur in der Inschrift *IGIns.*, I 145<sup>2</sup>) dem Panyassis die Kenntnis der

'Ασσυρίη[ς ἀθλα] Σεμ[ειρά]μιος

zugeschrieben wird, so stimmt auch diese frühere Erwähnung der sagenhaften bar Kämpfe der Semiramis vortrefflich zu unserer Voraussetzung einer volkstümlichen Entstehung und Verbreitung der Semiramis-Sage zunächst auf iranischem Boden, die ihrer litterarischen Verwertung und Ansgestaltung durch Ktesias vorausgegangen war.<sup>4</sup>)

Sommuramat gewesen ist (die Naïri-Züge Samsi-Adud's [8, 261 Anm. 4] waren gegen Ispuinis-Uspina gerichtett, und dass ferner zwischen Medern und Armeniern allezeit enge mehbarliche Beziehungen bestanden haben, so könnten Zweifel an den rein litterarischen Grundlagen dieser Tradition auftauchen. Doch mag folgendes als Mahnung zur Vorsicht dienen. Der heutige Weg von Bitlis nach Söört führt ea. 4-5 km. unterhalb Bitlis am rechten Ufer des Bitlis-Fai und hoch über dessen tiefeingeschnittenem Bett durch ein Felsenthor, dass wir im März 1899 passierten. Wenn ich nicht sehr irre, gab uns der Ingenieur des Vilayets Bitlis Herr Davas an, dass dieses Felsenthor ein Bestandteil der von ihm begonnenen Strasse Bitlis-Söört, also eine moderne Sprengung sei. Lyken aber (Armenia, vol. 11/1901), p. 156) hörte es 1894 als Semiramis-Tunnel bezeichnen.

- 1) SBer. Berl. archäol. Ges. Nov. 1898 (= Woehenschr. f. klass. Phil. 1899, Sp. 27).
- Inschrift (jetzt im Berliner Museum) zu einer Doppelherme des Panyassis und Herodot (Winten bei Hiller v. Gaertringen, Ath. Mitth. 1896, 61 f.).
- 3) Bei dem Dichter sowie nach dem Inhalt der auf ihn zu deutenden Worte des Epigramms wird man natürlich zunächst an die sagenhaften Kämpfe der Semiramis, nicht an etwaige historische Reminiseenzen (vgl. o. S. 279) zu denken haben.
- 4 Nachträge: Zu S. 258ff. war noch auf A. Jeremias' Artikel Nebo in Roschers Lexikon der Mythologie III, Sp. 45-70 zu verweisen. Entgegen der allgemeinen Ansicht, betrachtet er (Sp. 64) die Statuen von Kalaeh nicht als Bilder des Xebo, sondern Adad-niraris III. Aber für den Gott entscheidet der Hörnerschmuck an der Kopfbedeekung (s. Heuzex, Les origines orientales de l'art. 1, 70 ff.). Dieses Merkmal wird noch oft überschen; auch der auf den Siegeleylindern so häufige Fürsprecher ist ein Gott, kein "Priester" schlechthin. Spuren eines Gottkönigtums finden sieh zwar im Zweistromland, und ebenso (s. G. Hoffmann ZA XI, 271) "Göttermaskeraden" in diese Richtung wird m. E. für die orientalische Bezeichnung Alexanders des Grossen als des "Hörnerträgers" mit zu suchen sein. Aber für die Statue eines mit den Attributen der Göttlichkeit bekleideten regierenden Königs giebt es m. W. bisher keine Belege, so viele solche Königsbilder wir haben. Die an die Gudea-Statuen erinnernde gefaltete Haltung der Hände, die dann ev. das Fehlen des Sehreibgriffels mit sich bringt — beides fällt Jenemas mit Recht auf — würde sieh gut erklären, wenn Nebo unausgesprochenermassen als Furbitter bei einer höheren Gottheit (oben S. 268, Z. 14 v. u. ff., vgl. allgemein Zimmern, Vater, Sohn und Fürsprecher) dargestellt wäre, wobei sich dann Assyrer und Babylonier (S. 267f. u. 277f.) jede ihr Teil denken konnten. - In Heft 1 von Belcks "Beiträgen zur Geographie und Geschichte Vorderasiens\*, das ersehien, nachdem Bogen 17 gesetzt war, finden sich Erörterungen auch über die babylonische Dynastie II. (o. S. 264 Anm. 5 , die synchronistische Geschichte und Adadnirari III., darunter solche, die sich teils mit Obigem berühren (so die Richtigstellung der Züge Samši-Adad's John S. 261 f. Ann. 4], teils dadurch widerlegt werden so die auf der falschen Ergänzung des Namens Bau-ab-iddin in KB. I. 's. oben gleichenorts, gegründete Behauptung einer gleichzeitigen Regierung Marduk-balâ(t)-su-ikbi's und Bau-ah-iddin's,.

### Zur Geschichte des pyrrhischen Krieges.

Von Julius Beloch.

### 1. Das römisch-karthagische Bündnis.

Der Text des Bundesvertrages, der zwischen Rom und Karthago im Jahre 278 gegen Pyrrhos abgeschlossen wurde (Polyb. III 25, 3—4), lautet nach der neuesten Ausgabe von Hullisch wie folgt:

εὰν συμμαχίαν ποιῶνται πρὸς Πύρρον, ἔγγραπτον ποιείσθωσαν ἀμφότεροι, ἴνα ἐξῆ βοηθεῖν ἀλλήλοις ἐν τῆ τῶν πολεμουμένων χώρα, ὁπότεροι ὅἄν χρείαν ἔχωσι τῆς βοηθείας, τὰ πλοῖα παρεχέτωσαν Καρχηδόνιοι καὶ εἰς τὴν ὁδὸν καὶ εἰς τὴν ἔφοδον, κτλ.

Ebenso bei Bettere-Wobst, nur dass dieser hinter χώρα ein Kolon setzt. Dass in einer solchen Fassung eines Bundesvertrages weder Sinn noch Verstand ist, bedarf keiner Bemerkung; alle Interpretationskunststücke können daran nichts ändern. Ich will mit der Wiedergabe dieser Versuche hier das Papier nicht verderben, auch werde ich mich hüten, Namen zu nennen. Es ist auch nicht nötig; denn wenn ich recht sehe, liegt die Sache sehr einfach.

Znnächst ist klar, dass ovunazia weiter nichts ist, als die, freilich in diesem Zusammenhange ganz verkehrte Übersetzung von foedus. Foedus heisst aber bekanntlich "Vertrag"; ob ein solcher Vertrag ein Bündnis ist, oder ein Friedensschluss, oder welches andere Abkommen sonst, ist zunächst ganz gleichgültig. In unserm Falle bedeutet also συμμαγία εγγοαπτος dasselbe, wie εἰοίνη εγγοαπτος im zweiten Vertrag mit Karthago (Polyb. III 24, 6): diese Parallelstelle giebt zum Überfluss auch den änsseren Beweis dafür (was schon an und für sich eyident sein sollte), dass an nnserer Stelle zwischen συμμαγίαν und εγγοαπτον kein Komma zu setzen ist. Der Sinn ist also ganz einfach: beide Teile verpflichten sich, nur gemeinsam mit Pyrrhos Frieden zu schliessen; eine Bestimmung, die bei einem Bündnis dieser Art selbstverständlich ist. Dass die Karthager doch später auf dem Punkte gestanden haben, einen Separatfrieden mit Pyrrhos zu schliessen, hat mit unserer Frage nichts zu thun, und wir haben nicht einmal nötig, an die fides punica zu erinnern. Denn die Römer hatten trotz des Vertrages den Karthagern in Sicilien gegen Pyrrhos keine Hilfe geleistet, es war also nur natürlich, dass anch Karthago sich an die Bestimmungen des Bündnisses nicht mehr gebanden hielt.

Der folgende Satz bedarf nur einer Änderung der Interpunktion, und der Umstellung einer Partikel, die ja erst der Übersetzer hinzugefügt hat. Es ist zu lesen:  $i v \alpha < \delta' > \xi \tilde{\xi} \tilde{\chi} \beta \alpha \eta \vartheta \tilde{\epsilon} \tilde{\iota} v \; \mathring{\alpha} \lambda \lambda \tilde{\iota} \lambda \alpha \varsigma \tilde{\epsilon} v \; \tau \tilde{\eta} \; \tau \tilde{\omega} v \; \pi \alpha \lambda \epsilon \mu \alpha \nu \mu \epsilon \nu \omega \nu \psi \omega \psi , \delta \pi \delta \epsilon \epsilon \omega [\delta] \; \mathring{\alpha} v \; \chi \varrho \epsilon i \alpha v \; \tilde{\epsilon} \chi \omega \sigma \iota \; \tilde{\iota} \chi \sigma \delta \iota \tilde{\epsilon} \chi \sigma \tilde{\iota} \chi \tilde{\iota} \chi \tilde{\iota} \chi \sigma \lambda \sigma \iota \tilde{\iota} \chi \sigma \kappa \kappa \omega \nu \mu \tilde{\iota} \nu \omega \sigma \tilde{\iota} \chi \tilde{\iota$ 

Der ganze Vertrag, soweit er bei Polybios mitgeteilt ist, hatte also folgenden Wortlaut:

- \$ 1. εὰν συμμαχίαν ποιῶνται πρὸς Πύρρον ἔγγραπτον, ποιείσθωσαν ἀμφότεροι.
- § 2. ἵνα δ'έξη βοηθεῖν ἀλλήλοις εν τη τῶν πολεμουμένων χώρα ὁπότεροι ἄν χρείαν ἔχωσι της βοηθείας, τὰ πλοῖα παρεχέτωσαν Καρχηδόνιοι, καὶ εἰς τὴν ὁδόν, καὶ εἰς τὴν ἔφοδον, τὰ δ'όψώνια τοῖς αὐτῶν ἐκάτεροι.
- § 3. Καρχηδόνιοι δὲ καὶ κατὰ θάλατταν Ρωμαίοις βοηθείτωσαν, ἄν χρεία ἦ· τὰ δὲ πληρώματα μηδείς άναγκαζέτω εκβαίνειν ἀκουσίως.

Oder simgetren übersetzt:

- § 1. Wenn sie mit Pyrrhos einen Friedensvertrag schliessen, sollen es beide Teile gemeinsam thun.
- § 2. Damit sie einander im Gebiete des angegriffenen Teiles Hilfe leisten können, welcher Teil es auch sei, der der Hilfe bedarf, sollen die Kartbager die Schiffe stellen, für den Hintransport wie für den Rücktransport; für den Unterhalt seiner Truppen aber soll jeder Teil selbst sorgen.
- § 3. Die Karthager sollen auch zur See den Römern Hilfe leisten, wenn es nötig ist; die Mannschaften aber soll niemand zwingen, gegen ihren Willen eine Landung zu machen.

Folgte die Eidesformel, die Polybios gestrichen hat, ebenso wie den Eingang des ganzen, in dem die kontrahierenden Teile genannt waren und die Bestimmungen der früheren Verträge erneuert wurden.

#### 2. Die "Herren Karthager".

Da ich einmal bei den karthagischen Verträgen bin, möge eine Bemerkung zum zweiten Vertrage hier Platz finden. Dort heisst es am Eingange: ἐπὶ τοῖσδε φιλίαν εἶναι Ρωμαίοις zαὶ τοῖς Ρωμαίων συμμάχοις zαὶ Καρχηδονίων zαὶ Τυρίων zαὶ Ἰτυχαίων δήμω zαὶ τοῖς τούτων συμμάχοις. Die Tyrier sind hier eine alte cruc interpretum. Bekanntlich hat

Otto Hirschfeld vorgeschlagen, nach dem überlieferten Texte des Vertrages zwischen Hannibal und König Philipp, wo die zύριοι Καργηδόνιοι neben den Irvxaiot erwähnt werden (Polyb. VII 9, 5), an unserer Stelle Tvoiwv in zvoίων zu emendieren, und das vorhergehende zai zu streichen. Wenn das Neugriechisch sein sollte, würde ich es verstehen; für Altgriechisch werde ich es erst dann halten, wenn Beispiele für einen solchen Gebrauch von ziotos beigebracht sein werden. Auch aus äusseren Gründen scheint mir die "Emendation" recht bedenklich. Wie bekannt, sind die Excerpte aus Polybios viel schlechter überliefert, als die vollständig erhaltenen Bücher; man soll aber die schlechte Überlieferung aus der guten verbessern, nicht umgekehrt. Und ferner sind erfahrungsmässig gerade die Eigennamen am meisten der Korruptel ausgesetzt; es ist also an und für sich sehr viel wahrscheinlicher, dass vielmehr in dem Vertrage mit Philipp statt zvolovs Tvolovs herzustellen ist. Wir hätten dann anzunehmen, entweder dass die Karthager sich im Kurialstil als Τύριοι Καρχηδόνιοι ("Tyrier aus der Neustadt") bezeichnet haben; in diesem Falle wäre mit Hirschfeld in dem Vertrage mit Rom das zai vor Tvoiwr zu streichen, was gar kein Bedenken hat, da es von dem Übersetzer hinzugefügt sein kann, und jedenfalls von Polybios hinzugefügt werden musste, auch wenn es nicht dastand, da er der Meinung war, dass hier von dem phönikischen Tyros die Rede sei. Oder aber, Karthago hat wirklich die Mutterstadt in seine Verträge eingeschlossen, um auch deren Bürgern dieselben Vorteile zu verschaffen, die es für sich selbst ausbedang. Doch ist diese letztere Alternative im Hinblick auf den Vertrag mit Philipp wenig wahrscheinlich.

#### 3. Die Campaner in Rhegion.

Dem Abschluss des Bündnisses gegen Pyrrhos folgte die Ausführung auf dem Fusse. Wie Diodor erzählt (XXII 7. 5): Καρχηδόνιοι συμμαχίαν ποιήσαντες μετὰ Ρωμαίων πενταχοσίους ἄνδρας έλαβον εἰς τὰς ἰδίας ναῦς, καὶ εἰς 'Ρήγιον διαβάντες προσβολὰς ποιούμενοι τῆς μὲν πολιορχίας ἀπέστησαν, τὴν δὲ παρεσχευασμένην ελην εἰς ναυπηγίαν ἐνέπρησαν, καὶ διέμειναν ψυλάττοντες τὸν πορθμόν, παρατηρούντες τὴν διάβασιν Πύρρου.

Wer sich diese Worte nur flüchtig ansieht, wird zu dem Glauben verleitet, es handle sich hier um einen Angriff auf Rhegion: und so erzählen denn auch durchweg die Neueren (z. B. Holm, Gesch. Sic. II 282, Meltzer, Gesch. d. Karth. II 232, Niese, Hermes 1896 S. 497 A. 4, Geschichte II 43). Und doch ist diese Auffassung ganz sieher falsch. Denn die Campaner, die damals Rhegion in ihrer Gewalt hatten, standen ja in engem Bunde mit ihren Stammesgenossen, den Mamertinern in Messeue, und diese wieder hatten sich soeben mit den Karthagern gegen Pyrrhos verbündet (Diod. XXII 7, 4). Es ist evident, dass die Karthager unter diesen Umständen nicht zu einem Angriff auf Rhegion die Hand bieten konnten, selbst wenn die Römer einen solchen beabsichtigt haben sollten.

Vielmehr ist es klar, dass es sich hier um ein Unternehmen gegen Pyrrhos handelt, für das Rhegion als Operationsbasis diente. Die Vorräte an Schiffsbauholz, die dabei zerstört wurden, waren vom Könige für seinen Übergang nach Sieilien aufgehäuft worden, natürlich nicht in Rhegion, sondern in einer ihm befreundeten Stadt, der der Angriff der Karthager und Römer galt, und deren Name in unserem Diodor-Excerpt ausgefallen ist. Es mag Lokroi gewesen sein; allenfalls könnte man auch an Hipponion denken. Verdächtig ist auch die geringe Zahl der römischen Truppen; 500 Mann wären doch eine ganz irrisorische Unterstützung für die Karthager gewesen. Bekanntlich sind gerade die Zahlen in den Handschriften Diodors vielfach verderbt, und ganz besonders gilt dies von den Excerpten; es ist wahrscheinlich, dass das auch hier der Fall ist.

Die campanische Besatzung war von den Römern nach Rhegion gelegt worden, wie Polybios angiebt (I 7. 6) καθ' ον καιρον Πύρρος εἰς Ίταλίαν ξπεοαιούτο; dasselbe erzählt Diodor (XXII 1, 2). Dagegen wäre nach Dionysios die Besatzung schon von Fabricius in seinem ersten Consulate (282) nach Rhegion gesandt worden, um die Zeit, als er Thurioi von der Belagerung durch die Lucaner und Brettier befreite. Und das ist ohne Zweifel das richtige. Denn die Rheginer selbst hatten die Besatzung erbeten (Polyb. a. a. O., Dionys, XX 4, Dio Cass. fr. 40, 7, vgl. App. Samn, 9); und es ist doch sehr unwahrscheinlich, dass sie die Römer gegen Pyrrhos zu Hilte gernfen haben sollten, der zur Befreiung der Hellenen nach Italien kam, und dem in Grossgriechenland wie in Sicilien alle Herzen entgegenschlugen. Ferner sagt Polybios selbst, die römische Besatzung wäre längere Zeit (χρόνον μέν τινα) ihrer Pflicht treu geblieben; endlich aber (τέλος δε) sei sie dem Beispiele der Mamertiner gefolgt und hätte sich der ihr anvertrauten Stadt bemächtigt. Diese Vergewaltigung von Rhegion muss aber gleich nach der Schlacht bei Herakleia erfolgt sein, denn Diodor erzählte die Sache, wie aus der Folge der Excerpte hervorgeht, unter dem ersten Jahre des pyrrhischen Krieges. Dazu kommt weiter die Analogie von Lokroi. Auch hier muss die römische Besatzung anf Wunsch der Bürger aufgenommen worden sein; aber jedenfalls nicht zum Schutz gegen Pyrrhos, denn die Lokrer hatten nach der Schlacht bei Herakleia nichts eiligeres zu thun, als zu Pyrrhos überzutreten (Justin. XVIII 1, 9). Die römische Garnison ist also zum Schutze gegen die Brettier, Mamertiner und Karthager erbeten worden, wahrscheinlich 282, oder spätestens im Jahre darauf. Endlich macht das Erscheinen der römischen Flotte vor Tarent im Jahre 281 wahrscheinlich, dass die Römer bereits damals an der brettischen Küste Stützpunkte besessen haben, d. h. eben Lokroi und Rhegion.

Aus allen diesen Erwägungen verdient die Angabe des Dionysios, die treilich an sich leicht genug wiegen würde, vor dem Zeugnis der besseren Quelle den Vorzug. Es ist ja überhaupt eine Naivetät, die Glaubwürdigkeit historischer Nachrichten bloss danach zu beurteilen, ob sie besser oder schlechter bezengt sind. Gewiss fällt auch das schwer ins Gewicht, und ceteris paribus werden wir natürlich dem Bericht der besseren Quelle den Vorzug geben. Aber das Entscheidende sind immer innere Gründe, denn auch eine gute Quelle kann einmal schlechte Nachrichten geben. Das gilt ganz besonders für Polybios, der überhaupt nur relativ eine gute Quelle zu nennen ist, überall da wenigstens, wo er nicht über Ereignisse seiner eigenen Zeit berichtet. Er hat oft sehr flüchtig gearbeitet, giebt die Berichte seiner Vorlagen kritiklos wieder, oder, was noch viel schlimmer ist, macht seine Erzählung willkürlich zurecht. In unserem Falle hat Polybios, wie sich aus der Färbung seines Berichtes unzweifelhaft ergiebt, aus einer römischen Quelle geschöpft, d. h. aus Fabius (vgl. Hermes 28, 487). Dort war die Geschichte der Vergewaltigung Rhegions, wie die Datierung des Polybios zeigt, unter dem richtigen Jahre, 280 (Consulat des Valerius Laevinus und Ti. Coruncanius) erzählt, und Fabius wird, ebenso wie die uns erhaltenen Quellen (Polybios, Diodor, Livius, Dionysios) die Aufnahme der Besatzung bei dieser Gelegenheit erwähnt haben; da lag nun die Kombination sehr nahe, dass die Furcht vor Pyrrhos den Anlass zur Aufnahme der Besatzung gegeben hätte, und es ist für die Sache ganz gleichgültig, ob diese Kombination schon von Fabius, oder erst von Polybios gemacht worden ist. Denn der rheginische Volksbeschluss, durch den die Besatzung erbeten wurde, hat Fabius doch sicher nicht vorgelegen. Dass übrigens, wenn nicht bei Fabius, so doch in Fabius Quelle ein anderes Motiv angegeben war, leuchtet auch bei Polybios noch durch: Phytivoi γάρ . . . . καταπλαγεῖς γενόμενοι τὴν ἔφοδον αὐτοῦ (Πύρρου), δεδιότες δὲ καὶ Καρχηδονίους θαλαττοκρατούντας, ξπεσπάσαντο φυλακήν. Die Angabe von zwei Motiven, wo ein einziges ausreicht, ist immer verdächtig; ein besonderer Anlass aber zur Besorgnis von Karthago lag gerade im Jahr 280 nicht vor, denn die Karthager haben sich weder in diesem, noch im folgenden Jahre in die italischen Angelegenheiten eingemischt, so günstige Gelegenheit der pyrrhische Krieg ihnen auch dazu gegeben hätte. Vielmehr war Rhegion schon seit dem Tode des Agathokles von den Karthagern bedroht; war also die Besatzung zum Schutz gegen diese bestimmt, so muss sie erbeten worden sein, sobald die Römer ihre Macht nach der brettischen Landschaft ausgedehnt hatten, d. h. eben 282.

Als Grund oder Vorwand der Vergewaltigung der Stadt wird bei Dionysios angegeben, die Besatzung hätte gefürchtet, von den Bürgern an Pyrrhos verraten zu werden. Nach dem was in Lokroi vorgegangen war, lag eine solche Besorgnis in der That nahe genug, und es ist sehr wahrscheinlich, dass sie berechtigt war. Ist das aber richtig, oder wurde es in Rom geglaubt (und natürlich glaubte man dort den Landsleuten), so musste die That in einem ganz anderen Lichte erscheinen, als ein Akt legitimer Notwehr, und keineswegs als eine Menterei. Die römische

Regierung hatte also gar keinen Grund einzuschreiten, sie ist vielmehr mit den Campanern in Rhegion im besten Einvernehmen geblieben, bis nach dem Abzug des Pyrrhos. Und als sie endlich doch einschritt, lag der Grund, wie ausdrücklich hervorgehoben wird, in den Übergriffen, welche sich die Campaner von Rhegion gegen die Römer erlaubt hatten; sie hatten Kroton genommen und die römische Besatzung niedergemacht (Zonar, VIII 6), und auch Kaulonia war von ihnen zerstört worden (Paus, VI 3, 12). Sie trieben es also in der brettischen Landschaft, wie ihre Stammesgenossen, die Mamertiner von Messene in Sicilien; wie diese mit den Syrakusiern und Karthagern, kamen sie darüber mit den Römern im Konflikt. Wann die Einnahme von Kroton durch die Campaner erfolgt ist, wird nicht überliefert, jedenfalls nach 277, da die Stadt erst in diesem Jahre von den Römern besetzt wurde; wahrscheinlich nach dem Abzuge des Pyrrhos nach Griechenland, und vor der Kapitulation von Tarent. Die Campaner rechneten dabei auf den Rückhalt, den sie an den Mamertinern hatten; (Zonar, VIII 6, vgl. Polyb. I 8, 1, Dionys, XX 1). diese aber waren durch den Krieg gegen die Syrakusier und Karthager in Anspruch genommen (Polyb. a. a. O.). Nach Cassius Dio (Zonar. VIII 6) hätten die Römer, als sie endlich gegen Rhegion vorgingen, mit den Mamertinern ein Abkommen getroffen; diese Angabe ist aber schon an und für sich sehr unwahrscheinlich — denn was hätten die Mamertiner bei einem solchen Abkommen zu gewinnen gehabt? - und sie widerspricht dem Bericht des Polybios (d. h. Fabius), der als erste Veranlassung des Niedergangs der mamertinischen Macht auf Sicilien eben die Belagerung von Rhegion durch die Römer bezeichnet. Sie widerspricht ferner der eignen Angabe des Cassins Dio, dass die Syrakusier die Römer bei der Belagerung von Rhegion unterstützt hätten; sie würden das sicher nicht gethan haben, wenn die Römer mit den Mamertinern in guten Beziehungen gestanden hätten. Dagegen ist diese letztere Angabe, so schlecht sie bezeugt sein mag, an sich durchaus wahrscheinlich; denn Syrakus hatte ja das höchste Interesse daran, dass die Campaner aus Rhegion vertrieben, und die Mamertiner damit isoliert würden. Dass es Hieron war, der den Römern diese Unterstützung sandte, kann Kombination sein, aber auch auf wirkliche Überlieferung zurückgehen. Denn zur Zeit der Einnahme von Rhegion durch die Römer (270) war Hieron allerdings noch nicht Tyrann (Hermes 28, 481 ff.), aber er stand in Syrakus bereits in hohem Ansehen, und kann sehr wohl in diesem Jahre Strateg gewesen sein.

Die annalistische Tradition ist bemüht gewesen, die römische Politik von dem Flecken der Connivenz mit den Campanern von Rhegion nach Möglichkeit rein zu waschen. Fabius (bei Polybios) allerdings begnügte sich damit, zu erzählen, die Römer hätten zwar das Geschehene bedauert, im Augenblick aber wegen des Krieges mit Pyrrhos nichts thuu können; sobald sie die Hände frei hatten, hätten sie den Frevel gerächt. Spätere

Hier liegt, wie man sieht, bewusste Geschichtsfälschung vor, zu Ehren der Römer, und insbesondere des Fabricius, der ja die Besatzung nach Rhegion gelegt hatte, und also für das Geschehene bis zu einem gewissen Punkte moralisch verantwortlich war. Aber ganz freie Erfindung ist die Sache doch nicht; denn die Römer haben wirklich unter dem zweiten Konsulat des Fabricius (278) ein Heer nach Rhegion geschickt, jene Truppen, welche die karthagische Flotte an Bord nahm, wie wir oben gesehen haben.

Die Stärke der römisch-campanischen Besatzung giebt Polybios (17, 7) anf 4000 Mann an, Dionysios zu Anfang auf 1200 Mann, wovon 800 Campaner, 400 Sidiciner (XX 4), später, bei der zweiten Meuterei, auf 4500 (XX 16). Livius (Per. 15) spricht nur von der legio Campana, quae Regium occupaverat, nach Orosius (IV 3, 4) der ohne Zweifel aus Livius schöpft, wäre es die legio octava gewesen. Nun ist es ja evident, dass die Römer nicht eine ganze Legion als Besatzung nach Rhegion gelegt haben können. Aber legio brancht, wenn es sich um Ereignisse des III. Jahrhunderts oder noch früherer Zeit handelt, gar nicht diese technische Bedeutung zu haben; es heisst Truppenkorps überhaupt, ohne Rücksicht auf die Stärke, und darauf, ob es sich nm römische Truppen handelt. Man denke an die legiones Carthaginienses der Columna rostrata. Für die spätern Historiker lag natürlich die Verwechslung einer solchen legio unbestimmter Stärke mit der Legion in dem ihnen und uns geläufigen Sinne sehr nahe; es sind dadurch eine Menge übertriebener Zahlenangaben in die ältere römische Geschichte gekommen. Auch Polybios hat an unserer Stelle diese Verwechslung begangen; wie überhaupt seine Zahlenangaben sehr oft die nötige Kritik vermissen lassen. Dionysios von Halikarnassos hat also auch hier die bessere Überlieferung bewahrt. Dagegen ist es allerdings sehr wahrscheinlich, dass das Heer, das die Römer im Jahre 278 nach Rhegion sandten, um Pyrrhos Übergang nach Sicilien zu verhindern, die Stärke einer Legion gehabt hat (s. oben S. 4).

# Die Schlacht bei Kos.

'Αντίγονος ὁ δεύτερος τάλλα μὲν ἦν ἄτυφος καὶ μέτριος, ἐν δὲ τῷ περὶ Κῶν ναυμαχία, τῶν φίλων τινὸς εἰπόντος οὐχ ὁρῷς, ὅσαι πλείους εἰσὶν αὶ πολέμιαι νῆες: ἐμὲ δὲ γ'αὐτόν, εἰπε, πρὸς πόσας ἀντιτάττετε; (Plut, v. Selbstlob 15 S. 545). Die Anekdote steht noch einmal in den Apophthegmata der Könige und Feldherrn (S. 183), fast mit denselben Worten: Μέλλων δὲ ναυμαχεῖν (Αντίγονος ὁ δεύτερος) πρὸς τοὺς Πτολεμαίου στρατηγούς, εἰπόντος τοῦ κυβερνήτου, πολὺ πλείονας εἶναι τὰς τῶν πολεμίων ναῦς ἐμὲ δὲ, ἔφη, αὐτὸν παρόντα πρὸς πόσας ἀντιτάττεις: Und noch ein drittes Mal im Leben des Pelopidas (c. 2): 'Αντίγονος ὁ γέρων, ὅτε ναυμαχεῖν περὶ "Ανδρον ἔμελλεν, εἰπόντος τινός, ὡς πολὺ πλείους αὶ τῶν πολεμίων νῆες εἶεν ἐμὲ δὲ αὐτόν, ἔφη, πρὸς πόσας ἀντιστήσεις;

Es ist klar, dass diese Geschichte ursprünglich nur entweder von der Schlacht bei Kos, oder von der Schlacht bei Andros erzählt worden sein kann. Beide Schlachten sind historisch. Die von Kos wird bei Athen. V 209 e erwähnt, wo es nach der Beschreibung des grossen von Hieron erbanten Schiffies heisst: παρέλιπον δ'έχων ἐγω τὴν 'Αντιγόνον ιεραντοιηφη, ἢ ἐνίκησε τοὺς Πτολεμαίον στομτηγοὺς περὶ Λεύκολλαν τῆς Κώμς, ὅπου δὴ καὶ τῷ 'Απόλλωνι αὐτὴν ἀνέθηκεν.') Die Schlacht bei Andros wird im Inhaltsverzeichnis zu Trogus 27. Buche erwähnt, wo überliefert ist: ut Antigonum Andro proelio navali prona vicerit, wöfür C. Muller FHG. III 718 ut Antigonus Andro proelio navali Sophrona vicerit emendiert, was Ruhl in den Text gesetzt hat. Von der "Seeschlacht des Antigonos" spricht auch Laertins Diogenes (IV 39) im Leben des Arkesilaos:

<sup>1)</sup> itφάν τοιήφη wie unsere Ausgaben lesen, muss korrupt sein, da es sich um ein Schiff von grossen Dimensionen handelt. Wenn Drovsex (III I, 241 Anna) meint, dass Gonatas Triere Isthmia (νανασχίς) mit ihren freiwillig spriessenden Epheu wohl diese gewesen sein könnte (Plut. Quaest. Symp. V 3, 2, 8, 676)\*, so sind in diesem kurzen Satze nicht weniger als 3 Versehen: 1) spricht Plutareh nur von Antigonos, nicht von Gonatas, 2) heisst σάλνον bekanntlich Eppich, nicht Epheu, 3° steht bei Plutareh von einer Triere kein Wort, sondern nur von einer νανασχίς, und wer über die Geschichte des Hellenismus schreibt, hätte doch wissen sollen, dass ein König dieser Zeit keine Triere zum Admiralschiff genommen hätte.

μετά τε τὴν 'Αντιγόνου ναυμαχίαν πολλών προσιόντων και επιστόλια παροακλητικά γραφόντων αὐτὸς (Arkesilaos) εσιώπησεν.

Soweit die Überlieferung: es gilt sie in den historischen Zusammenhang einzuordnen. Das 27. Buch des Trogus, in dem die Schlacht bei Andros erzählt war, behandelte die Geschichte der Seleukiden vom Tode Antiochos Theos bis zum Tode Seleukos Keraunos, und zwar war dieses Buch ausschliesslich der selenkidischen Geschichte gewidmet, während die makedonische Geschichte bis zur Befreiung von Megara durch Aratos (242) und also höchst wahrscheinlich bis zu Gonatas Tode im 26., die Geschichte Demetrios II. und Antigonos Dosons im 28. Buche erzählt war. Der Bericht über die Schlacht bei Andros stand zwischen dem Tode des Königs Ziaëlas von Bithynien (c. 229) und dem Tode des Antiochos Hierax (227); es ist also klar, dass nicht Gonatas sie geschlagen hat, sondern Doson, der eben in dieser Zeit seine Expedition nach Karien unternahm, bei der er notwendiger Weise mit der ptolemäischen Flotte in Kampf kommen musste. Es bestätigt sich uns hier, was an sich evident war, und längst erkannt worden ist, dass Dosons karischer Feldzug mit dem Kriege Antiochos Hierax gegen Attalos und Ptolemäos zusammenhängt. Man wende nicht ein, dass Trogus das karische Unternehmen erst im 28. Buche erzählt hat, denn es ist klar, dass er dort, wo er Dosons Thaten im Zusammenhange berichtete, noch einmal darauf zu sprechen kommen musste: solche Wiederholungen waren bei der gewählten Anordnung unvermeidlich, und sie finden sich aus demselben Grunde ganz ebenso auch bei Droysex und Niese. Und da Doson nach Karien gelangt ist, und dort Eroberungen gemacht hat, so muss er die Schlacht bei Andros gewonnen haben, worans sich ergiebt, dass C. Muller mit seiner Emendation der Trogus-Stelle das rechte gefunden hat. Sophron aber, der die ptolemäische Flotte befehligte, war bei Antiochos Theos Tode 247 noch selenkidischer Kommandant von Ephesos; er musste damals vor Laodike flüchten und wird dann bald in ptolemäische Dienste getreten sein (Phylarch XII fr. 23 bei Athen, XIII 593 b, vergl. Hist. Zeitschr. N. F. 24, 500). Er könnte also gegen Antigonos Gonatas erst in dessen letzten Regierungsjahren befehligt haben; aber von einem Kriege zwischen Antigonos und Ptolemãos in dieser Zeit fehlt in unserer Überlieferung jede Spur. Auch daraus ergiebt sich also, dass die Schlacht bei Andros erst unter Doson zu setzen ist. Sophrons Gattin Danae war eine Tochter der Leontion, die mit Epikurs Schüler Metrodoros vermählt war (Phylarch a. a. O.); Metrodoros aber ist 7 Jahre vor Epikur gestorben (Laert. Diog, X 23) also 2787, und seine Kinder waren bei Epikurs Tode (271.0) noch nicht erwachsen (Epikur bei Laert, Diog, X 22); werden also kaum vor 285 geboren sein, sodass Danae im Jahre 247 etwa 35-40 Jahre alt gewesen sein wird: dass sie ihrer vertrauten Freundin, der Königin Laodike, etwa gleichalterig war, ist ja auch an und für sich wahrscheinlich. Demnach wird Sophron bei seiner Flucht aus Ephesos 247 etwa ein Vierziger, er braucht jedenfalls nicht älter gewesen zu sein, und er kann folglich recht gut 20 Jahre später, als Sechziger, die ptolemäische Flotte befehligt haben. Wenn Plutarch Pelop. 2 den Sieger von Andros "Αντίγονος ὁ γέρων nennt, so hat bereits Droysen (III 1, 406 A.) bemerkt, dass das nicht heissen kann "der hochbetagte Antigonos", denn dann müsste γέρων ῶν stehen, sondern dass der alte Monophthalmos gemeint sein muss, was dann freilich ein Irrtum ist, denn der hat niemals bei Andros eine Seeschlacht geschlagen. Vielleicht aber ist γέρων einfach aus Δώσων korrumpiert; wir brauchen bloss anzunehmen, dass die drei ersten Buchstaben in Plutarchs Vorlage unleserlich waren, dann ergab sich die Ergänzung zu γέρων ganz von selbst.

Wenn also die Schlacht bei Andros von Antigonos Doson gewonnen worden ist, so können wir die Schlacht bei Kos nicht wohl mit dessen karischem Unternehmen in Zusammenhang bringen, was sonst ja sehr nahe gelegen hätte. Sie muss also von Gonatas geschlagen worden sein. Dass dieser einmal eine grosse Seeschlacht geliefert hat, zeigt ja auch die augeführte Stelle aus Laertius Diogenes im Leben des Arkesilaos, denn Arkesilaos ist 241, also vor Conatas gestorben. Und dass diese Schlacht ein Sieg war, beweist schon die Anekdote bei Plutarch, die sonst keine Spitze hätte;1) auch bezeugt es Athenãos a. a. O. Denn es ist Willkür von Droysex die letztere Stelle auf Demetrius Sieg bei Salamis auf Kypros zu beziehen (1111, 241 A.) weil ein Ort Leukolla auf Kos unbekannt ist, wohl aber ein Vorgebirge zwischen Salamis und Kition auf Kypros so hiess: Droysex selbst muss ja zugeben, dass der Name Δεύχολλα auch sonst öfter vorkommt. Auch ist ja die Schlacht bei Salamis nicht gegen die Feldherren des Ptolemäos, sondern gegen diesen selbst gewonnen worden. Es hat also bei dem Siege des Gonatas in den Gewässern von Kos über die ptolemäische Flotte zu bleiben.2)

<sup>1.</sup> Der Aristeas-Brief (180) und danach Josephus Ant. XII 2, 11 XII 93) erwähnen allerdings eine Niederlage des Antigonos gegen die Flotte des Philadelphos. An sieh wäre es ja möglich geuug, dass Antigonos im Laufe des ehremonideischen Krieges zur See eine Sehlappe erlitten hätte; aber Aristeas spricht von einer grossen Seeschlacht, deren Gedenktag gefeiert wurde, und wenn Antigonos eine solche Schlacht verloren hätte, könnte sein Sieg bei Kos von Diogenes nicht einfach als ή ἀντιγόνον ταυμαχία bezeichnet werden. Es ist vielmehr klar, dass Aristeas die Schlacht bei Kos meint, und sie aus einer Niederlage zu einem Sieg der ptolemäischen Flotte macht. Bei der bekannten Unzuverlässigkeit und Verlogenheit dieser jüdischen Quelle ist darauf nicht das geringste zu geben.

<sup>2)</sup> Ob die Münzen des Antigonos mit Apollon auf dem Schiffsvorderteil auf diesen Sieg sich beziehen, wie Ismoor-Blemer will (Monn. Gr. 1288), ja ob sie überhaupt Gonatas gehören, ist zweifelhaft (Head Hist. Num. 203). Dagegen ist es ganz sicher, dass das bekannte von Usener behandelte Epigramm aus Knidos (Kaibel 781) mit Gonatas nicht das geringste zu thun hat.

Dass diese Schlacht nicht vor den chremonideischen Krieg gesetzt werden darf, ist klar, denn wir hören nichts von einem Kriege zwischen Antigonos und Ptolemäos in dieser Zeit, vielmehr scheinen zwischen beiden gute Beziehungen bestanden zu haben (vgl. Schol, Kallim, Hymn, auf Delos, wo nur Gonatas gemeint sein kann). Auch war nach der Erzählung bei Diogenes Arkesilaos zur Zeit der Schlacht schon ein berühmter Mann, und offenbar Schulhaupt der Akademie, was er erst um die Zeit des chremonideischen Krieges geworden ist. Ferner beherrschte die ptolemäische Flotte damals noch unbedingt das ägäische Meer. Schon aus diesem Grunde kann die Schlacht auch nicht in den chremonideischen Krieg gesetzt werden, abgesehen davon, dass Antigonos zur Zeit seines Seesieges bereits Herr in Athen war, wie sich aus Diogenes ergiebt. Also ist die Schlacht bei Kos erst nach der Einnahme Athens (263 2), geschlagen worden.1) Bekanntlich ist das auf den chremonideischen Krieg folgende Jahrzehnt die dunkelste Periode der ganzen Geschichte des III. Jahrhunderts und der griechischen Geschichte seit den Perserkriegen überhaupt; es ist also kein Wunder, wenn wir die Schlacht nicht weiter erwähnt finden.

Nun haben unter dem delischen Archon Phanos, der nach Homolles Untersuchungen wahrscheinlich in das Jahr 252 gehört (Archives de l'Intendance sacrée de Délos), Antigonos und Stratonike in Delos eine Stiftung gemacht, aus deren Zinsen alljährlich Weihgeschenke beschafft wurden.2) Das deutet auf makedonischen und seleukidischen Einfluss auf Delos, und es liegt nahe, diese Stiftungen mit der veränderten Lage im ägäischen Meere in Zusammenhang zu bringen, wie sie durch den Sieg bei Kos geschaffen sein muss. Anch andere Spuren denten nach derselben Richtung. So zeigt das Dekret von Syros — der Schrift nach aus der Zeit um 250 (Homolle, Archives S. 65, 2) — den König Antigonos als Oberherrn der Insel; freilich liesse sich dabei auch an Doson denken, der nach seinem Siege bei Andros die Kykladen in Besitz genommen haben kann. Ferner scheint bei Plutarch, Arat. 12 eine makedonische Besatzung auf Andros bald nach 250 erwähnt zu werden, falls nämlich hier, wie es gewöhnlich geschieht, für  $\tau \eta s$  'Abolas, was ja zweifellos korrupt ist. 'Arbolas zu schreiben ist; doch ist diese Emmendation immerhin unsicher. Sind diese Kombinationen richtig, so würde die Schlacht bei Kos in 253 oder etwas früher zu setzen sein.3)

<sup>1)</sup> Vgl. Wilamowitz, Antigonos 227f.

<sup>2</sup> Es ist ein Verschen, wenn Niese angiebt 11 131, 4: "Nach Homolie, Archives S. 60 f., 65 beginnen die Weihgeschenke und Auszeichnungen des Antigonos um 265 und gehen bis 252 v. Chr." Bei Homolle steht nichts davon, sondern er sagt im Gegenteil, dass die Weihgeschenke erst um 252 beginnen.

<sup>3)</sup> Vgl. Homolle, Archives S. 64f., der freilich die Folgerungen für die Chronologie der Schlacht bei Kos nicht gezogen hat. Das hat erst Gaetano De Sanctis ge-

Der Schauplatz der Schlacht in den asiatischen Gewässern spricht dafür, dass Antigonos sie als Bundesgenosse des Antiochos geschlagen hat, mit dem er in dieser Zeit in engen Beziehungen stand, die in der Vermählung zwischen Antigonos Sohn Demetrios und Antiochos Schwester Stratonike (bald nach 260) ihren Ausdruck gefunden hatten. Antiochos war nach dem Tode seines Vaters in einen Krieg mit Ptolemäos Philadelphos verwickelt worden. Wir wissen nämlich aus dem Ehrendekret der ionischen Städte für die Könige Antiochos und Antiochos (Michel 486), das heisst Antiochos Soter und seinen gleichnamigen Sohn und Mitregenten, der später den Namen Theos angenommen hat, dass Ephesos in den letzten Jahren Soters noch zum syrischen Reiche gehörte; denn die Erhebung des Antiochos zum Mitregenten ist nach dem Zeugnis der Keilinschriften zwischen 269 und 266 erfolgt. Dagegen war Ephesos 258 ptolemäisch, da Philadelphos Adoptivsohn Ptolemäos sich in diesem Jahre hier gegen den Vater empörte (Trogus, Prol. 26, Athen. XIII 593 a.).1) Die Stadt ist also in der Zwischenzeit den Seleukiden von Philadelphos entrissen worden: ob noch kurz vor dem Tode Antiochos Soters, etwa um die Zeit von dessen Niederlage gegen Eumenes von Pergamon (263 oder 262), sodass Philadelphos mit letzterem im Bunde gestanden hätte, oder erst nach dem Thronwechsel, ist mit unseren Mitteln nicht zu entscheiden, macht anch für die Geschichte keinen großen Unterschied.

Dass der junge Ptolemäos bei seiner Empörung gegen seinen Adoptivvater sich an Antiochos angeschlossen hat. liegt in der Natur der Sache: wie hätte er sich sonst zwischen den beiden Grossmächten behaupten können? Jedenfalls ist Antiochos in freundschaftliche Beziehungen zu ihm getreten, denn er hat seiner Tochter [Βερ]ενίzη Πτολεμαίον τοῦ Ινσιμάχον ein hohes Priestertum verliehen, und bezeichnet ihren Vater Ptolemäos bei dieser Gelegenheit als προσήχων ἡμῖν κατὰ συγγένειαν (Μισμει 40); da der Königstitel fehlt, wird Ptolemäos damals nicht mehr am Leben gewesen sein.<sup>2</sup>) Nun giebt es von diesem Ptolemäos delische

than, in seinem sehr lesenswerthen Aufsatz Questioni politiche, e riforme sociali. Saggio su 30 anni di Storia Greca (258-228), in Rivista Internazionale di Scienze sociali fasc. XIII-XIV, Roma 1894.

<sup>1</sup> leh balte diesen Ptolemäos mit Wilnelm G. G. Anz. 1898 S. 210, und Раотт Rh. Mus. 53, 1898, S. 470 ff., für den Sohn der Arsinoë von Lysimachos, den Philadelphos adoptierte und zum Mitregenten annahm, als seine Ehe mit der Schwester kinderlos blieb. Diese Mitregentschaft endete nach dem Revenew Papyrus im Jahre 259/8; damals also muss sich der junge Ptolemäos empört haben, was mit den Angaben bei Trogus 26 gut übereinstimmt.

<sup>2)</sup> Dass die auf dem Steine nicht erhaltene Jahreszahl zwei Stellen hatte, ist eine richtige Bemerkung Protts (a. a. O. S. 472, 2), unrichtig aber die chronologische Folgerung, die er daraus zieht, denn Antiochos hat doch ohne Zweifel nach Jahren der Seleukidenära datiert. Auch muss die Inschrift jedenfalls vor die Vermählung mit Berenike (ca. 250 oder spätestens 249) gehören, denn Antiochos hat sich mit Laodike erst auf dem Todtenbette versöhnt.

Weihungen mit der Aufschrift Πτολεμαίον τοῦ βασιλέως Αυσιμάχον, βασιλέως Ητολεμαίον τοῦ Αυσιμάχον. Πτολεμαίον τοῦ Αυσιμάχον (noch unveröffentlicht vergl. Wilhelm. Gött. G. Anz. 1898 S. 210) aus nicht näher zu bestimmender Zeit; nur so viel ist klar, dass sie entweder vor Ptolemäos Adoption oder nach seiner Empörung gesetzt werden müssen, fallen sie aber in die letztere Zeit, so ist weiter klar, dass Delos damals nicht unter ptolemäischer Oberherrschaft gestanden haben kann. Wir werden also hier auf dieselbe Kombination geführt, die sich uns oben aus den Stiftungen des Antigonos und der Stratonike ergeben hatte. Der ptolemäische Einfluss auf Delos aber kann nur durch eine grosse Niederlage zur See zurückgedrängt worden sein und eine solche war in dieser Zeit eben nur die Schlacht bei Kos.

Wahrscheinlich hängt mit Antigonos Siege auch die Rückgabe der Selbstverwaltung an Athen und die Zurückziehung der makedonischen Garnison vom Museion zusammen; denn bei der Stimmung, die nach dem chremonideischen Kriege in der Stadt herrschte, hätte Antigonos einen solchen Schritt kanm wagen können, solange die ptolemäische Flotte auf dem ägäischen Meere gebot. Vielmehr war der König in diesen Jahren oezwungen, mit grosser Strenge gegen die republikanische Partei vorzugehen. So wurde der greise Opferschauer und Wahrsager Philochoros hingerichtet, ότι διεβλήθη πουςχεχλικέναι τη Πτολεμαίου βασιλεία (Suidas Φιλόγορος); natürlich nicht wegen seiner Haltung im chremonideischen Kriege, sondern wegen hochverräterischer Umtriebe, nachdem die Stadt sich an Antigonos ergeben hatte. Erst nach seinem Siege war Antigonos stark genug, diese Opposition nicht mehr fürchten zu müssen. Die ἐπιστόλια παραχλητικά, die damals von den Notabilitäten Athens an den König gerichtet wurden (Laert, Diog, IV 39), waren offenbar Petitionen, die Besatzung aus der Stadt zurückzuziehen. Dass es sich jedenfalls nicht um "Bettelbriefe" gehandelt hat, sondern um eine politische Initiative. ergiebt sich klar genug aus den Worten des Diogenes (a. a. O.), Arkesilaos habe sich zwar an diesen Schritten nicht beteiligt, άλλ' οὖν ὅμως ὑπὲρ της πατοίδος επρέσβευσεν είς Ιημητριάδα πρός Αντίγονον, im übrigen habe er ruhig in der Akademie gelebt, τον πολιτισμόν ἐκτοπίζων. Nach Euseb. Il 120 erfolgte die Räumung des Museion im Jahr Abr. 1761 = Ol. 131,2 (255/4 v. Chr.), und wenn auf solche Angaben des Kanons auch kein unbedingter Verlass ist, so können sie doch einen ungefähren Anhaltspunkt geben. Danach würde also die Schlacht bei Kos in die Zeit von 258-256 zu setzen sein.

### Der Ursprung des Kolonats.

Von M. Rostowzew.

Fast jedes Jahr bringt uns etwas Neues und Überraschendes zur Bereicherung unserer Kenntnisse vom Kolonate. Seit Mommen die Verordnungen des saltus Burunitanus in Afrika erläutert hat, kamen Schlag auf Schlag aus Afrika ara Hadriana und lex Manciana, die kleinasiatischen Inschriften aus der Umgebung der Askania limme und dem Flussthal des Tembrogius, man suchte und fand Nachrichten über die kaiserlichen Domänen und Kolonen ausser Italiens fast in allen Provinzen des Westens (Gallien, Spanien, Germanien) und Östens (Kleinasien, Hellespont, Macedonien, Galatien, Kappadokien, Syrien, Ägypten) und je weiter desto tiefer gestalteten sich unsere Kenntnisse über die rechtliche Natur und die Geschichte des Kolonats.

Ich verzichte darauf die allgemein bekannte Litteratur der Frage nochmals zusammenzustellen, indem ich auf E. Beaudourn's Arbeit, Les grands domaines dans l'empire romain (Paris 1899) und meine Geschichte der Staatspacht (russisch, Petersburg 1899) verweise.

Schon längst galt als das Hauptmerkmal des Kolonats die Gebundenheit des Kleinpächters an die Scholle, die sich zuerst als Usus in den kaiserlichen Domänen herausgebildet hat, um dann auch rechtlich fixiert zu werden. Seit der grundlegenden Arbeit Schultens (Die römischen Grandherrschaften, Weimar, 1896) kam noch ein höchst wichtiges Merkmal hinzu, ich meine den engen Zusammenhang des an die Scholle gebundenen Kolonen mit dem technischen Begriff des exterritorialen saltus. Der Kolonat hat sich fast ausschliesslich auf den eximierten Territorien der saltus entwickelt. Diese zwei Grundbedingungen fixierten den Begriff des Kolonates, alles andere entwickelt sich logisch aus denselben. Wenn wir also über den Ursprung des Kolonats nachforschen wollen, müssen wir unbedingt den Keimen der beiden oben angeführten Erscheinungen nachgehen.

Bis vor kurzem zweifelte niemand daran, dass sowohl die Gebundenheit an die Scholle wie die Exterritorialität echt römische Produkte seien, die sich hauptsächlich im Westen in Italien und dann in Afrika ent-

wickelt haben. Ich habe zuerst Zweifel daran geäussert,1) indem ich auf die Domänen in Kleinasien und Ägypten hinwies und mit Ramsay und anderen Forschern annahm, dass diese Domänen hellenistischen Ursprungs seien. Eine Verpflanzung der im Westen entwickelten Normen nach dem Osten schien mir unwahrscheinlich, und ich dachte eher, dass die Keime des Kolonats wie der Domänenverwaltung im kulturellen Osten zu suchen seien, woher sie die Kaiser unter einigen Modifikationen nach dem Westen verpflanzt hätten. Da aber die audre Grundbedingung — die Exterritorialität — sich keineswegs in dem städtelosen Ägypten entwickeln konnte, so schien mir das Nächstliegende, auf das Reich der Seleukiden und anmentlich auf Kleinasien als die Heimat der kaiserlichen Domänenverwaltung hinzuweisen. Leider aber fehlte es, da alle kleinasiatischen Domänen-Inschritten aus ziemlich später Kaiserzeit stammten, an hellenistischem Material, um diese Hypothese wahrscheinlich zu machen.

Dies Material haben wir jetzt, und es zeigt uns, dass die beiden Kardinalerscheinungen der Domänenorganisation der Kaiserzeit schon im Seleukidenreiche vollständig entwickelt waren.

In einer Reihe von Aufsätzen, die in der Revue de philologie seit zwei Jahren erscheinen, behandelt Haussoullier auf Grund der Ergebnisse seiner Ausgrabungen die Geschichte des milesischen Didymeion. In dem zuletzt erschienenen Hefte<sup>2</sup>) publiziert er unter Anderem die höchst wichtigen Akten aus der Regierung Antiochus des zweiten - einen Kaufvertrag aus dem J. 256 v. Chr. zwischen dem Könige und seiner Frau Laodike das Territorium der Hárrov zώμη zwischen Kyzikos und Zeleia bei der Stadt Bagis gelegen, betreffend. Ich verzichte darauf, die historischen Ergebnisse der musterhaften Forschung Haussoullier's wiederzugeben und gehe sofort auf die uns interessierenden Angaben der Inschrift, die uns über die Domänenverwaltung und Organisation Aufklärung geben, ein. Die Zeilen 2 ff. der Inschrift, wo das Kaufobjekt bestimmt wird, lauten: τημ μεν Πάν[νου χώμην και είτις τυγγά] νει υστεφον γεγενήσθαι καὶ είτινες (ε)ὶς τὴν χώ[οαν προσπί] πτουσιν τόποι καὶ τοὺς ύπαογοντας αὐτο[ῖς λαοὺς πα] νοικίους σὺν τοῖς ὑπάρχουσιν πᾶσιν καὶ σύν ταῖς [τοῦ ἐ] νάτου καὶ πεντηκοστοῦ ἔτους προσόδοις ἀρ[γυ] ρίου ταλάντων τριάχοντα όμοίως δὲ καὶ εἴτινες ἐ[κ] τῆς κώμης ταύτης ὅντες λαοί μετεληλύθασιν είς άλλου ς τόπους έφ' φ οὐδεν άποτελεί(ν) είς τὸ βασιλικόν και κυρία έ[σ]ται προσφερομένη πρός πόλιν ήν αν βούληται. κατὰ ταιτὰ δ[έ] και οι παρ αυτής πρίαμενοι η λαβόντες άντοι τε έξουσιν πυσίως και πρός πόλιν προσοίσονται ήν αν βουλω[ν]ται έαμπερ μή .Ιαοδίκη τυγγάνει πρότερον προσενηνε γμένη πρός πόλιν, ούτω δὲ κεκτ(ή)σονται οὖ αν ή γώρα ή προ σωρισμένη ύπο Δαοδίκης cf. Z. 20, 23 und 35 ff.

<sup>1:</sup> Meine "Geschichte der Staatspacht in der römischen Kaiserzeit", Petersburg 1899 S. 160 ff. russisch).

<sup>2</sup> Janvier 1901, S. 8 ff.

Es wird also ein königliches Grundstück an ein Mitglied der königlichen Familie verkauft, und zwar wird es nach dem Verkaufe volles Eigentum des Käufers wie eines Jeden, dem das Grundstück weiter veränssert wird. Das Grundstück ist aber nicht allein als Kanfobjekt angegeben, verkanft wird zugleich alles, was darauf zu finden ist, und hauptsächlich alle auf dem Grundstücke ansässigen Bauern mit ihrem ganzen Hab und Gut. Diese Lente heissen λαοί βασιλιχοί<sup>1</sup>), Sklaven sind sie nicht, sie sind an die Scholle Gebundene (sie bezahlen ihren Pachtzins in Geld)2), die das Grundstück nicht verlassen dürfen. Im Falle jedoch, dass sie es gethan haben, gehören sie doch auch dort, wo sie sich angesiedelt haben, ihren Besitzern mit dem von ihnen urbar gemachten Felde. Eine andere Inschrift ans etwas älterer Zeit belehrt mis aber, dass diese Gebundenheit nur solange dauerte, als der Besitzer König oder ein Angehöriger der königlichen Familie war;3) geht der Besitz an einen Privatmann über, so bekommen die Lente wieder ihre Freiheit und dürfen die Scholle verlassen.

Das königliche Grundstück gehört zu keinem Stadtterritorium, es liegt ausserhalb jeder Stadt; die neue Besitzerin darf als Mitglied des königlichen Hauses das Grundstück entweder ebenso exterritorial behalten oder dem Territorium einer beliebigen Stadt zuschreiben. Jeder Privatmann aber, der das Grundstück erlangt, muss es dem Territorium einer Stadt zuschreiben.<sup>4</sup>)

Es ist klar; wir stehen vor extraterritorialen königlichen Domänen, welche von an die Scholle gebundenen Bauern, die einen jährlichen Grundzins bezahlen und kein Eigentum haben, bestellt werden. Beide Hamptmerkmale der kaiserlichen Domänen sind hier klar ausgeprägt vorhanden, und es muss ein Zusammenhang, und zwar ein ursächlicher, zwischen kaiserlichen und königlichen Domänen zu finden sein. Das ist denn auch keine schwierige Aufgabe. Den Hauptstock der hellenistischen Domänen bildeten natürlich die Domanialländer der persischen Könige. beliebe dieselben teilweise von ihren assyrisch-babylonischen und anderen Vorgängern übernommen hatten. Die grossen Monarchien des Ostens sind, dem Prinzip der göttlichen Alleinherrschaft gemäss, die einzigen Eigentümer des Grund und Bodens ihres Reiches sowohl wie der Arbeit ihrer Unterthanen) und der Produkte dieser Arbeit. Die ihre Felder bestellenden Arbeiter sind die ersten uns bekannten an die Scholle gebundenen Kolonen.

<sup>1)</sup> Vgl. die βασιλικοί γεωργοί in Ägypten.

<sup>2)</sup> Ich wähle den Ausdruck ohne seine juristische Strenge beizubehalten. An der Existenz eines Pachtkontraktes in den hellenistischen Domänen zweifle ich sehr.

<sup>3)</sup> S. HAUSSOULLIER, l. l. 30 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. die Inschrift des Aristodikides bei Haussoullier, l. l.

<sup>5)</sup> Für unsere Domäne ist es sogar direkt überliefert, s. Haussoullier, l. l. 39.

<sup>6)</sup> S. Metschnikoff, La civilisation et les grands fleuves historiques, Paris, 1886.

Diese Domänen samt den Bauern haben die hellenistischen Fürsten übernommen und daraus erklärt sich die ungeheuere Masse ihres Landbesitzes. Es scheint aber sicher, dass die Könige nicht allzustark darauf bedacht waren, das Überkommene in derselben Gestalt auch weiter zu behalten. Das zeigen zwei Thatsachen: erstens ihre Freigebigkeit in der Schenkung grosser Landkomplexe, von der uns die Inschriften des Aristodikides und andere Zengnis ablegen1), und in Anweisungen von Grundbesitz an ausgediente Soldaten (zarozzoi), womit sie einerseits die Pächter frei machten und andererseits eine Reihe Klein- und Grossbesitzer konstituierten, zweitens ihr Eifer die Ländereien zu veräussern, womit sie ausser den beiden oben angeführten Zielen noch die Füllung ihrer so mageren Kassen anstrebten. Es scheint aus alledem hervorzugehen, dass der Hellenismus progressiv, wie er war, auch mit diesem Überbleibsel der östlichen Monarchien gründlich aufzuräumen bedacht war. Auch die Exterritorialität schwand mit dem Wachsen des Individualeigentums je länger desto mehr; die hellenistischen Monarchien sollten ein Städtekomplex werden und zu diesem Prinzip fügte sich schlecht die Exterritorialität der königlichen Domänen. Der politische Verfall Vorderasiens übergab die königlichen Domänen samt ihren Kolonen der römischen Republik. Natürlich wurden sie zum ager publicus; das wird uns mehrfach und ausdrücklich bezeugt. Es wird aber nichts gesagt von einer Veränderung der Lage der hellenistischen Kolonen; zwar hören wir zeitweise von einer Erleichterung des Pachtzinses, aber für eine kurze Daner dieser Erleichterungen sorgen die römischen Kapitalisten die mancipes agrorum publicorum. Es lag keineswegs in den Grundsätzen der römischen Republik. die Bauern freizumachen und die Exterritorialität aufzuheben. Für die peregeini zu sorgen war nicht der Grundsatz der römischen Statthalter. und ebenso wie sie in Sizilien die Normen der lex Hieronica beibehalten haben, so haben sie auch keine prinzipielle Neuerung in die Lage der kleinasiatischen Kolonen gebracht.

Als sich die Domänen der römischen Kaiser zu konstituieren begannen, fanden sie das Vorbild zu der neuen Domänenorganisation im Osten fertig vor. Die römischen Kapitalisten des senatorischen und ritterlichen Standes hüteten sich natürlich, wenn sie Grundstücke des ager publicus im Osten erwarben, das hellenistische Prinzip der Einreihung der gekauften fundi in das Territorium einer Stadt zu befolgen; auch lag kein Zwang dazu vor. Die Römer wurden doch nicht Eigentümer des gekauften oder okkupierten ager publicus, er blieb wie früher Eigentum des römischen Volkes, sie waren nur possessores, und als ager publicus blieben ihre Besitztümer exterritorial. So wird es sich wohl mit den Besitztümern des Attiens in Epirus verhalten haben, etwas derartiges waren auch die

<sup>1</sup> HAUSSOULLIER, I. I., 38 ff.

Ländereien des Cäsar und Oktavianus in den östlichen Provinzen und blieben es natürlich auch nach dem Wechsel der Regierungsform.

Die Kaiser knüpften damit direkt an den Hellenismus an und fanden das höchst bequem. Nichts lag so nahe, als auch ihre Ländereien in den westlichen, nicht städtisch organisierten Provinzen ausserhalb der Stadtterritorien zu lassen; so entstanden die afrikanischen und anderen soltus. Hier im Westen den östlichen Kolonat sofort einzuführen, wäre unvernünftig und verfrüht gewesen, es lag auch nicht in den Absichten der ersten Kaiser, die den Kleinbesitz zu heben bestrebt waren, und sich dazu der italischen Erbpächter zu bedienen gedachten. Die Zeit aber sorgte selbst dafür und der Osten gab fertige Formen um die Gebundenheit wirtschaftlich und administrativ in feste Schranken zu bringen. Der ager publicus folgte natürlich dem gegebenen Beispiele. So geschah die Wiedergeburt des nie gestorbenen, an die Scholle gebundenen Kolonats.

Es mögen hier diese kurzen Andeutungen genügen; ins Detail einzugehen, hoffe ich bald die Möglichkeit zu haben.<sup>1</sup>)

### St. Petersburg, April 1901.

Zu Obigem ist zu erinnern an ein gleichfalls auf Landerwerbungen der Laodike bezügliches, babylonisches Dokument, von dem C. F. Lehmann (Zeitschr. f. Assyriologie VII [1892] S. 330 f. Anm. 2) in Umschrift und z. T. in Übersetzung Auszüge veröffentlicht hat, die auch von Haussoullier I. I. p. 18 f. angezogen worden sind. Die in New York befindliche Thontafel ist aufgezeichnet im 139. Jahre seleukidischer Aera (173/2 v. Chr. unter "König Antiochos" IV. Epiphanes . Die Keilinschrift bezeichnet sieh aber als Abschrift eines vom 8. Adar 75 S.A. = 233 2 unter "König Seleukos" H. Kalliuikos) datierten Steinurkunde, die ihrerseits wieder auf ältere Verhältnisse zurückgreift. Lehmann bemerkt mir dazu: "Die Eigentumsübertragung erfolgt vonseiten "Autiochos" (II. Theos), der die ihrer Lage und ihren Maassen nach näher bestimmten, Ländereien, in der Umgebung von Babylon und Borsippa (¿a ana lipit Babili u Barzip(ki), so lies!), die Antiochos sein Vater und Schenkos sein Grossvater ihrem eigenen Hause zugeschrieben? hatten (ana bit ramânišu i-šaț-t[a-ru?]), der Laodike (fLu-da-ki-c), seiner Gemahlin, dem Seleukos und Antiochos seinen Söhnen giebt (iddinnu); also wohl Schenkung, in der griechischen Urkunde Verkauf. Dann aber: Laodike, seine Gemahlin und Antiochos seine Söhne gaben und schrieben sie (zu) (iddinnû u išturû) an die Babylonier, Borsippäer und Kuthäer': also wohl Zuschrift der exterritorialen Grundstücke an die Territorien dieser drei Städte. Die Grundstücke werden nach mehrfachem Wechsel des Eigentümers Tempelgut. So weit es die starken Beschädigungen des Textes erkennen lassen, kommt dabei der Ausdruck satüru "zuschreiben" nicht wieder vor. Auch ist zwar von den Erträgen der Grundstücke sowie Edelmetall, Kostbarkeiten u. s. w. die Rede, die sich darauf befinden, dagegen ist eine Erwähnung ihrer Bewohner vor der Hand nicht ersichtlich. [Vom Fehlen einer Titulatur der Laodike in dem von Haussoullier erörterten Sinne wird man kaum reden können. Sie ist als Gemahlin assattu des Königs bezeichnet, auf einen anderen Titel hatte sie vom babylonischen Standpunkt aus keinen Anspruch; auch Sammuramat-Semiramis (Beiträge 1 S. 258 Ann. 3) heisst nur aššat ekalli; andererseits wird freilich in der Inschrift Antiochos' I. ebenda, S. 275 Ann. 3) Stratonike als "dessen Gattin, die Königin\* genannt. | 1ch hoffe, den Text nunmehr baldmöglichst in extenso zu veröffentliehen und nach eingehenderen Studien über dessen Inhalt in den Beiträgen zur alten Geschichte zu berichten."

# Die Entstehung der Historien des Tacitus.

### 1. Die Wahl des Aufangspunktes.

Als Kaiser Domitian am 18. Sept. 96 ermordet und der greise Nerva auf den Thron erhoben war, herrschte in Rom allgemein das Gefühl, dass eine Periode der Geschichte abgeschlossen sei, und dass man an einem Wendepunkte stehe.1) Doch erst als die Gefahr neuer Erschütterungen glücklich vorübergegangen, als auch uach dem am 27. Jan. 98 erfolgten Tode Nervas nirgends die Ruhe gestört worden war, obgleich sein Nachfolger fern von der Hauptstadt an den Grenzen des Reiches weilte und noch zu bleiben gedachte, erst da hatte die neue Ordnung der Dinge die Probe ihrer Festigkeit bestanden. Nun schien es an der Zeit, den Blick rückwärts zu wenden und die zuletzt durchlebten Jahre des schweren Druckes der Tyrannei und der endlichen und endgültigen Erlösung als eine abgeschlossene, der Geschichte angehörende Periode zusammenfassend zu betrachten und zu würdigen. Damals stellte Cornelius Tacitus in Aussicht, dass er diese Aufgabe erfüllen werde, memoriam prioris servitutis ac testimonium praesentium bonorum composuisse (Agr. 3). Aber wie es gewöhnlich geht, änderte sich der Plan der Arbeit allmählich, je mehr sich der Historiker mit seinem Gegenstande beschäftigte und in ilm vertiefte: was ihm vorher als der Abschluss einer Entwicklung erschienen war, erschien ihm jetzt als der Beginn einer neuen und deshalb als noch nicht reif für eine historische Betrachtung; dagegen erkannte er immer deutlicher, wie weit in die Vergaugenheit zurück die Anfänge der Dinge reichten, die er darzustellen beabsichtigte. Darum hat er sein im Jahre 98 gegebenes Versprechen weit später und wesentlich anders eingelöst, als er damals selbst gedacht hatte. Niemand kann mit ihm darüber rechten, wo er die ersten Keime der Entwicklung, die er darstellen wollte, erkennen zu müssen glaubte; wohl aber darf die Frage aufgeworfen werden, was ihn bestimmte und berechtigte, seine zusammen-

<sup>1)</sup> Vgl. die bekannten Zeugnisse der Inschrift CIL. VI 472 = Dessau, Inser. sel. 274, der Münzen Nervas mit den Aufschriften: Libertas publica und Roma renascens, des Plinius, ep. IX 13, 4 und des Tacitus, Agr. 3 Anf. .

hängende Geschichtserzählung an einem durch den Kalender gegebenen festen Punkte, dem Amtsantritt der Konsuln am 1. Jan. 69, einsetzen zu lassen. In der allerletzten Zeit haben zwei angesehene Gelehrte diese Frage gestellt und die Antwort daranf aus der Einleitung des Werkes selbst zu entnehmen gesucht.

Wie Wölfflix (Sitzungsber, d. bayer, Akad, 1901, 7f.) ausführt, beabsichtigte Tacitus, schon als er an die Abfassung der Historien ging, die ganze Geschichte vom Tode des Angustus bis zur Gegenwart zu schreiben, und musste, wenn er die zweite Hälfte der ersten vorangehen liess, einen lückenlosen und passenden Zusammenschluss beider Hälften von vornherein ins Auge fassen; ein solcher sei nur möglich gewesen, wenn er sich den Regeln der Annalistik fügte. Aber derselbe Tacitus hat ja auch geplant, in einem dritten Werke die Geschichte des Angustus zu erzählen und sein zweites noch weiter nach rückwärts fortzusetzen.<sup>1</sup>) Dennoch hat er die Annalen nicht mit einem bestimmten Kalendertage. sondern mit einem epochemachenden Ereignis begonnen, was er schon in dem Titel ab excessu divi Augusti zum Ausdruck brachte. In zwei gleichen Fällen hat sich also Tacitus ganz verschieden verhalten. Man kann die Erklärung suchen, dass er in höherem Alter immer mehr zweifelte, ob er seine Absichten noch würde verwirklichen können, und dass er ein abgerundetes Ganzes hinterlassen wollte, selbst wenn er, wie es auch geschehen ist, die Geschichte des Augustus nicht mehr hinzufügen sollte. Indes schon in der Vorrede der Historien (I 1: Quod si vita suppeditet cet.) äussert er seine Bedenken, ob er auch nur den älteren und weniger umfangreichen Plan durchzuführen im Stande sein werde, die Geschichte der eigenen Zeit bis auf die Gegenwart zu schreiben. So bleibt Wölfflins Antwort auf jene Frage unbefriedigend.

Eine andere hat unmittelbar darauf Seeck gegeben (Rhein. Mus. 1901, LVI 227 ff.): Tacitus wollte mit den Historien ursprünglich ein älteres Geschichtswerk, vielleicht das des Fabius Rusticus, fortführen und setzte genau dort ein, wo sein Vorgänger, und zwar aus bestimmten Gründen, abgebrochen hatte. Als er bei weiterer Vertietung in historische Studien einsah, dass die Darstellung, an die er angeknüpft hatte, keine genügende sei, und als er selbst sie durch eine neue und eigene, die Annalen, ersetzt hatte, habe er die Einleitung seines älteren Werkes geändert. Hier erkläre er nämlich zuerst, dass er mit dem 1. Januar 69 beginne, weil die Geschichte bis zu diesem Zeitpunkt schon von vielen anderen erzählt

<sup>1)</sup> Vgl. ann. 111 24: Sed aliorum exitus, simul cetera illius actatis, memorabo, si effectis, în quae tetendi, plures ad curas vitam produrero. Von diesem Plane ist zwar in der Einleitung der Annalen nicht die Rede, aber schon in der der Historien [I 1: Postquam bellatum apad Actium cet.); dass Tacitus seine Absichten zwischen der Abfassung des ersten und des driften Buches der Annalen geändert haben sollte, wird man nicht leicht annehmen; nur gewaunen sie geräde in dieser Zeit eine immer festere Gestalt.

worden sei; er widerspreche sich aber sofort selbst mit der folgenden Bemerkung, dass nur die Bearbeitungen der republikanischen Geschichte volle Anerkennung verdienten; dieser Zusatz sei erst nachträglich gemacht worden, um die Existenzberechtigung der Annalen zu erweisen. Aber was Seeck hier als Widerspruch des Autors mit sich selbst empfindet, wird doch nur hervorgerufen durch die auffallendste Eigentümlichkeit des Taciteischen Stils, das Streben nach möglichst verschiedener Ausgestaltung von Gedanken und Sätzen, die einander parallel sind und entsprechen. Diese gesuchte Inkonzinnität der Perioden und das Überspringen von Mittelgliedern verdunkeln einen Gedankengang, der nach meiner Ansicht klar und widerspruchslos ist: Die vorhergegangenen 820 Jahre römischer Geschichte sind schon von vielen dargestellt worden, allerdings in verschiedener Weise, nämlich die republikanische Zeit gut und obiektiy, die Kaiserzeit falsch und tendenziös. Dagegen ist der Zeitraum, den ich behandeln will, in seiner Gesamtheit noch gar nicht dargestellt worden; seine Anfänge sind zwar schon erzählt worden, aber auch wieder nicht mit der nötigen Unparteilichkeit. Dass ich diese besitze, dafür bürgt bei diesen Teilen, wo ich Vorgänger habe, das Fehlen persönlicher Beziehungen zum Gegenstande meiner Erzählung; bei den späteren und wichtigsten Abschnitten, wo ich keine Vorgänger, aber ein solches persönliches Verhältnis zu meinem Stoff habe, muss mein Wort dafür bürgen: Sed incorruptam fidem professis neque amore quisquam et sine odio dicendus est.1)

Ausserdem wird auch Seecks Meinung durch die ähnliche Sachlage in den Annalen widerlegt. Hier begründet Tacitus die Wahl seines

<sup>1)</sup> Im Hiublick auf diese Worte erwiderte Plinius dem Titinius, der ihn aufforderte, ein Geschichtswerk zu schreiben (vgl. S. 312 , Folgendes (ep. V 8, 12-14): Tu tamen iam nune cogita, quae potissimum tempora aggrediar. Vetera et scripta aliis? parata inquisitio, sed onerosa collutio. Intacta et nova? gravis offensac, levis gratia. Nam practer id quod in tantis vitiis hominum plura culpanda sunt quam laudanda, tum si landareris, parcus, si culpaveris, nimius fuisse dicaris; . . . . Sed hace me non retardant: est enim mihi pro fide satis animi. Der Gedankengang ist ähnlich, wie der des Tacitus; mit dem Bedenken: quod in tantis vitiis hominum plura culpanda sunt quam laudanda, ist noch zu vergleichen hist. I 2: Opus aggredior opimum casibus, atrox provliis, discors seditionibus, ipsa etium pace saevum . . . . (3) Non tamen adeo virtutum sterile saeculum, ut non et bona exempla prodiderit. Aber der gauze gewaltige Unterschied zwischen den heiden Freunden springt in die Augen, wenn man sieht, dass dieselben Erwägungen sie zu den entgegengesetzten Schlüssen und Entschlüssen führten. Wie sein Vorbild Cicero (de or. Il 62) erkannte auch Plinius in der Theorie als höchstes Gesetz der Geschichtschreibung das an, dem Tacitus später die klassische Form gegeben hat: sine ira et studio (vgl. noch ep. VII 17, 3, 33, 10). Es praktisch zu bethätigen, war er zu schwach. Anch seine Briefe waren ein Beitrag zur Geschichte seiner Zeit, aber bier konnte er eine Auswahl treffen, bei der jeder Anstoss beseitigt wurde, sodass der einzige gegen ihn zu erhebende Vorwurf der war, dass er im Loben keine Grenzen kannte (cp. VII 28, Iff.). Auch in dieser Ilinsicht hätte er sich wie in einer anderen (ep. I1, I) entschuldigen können: Neque enim historiam componebam, oder (ep. VI 16, 22): Aliud est enim epistulam, aliud historiam . . . scribere.

Ausgangspunktes nicht wie in den Historien mit der grossen Zahl, sondern mit der Vorzüglichkeit der Bearbeitungen der vorhergehenden Zeiten und hier räumt er dies nicht nur für die der Republik, sondern auch für die des Augustus ein; 1) und dennoch hatte er, wie wir sahen, damals schon die Absicht, der Regierung des Augustus später ein eigenes Werk zu widmen. Auch hier müsste ein Widerspruch zwischen den beiden Äusserungen des Tacitus über die vorliegenden Geschichtswerke und über seinen eigenen Plan augenommen werden; diese beiden Äusserungen sind aber durch keine längere Zwischenzeit von einander getrennt. Seecks Vermutung, dass die Vorrede der Historien nach Abfassung der Annalen und mit Rücksicht auf sie abgeändert wurde, ist also unhaltbar; mit ihr fallen die daraus gezogenen Schlussfolgerungen.

Wenn Tacitus als Anfangspunkt seiner Erzählung den 1. Jan. 69 wählte, so muss er demnach andere Gründe gehabt haben, als die Berechnung des genauen Anschlusses an eine künftige eigene oder an eine bereits vorliegende fremde Darstellung der vorhergegangenen Zeit. Zunächst hat er es in der That nur deshalb gethan, weil auch er noch nicht wagte, die Schrauken des alten Herkommens zu durchbrechen. Die streng annalistische Anordnung des historischen Stoffes ging auf die ehrwürdigen Anfänge der römischen Geschichtschreibung zurück und war von dieser im allgemeinen mit Zähigkeit festgehalten worden (vgl. Fabla, Journal des savants 1900, 433 ff. besonders 438). Anch die Selbständigkeit eines Tacitus ist erst allmählich so erstarkt, dass er sich im weiteren Verlaufe seiner Arbeit immer häufiger über dieses Prinzip hinwegsetzte. Dass er sich dadurch bei der Wahl des Anfangstermines der Historien beeinflussen liess, ist der beste Beweis für die Macht der Gewohnheit in Rom, einer Gewohnheit, die auch deshalb unverletzlich war, weil sie auf einer gewissen religiösen (frundlage ruhte.2)

Doch nicht nur die allgemeine Gültigkeit des annalistischen Prinzips, sondern auch noch das besondere Beispiel des von ihm am höchsten ge-

<sup>1)</sup> Ann. I 1: Sed veteris populi Romani prospera vel adversa claris scriptoribus memorata sunt; temporibusque Augusti dicendis non defuere decora ingenia, donce gliscente adulatione deterrerentur.... Inde consilium milii, pauca de Augusto et extrema tradere, mox Tiberii principatum et cetera.

<sup>2)</sup> Vgl. Ihrschfeld, Hermes 1890, XXV 363tf. Allerdings ist bei den Durchbrechungen des annalistischen Prinzips stets zu berücksichtigen, wieweit sie durch die Quellen des Tacitus bedingt sind. Wenn sie z. B. in der armenisch-parthischen Geschichte die Regel sind und hier ausdrücklich zweimal entschuldigt werden (ann. V1 38. XIII 9), so ist dies für mich einer der sicheren Beweise dafür, dass dem Tacitus eine ähnliche Menographie über die Partherkriege, von denen des Crassus und Autonius an (vgl. ann. II 1-4), vorlag, wie sie in späterer Zeit — um von der durch den Partherkrieg des Verus hervorgerufenen Litteratur ganz abzusehen — Asinius Quadratus verfasst hat, wie sie der ältere Plinius über die germanischen und Tacitus selbst gelegentlich und summarisch über die britannischen Kriege (Agr. I3-17) gegeben hatten.

achteten älteren römischen Historikers, des Sallust,1) hat auf Tacitus hierbei eingewirkt. Der Eingang der Historien: Initium mihi operis Servius Galba iterum Titus Vinius consules erunt, klingt zwar anch au den des Polybios an (I 3, 1): "Αρξει δέ της πραγματείας ήμιν των μέν χρόνων όλυμπιας έκατοστή τε και τετταρακοστή, των δε πράξεων κτλ., doch geht bei diesem die Vorrede voraus; noch mehr wird man daher an die ersten Worte der Historien Sallusts erinnert (frg. I 1): Res populi Romani M. Lepido Q. Catulo consulibus ar deinde militiae et domi gestas composui. Beide Historiker legen im ersten Satz nur den Anfangspunkt fest und wagen nicht, den Endpunkt ihrer Erzählung im voraus zu bestimmen; in der That ist Sallust durch den Tod gehindert worden, die seinige bis zu dem ins Auge gefassten Termin, etwa dem vollständigen Siege Cäsars, hinabzuführen. Wäre die Rekonstruktion der ersten Abschnitte seines Werkes gesichert, so würde uns vielleicht die Ähnlichkeit in der Disposition mit der des Tacitus noch deutlicher werden. Auch Sallust sprach zuerst von seinen Vorgängern und dann von seinen eigenen Absichten; wenn er bei jenen die grosse Zahl hervorhob (nos in tanta doctissimorum hominum copia frg. I 3 Maurenbrecher) und bei diesen betonte, dass sein persönliches Verhältnis zu dem Gegenstande seiner Objektivität keinen Eintrag thun werde (neque me diversa pars in civilibus armis movit a vero frg. I 6 M.), so entspricht beides den Ausführungen des Tacitus (s. o. S. 302).

1) Methodisch wertvolle Bemerkungen über das Verhältnis des Taeitus zu Sallust haben u. a. Klebs (Philologus 1890, XLIX 304) und Wölffelix (Archiv für lat. Lexikogr. 1900, XII 115 ff.) gegeben. Wie sich Tacitus den Sallust in Prinzipienfragen zum Muster nahm, zeigt das Historienfragment bei Orosins VII 10, 4: Nisi Cornelius Taeitus . . . . de reticendo interfectorum numero et Sallustium Crispum et alios auctores quam plurimos sanxisse et se ipsum idem potissimum elegisse dixisset. Die Huldigung, die er dem Sallust als rerum Romanarum florentissimus unetor (ann. 111 30) darbringt, eutbehrt jeder änsseren Veranlassung und unterscheidet sich dadurch von dem Lobe, das er anderen älteren Historikern spendet; denn diese führt er als Historiker an, sodass die Hinzufügung eines Urteils über sie sich von selbst ergiebt. Das gilt von Livius, an dem er Agr. 10 nur die Kunst, ann. IV 34 und, ohne ihn zu nennen, auch hist. 11 die Kunst und die Unparteilichkeit lobt, und dasselbe gilt von Cäsar. Für die Schrift über Germanien war Cäsar, wie es in der Natur der Sache lag, freilich keine Quelle in strengem Sinne, wohl aber Muster und Vorbild; daher wird er von allen Autoren allein und als der bedeutendste (summus auctorum) am Anfang der zweiten Hälfte zitiert (K. 28), und daher klingt der Anfang der ersten Hälfte absichtlich an den seines Werkes an (Germania omnis - Gallia est omnis). Dagegen wird hist. III 51 Sisenna angeführt, ohne näher charakterisiert zu werden: Celeberrimos auetores habeo . . . . eeterum et prioribus cirium bellis par scelus inciderat . . . . ut Sisenna memorat. Dass unter den eeleberrimi auetores Plinius und Vipstanus Messalla zu verstehen seien, hat Groad (Jahrb. f. Philol. 1897, Suppl. XXIII 786 richtig gesehen; das Interesse des Messalla für solche Episoden der Kämpfe, an denen er teilnahm, bezeugt das Citat III 25, das auch dafür spricht, die ähulichen Fälle III 23 und 29 aus seinem Bericht abzuleiten. Dem Messalla wird unn n. a. dial. 23 die Vorliebe für Sisenna vorgehalten; daher ist wahrscheinlich ihm und nicht erst dem Tacitus die Ähnlichkeit der selbsterlebten Episode mit der von jenem erzählten aufgefallen.

Auch die auf die Einleitung folgende Übersicht über die politische Lage zu der Zeit, wo die Erzählung einsetzt, ist ihm mit diesem gemeinsam, während weiterhin Tacitus seinem Vorbilde, das nun einen kurzen Bericht über die zuletzt vorhergegangenen Ereignisse vorausschickte, nicht mehr gefolgt ist. Die bemerkenswerteste Übereinstimmung zwischen Sallust und Tacitus ist aber, dass beide nicht mit einem wichtigen geschichtlichen Ereignis beginnen, sondern mit einem Datum, das zwar nicht weit davon abliegt, aber doch nur durch den offiziellen Kalender als einschneidend markiert ist. Sallust hat ebenso wenig mit dem Tode Sullas, der jedenfalls ins erste Vierteljahr von 78 v. Chr. fiel, begonnen, wie Tacitus mit dem Tode Galbas, sondern mit dem 1. Januar des Todesjahres. Es ist sogar möglich, dass Sallust nur deshalb den Thatsachen selbst Gewalt anthat und den Lepidus seinen offenen Augriff gegen Sullas Werk in der bekannten Rede unmittelbar nach seinem eigenen Amtsantritt und noch bei Lebzeiten des Diktators beginnen liess, obgleich er den Kampf in Wirklichkeit erst nach dessen Tode eröffnete (vgl. Franke, Jahrb. f. Philot. 1893, CXLVII 49f.). Denkbar wäre es, dass Sallust genau dort anfing, wo Sisenna aufgehört hatte, aber dafür fehlt jeder feste Anhaltspunkt. Wir sehen nur, dass sich Sallust durchaus dem annalistischen Prinzip fügte,1) und sein Beispiel dürfte auf Tacitus einen bedeutenden Einfluss ausgeübt haben.

Die Befolgung einer Regel in der römischen Geschichtschreibung überhaupt und besonders ihre Anerkennung bei dem für Tacitus mustergültigen Historiker waren aber doch nur äussere Gründe, die einen geistvollen Schriftsteller nicht so überzeugen und verleiten konnten, dass er eine wirkliche Ungeschicklichkeit beging. War für ihn in der That der 1. Jan. 69 ein so ungeeigneter, unzweckmässiger Anfangspunkt, wie es auf den ersten Blick scheint? Eine Abgrenzung geschichtlichen Stoffes, wie sie in dem Titel "Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert" zum Ausdruck kommt, muss dann schliesslich als ebenso willkürlich und unangemessen getadelt werden. Wo sollte und wo konnte Tacitus beginnen? Um Domitians Regierung, die sein Hauptthema gebildet haben muss, ins rechte Licht zu setzen, hatte er es notwendig gefunden, von der Begründung der Flavischen Dynastie auszugehen. Die Proklamation Vespasians zum Kaiser am 1. Juli 69 in Alexandreia oder am 3. in Judäa konnte aber unmöglich als ein geeigneter Anfangspunkt gelten; sie war gar nicht zu verstehen, wenn nicht die gesamte Lage des Reiches ausführlich erörtert wurde. Ein Zurückgehen bis auf Neros Tod am 9. Juni 68 war mindestens ebenso unzweckmässig; denn dann hätte die Erhebung

<sup>1)</sup> Zur Vergleichung sei auf Mommsens dritten Band der römischen Geschichte, von Sullas Tode bis zur Schlacht von Thapsus, hingewiesen. Die Anfangsworte lauten: "Als Sulla im J. 676 starb"; es folgt die Schilderung der Lage und dann die Erzählung (S. 24: "In diese Verhältnisse hinein traf Sullas plötzlicher Tod"...."Noch bevor der Gewaltige die Augen geschlossen hatte...."

des Galba und weiter der Aufstand des Vindex und manches, was noch ferner lag, herbeigezogen werden müssen. Dieselben Schwierigkeiten lagen aber auch vor, wenn Tacitus mit der vollendeten Thatsache des Todes Galbas hätte einsetzen wollen. Bei jenen Ereignissen, die mit der Erhebung Vespasians endeten, hing alles durch so viele Fäden mit einander zusammen, dass der Leser den Einschnitt, nach welchem die Erzählung begann, an jeder Stelle als willkürlich empfinden konnte und sich zu der Forderung berechtigt fühlte, erst über die zeitlich zurückliegenden Ursachen der Wirkungen, die er sich vollziehen sah, durch orientierende Überblicke und Rückblicke aufgeklärt zu werden. Der Beweis ist noch zu führen, dass eine andere Wahl als die von Tacitus wirklich getroffene, besser gewesen wäre; denn diese hat ihm nicht geringe Vorteile geboten.

Zunächst ist zu berücksichtigen, dass Tacitus es zwar verschmäht, in Fragen der auswärtigen Politik bestimmte Stellung zu nehmen (vgl. Mommsen, Sitzungsber, d. Berl, Akad, 1886, I 43), aber dass er bei der Besprechung von inneren Angelegenheiten doch den Blick stets auf die Gegenwart gerichtet hält.1) Nun hatte aber gerade die Lage Galbas am Ende des Jahres 68 mit der Nervas um die Mitte des Jahres 972) grosse Ähnlichkeit, und beide Kaiser gebrauchten dasselbe Mittel gegen die sie bedrohenden Gefahren, versuchten dieselbe Lösung des im römischen Reiche so schwierigen Problems der Nachfolge. Darüber hat sich Tacitus, wie zuerst Dierauer (Budingers Untersuchungen zur röm. Kaisergesch. I 23, 1) erkannte, im Anfang der Historien an hervorragender Stelle, in der dem Galba in den Mund gelegten Rede I 15 f., in ähnlichem Sinne und sogar ähnlichem Wortlaut ausgesprochen, wie Plinius in einer offiziellen Rede im Jahre 100 (paneg. 7 ff.). Dem Leser drängte sich von selbst der Gedanke auf, wie doch damals und jetzt dasselbe Mittel einen so verschiedenen Erfolg gehabt habe; bei einer Vergleichung musste er dann zu einem für die eigene Zeit und ihre leitenden Männer günstigen Schluss kommen, etwa so wie Tacitus in seinem Überblick über die Sittengeschichte ann. III 55. Solche Beziehungen zwischen der Vergangenheit und der Gegenwart mochte der Zeitgenosse in den ersten Abschnitten des Werkes noch an manchem andern Punkte ohne weiteres erkennen, wo uns ihr Verständnis fehlt,3)

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. hist. III 51: Sed haee aliaque ex vetere memoria petita quotiens res locusque exempla recti aut solacia mali poseet, haud absurde memorabimus: ann. II 32: Quorum auctoritates adulationesque rettali, ut seiretur vetus id in re publica malum. Solche Bemerkungen in den frühesten Büchern der einzelnen Werke drücken besonders oft Grundsitze aus, die auch weiterhin regelmässig befolgt werden sollen.

<sup>2)</sup> Vgl. darüber Stein bei Pauly-Wissowa IV 139, der jedoch aus den Gerüchten bei Plinius, ep. IX 13, 11 mit grösserer Bestimmtheit, als zulässig ist, eine Thatsache herausliest.

<sup>3)</sup> Dass die Zeitgenossen des Taeitus ohne jede ausdrückliche Aufforderung, die nur taktlos erschienen wäre, den Vergleich zwischen den von ihm geschilderten Zuständen und ihrer eigenen Zeit oft gezogen haben werden, bemerkt richtig auch Peter (Geschichtl. Litt. über die röm. Kaiserzeit 11 62, 2). Eine direkte Beziehung auf die

und schon von diesem Gesichtspunkt aus, dass das Publikum einen Maassstab zur richtigen Beurteilung der Gegenwart erhielt, war es gerechtfertigt, dass Tacitus die Katastrophe Galbas in sein Geschichtswerk hineinzog.

Ferner empfahl sich dies aus künstlerischen Rücksichten, denen Tacitus einen sehr grossen Einfluss einräumte, "wie er überhaupt" nach einer treifenden Bemerkung Bardts (Hermes 1891, XXIX 453, 1) "die formlose - Form der Chronik wählt, um dahinter die feinste, ja raffinierteste Kunst der Gruppierung zu verbergen". Für ihn steht im Mittelpunkt der gauzen Geschichte die Hauptstadt Rom; in weit geringerem Maasse, ja in zu geringem, wie man oft beklagt hat, gilt sein Interesse dem römischen Reiche. Die Bewegungen aber, die schliesslich die Flavische Dynastie auf den Thron führten, haben in verschiedenen Gegenden des Reiches ihren Ausgang genommen, und mit der Erwägung. au welchem Zeitpunkte seine Erzählung einsetzen sollte, verband sich bei Tacitus die weitere, welchen Schauplatz der Leser zuerst erblicken sollte. Hier entschied er sich selbstverständlich und sofort dafür, dass nur Rom, wohin als auf den wichtigsten Schauplatz stets wieder die Aufmerksamkeit zu konzentrieren war, den geeigneten Hintergrund für den Beginn der Handlung bilden könnte, obgleich der Stoff dazu nötigte, in den nächsten Partien dieses Zentrum durch weite Strecken aus dem Auge zu verlieren und von einer Grenzprovinz zur andern zu eilen. Dabei machte sich nun der Historiker gerade das zu nutze, was die annalistische Anordnung von der rein chronologischen unterscheidet, die Möglichkeit, den Stoff innerhalb eines Jahres nach sachlichen und lokalen Gesichtspunkten zu gruppieren (vgl. darüber hist. II 27. Fabia, Journal des savants 1900, 141). Chronologisch genauer erzählt Cäsar den Ausbruch des Bürgerkrieges im Jahre 49 v. Chr.. Hier steht an der Spitze der Bericht über die Senatssitzung am 1. Januar, daran schliessen sich die unmittelbaren Folgen der dort gefallenen Entscheidung, und dann erst (b. c. 17, 1 vgl. 5, 5) wird deren bedeutsamste, aber nicht unmittelbare Wirkung erzählt, der Entschluss, den Cäsar unter dem Eindruck der Nachrichten aus Rom fasste. Im Jahre 69 kam am 1. Januar bei dem obergermanischen Heere die Bewegung zum Ausbruch, die einerseits dort ihre unmittelbaren Folgen hatte, andererseits in Rom bei Kaiser Galba den Entschluss zur Regelung der Erbfolge hervorrief, der durch die Art seiner Ausführung, die Übergehung Othos, zum Anlass der Katastrophe wurde. Wie Cäsar hätte auch Tacitus die Ereiguisse in streuger chronologischer Ordnung erzählen können; der Neujahrstag wäre dabei durchaus nicht bedeutungslos erschienen. Aber

Gegenwart liegt wohl hist. 146 vor: Rem hand dubie utilem et a bonis postea principilus perpetuitute disciplinae firmatam: dass Maassregeln, wie die hier erörterte, in seiner eigenen Zeit verschieden beurteilt wurden, zeigt eine Bemerkung des Plinius (paneg. 41); ausserdem darf erinnert werden, dass dieser den Trajan als conditorem disciplinae militaris firmatoremque (ad Tr. 29, 1 vgl. paneg. 6) feiert.

diesen Vorteil gab er auf um des dann nicht zu vermeidenden Nachteils willen, dass der Leser statt nach Rom zuerst an den Rhein und schon nach wenigen Kapiteln von dort hinweg nach Rom hätte versetzt werden müssen. Er schildert schon in der allgemeinen Übersicht über die Situation znerst, qualis status urbis (I 4—8 Anf.), und darauf, quae mens exercituum, quis habitus provinciarum (18-11), wobei er, von Westen nach Osten fortschreitend, die einzelnen Reichsteile schon in der Folge vorführen kann, in der sie weiterhin in den Vordergrund treten sollen; die Übersicht schliesst mit dem Zurückgreifen auf die Eingangsworte (1 11 Ende): Hie fuit rerum Romanarum status, cum Servius Galba iterum Titus Vinius consules incohavere annum, und die Erzählung beginnt nicht kalendis Januariis am Rhein, sondern mit dem Eintreffen der Nachricht davon, was sich damals und dort zugetragen hatte, in Rom paucis post kulendas Januarias diebus und mit der Wirkung der Kunde auf den Protagonisten Galba. Der ganze erste Akt der Geschichte des Jahres 69 spielt sich auf diesem einen Schauplatz und unter den von Anfang an auf der Bühne stehenden Personen ab. Die sich gleichzeitig in Germanien vollziehenden Ereignisse bleiben ausser Betracht bis zu dem Augenblick, wo sie beginnen, die Stimmungen und Handlungen der bisher allein sich vor unsern Augen bewegenden Schauspieler aus der Ferne entscheidend zu beeinflussen; in diesem Angenblick fällt der Vorhang; nach dem raschen Szenenwechsel beginnt der zweite Akt auf einem anderen Schauplatz und an einem noch früheren Zeitpunkt als der erste (I 51). Die dramatische Gestaltungskraft und Kompositionskunst des Tacitus hätte sich nicht so offenbaren können, wenn er einen andern Anfangstermin gewählt hätte, als den, für den er sich entschieden hatte.1)

Endlich konnte noch ein dritter innerer Grund für gerade diese Entscheidung mit in die Wagschale fallen. Bei der Änderung der politischen Lage, postquam bellatum apud Actium atque omnem potentiam ad unum conferri pacis interfuit, lag die Auffassung nahe, dass die Epochen der römischen Geschichte jetzt nur noch durch den Wechsel der Herrscher und der Dynastien abzugrenzen seien, und dass die Geschichte des römischen Volkes in der Geschichte der Kaiser aufzugehen habe. Männer, die im

<sup>1</sup> Den Dramatiker Tacitus hat Leo (Tacitus, Göttinger Festrede 1896, 15 f.) schön und richtig gewürdigt. Schon in seiner ältesten historischen Schrift bewährt sich diese Seite seiner Begabung: Unstreitig wur das wertvollste und sicherste Ergebnis der britannischen Statthalterschaft Agricolas, dass er im dritten oder vierten Jahre durch die Gründung von Eburaeum der römischen Macht im nördlichen England eine feste Grundlage gab. Tacitus sagt davon nichts und verlegt aus künstlerischen Rücksichten den Höhepunkt der Wirksamkeit seines Helden in das letzte, siebente Jahr des Kommandos. Nachdem er aber so den Hauptteil der Biographie wirkungsvoll abgeschlossen hat, versetzt er uns mit einem Schlage auf einen anderen Schauplatz, in den Palast Kaiser Domitians (K. 39), und stellt erst während der neuen Szene selbst die Verbindung mit der vorhergegangenen her (K. 40: Tradiderat interim Agricola successori suo provincium).

mmittelbaren Dienst der Kaiser aus dem Ritterstande emporkamen, haben diese Auffassung litterarisch vertreten; bei Velleins löst sich schon die spätere republikanische Geschichte nahezn in die der leitenden Persönlichkeiten auf, und der Zeitgenosse des Tacitus, Sueton, hat die Kaiserbiographie an die Stelle der zusammenhängenden, annalistisch geordneten Geschichtserzählung gesetzt; ) Suetons Nachfolger haben der Gliederung des Stoffes nach Biographien sogar die Einteilung in Bücher untergeordnet - von Marins Maximus wird das zweite Buch der Vita M. Antonini citiert (V. Avid. Cass. 6, 7, 9, 5) — oder zum Opfer gebracht. Hieronymus (comm. in Zachar. 111 14 Bd. VI 2, 913 Vallassi) spricht nun freilich auch yon Cornelius Tacitus, qui post Augustum usque ad mortem Domitiani citas Caesarum triginta roluminibus exaravit; aber dass diese Auffassung der Taciteischen Geschichtschreibung nach dem Sinne des Geschichtschreibers selbst gewesen sein sollte, wird man bezweifeln dürfen. Dass thatsächlich die Persönlichkeiten der Kaiser im Mittelpnnkte seiner Erzählung stehen mnssten, konnte er natürlich nicht ändern. Wenn er in der Einleitung der Annalen Tiberii Gaique et Claudii ac Neronis res als sein Thema bezeichnete, wenn er dieses Werk in Hexaden gliederte, sodass der Tod des Tiberius und die Thronbesteigung Neros die Hanptabschnitte markierten (vgl. Wölfflin, Hermes 1886, XXI 157 ff.), und wenn er auf die libri, quibus res imperatoris Domitiani composui, verwies (ann. XI 11), so erkannte er damit an, dass die Thronwechsel die Marksteine in der geschichtlichen Entwicklung seien; aber im allgemeinen geht er doch dem Scheine, Kaiserbiographien zu schreiben, möglichst aus dem Wege.

<sup>1)</sup> Die Frage, oh Sueton Vorgänger im ersten Jahrhundert gehabt hat, ist auch in der neuesten umfaugreichen Arbeit (Mace, Essai sur Suétone, Paris 1900), soviel ieh sehe, nicht aufgeworfen worden, ebenso wenig wie früher von Peter Geschichtl. Litt. 11 326 ff... Tacitus führt ann. XIII 3 mit der Wendung: Adnotabant seniores, quibus otiosum est vetera et praesentia contendere eine Zusammenstellung über die rednerische Begabung der Herrscher von Cäsar bis Nero ein, und Plinius n. h. XI 143 f. mit ferunt eine solche über die Augen derselben Kaiser ausser dem Diktator Cäsar, und die einzelnen Angaben beider Autoren kehren teilweise bei Sueton wieder. Mit Wendungen von jener Art deutet Tacitus regelmässig an, dass er einen Zusatz aus anderer Quelle macht oder doch fingiert, so 11gr. 22: 11dnotabant periti, ebenso hist. HI 37 und ann. XII 25, stets bei Fällen, für die sich in der Vergangenheit keine Parallele finden liess, und ann. XV 41: Fuere qui adnotarent . . . alii co usque cura progressi sunt, ut . . . . numerent, bei einem auffallenden Spiele des Zufalls, dergleichen man damals auch sonst benehtete vgl. ann. I 9: Plerisque vana mirantibus beim Tode des Augustus und Plinius, ep. III 7, 9f.: Illud etiam notabile beim Tode des Silius Italieus. Die Nebenquelle, aus der er ann. XIII 3 sehöpft, könnte wohl ebenso wie die Quelle des Plinius a. O. eine der Suetonischen ähnliche ältere Sammlung von Kaiserviten gewesen sein; solche Notizen über die Persönlichkeiten der Kaiser waren kaum wie die hist. III 68 gegebenen rein historischen oder die von Plinius cp. V 3, 5f. eingelegten aus dem Gedächtnis zusammenzustellen. Leo, Die griechisch-römische Biographic, Leipzig 1901 konnte ich leider noch nicht benutzen, auch nicht Fabia, La preface des histoires de Tacite in der Revue des études anciennes 1901.

Die zweite Triade der Annalen beginnt er zwar mit den Worten (IV 1): C. Asinio C. Antistio consulibus nonus Tiberio annus erat, aber er hat dabei nicht das mit dem 19. Aug. 22 beginnende wirkliche neunte Regierungsjahr des Tiberius, sondern das mit dem 1. Jan. 23 beginnende Kalenderjahr im Auge.) Um die Litteraturgattung zu bezeichnen, zu der sein Werk gehört, nicht um dessen Titel anzugeben, nennt er es ebenso wie Livius das seinige (XLIII 13, 2) mit dem Namen onnales, und die Stellen, wo er dies thut (IV 32. vgl. III 65. XIII 31), zeigen, dass er es ganz anders aufgefasst wissen will, als Hieronymus es aufgefasst hat.

Doch nur ein Punkt sei ausführlicher besprochen. Er stellte im Jahre 98 in Aussicht memoriam prioris servitutis, nicht etwa memoriam prioris dominationis, und dazu stimmen verschiedene spätere Äusserungen. In der Übersicht über den Inhalt der Historien hebt er hervor I 3: Supremae clarorum virorum necessitates fortiter toleratae et laudatis antiquorum mortibus pares exitus; gelegentlich der Erwähnung einer unter Augustus verurteilten Persönlichkeit giebt er das Versprechen ann. HI 24: Sed aliorum exitus, simul cetera illius aetatis memorabo, si effectis in quae tetendi plures ad curas vitam producero; der lautesten Klage über den lästigen Zwang des annalistischen Prinzips leiht er die Worte ann. IV 71: Ni mihi destinatum foret suum quaeque in annum referre, avebat animus anteire statimque memorare exitus, quos .... flagitii eius repertores habuere; über seinen Stoff spricht er ann. IV 33; Nos saeva iussa, continuas accusationes, fallaces amicitius, perniciem innocentium et easdem exitii causas coniungimus, obria rerum similitudine et satietate, und ann. XVI 16 ähnlich und noch deutlicher, dass schon die honesti civium exitus (vgl. IV 33: Clari ducum exitus) in der Kriegsgeschichte den Autor und den Leser durch Einförmigkeit schliesslich ermüden müssten, vollends diese patientia scrvilis tantumque sanquinis domi perditum. Gerade solche Stellen, an denen Tacitus aus seiner gewohnten Zurückhaltung heraustritt und sich unmittelbar an das Publikum wendet, zeigen am besten, dass weniger die Thaten und Schicksale der Herrscher für beide Teile im Vordergrunde stehen, als die der Beherrschten, die exitus der Männer, für die unter dem Prinzipat kein Raum mehr war, weil sie bei einer anderen Staatsform berechtigt gewesen wären, die ersten Plätze selber einzunehmen.

Diese Richtung der Geschichtschreibung des Tacitus entsprach in hohem Maasse dem Geschmack der Zeit. Die *Exitus illustrium virorum* waren damals eine ungemein beliebte Gattung historischer Litteratur,

I) Vgl. Mommer, Staatsr. II 802, 3. Auf jene ersten Worte, die den Anfangstermin eines neuen Hauptteils bestimmen, wie die ersten der Historien, folgt eine Andeutung über den Gesamtinhalt dieses Teiles, wie hist: 12 und 3, dann eine in der Zeit zurückgreifende Orientierung des Lesers über die Vorgeschichte, und erst in K. 4 beginnt die eigeutliche Erzählung: Interim anni principio, wie hist. I 12. sodass die Einleitung in beiden Büchern ähnlich angelegt ist.

die den Übergang von den Biographien politischer Märtyrer, denen der Agricola des Tacitus aufs engste verwandt ist, zu eigentlichen Geschichtswerken bildet. Ein C. Fannius schrieb damals z. B. drei Bücher exitus occisorum aut relegatorum a Nerone, deren Inhalt ebenso wohl als de sceleribus eius (scil. Neronis) charakterisiert werden konnte (Plinius, ep. V 5, 3 und 5. Peter, Geschichtl. Litt. I 185 f.). Namentlich ist damals ein angesehener Schriftsteller geradezu als Nebenbuhler mit Tacitus in die Schranken getreten, und das von seinem Werk Überlieferte ist auch für die Würdigung des uns verlorenen Hauptteiles der Historien nicht ohne Wert: Cn. Octavius Titinius Capito hat sich, wie man aus seiner Ämterlaufbahn schliessen möchte (Cll. VI 798 = Dessay, Inser. sel. 1448), wie Tacitas und andere Gemässigte unter Domitian zurückgehalten, aber nach dessen Sturz als entschiedenen Anhänger jener theoretischen Opposition gegen den Prinzipat bekannt, der damals auch Plinius zuneigte, während Tacitus sich von ihr fernhielt.1) Er forderte später den Plinius auf, sich der Geschichtschreibung zuzuwenden; dessen ablehnende Antwort ist nach Mommsens feinem Gefühl (Hermes 1869, HI 107f.) unter dem Eindruck der soeben veröffentlichten ersten Bücher der Historien geschrieben, und die Aufforderung wird eben dadurch veranlasst worden sein. Da der nächst

<sup>1)</sup> Vgl. über die Haltung des Titinius Plinius ep. 117, 1 ff., über die des Taeitus besonders Agr. 42, über die des Plinius den Bericht von seinem Angriff gegen Publicius Certus ep. IX 13, 1 ff. Wie sich in diesem bestimmten Falle Tacitus gestellt habe, hat Urlicus (De vita et honoribus Taciti, Würzburg 1879, 14) gefragt, ohne eine bestimmte Antwort zu finden, weil er die falsehe Ansieht über das Konsulatsjahr des Tacitus teilte. Aber auch Klebs (Rhein. Mns. 1889, XLIV 273 ff.), Fabia (Revue de philol. 1893, XVII 164ff.) und Hisschfeld (Rhein. Mus. 1896, L1 474 f.), die diese Ansetzung des Amtes ins J. 98 widerlegt haben, - unzugänglich ist mir der Widerruf ihres Urhebers (Asbach, Romisches Kaisertum und Verfassung bis auf Trajan, Köln 1896) -- haben einen ausnahmsweise berechtigten Schluss ex silentio nicht gezogen. Die Verhandlung gegen Publicius Certus fund statt im J. 97 (vgl. Mommsen, Hermes 1869, III 37), also im Konsulatsjahr des Taeitus. Sie fand nicht statt im ersten Drittel, weil von dessen Konsuln der eine, der Kaiser, im Senat nicht präsidiert, und der andere, Verginius Rufus, während der ganzen Zeit krank war. Sie fand auch nicht statt im dritten Nundinum des Jahres, denn von dessen übrigen vier am 9. Januar bestimmten Konsuln wird Domitius Apollinaris noch als consul designatus an erster Stelle hefragt § 13. Über den Termin der Designation Mommsen, Staatsr, I 589). Wäre Tacitus Kollege des Domitius im letzten Drittel gewesen, so hätte er neben ihm aufgerufen werden müssen, und dann wäre sein Votum von Plinius gleich denen der angesehensten Konsulare und Prätorier sicher erwähnt worden. Vielleicht war der andere designierte Konsul der als Wortführer der zweiten Partei zuerst genannte T. Avidius Quietus, der in diesem Falle ebenso wie Petillius Cerialis und Julius Agricola, wahrscheinlich auch Julius Frontinus, unmittelbar nach dem Konsulat die britannische Statthalterschaft übernommen hätte (vgl. die Belege in der Prosopogr. imp. Rom.). Dagegen muss sowehl die Senatssitzung, wie das Konsulat des Tacitus dem zweiten Drittel des Jahres 97 angehören. Ob Tacitus oder sein unbekannter Kollege den Vorsitz führte und durch den dem Plinius erteilten Ordnungsruf seine gemässigte Gesinnung kundgab [§ 9, 20]. bleibt natürlich unentschieden und unentscheidbar.

Tacitus berühmteste Autor der Zeit den Wettstreit mit diesem verschmähte, übernahm ihn Capito selbst. Scribit, schreibt Plinius in einem Briefe der letzten Sammlung (VIII 12, 4), exitus illustrium virorum, in his quorundam mihi carissimorum, d. h. eine Geschichte der Domitianischen Zeit, in der nicht der Tyrann, sondern seine Opfer im Vordergrunde stehen. Gleichsam zu den Leichenbegängnissen und Laudationen derer, denen seinerzeit die letzten Ehren versagt wurden, geht Plinius (a. O. § 5), als er sich zu der Rezitation des Werkes Capitos begiebt, und Tacitus (ann. XVI 16) bittet den Leser, seinen Bericht über Neros Schreckensherrschaft aufzunehmen, als ob er den Trauerfeiern und Leichenreden der trefflichen damals gefallenen Männer beiwohne. Deshalb lässt sich auch nicht sagen, welches von den beiden Geschichtswerken, die Domitians Regierung an den Pranger stellten, bei einer öffentlichen Vorlesung, die freilich nur für das eine bezeugt ist, einen noch lebenden Mitschuldigen des Tyrannen empfindlich getroffen hat (Plinius, ep. IX 27, 1 ff.), ob das des Capito, wie Urlichs (a. O. 15) meinte, oder das des Tacitus, woran zuletzt Fabia (Revue de philol, 1895, XIX, 8) dachte.

Jedenfalls sehen wir, dass die Historien des Tacitus keine ganz vereinzelte Erscheinung in der Litteratur ihrer Zeit gewesen sein können; sie teilten die Tendenz mit anderen aus denselben Voraussetzungen und Stimmungen erwachsenen Werken. Eine Geschichtschreibung, die ihren Blick mehr fast auf die Gegner der Monarchie richtet, als auf die Person des Monarchen, konnte, ohne inkonsequent zu sein, nicht zugestehen, dass die Regierungswechsel der Kaiser die tiefen und für die Gliederung des Stoffes allein maassgebenden Einschnitte in der Geschichtsdarstellung bildeten. Deshalb hielt sie mit Absicht hartnäckig an dem annalistischen Prinzip fest. Dass dabei die Persönlichkeit nicht genügend zur Geltung kam, war für Cicero der Grund zu der Bitte gewesen, seine eigene Geschichte nicht im Rahmen eines annalistisch angelegten Geschichtswerkes, sondern monographisch behandelt zu sehen (ad fam. V 12, 6). Die entgegengesetzten Erwägungen fielen bei Tacitus ins Gewicht. Er hatte in seiner ersten historischen Schrift<sup>1</sup>) der Thronwechsel innerhalb der Flavischen Dynastie mit keinem Worte gedacht, obgleich er es seinem Helden Agricola zum Ruhme anrechnen konnte, dass ihm sein hohes Kommando in Britannien, das mit dem Tode Vespasians rechtlich zu Ende war (vgl. Mommsen, Staatsr. II 259, 1125), von dessen beiden Nachfolgern nach einander bestätigt worden war. Diese Flavier, nicht nur Domitian, sondern schon sein Vater, hatten das eponyme Jahramt, das Konsulat, fast ganz für sich beansprucht (vgl. Mommsen, Staatsr. H 1097), als ob sie den Übergang von der herkömmlichen Jahresrechnung zu der Zählung der Regierungs-

Dass er dial, 17 nach dem sechsten Regierungsjahre Vespasians datiert, kommt hier nicht in Betracht.

jahre einleiten wollten. Wenn jetzt ein zeitgeschichtliches Werk sogar über den Einschnitt hinweg sah, den der Geburtstag ihrer Dynastie bezeichnete, und vielmehr den Amtsantritt der höchsten republikanischen Magistrate desselben Jahres zum Alfangspunkt der Erzählung wählte, so lag darin ein absichtlicher Gegensatz, ein Protest gegen die höfische Auffassung der Geschichte des römischen Volkes als der Geschichte der römischen Kaiser. Zu den vorher betrachteten Motiven trat dieses politische als letztes hinzu, um Tacitus zu bestimmen, an dem annalistischen Prinzip festzuhalten und seine Historien mit dem ersten Januar 69 zu beginnen.

## 2. Die Veröffentlichung einzelner Teile.

Wie und wann die Historien des Tacitus verfasst und veröffentlicht worden sind, darüber findet man z. B. bei Wachsmuth (Einleitung in das Studium der alten Geschichte 678, 1) folgende Auskunft: "Die Historien waren c. 107 noch nicht völlig zum Ende gelangt; sie müssen aber längere Zeit vor den Annalen (115) abgeschlossen sein: weiter wissen wir nichts. Die Vermutung von Mommen und Nissen, dass sie nach und nach herausgegeben wurden, ist möglich, aber unbeweisbar; der Beweis von Urlichs, dass sie um 109 vollendet waren, falsch." Über die Zeit der Entstehung und Publikation des Werkes wird sich auch bei einer Wiederanfinahme der Untersuchung wenig Anderes ermitteln lassen, aber vielleicht einiges Sicherere über ihre Art und Weise.

Dass Tacitus allmählich einzelne Teile des Ganzen der Öffentlichkeit übergeben habe, ist von Mommsen (Hermes 1869, Hl 106f. vgl. 1870. IV 298) durch allgemeinere und speziellere Erwägungen über den Grad der blossen Möglichkeit hinaus zu hoher Wahrscheinlichkeit erhoben worden. Diese Annahme zieht aber fast mit Notwendigkeit die weitere nach sich, dass nicht ein jedes einzelne Buch gesondert publiziert wurde, sondern stets mehrere zugleich. Nach einer kürzlich geäusserten Vermutung Wölfflins (Sitzungsber. d. bayer. Akad. 1901, 52) wären diese Gruppen von Büchern vielleicht Triaden gewesen. Das würde voraussetzen, dass Tacitus seinen gesamten Stoff von vornherein vollständig übersehen und gleichmässig einteilen konnte. Aber ein Historiker, der als erster die Geschichte der jüngsten Vergangenheit zu schreiben unternimmt, ist nicht leicht in so günstiger Lage. Wenn die Briefe des Plinius an Tacitus zeigen, wie diesem während der Arbeit an den Historien neues Material zufloss, so beweisen sie eben nur für ein paar bestimmte Fälle etwas, was sich im allgemeinen von selbst versteht. Die eigenen Geständnisse des Tacitus lehren auch, wie sich im Laufe der Zeit seine Arbeitspläne wiederholt änderten, die ursprünglichen vor später auftauchenden zurücktraten, teilweise modifiziert zur Ausführung gelangten, teilweise bei Seite gelegt und schliesslich ganz aufgegeben wurden. Fehlt ja doch in der ältesten historischen Schrift (Agr. 3) jede Andeutung der zweiten, der Monographie über Germanien, sodass man meinen könnte, der Gedanke dazu sei dem Tacitus ganz plötzlich gekommen.<sup>1</sup>) Das lässt die plan-

1 Nach den chronologischen Indizien sind beide Schriften fast gleichzeitig erschienen, sodass man geneigt wäre, für die Ignorierung der zweiten in der ersten einen andern Grund zu suchen. Doch dass Tacitus auf dieser Stufe seiner Entwicklung wirklich mehr Publizist als Historiker gewesen und in seiner litterarischen Produktion hauptsächlich durch die Ereignisse und Stimmungen des Tages bestimmt worden sein sollte, ist mir nicht wahrscheinlich. Eher möchte ich den Zeitabstand zwischen beiden Schriften so weit erstrecken, als es zwischen dem Tode Nervas (27, Jan. und dem Ende des Jahres nur möglich ist. Für die chronologische Fixierung der Germania ist wichtig, dass Mommsen (Hermes III 39f.) die Notiz über die Vernichtung der Brueterer in K. 33 auf dieselben Vorgänge bezieht, durch die nach Plinins cp. II 7, 2 ein Senatsbeschluss zu Ehren des Vestricius Spurinna veranlasst wurde. Dessau Prosopogr. imp. Rom. III 409 [7, 308] hat jetzt unter Zustimmung von Srein Thei Pauly-Wissowa IV 143] gegen Mommsex geltend gemacht, dass Spurinna dann als Greis von etwa 73 Jahren eines der wichtigsten Kommandos erhalten haben müsste. Doch es gehörte offenbar zu den Grundsätzen Nervas und Trajans, zunächst jene verdienten Münner, die noch vor dem Emporkommen der Flavischen Dynastie ihre öffentliche Wirksamkeit begonnen hatten, wieder in den Staatsdienst zu ziehen: Der 85 Jahre alte Verginius Rufus sollte nicht nur durch die Wahl zum Konsul ausgezeiehnet werden, sondern auch an der Ordnung der Staatsfinanzen wirklich teilnehmen (Plinius, ep. II 1, 9); in eine andere Kommission trat Corellius Rufus ein (ebd. VH 31, 4: Fabricius Vejento spielte beim Kaiser (ebd. 1V 22, 4 und im Senat eine grosse Rolle (ebd. IX 13, 13, 19f., vgl. paneg. 58); Julius Frontinus, auch schon ein Sechziger, erhielt zweimal das Konsulat und ausserdem wichtige Verwaltungsämter; dass Silius Italieus in seiner Zurückgezogenheit verharren durfte, war eine Ausnahme (ebd. 1117, 6f.). Dass aber gerade Spurinna noch in hohem Alter von grösster Frische und Kraft erfüllt war, bezeugt Plinius ep. III 1, 1ff., bes. 10) so ausdrücklich, dass es unnötig ist, Analogien anzuführen. Also nicht dieses Bedenken liisst sich gegen Mommsens Annahme erhehen, wohl aber ein anderes: Bei Plinius liegt dem Senate ein offizieller Bericht über die Ereignisse bei den Bructerern vor, und doch soll die Senatssitzung unter Nerva Ende 97 fallen; Tacitus aber giebt nur übertreibende Gerachte von den Dingen (vgl. seinen Ausdruck narratur und die Erwähnungen der angeblich vernichteten Bructerer bis ins vierte Jahrhundert hinein), und doch schrieb er nach der Rechnung auf alterum imperatoris Traiani consulatum in K. 37 erst im J. 98. Dass K. 37 nachträglich eingeschoben sein sollte, ist nicht wahrscheinlich (vgl. J. F. Marcks, Bonner Jahrb. 1894, XCV 41 ff.) und würde auch nicht erklären, weshalb die ungenaue Angabe stehen blieb, wenn zur Zeit der Publikation der Schrift schon der wahre Sachverhalt in Rom bekannt war. Aus diesem Grunde ist die von Mommsen versuchte und von den Späteren (z. B. von Gse L., Essai sur le règne de l'empereur Domitien 181f. A. 9. 256, meistens angenommene Gruppierung der Ereignisse nicht halthar. Richtig erkannt hat dies, ohne es geradezu auszusprechen, ASBACH Bonner Jahrb. 1880, LXIX 5; vgl. Westd. Zeitsehr. 1884, 111 15), indem er die Expedition Spurinnas ins J. 98 unter Trajan setzte; besser ist jetzt die Darstellung der Begebenheiten bei Müllennoff Deutsehe Altertumskunde IV 9 ff.): Die von Tacitus berichteten Ereignisse fallen demnach in den Anfang von 98; nach der Klärung der Verhältnisse unter den Deutschen und bei seiner Abreise an die Donau etwa im Spätsommer des Jahres übergab Trajan den Befehl am Niederrhein dem greisen Spurinna, der nun in der That nur noch eine "militärische Promenade" (Mommsex a. O. 40, 2) zu unternehmen hatte, und die von Plinius erwähnte Senatssitzung fiel vielleicht nicht vor Anfang 99. Daher kann mit Müllenhoff die Abfassung der Germania ziemlich weit ans Ende des Jahres 98 gerückt werden, bis zu dessen Anfang K. 37 rechnet (wie dial. 17). mässige und wohlberechnete Verteilung des Stoffes auf eine bestimmte Anzahl gleich grosser Bände nicht sehr glaublich erscheinen, ganz abgesehen davon, dass nicht einmal feststeht, welches die Gesamtzahl der Bücher, ob es eine durch drei teilbare Zahl gewesen ist. Festeren Boden hat man nur unter den Füssen, wenn man die ersten, uns erhaltenen Bücher ins Auge fasst; das hat Nassex gethan, und Wölffelix setzt sich mit dessen Ergebnissen in Widerspruch, indem er die gleichzeitige Bekanntmachung der drei ersten Bücher als ziemlich sicher annimmt.

Eine solche hat Nissen (Rhein, Mus. 1871, XXVI 535) nicht für die ersten drei, sondern für die ersten zwei Bücher daraus erschlossen, dass Tacitus sie selbst zu einer Einheit zusammenfasst, indem er am Anfang des ersten und am Ende des zweiten Stellung nimmt zu den bisherigen, unter Flavischem Einfluss entstandenen Bearbeitungen des in ihnen enthaltenen Stoffes. Allerdings führt Nissex (a. O. 536) zu Gunsten der gesonderten Publikation des dritten Buches auch wieder nur an, dass Tacitus am Schluss sein eigenes Urteil über die Dinge dem abweichenden älterer Historiker gegenüberstellt.<sup>1</sup>) Viel eher wird man ihm (a. O. 540) ohne weiteres beistimmen, wenn er die gleichzeitige Veröffentlichung des vierten und des fünften Buches wegen des engen Zusammenhanges der darin erzählten Begebenheiten vermutet. Immerbin sind seine Argumente nicht durchschlagend und können eine Verstärkung durch andere wohl vertragen, Es handelt sich dabei nm die Frage, ob zwischen den zusammen veröffentlichten Büchern festere Verbindungen und nähere Beziehungen bestehen, als zwischen allen Büchern unter einander, und diese Frage hat eine positive und eine negative Seite.

Positiv können wir feststellen, dass zwischen einigen Büchern äusserliche Verbindungen angedeutet werden, zwischen anderen nicht. Diese Andentungen haben die Form von Verweisungen auf früher Gesagtes. Freilich sind nicht alle solchen gleichartig, sondern einzelne erscheinen gesucht und absichtlich und entbehren daher jeder Beweiskraft. Zu ihnen gehört natürlich die bekannte Verweisung von den Annalen auf die Historien, deren Sinn man sich recht klar machen muss. In der Geschichte des Jahres 47 hat Tacitus (ann. XI 11) die damals von Kaiser Claudius gefeierten Säkularspiele zu erwähnen und bemerkt, dass sie im rierundsechzigsten Jahre nach denen des Augustus gefeiert wurden. "Ich wäre nun", fährt er in Gedanken fort, "verpflichtet, dem Leser zu erklären, durch welche Berechnungen man zu dieser Sonderbarkeit gekommen ist, und ich würde deshalb — natürlich aus einer besonderen Quelle — nach

<sup>1)</sup> Er verweist auf die Worte III 86: Rei publicae haud dub ie intererat Vitellium vinei, sed imputare perfidiam non possunt, qui Vitellium Vespasiuno prodidere, eum a Galba descivissent. Mit der Hervorhebung des eigenen Urteils vgl. die ähnlichen Fälle 146: Rem haud dubie utilem o. S. 8 Ann. und IV 27 Ende.

meiner (fewohnheit¹) einen Exkurs über die Säkularrechnungen einlegen, wenn ich nicht auf einen solchen früher gegebenen verweisen könnte (satis narratas libris, quibus res imperatoris Domitiani composui); ich habe ihn früher gegeben, weil ich schon damals von einer solchen Feier zu berichten hatte, und ich habe ihn früher so gegeben, dass ich auch jetzt nichts anderes zu sagen hätte, weil ich schon damals über die Sache gründlich und vollständig unterrichtet war." Eine derartige Rückverweisung ist ganz verschieden von denen, die sich bei einer fortlaufenden Erzählung gewissermaassen von selbst ergeben. Mit ihr durch die Absichtlichkeit verwandt ist in den Historien die Bemerkung über Helvidius Priscus IV 5: Res poscere ridetur, quoniam iterum in mentionem incidimus viri saepius memorandi, ut vitam studiaque eius et quali fortuna sit usus, paucis repetam, die freilich sonst an die Stelle ann. IV 1 erinnert: C. Asinio C. Antistic consulibus nonus Tiberio annus erat (s. o. S. 310). . . . . cum repente turbare fortuna coepit, saevire ipse aut saevientibus vires praebere, initium et causa penes Aelium Seianum, cohortibus practoriis praefectum, cuius de potentia supra memoravi; nunc originem mores et quo facinore dominationem raptum ierit, expediam. Helvidius wie Seianus haben in der früheren Erzählung eine Nebenrolle gespielt und treten erst von jetzt an mehr in den Vordergrund. Wären sie schon bei ihrem ersten Auftreten durch Beigabe ihrer Vorgeschichte und Charakteristik ausgezeichnet worden, so wäre der Fluss der Darstellung dadurch in störender Weise und nach dem Gefühl des Lesers ohne ersichtlichen Grund unterbrochen worden, namentlich in dem Falle des Helvidius; denn Il 91, wo dieser zuerst als Nebenfigur erschienen ist, steht die Hauptperson, Kaiser Vitellius, nicht nur in hellerem, sondern auch in günstigerem Lichte, als er. Tacitus knüpft also bei diesen Rückverweisungen nicht wie bei anderen an bereits Gesagtes an, weil es zum Verständnis des jetzt zu Sagenden notwendig ist, sondern hebt den Wendepunkt in der Geschichte einer Persönlichkeit hervor, indem er zugleich auf ihre geringere Bedeutung vorher und auf ihre grössere nachher hinweist. Wahrscheinlich geht er dabei selbst zu einer neuen Quelle über, die er gerade für die Geschichte dieser Persönlichkeit stark verwerten will, aber bisher absichtlich bei Seite gelassen hat. Diese Rückverweisung in den Historien ist also für unsere Zwecke ganz bedeutungslos und weit eher auf eine Stufe mit der aus den Annalen auf die Historien zu stellen.

Im Unterschiede von ihr ist den übrigen in den Historien die schlichte Form des Selbstzitats gemeinsam. Am häufigsten, nämlich fünfmal, kommt vor ut supra memoravimus, einmal ut supra rettulimus, zweimal ut supra diximus; sonst wird das Verbum des Erwähnens an die erwähnte Sache

<sup>1)</sup> Vgl. die Exkurse über einzelne Magistraturen, über das Pomerium u. s. w., über die Leo Nachrichten der Göttinger Gesellschaft 1896, 191ff.) gehandelt hat.

mit einem Relativpronomen angeschlossen, also quem n. dgl. diximus oder rettulinus, was sich je dreimal findet, supra rettulinus, monstravinus, memoravinus, superius memoravinus. Die Hinzufügung des Adverbs supra (superius) zu dem Verbum macht keinen Unterschied; änsserlich sind alle diese Selbstzitate einander ähnlich, und da die Hälfte von ihnen sich auf frühere Stellen desselben Buches, bisweilen nur über wenige Kapitel weg, zurückbezicht, von sich gerade der Autor selbst daran erinnerte, von einer Sache schon gesprochen zu haben.

Doch aus der Reihe fällt, wie ich früher (Bonner Jahrbücher 1899, CIV 88, 90, 2) zu zeigen versucht habe, die Verweisung heraus, die IV 15 mit den Worten: Batacorum cohortes missas in Germaniam, ut supra rettulimus, ac tum Mogontiaci agentes zurückdeutet auf II 69: Batacorum cohortes.... in Germaniam remissae. Im zweiten und im vierten Buche sind verschiedene Quellen benutzt und zwar solche, die hier nicht genan übereinstimmten; Tacitus stellt diese Übereinstimmung durch eine kleine, willkürliche Änderung her und täuscht so den Leser über die Diskrepanz hinweg. Er will ihm mit der Rückverweisung nicht etwas ins Gedächtnis zurückrufen, was ihm entfallen sein könnte, sondern eher eine von der früheren Lektüre etwa zurückgebliebene Vorstellung unmerklich berichtigen.<sup>2</sup>)

<sup>1) 159</sup> auf 56, 64 auf 59, 111 76 auf 57, 1V 46 auf 2, 56 auf 18, 68 auf 39, 70 auf 62, V 11 auf 1, 18 auf 14.

<sup>2)</sup> Einen verwandten Fall aus den Annalen darf ieh vielleicht hinzufügen. Hier sind sämtliche von dem durch Nero verbannten Antistins Sosianus handelnden Stellen änsserlich mit einander verbunden. Nur XVI 14 findet sieh ebenso wie hist. IV 44 dessen Cognomen, dagegen nicht an diesen beiden, wohl aber an allen anderen Stellen das von ihm bekleidete Amt, dessen Erwähnung mindestens XVI 21 unnötig ist. Xach hist. IV 44 waren Octavins Sagitta und Antistius Sosianus unter Nero auf irgend welche Inseln verbannt worden und wurden auch nnter Vespasian dorthin zurückgeschickt. Um das zu verstehen, wünscht man den Grund der Verurteilung zu kennen; aber er wird nur bei Octavius, übereinstimmend mit ann. XIII 44. angegeben, nämlich ein gemeines Verbrechen; von Antistius heisst es kurz: Pravitate morum multis exitiosus. Antistius war in Wahrheit wegen Majestätsbeleidigung ins Exil gesehiekt worden, und seine Strafe hätte also nach Neros Sturz von Rechtswegen aufgehoben werden müssen; aber da persönliche Motive die Gerechtigkeit zum Schweigen gebracht hatten, gleitet der Historiker über den Grund der Verbannung hinweg. Dagegen ist dieser für das Verständnis der Erzählung ann. XVI 14 gleichgültig, aber dennoch wird hier das früher darüber Gesagte wörtlich wiederholt | factitatis in Neronem carminibus probrosis exsilio, ut dixi, multatus vgl. XIV 48: Probrosa adversus principem carmina factitarit, offenbar um die Identität des hier genannten Antistius Sosianus mit dem sonst als Prätor Antistius bezeichneten Manne deutlich zu machen. Taeitus hat also selbständig etwas Neues in die zusammenhängende Erzählung eingelegt, und aus derselhen Quelle stammt erstens die Angabe über das Tribunat des Antistius XIII 28 = XIV 48 und zweitens die über den Grand seiner Verurteilung XIV 48 - XVI 14 Einlage - XVI 21. Als Antistius Tribun war, hatte der Senat seine licentia gerügt (XIII 28; diese licentia hatte aber eigentlich nur in der Ansübung des alten tribunizisehen Rechtes der Inter-

Aus dieser Rückverweisung lässt sich also auch nichts für die Zusammengehörigkeit der Bücher entnehmen, wohl aber aus den noch übrigen acht, die sämtlich von einem Buche auf das mmittelbar vorhergegangene deuten. Von ihnen verweisen nicht weniger als fünf von dem zweiten Buche auf das erste, und zwar in den verschiedensten Partien der Erzählung (H 4 auf I 10, H 17 auf I 70, H 27 auf I 64, H 50 auf I 13, H 63 auf I 88), und zwei von dem fünften Buche auf das vierte (V 19 auf IV 31, V 21 auf IV 70), obgleich uns von jenem nur ungefähr das erste Drittel vorliegt. Dieser engen Verknüpfung von zwei Bücherpaaren steht gegenüber, dass vom vierten Buche auf das dritte nur einnal zurückverwiesen wird (IV 3 auf HI 77) und kein einziges Mal vom dritten auf das zweite. Das ist besonders merkwürdig, weil ja die in den die ersten Büchern erzählten Ereignisse überall eng mit einander zusammenhängen. Während z. B. in dem Rückblick auf Othos Leben H 501) für eine gering-

zession bestanden. In voller Übereinstimmung mit jenem vom Senat gegen Antistius ausgesprochenen Tadel hat später Pätus Thrasca den Tribunen Arulenus Rustieus, der zu seinen eigenen Gunsten dasselbe Recht geltend machen wollte (XVI 26, vgl. dagegen das Benehmen des Tribunen Agricola in derselben Zeit Agr. 6), zurückgewiesen und Thrasea hatte den Antistins, als dieser Prätor und wegen Beleidigung Neros angeklagt war, in einer Senatsrede heftig angegriffen (XIV 48). Unmöglich kann ihn dazu der Gegenstand der Anklage veranlasst haben, sondern nur die ganze Persönlichkeit und Vergangenheit des Angeklagten. Seine Rede muss eine Art Programmrede gewesen sein, durch die der Führer der republikanischen Partei die Gemeinschaft mit den extremen Radikalen ablehnte, und daher hat gewiss jener Arulenus Rusticus in seiner Biographie Thraseas ein Referat davon gegeben, um die Mässigung und Weisheit seines Helden ins rechte Lieht zu stellen (über Aufnahme von Reden in solehen Parteischriften vgl. Plinius, ep. IX 13, 14, 18). Damit haben wir die Quelle der beiden Angaben über Antistius Sosianus; denn dass Tacitus XVI 21 ff. diese Biographie benutzt hat, ist sehon durch andere und allgemeinere Erwägungen von Schller Gesch. des römischen Kaiserreichs unter Nero 18, nicht widerlegt durch Fabia, Les sources de Taeite 404, I) wahrscheinlich gemacht worden, und es lässt sieh z. B. dadurch unterstützen, dass von der hier gemeldeten Teilnahme Thraseas am Prozess des Cossutianus Capito in dem Berieht XIII 33 nichts gesagt ist.

<sup>1)</sup> Die Kürze dieses Nekrologs befremdet Wölffelm a. O. 16 in Vergleich zu der Ausführliehkeit der dem Galba, Piso und Vinius gewidmeten. Aber auch der Rückblick auf Tiberius ann. VI 51 ist kurz, verglichen mit dem auf Augustus ann. I 9 und 10, und doch ist dieses, wie jenes nur natürlieh. Die Geschichte des Otho wie die des Tiberius hat Taeitus selbst erzählt und durch seine Erzählung (vgl über seine Technik in der Darstellung des Tiberius Bauns, Die Persönlichkeit in d. Geschichtschreibung der Allen 71 ff.) hat er in unserer Vorstellung ein bestimmtes Gesamtbild von ihnen hervorgerufen; doch seine Auffasssung von Männern, deren Geschichte größstenteils ausserhalb des Rahmens seines Werkes bleibt, muss er uns ausführlicher vorlegen. Auch dafür, dass Plutarch in keiner anderen Biographie als in der Galbas am Schluss eine zusammenfassende Charakteristik giebt, liegt eine andere Erklärung näher als die von Wölfflich hinzugefügt, nur nicht am Ende der einzelnen Lebensbeschreibung, sondern am Ende des Biographienpaares in der σύγρησες des griechischen und des römischen Helden. Die Kaiserviten gehören aber nicht zu den βίου παφάλληλοι. Der Originalität

fügige Notiz auf den Anfang der Erzählung verwiesen wird (puerita ac iuventa, qualem monstravimus auf 113: Pueritiam incuriose, adulescentam petulanter egerat), wiederholt Tacitus im dritten Buche bei den Nekrologen auf Fabins Valeus (62) und Vitellirs (86) das von beiden im ersten in der Einleitung (7 und 9) und weiterhin (besonders 52) Gesagte, ohne sich und uns irgendwie darau zu erinnern, dass er es schon gesagt hat. Darmu glaube ich folgern zu dürfen, dass die durch häufigere Rückverweisungen verbundenen Bücher bestimmt waren, in einem Zuge gelesen zu werden, sodass dem Leser der Inhalt des vorhergegangenen bei der Lektüre des folgenden noch stets gegenwärtig sein konnte, dass ferner diese Bücher auch zusammen herausgegeben worden sind. Auch die Anfangsworte des füntten: Einsdem annt principio setzen unbedingt voraus, dass in der Lektüre keine Unterbrechung stattfinden konnte, wie sie hätte eintreten müssen, wenn zwischen der Publikation des fünften und der des vierten Buches einige Zeit vergangen wäre.

Die Verweisungen auf spätere Partien ergeben für unsere Zwecke nichts. Meistens sind sie allgemein gehalten, so die schon angeführte bei Helvidius Priscus (IV 5: Viri saepius memorandi, nämlich IV 43, 53 und in den verlorenen Teilen), die ähnliche bei Bäbins Massa (IV 50: Saepius rediturus, z. B. auf Grund des von Plinius, ep. VII 33, 4ff. dem Tacitus gelieferten Materials) und die Bemerkung über das schon in der Inhaltsübersicht 12 angekündigte wiederholte Auftauchen falscher Neronen (H 8). Anch bei dem Versprechen, den Bataverkrieg zu behandeln (HI 46), ist es nicht notwendig, dass der Leser gleichzeitig bereits die Einlösung des Versprechens (vgl. IV 12) in Händen hat. Eher könnte man dies erwarten, wenn Tacitus in Anssicht stellt, etwas suo loco zu erzählen (in den Annalen in loco II 4, in tempore 1 58, IV 71, VI 22, XI 5). Aber die Notiz über Julius Sabinus IV 67: Sed quibus artibus latebrisque vitam per novem annos (vgl. ann. IV 8: Ut octo post annos cognitum est) traduxerit, simul amicorum eius constantiam et insigne Epponinae uxoris exemplum (vgl. in der Inhaltsübersicht I 3: Secutae maritos in exsilia coninges), suo loco reddemus verweist auf einen verlorenen Abschuitt, und 1 10: Ut suo loco memorabimus bestätigt nur wieder die enge Verbindung zwischen den beiden ersten Büchern, da auf dasselbe Kapitel, das auf den Anfang des zweiten Buches (I) hinweist, von dort (4) wieder zurückverwiesen wird. Doch auch die grössere Seltenheit von solchen Beziehungen auf spätere

des Tacitus thut es keinen Eintrag, wenn auch die "echt Taciteische Sentenz" [Wölffels a. O. 16] in dem Nekrolog auf Galba 1 49: Maior privato visus, dum privatus fuit, et omnium consensu capax imperii, nisi imperasset in der Sache ein wenig an Sueton, Galba 14: Maiore adeo et favore et autoritate adeptus est quam gessit imperium und in der Form ein wenig an Velleius 11 99, 4 erinnert: ... ut ... privato — si illa maiestas privata unquam fuit — fasces suos summiscriut fassique sint otium eius honoratius imperio suo (vgl. auch die Antithese bei Velleius 11 17, 1 Ende).

Abschuitte des Werkes spricht dafür, dass Tacitus seinen ganzen Stoff noch nicht so übersah, wie es wohl notwendig wäre, wenn die Historien aus einem Gusse und auf einmal vollständig erschienen wären. Die Beweiskraft des Argumentes, das ich den Rückverweisungen entnehme, wird auch nicht dadurch beeinträchtigt, dass es bei den Annalen versagt. Dacitus stand ja, als er seine ersten Bücher herausgab, weder seinem Gegenstande, noch seinem Publikum so frei und selbständig gegenüber wie später. Das allmähliche Werden seiner historiographischen Pläne, seiner Technik, seines Stiles beweisen es; dass er sich anfangs manchen Regeln fügte, die er nachher nicht mehr befolgte, erkennen wir z. B. an seiner Stellung zu dem annalistischen Prinzip (s. o. S. 303). So ist es wohl möglich, dass er zunächst jedes Mal ein möglichst abgeschlossenes, für sich bestehendes und zur Lektüre geeignetes Stück der Geschichte vorlegen wollte, und dass er erst später den Zusammenhang des Ganzen mehr betonte, als den der Teile.

Doch der Beweisgrund kann immerhin zu schwach befunden werden; hoffentlich wird er aber fester durch eine Ergänzung nach der negativen Seite hin. Während zwischen gewissen Büchern äusserlich eine engere Verbindung hergestellt worden ist, fehlt diese nicht uur zwischen anderen, sondern statt ihrer finden wir da gewisse Lücken. Wieder darf zur Erläuterung ein bekannter Fall dienen, in welchem von dem einen zu dem anderen der grossen Geschichtswerke des Tacitus ein Faden hinübergehen sollte, aber im Gegenteil abgerissen ist. Tacitus hat den Ursprung des Verhältnisses Poppäas zu Otho und zu Nero in den Annalen XIII 45 f. anders dargestellt, als früher in den Historien I 13 und zwar, wie eine unbefangene und sorgfältige Prüfnug durch Fabia (Revue de philol. 1896.

<sup>1</sup> Ohne Interesse sind darum die Rückverweisungen in den Annalen nicht. Sehr häufig sind sie z.B. in den Abschnitten über die armenisch-parthisehe Gesehichte, s. o. S. 303 Aum. 2). Von den dazu gehörenden drei Stücken des zweiten Buches K. 1-4, 56-61, 68, verweist das erste am Sehluss auf das dritte und dieses im Anfang auf den Sehluss des zweiten, sodass man den Eindruck gewinnt, Tacitus habe eine zusammenhängende Darstellung zerschnitten. Der Eindruck verstärkt sich, wenn man beachtet, wie der Berieht nur deshalb in diese und in noch kleinere Abschnitte zerlegt wird, um mit dem Hauptthema des Buehes, der Geschichte des Germanieus (vgl. dazu Liebenam, Jahrb. f. Philol. 1891, CXLIII 865f.), möglichst synchronistisch verbunden zu werden; ich kann darauf hier nicht näher eingehen. XI 8-10 wird die armenisch-parthisehe Geschichte mehrerer Jahre nachgeholt und an den letzten vorhergegangenen, jetzt verlorenen Absehnitt angeknüpft; an den erhaltenen schliesst sieh dann wieder der nächste XH 10-21 mit einer Rückverweisung an. Bemerkenswert ist auch, dass die Rückverweisung XIV 29: Neque Didius legatus, ut memoravi, nisi partu retinucrat im Wortlaut nicht so genau der Stelle entspricht, auf die sie sich bezieht, XII 40: Didius . . . . arcere hostem satis habebat, als der älleren Behandlung derselben Dinge bei Tacitus, Agr. 14: Didius Gallus parta a prioribus continuit. Die beiden Bearbeitungen der britannischen Geschichte weisen keine zweite so auffallende Übereinstimmung auf. Über Rückverweisungen in der Geschiehte des Antistius Sosianus s. o. S. 317 Aum. 2.

XX 12ff.) ergeben hat, besser und richtiger; nur weil Faria die historische Kritik des Tacitus unterschätzt und den einseitigen Standpunkt der Einquellentheorie festhält, hat er bestritten, dass sich der Historiker selbst über den Unterschied der beiden Berichte klar geworden sei (a. 0. 17f.).') Eine einmal veröffentlichte Darstellung nachträglich mit ausdrücklichen Worten zu widerrufen, wäre gegen die Würde des Tacitus gegangen; nur stillschweigend bei passender Gelegenheit bringt er Berichtigungen und Ergänzungen an und nimmt lieber mit in Kauf, dass dadurch kleine Unebenheiten und Lücken entstehen. Wie er sich in dem späteren Werk zu dem früheren verhält, so in den später veröffentlichten Büchern zu den früher herausgegebenen, und wenn sich also innerhalb der Historien solche Nachträge oder Korrekturen finden, so ist das ein Beweis dafür, dass die Teile, auf die sie sich beziehen, schon veröffentlicht waren.

Kein ganz sicheres Resultat hat sich mir für das dritte Buch ergeben, ob dieses gesondert oder mit dem vierten (und fünften) zusammen erschienen ist. In seinen letzten Kapiteln wird vorausgesetzt, wie ich bereits früher (Bonner Jahrb, CIV 90, 2) bemerkt habe, dass L. Vitellius von seinem kaiserlichen Bruder den Befehl erhielt, sich in Tarracina zu behaupten (77 vgl. 84), dagegen in den Anfangskapiteln des vierten Buches. dass er vielmehr von dort nach Rom beordert worden sei (2). Ferner schliesst die Erzählung in jenen (HI 86): Domitianum . . . . Caesarem consalutatum miles frequens, utque erat in armis, in paternos penates deduxit, während in diesen (IV 2) die Schilderung der Situation einsetzt: Nomen sedemque Caesaris Domitianus acceperat, und doch wird man bei den paterni penates zunächst an Domitians Geburtshaus auf dem Quirinal (vgl. Sueton, Dom, t. Hülsen, Rhein, Mus. 1894, XLIX 399), bei der sedes Caesaris an die soeben von Vitellius geräumte (vgl. 111 84) Wohnung in den Kaiserpalästen auf dem Palatin denken. Dieselben Abschnitte sind jedoch auch durch eine Rückverweisung, IV 3 auf III 77, mit einander verbunden, sodass man zweifelhaft wird, ob die leichten Widersprüche oder die Verknüpfung den Ausschlag geben sollen, jene gegen, diese für die gleichzeitige Publikation der beiden Bücher. Vielleicht möchte man sich dagegen entscheiden, also im Sinne Nissexs, weil jener lose Faden, der nur über ein paar Seiten hinweg gespannt ist, das einzige sichtbare Band bildet, und weil hier wieder die zweite Stelle etwas nachholt, was schon an der ersten am Platze gewesen wäre (anuli . . . . accepti a Vitellio). Aber wenn man weiterhin im vierten Buche bisweilen eine Anknüpfung an das dritte vermisst, so berechtigt das ebenso wenig zu sicheren Schlüssen, wie wenn man in diesem (111 35) liest. Antonius Primus

<sup>1,</sup> Obgleich er gerade damit bei J. J. HARTMAN, Mnemosyne 1898, XXVI 314 Beifall geerntet hat, so ist doch jene Einseitigkeit sehr vereinzelt. Unter deutsehen Historikern dürfte sehwerlich einer zu finden sein, der heute noch von der Arbeitsweise antiker Geschichtschreiber solche Ansichten hegte, wie sie Wölfflich bekämpfen zu müssen glaubt.

habe die Botschaft vom Siege der Flavianer durch einen gefangeuen dentschen Offizier der Gegenpartei an den Rhein gesandt, und in jenem (IV 31), dass er es ausserdem durch ein Schreiben gethan habe, dem ein Edikt des Vitellianischen Konsuls (vgl. III 31, auch IV 80) Cäcina beilag. Ob das dritte Buch für sich allein oder zusammen mit der folgenden Gruppe von Büchern herausgegeben ist, bleibt denmach unentschieden.

Desto deutlicher tritt bei der Anwendung unseres Verfahrens zu Tage. dass die beiden ersten Bücher gesondert und einige Zeit vor den übrigen erhaltenen erschienen sind. Schon die früher besprochene Verweisung von IV 15 auf 11 69 (s. o. S. 317) lässt sich dafür geltend machen. Bei gleichzeitiger Publikation hätte Tacitus auf Grund des an der zweiten Stelle verwerteten Berichtes schon die erste so gestalten können, dass sie sich lückenlos an einander schlossen. Eine bessere Bestätigung bietet der folgende Fall: Die Ermordung Galbas und Pisos und die Schändung ihrer Leichen hat Tacitus im ersten Buche (41, 44, 49, vgl. II 49) bei aller Ansführlichkeit doch mit absichtlicher Milderung der krassen und widerwärtigen Züge erzählt, die in den Parallelberichten (Sueton, Galba 20. Plutarch, Galba 27) stark hervortreten (vgl. Nissex a. O. 512f.). Sneton erzählt dabei n. a.: Gregorius miles ..... caput ei (dem erschlagenen Galba) amputavit; et quoniam capillo arripere non poterat, in gremium addidit, mox inserto per os pollice ad Othonem detulit. Von dieser grässlichen Episode sagt Tacitus, wie auch Plutarch, kein Wort, aber merkwürdigerweise überbietet er sie bei späterer Gelegenheit durch Mitteilung einer anderen über den mit Pisos Leiche getriebenen Schimpf. Er berichtet im vierten Buche (42) von einer Senatssitzung im Anfang des Jahres 70, wo heftige Augriffe gegen eines der Werkzeuge Neros, M. Aonilius Regulus, gerichtet wurden: Mannhaft trat für den Verhassten sein junger Halbbruder, der Jugendfreund des Tacitus, Vipstanus Messalla, ein; occurrit truci oratione Curtius Montanus, eo usque progressus, ut post caedem Galbae datam interfectori Pisonis pecuniam a Regulo adpetitumque morsu Pisonis caput obicctaret. Von irgend einer Beteiligung des Regulus an den Ereignissen des 15. Januars 69 hat Tacitus im ersten Buche nicht das mindeste verlauten lassen; er hat dort (44) ähnlich wie Plutarch nur erwähnt, dass Otho beim Anblick des abgehauenen Kopfes Pisos die grösste Freude bezeigte; ja es liegt sogar ein leichter Widerspruch darin, dass hier von einem Mörder Pisos gesprochen wird, und dort (43) ausdrücklich zwei solche (bei Plutarch nur der zweite) mit Namen genannt worden sind.

Dieser Thatbestand lässt sich auf zweierlei Art erklären, und beide Erklärungen ergeben, dass eine längere Zeit zwischen der Veröffentlichung des ersten und der des vierten Buches verflossen sein muss. Entweder hat Tacitus die Sache im ersten Buche noch nicht bringen können, weil er sie noch nicht kannte, oder er hat sie, obgleich er sie kannte, nicht bringen wollen. Vermutlich fand er sie in dem Senatsprotokoll, das er in dem Bericht über jene Sitzung benutzt hat (vgl. Groag, Jahrb. f. Philol. 1897, Suppl. XXIII 728). Dass historische Berichte über die Katastrophe Galbas aus Flavischer Zeit, wie sie ihm vorlagen, den eben damals höchst einflussreichen Regulus nicht blosszustellen wagten, ist begreiflich, auch wenn jedermann wusste, dass er, der Pisos Vater ins Verderben gestürzt hatte, den Sohn mit gleichem Hass verfolgt hatte (vgl. Plinius, ep. II 20, 2). Aber Tacitus, der in seiner Darstellung des Todes Pisos mit einer anderen Angabe sogar der Zeit vorauseilt,1) hätte seine aus dem Senatsprotokoll geschöpfte Kenntnis vielleicht doch schon hier verwertet, wenn er sie nicht erst nach der Publikation des ersten Buches erworben hätte. Sollte aber nicht Unbekanntschaft mit der Sache, sondern ein anderes Motiv ihn geleitet haben, so kann dies nicht wohl ein künstlerisches gewesen sein, da ja sein Bestreben, das Widerwärtige zu vermeiden, nicht bis zur völligen Beseitigung der Notiz gegangen ist. Eher möchte man dann auch bei ihm denselben persönlichen Beweggrund voraussetzen, wie bei

1 Mit der bekannten Angabe, dass später Vitellins alle, die an der Ermordung Galbas und Pisos Anteil zu haben behaupteten und von Otho Belohnung forderten, bestrafen liess (144). Sie findet sich bei Plutarch in demselben Zusammenhange, aber bei Sneton, Vit. 10 in dem richtigen chronologischen unter den ersten lobenswerten Regierungshandlungen des Vitellius (etwa entsprechend Tacitus II 62 ff.), was Wölfflin a. a. O. 38 nicht berücksichtigt. Eine für Vitellius vorteilhafte Beurteilung der Maassregel ist von Tacitus nicht nur mit ausdrücklichen Worten abgelehnt worden, sondern liegt dem Leser schon an sich fern, weil die Notiz an dieser Stelle nur als Beleg für die Prahlsucht und den Eigennutz der Menschen aufgefasst werden kann. Plutarch macht dies mit seinem Archilochoszitat noch besonders deutlich, und Tacitus hat einen ähnlichen Gedanken später bei ähnlicher Gelegenheit geäussert III 69). Die Notiz ist aus der Geschichte des Vitellius vorweggenommen worden, weil sie nicht ganz verschwiegen, aber doch auch nicht zu dessen Gunsten ausgelegt werden sollte. Dazu hatte zwar Tacitus keine Veranlassung mehr, wohl aber ein Historiker, der unter der Regierung und in dem Sinne Vespasians schrieb, wie Plinius. Der Gegensatz zwischen Vitellius und Vespasian erstreckt sich gerade auch auf ihr Verhalten gegen den toten Galba. Jener bestrafte dessen Mörder und ehrte sein Andenken Sueton. Galba 23 vgl. Tacitus 11 55); dieser stiess die unter Vitellius und während seiner Abwesenheit gefassten Schatsbeschlüsse zu Ehren Galbas wieder um Sucton a. a. O., Tacitus IV 40). Dem entspricht es, dass die Führer der republikanisch-stoischen Opposition, die Regulus als treuer Anhänger der Flavier bekämpfte, zu Galba und Vitellius gestanden hatten: Helvidius Priscus beteiligte sich bei Galbas Bestattung (Plut. Galba 28, nicht bei Tac. I 49, vgl. Fabia, Les sources de Tacite 351 aus Dankbarkeit, weil er von ihm nicht nur aus dem Exil zurückberufen (Tac. IV 6. Schol. Juvenal, V 361, sondern auch (am 9. Jan. 69 zum Prätor für das J. 70 designiert worden war (Tac. H 91. IV 4); Arulenus Rusticus war im J. 69 selbst Prätor, vielleicht auch erst von Galba dazu befördert, und ging den Flavischen Führern als Gesandter von Rom aus entgegen; dass er im Tumult von ihren zuchtlosen Soldaten verwundet wurde, findet Tacitus III 80 als Verletzung des heiligen Gesandtenrechts und eines so ausgezeichneten Mannes doppelt bedauerlich; aber wenn Regulus unter Domitian den Rustieus als Vitelliana cicatrice stigmosum bezeichnete (Plinius, ep. 15, 2), so müssen die Parteigänger der Flavier die Sache wesentlich anders angesehen haben.

jenen älteren Historikern, die Rücksicht auf Regulus. In seiner Erstlingsschrift, die dessen Bruder ein ehrendes Denkmal setzt, hat Tacitus anch seiner als eines trefflichen Redners mit Achtung gedacht (dial, 15), und gerade dem Tacitus gegenüber führt selbst der erbitterte Widersacher des Regulus diesen als Autorität auf dem Gebiete der Beredsamkeit an (Plinius, ep. I 20, 14 ff.). Tacitus hat also mindestens in keinem feindlichen Verhältnis zu dem berüchtigten Delator gestanden und könnte auch den im Jahre 70 gegen ihn erhobenen Vorwurf aus Schonung für ihn verschwiegen haben. Wenn er das aber nur im ersten Buch und nicht mehr im vierten thut, so muss sich zwischen der Veröffentlichung beider etwas geändert haben; Regulus muss bei der des ersten noch am Leben, bei der des vierten schon tot gewesen sein, was nach den Briefen des Plinius in der That wohl möglich ist (s. u. S. 328 f.). Auch bei dieser Erklärung aber sind wir genötigt, eine längere Frist nicht nur zwischen der Abfassung, sondern auch zwischen der Herausgabe der beiden Bücher anzunehmen.

Aber wichtiger ist es vielleicht, dass sich auf dieselbe Weise auch der Abstand des dritten Buches von dem zweiten nachweisen lässt. Von dem Besuche des Vitellius auf dem Schlachtfeld bei Betriacum heisst es II 70: Nec minus inhumana pars viae, quam Cremonenses lauru rosaque constraverant, exstructis altaribus eacsisque victimis regium in morem; quae laeta in praesens, mox perniciem ipsis fecere. Die letzte Wendung kehrt fast wörtlich im Anfang des folgenden Buches (III 6) wieder: Laeta ad praesens male parta mox in perniciem vertere,1) und vielleicht hätte Tacitus, der so sehr auf Wechsel im Ausdruck bedacht ist, die auffallende Wiederholung nach geringem Zwischenraum vermieden, wenn er beide Bücher unmittelbar nach einander niedergeschrieben hätte. Ausserdem aber erwartet man, dass dem Hinweis auf Cremonas späteres Geschick im Verlaufe der Erzählung eine Anknüpfung entsprechen werde, etwa wie dem über die weitere Rolle der Batavercohorten II 69 die Rückverweisung IV 15 (s. o. S. 317), und statt dessen tritt das Gegenteil ein: Im dritten Buch (32) wird unter den Gründen des Unheils, von dem Cremona heimgesucht wurde, die dem Vitellius erwiesene Huldigung gar nicht erwähnt; dagegen heisst es: Iuvisse partes Vitellianas Othonis quoque bello credebatur, und davon ist wieder im zweiten Buche nichts gesagt worden, nicht einmal, ob sich die Stadt freiwillig den Vitellianern angeschlossen hat (vgl. 17 mit 22 und 23. Mommsen, Hermes 1871, V 162, 3).

Für ihre Operationen gegen Othos Armee bildete Cremona den gegebenen Stützpunkt: doch wie sie ihn künstlich verstärkt hatten, kommt erst ganz gelegentlich im dritten Buche (26) zur Sprache: Othoniano bello

<sup>1)</sup> Vgl. ann. IV 31: Quod aspere acceptum ad praesens mox in laudem vertit, auch hist. I 44 Ende und IV 17 Anf. der Gegensatz: ad praesens, in posterum.

Germanicus miles moenibus Cremonensium castra sua, castras rallum circumiecerat caque munimenta rursus auxerat. Im zweiten Buche kommt in der Schlachtbeschreibung wohl das Lager und der Wall vereinzelt vor (26, 41), aber von seiner Lage und seiner Errichtung ist dort ebeuso weuig die Rede, wie von dem späteren Ausbau, obgleich doch die Erbauung eines Amphitheaters in Cremona durch dieselben Truppen und in derselben Zeit dem Tacitus erwähnenswert genug erschienen ist (II 67 vgl. 70, 441 32).

Endlich sagt Antonius Primus im Kriegsrat zu Poetovio von der Entscheidungsschlacht zwischen Otho und Vitellius III 2: Equites vero ne tum quidem victos, sed quamquam rebus adversis disiectam Vitellii aciem: duae tunc Pannonicae ac Moesicae alae perrupere hostem. Nun liess sich freilich der Verlauf der Schlacht im einzelnen nicht genau ermitteln,¹) aber Antonius Primus konnte in diesem Falle gut unterrichtet sein und macht seine Angaben in bestimmtester Form. Davon findet sich aber im zweiten Buche des Tacitus nichts; nur der Durchbruch der Reiter Othos bis an den Wall des feindlichen Lagers (41) und im allgemeinen die Tapferkeit und die Erfolge seiner Truppen (42, 44, vgl. Plut, Otho 12 Ende) werden gerülmt, die beiden Alen gar nicht erwähnt.

Wenn der Ort Hostilia am Ende des zweiten Buches (100) einfach genaunt und im Beginn des dritten als vicus Veronensium (9) näher bestimmt wird, so ist das unwesentlich; aber die eben betrachteten Angaben über den Krieg zwischen Otho und Vitellius wären doch sicherlich im zweiten Buche bei dessen zusammenhängender Darstellung besser am Platz gewesen, als im dritten. Hier darf der Schluss unbedenklich gezogen werden, dass sie einer dort nicht benutzten Quelle entnommen sind. Für den Feldzug der Flavischen Partei gegen Vitellius lagen dem Tacitus die Denkwürdigkeiten seines Freundes Vipstamıs Messalla vor, der daran in hervorragender Stellung teilgenommen hatte. Mit den meisten neueren Gelehrten (vgl. zuletzt Groag a. O. 785 ff.) ist diese Schrift für nichts anderes als für den Bericht eines Mitkämpfers über Selbsterlebtes und Selbstgesehenes zu halten; daraus ergiebt sich der Umfang ihrer Benutzung bei Tacitus. Dieser hat im zweiten Buche (85) die Flucht des Legaten der Legio VII Clandiana beim Ansbruch des Krieges erzählt, aber noch nicht die Übernahme des Kommandos durch dessen bisherigen Untergebenen (vgl. Marquardt, Staatsverw. 11 460, 4), eben durch Vipstanus Messalla; erst wo er im dritten Buche (9) das Eintreffen der Legion in Oberitalien berichtet, führt er den Freund als ihren Befehlshaber ein. Das legt die Veruntung nahe, dass Messallas Erinnerungen im zweiten

<sup>1)</sup> Vgl. Plut. Otho 14 Anf.: Οἴτω μέν οἱ πλεῖστοι τῶν παραγενομένων ἀπαγγέλλονοι γενέσθαι τὴν μάχην, οὐθὲ κότοὶ σασρῶς ὁμολογοῦντες εἰθέναι τὰ καθ᾽ ἔκαστα δὰα τὴν ἀταξίαν καὶ τὴν ἀνομαλίαν. Tacitus beklagt die Unsicherheit der Thatsachen bei der zweiten Schlacht III 22).

Buche noch nicht herangezogen wurden. Natürlich kaunte Tacitus sie schon länger, aber eben deshalb liess er sie bei Seite bis dahin, wo er sie regelmässig zu benutzen hatte: als er dann aber in ihnen manche beiläufigen Bemerkungen fand, die auch auf den Feldzug der Rheinarmee gegen die Othonianer helleres Licht fallen liessen, hätte er solche wertvolle und authentische Angaben zur Kritik und Ergänzung seiner übrigen Quellen benutzen müssen und wirklich benutzt, wenn es nicht schon zu spät gewesen wäre. Dass er sie erst nachträglich und beiläufig im dritten Buche bringt, ist ein Beweis dafür, dass die beiden ersten Bücher damals schon abgeschlossen waren und dem Publikum vorlagen.

Auch zwischen H 59 und HI 38 f. besteht ein leichter Widerspruch, der ebenso zu erklären ist. Nach jener Stelle begann die Verstimmung des Vitellius gegen Junius Bläsus schon in Lyon, nach dieser erst in Rom. Ganz ersichtlich stammt die zweite Stelle aus einer besonderen Quelle. Sie steht mit den früheren Erwähnungen des Bläsus († 59. H 59) in keiner Verbindung und giebt nicht, wie sie, sein Amt an; sie ist in sich völlig geschlossen, etwa wie ein Plinianischer Brief, der eine Erzählung euthält, und könnte herausgenommen werden, ohne dass man die Lücke irgendwie empfinden würde; sie wird in ungewöhnlicher Weise eingeführt: Nota per eos dies Iunii Blaesi mors et famosa fuit, de qua sic accepinus, und berichtet von einer schweren, fast lebensgefährlichen Krankheit des Kaisers, von der sonst nichts bekannt ist: endlich giebt Tacitus, der die von Sueton (Vit, 10) überlieferte Ausserung des Vitellius über Otho beim Anblick von dessen Grabmal übergangen hat (II 70), hier eine Äusserung des Vitellius mit den Worten: Ipsa enim verba referam wieder, was er nur noch in zwei anderen Fällen (ann. XIV 59, XV 67) gethan hat und zwar im zweiten mit der Motivierung, dass er einer besonderen, wahrscheinlich mündlichen Tradition folge. Dazu kommt noch, dass der hier von ihm so übermässig gelobte Bläsus sonst ganz unbekannt ist. Auch diese Angaben des dritten Buches sind demnach einer Vorlage entlehnt, die Tacitus erst nach der Publikation der beiden ersten Bücher benutzen konnte; vielleicht beruhen sie auf Mitteilungen, die ihm erst damals direkt gemacht wurden.

Doch der Weg, den ich einzuschlagen versucht habe, um die Art der Phblikation der Historien festzustellen, soll nicht zu weit von dem Ziele ab in quellenkritische Untersuchungen führen. Ist es aber richtig, dass die beiden ersten Bücher des Werkes für sich und einige Zeit vor den folgenden der Öffentlichkeit übergeben wurden, so ist dies auch nicht ohne Wert für die Würdigung gerade dieser Bücher, die der Quellenkritik eines der schwierigsten Probleme stellen. Ihr Gegenstand war bereits in früheren Geschichtswerken behandelt worden, und eine neue Bearbeitung musste auf der hier geschaffenen Grundlage beruhen; die Worte des Tacitus I 1: Mihi Galba Otho Vitellius nec beneficio nec iniuria

cogniti, haben nicht nur den Sinn, dass er im Gegensatz zu jenen die Geschichte dieser Kaiser ganz unparteiisch darstellen könne, sondern auch den andern, dass er sie nicht auf Grund eigener Kenntnis, sondern fremder Berichte schreiben müsse. Der Stoff war ihm also gegeben und ist von ihm nur ausnahmsweise vermehrt worden: ) aber in der Kritik der vorliegenden Quellen, in der unbefangenen Beurteilung der Thatsachen und in der vollendeten Form der Darstellung wollte und konnte er sich erproben. Hatte dann seine neue Bearbeitung des schon öfter bearbeiteten Stoffes beim Publikum Erfolg, so war der Beweis geliefert, dass Tacitus befähigt sei, die noch nicht geschriebene Geschichte der Flavischen Zeit zu schreiben. Auch er wartete den Erfolg ab, ehe er die weitere Ausführung seiner Pläne unternahm. Darum hat er die folgenden Bücher erst einige Zeit nach den beiden ersten, dann aber vielleicht in rascherer Folge erscheinen lassen.

Der Plan, den er in der Biographie Agricolas (3, s. o. S. 300) ausgesprochen hatte, war von ihm lange und gründlich erwogen worden und ist schliesslich wesentlich verändert zur Ausführung gelangt. In der Einleitung sagt Tacitus (I 1): Principatum dici Nervae et imperium Traimi, überiorem securioremque materiam, senectuti seposui. Wenn man seine Klage, ann. IV 32, betrachtet, dass die Dinge, die den Inhalt seines Werkes bilden, parva forsitun et leria memoratu erscheinen im Vergleich mit den Darstellungen der republikanischen Geschichte, die vornehmlich ingentiu bella, expugnationes urbium, fusos captosque reges dem Leser vorführen konnten, so wird man die Bezeichnung der materia, die Tacitus für jetzt zurücklegt, als überior nicht für bedeutungslos halten. Von Nervas Regierung liess sich nicht allzuviel berichten; aber wenn mindestens der erste dakische Krieg Trajans schon vorüber war, so war freilich ein reicher und lockender Stoff für den Historiker

1) So kann ich Wölfflix a. O. 37 nicht zugeben, dass Tacitus I 43 als Augenzeuge spreche, wenn er sagt: Insignem illa die virum Sempronium Densum aetas nostra vidit. Nur beiläufig sei bemerkt, dass auch Plinius n. h. XXXIV 38 sagt: Actas nostra vidit ..... canem ex acre, cuius eximium miraculum ..... intellegitur cet.. Den von Tacitus abweichenden Bericht, dass Densus nicht den Piso, sondern den Galba verteidigt habe, bietet aber ausser Plutarch (Galba 26) auch Dio LXIV 6, 4 f., und auch dieser betont: Καὶ διὰ τοῦτό γε καὶ τὸ ὄνομα αὐτοῦ ἐνέγραψα, οτι αξιώτατός έστι μνημονεύεσθαι, was berechtigt ist, wenn man sieht, wie wenige Einzelheiten über die Vorgänge ganz sicher feststanden 'vgl. Tac. 1 41 f. u. a.). Schon dadurch wird die Abhängigkeit Plutarchs von Tacitus an dieser Stelle sehr unwahrscheinlich; aber auch die von Wolfflix zur Unterstützung seiner Interpretation angezogene Germ. 8: Vidimus sub divo Vespasiano Velacdam din apud plerosque numinis loco habitam muss doch durchaus nicht notwendig als Hinweis auf den Triumphzug aufgefasst werden, bei dem Tacitus die Veläda selbst gesehen habe, zumal wenn man andere Stellen berücksichtigt, wo er in der ersten Person der Mehrzahl spricht, wie Germ, 35: Hactenus in occidentem Germaniam novimus oder das vielbesprochene Legimus Agr. 2, das in scheinbarem Widerspruch mit Agr. 45 steht (vgl. darüber u. a. THATCOURT, Revue de philol. 1889, XIII 74 ff., der mich jedoch nicht überzeugt. Vgl. auch die erste Person Singularis Germ. 9: Parum comperi = Agr. 11: Parum compertum. vorhanden (vgl. Plinius, ep. VIII 4, 1f.); den "Text" zu dem mächtigen "gemeisselten Bilderbuch" der Trajanssäule (Mommen, Röm. Gesch. V 204) zu schreiben hätte sich gelohnt. Vestricius Spurinna war noch, wie Mommen (Hermes 1870, 1V 298, 3) mit Wahrscheinlichkeit vermutet, bei dem Erscheinen der beiden ersten Bücher der Historien am Leben, weil er II 18 mit Schonung behandelt wird; doch der so ungemein rüstige Greis (s. o. S. 314 Anm.) kann noch eine Reihe von Jahren unter Trajans Regierung gelebt haben. Jedenfalls steht nichts im Wege, zwischen der Abfassung des Lebens Agricolas und der Publikation dieses ersten Teiles des Geschichtswerkes ein Intervall von einem halben Dutzend Jahren auzumehmen, auch wenn Tacitus wirklich in den Jahren nach dem Konsulat keine Ämter verwaltet haben sollte. Die weitere Entstehungsgeschichte der Historien wird einigermaassen durch die Briefe des Plinins aufgeklärt, aber über deren Chronologie sind seit Mommens grundlegender Untersuchung vielfach neue Ansichten aufgestellt worden.

Nach der neuesten und zusammenfasseuden Arbeit von H. Peter (Abhandl. d. sächs. Gesellschaft 1901, XX 3, 101-113) sind die drei ersten Bücher der Briefsammlung im Jahre 104 erschienen, die nächsten drei im Jahre 108, während die letzte Triade mehr eine Nachlese von Briefen verschiedener Zeit enthält. Aber in ihr mögen doch teilweise Briefe enthalten sein, die wirklich erst nach dem Abschluss der zweiten Sammlung geschrieben sind, und im allgemeinen kann man da, wo nicht der bestimmte Beweis des Gegenteils zu liefern ist, auch jetzt noch annehmen, dass die auf dieselbe Sache bezüglichen Briefe der Zeit nach angeordnet sind. Nun findet sich in der ersten Triade noch keine Spur einer Bekanntschaft mit den historischen Schriften des Tacitus, dagegen in der zweiten Triade, also zwischen 104 und 108, erstens der Brief V 8 an Titinius Capito, der unter dem Eindruck des Erscheinens der ersten Bücher der Historien geschrieben sein dürfte (s. o. S. 302 Anm.; 311), zweitens die beiden berühmten Briefe VI 16 und 20, die dem Tacitus auf dessen Bitte Material für die Geschichte des Jahres 79 geben. Zwischen V 8 und VI 16 genau in der Mitte wird VI 2, 1 ff. zuerst der Tod des Regulus erwähnt, während die ersten Briefe der zweiten Triade diesen Mann noch als lebend einführten;2) es ist also wohl möglich, dass sein Tod zwischen die

Dagegen war Silius Italicus bei der Abfassung des dritten sehon tot, was sich ebenso aus III 65 ergiebt, wie das, was Xissex (a. O. 531 daraus geschlossen hat, dass bier Cluvius Rufus nicht benutzt sein kann.

<sup>2)</sup> IV 2 und 7 über die Trauer des Regulus um seinen Sobn. Da dessen Tod vor 104 fallen dürfte (Friedländer zu Martial VI 38, I), so kann die Bemerkung des Plinius II 20, 6: Regulus . . . iram deorum . . in caput infelieis pueri detestatur, ein bei der Herausgabe der ersten Triade eingeschaltetes raticinium ex eventu sein. Den Brief V I7 an Spurinna wage ich nicht dafür geltend zu machen, dass Spurinna die Publikation der Historien überlebte (s. o.), weil er älter sein kann, zumal wenn der hier als Jüngling erwähnte Piso der Konsul von 111 ist.

Publikation des ersten und des vierten Buches des Tacitus fiel (s. o. S. 324). In der dritten Triade der Briefe des Plinius steht VII 33 die Mitteilung neuen historischen Materials an Tacitus für die Geschichte des Jahres 93; schon der Umstand, dass Plinius vorher auf Ersuchen des Freundes und jetzt aus eigenem Antriebe seine Mitteilungen sendet, spricht dafür, dass mit dem weiteren Fortschreiten des Geschichtswerkes der Ruhm seines Autors gestiegen ist. Dem entspricht auch, dass von den beiden noch übrigen Briefen des Plinius, die sich auf die Durchsicht einzelner unedierter Bücher beziehen, der zweite VIII 7 der Bewunderung des Briefschreibers noch stärkeren Ausdruck giebt als der erste VII 20. Dieser steht zwischen den Beiträgen zur Geschichte von 79 und 93, jener folgt auf den letzteren; die Vermutung liegt nahe, dass Tacitus dem Freunde gerade die Partien seines Werkes zur Durchsicht übergab, für die ihm dieser selbst Mitteilungen zur Verfügung gestellt hatte. Dann sind auch diese Briefe in der chronologischen Reihenfolge aufgenommen, in der sie geschrieben worden sind. In einem noch weiter am Ende der ganzen Sammling stehenden (IX 16, 1) hat dann Urlichs (De vita et honoribus Taciti 16) mit grossem Scharfsinn eine Anspielung auf eine Stelle des Tacitus in der Geschichte des Jahres 87 (vgl. das Fragment bei Orosius VII 10. 4) entdeckt. Doch weiter gelangen wir nicht, als dass wir sehen. wie die Historien des Tacifus in den Jahren nach 104 allmählich erschienen sind; eine genauere Datierung der Plinianischen Briefe ist leider nicht möglich, auch wenn die eben besprochenen der dritten Triade sämtlich nach 108 entstanden und chronologisch angeordnet sind.

In denselben Jahren, zwischen 112 und 114, sind dann Tacitus¹) und Plinius in hohen Stellungen ausserhalb Roms beschäftigt gewesen, dieser als Statthalter von Bithynien und jener als Statthalter von Asien, wie wir erst vor einem Jahrzehnt gelernt haben. Damit ist der äusserste Termin gegeben, bis zu dem sich einerseits die Briefe des Plinius erstrecken können und bis zu dem andererseits Tacitus mit der Abfassung seiner Historien zum Abschluss gekommen sein wird. Nach der Rückkehr aus der Provinz hat dieser dann sein zweites grosses Geschichts-

<sup>1)</sup> Siehere Auskunft über das Jahr seines asiatischen Prokonsulats wird hoffentlich der vierte Band der Prosopogr. imp. Rom. durch die Liste der Statthalter geben. Die Dauer des Intervalls zwischen dem Konsulat und dem asiatischen Prokonsulat scheint unter Trajan meistens sechzehn Jahre betragen zu haben (Waddington, Fastes des provinces asiatiques 659, 716 ff., vgl. Mommer, Staatsr. II 251, 2), und ferner scheint es, dass nach Tacitus, dem einen Konsul des zweiten Nundinums von 97, von den Konsuln der Jahre 98 und 99 Fabius Postuminus, Q. Fulvius Gillo Bittius Proculus und Ti. Julius Ferox (Belege in der Prosopogr.) in den letzten Jahren Trajans 114—117 einander in der asiatischen Statthalterschaft gefolgt sind; zwischen das Prokonsulat des Tacitus und das früheste von diesen dreien könnte sich höchstens noch das eines Unbekannten schieben, der etwa im letzten Drittel von 97 auf Tacitus im Konsulat gefolgt war.

werk begonnen; denn die einzige sichere Zeitanspielung, die jedoch in dessen ersten Teilen steht, ann. Il 61, führt auf das letzte Regierungsjahr Trajans 116—117, wie längst erkannt worden ist, und in diesen Büchern verrät sich bisweilen, so II 47, 54. Ill 60—63, IV 55 f., ein besonderes Interesse für die Provinz Asia.) Wie lang sich aber dann die Arbeit an den Annalen hingezogen und das Leben des Autors erstreckt hat, ist nicht zu ermitteln; man kann das Jahr 120—121 annehmen (so nenerdings Mace, Essai sur Suétone 207 ff.) und man kann, da Taeitus damals immerhin erst in der Mitte der Sechzig stand, auch beliebig tiefer hinabgehen; hier hat nicht nur das sichere Wissen, sondern auch das zulässige Vernmten seine Schranken.

<sup>1)</sup> Auch verweist Tacitus III 63 auf eine Gruppe von Inschriften in dortigen Heiligtümern, während er sonst meines Wissens aus Autopsie nur stadtrömische anführt (XI 14; XII 24 und 53, wozu vgl. Plinius, ep. VII 29, 2. VIII 6, 1. Fabia, Les sources de Tacite 323 f.; über die rheinische Inschrift Germ. 3 vgl. Bonner Jakrb. CIV 71 f.).

## Die Zahl der gallischen civitates in der römischen Kaiserzeit.

## Von Erust Kornemann.

Bei der an branchbarem statistischem Materiale so armen Überlieferung aus dem Altertum ist jede Zahlenangabe, die einer guten Quelle entstammt, ganz besonders beachtenswert. Strabo berichtet,1) dass der grosse Altar, der bei Lyon am 1. August des Jahres 12 v. Chr. der Roma und dem Augustus geweiht worden war, die Widmungsinschrift der 60 an dem Kult und dem Landtag der Tres Galliae beteiligten Völker oder Volkschaften (έθνη == civitates) trug, und dass eine Statue jeder einzelnen civitas daneben aufgestellt war. In dem alten Streit, welches diese 60 civitates der drei Gallien waren,2) hat man meist den schweren methodischen Fehler begangen, alle möglichen Listen gallischer Gemeinden, die uns aus den verschiedensten Jahrhunderten überliefert sind, heranzuziehen und auszugleichen, gleich als ob die Verhältnisse vom ersten bis vierten Jahrhundert vollkommen stabil geblieben wären. Allein die schon bei Tacitus3) genannte Zahl von 64 civitates hätte ein solches Verfahren verhindern müssen. Die Namen der 60 εθνη des Strabo sind lediglich mit Hilfe solcher Schriftsteller bezw. Listen, die nachweislich auf Quellen der augustischen Zeit zurückgehen, zu ermitteln, d. h. 1. aus Strabo selbst, welcher nur Quellenmaterial aus der Regierung des Angustus verarbeitet haben kann, 2. aus der geographischen Abteilung der Notae

Geogr. IV 3. 2, C. 192: ἔστι δὲ βωμὸς ἀξιόλογος ἐπιγομαγὴν ἔχων τῶν ἐθνῶν ἐξήκοντα τὸν ἀριθμὸν καὶ εἰκόνες τούτων ἐκόστον μία . . .

<sup>2)</sup> Am eingehendsten hat darüber gehandelt E. Desjardins, Geographie historique et udministrative de la Gaule Romaine II S. 357—501 und IV S. 156—173, 237—242, kürzer Brammach, Rhein. Mus. N. F. 23 (1868) S. 263—302, Th. Mommsen, Röm. Gesch. V. S. S. 86 Ann., 2 und Monumenta Germaniae, Auctores antiquissimi IX, Chron. min. I. S. 552ff., O. Horscheld, Aquitanien in der Römerzeit, SBer. der Berl. Ak. 1896, XX S. 44If.; unbrauchbar ist die Arbeit von Mr. S. Muller Hzw., De civitates van Gallie, Amsterdum 1898. Man vgl. nueine Rezension in der Deutschen Litteraturzeitung 1900 No. 14 (31. März., Sp. 941—944, wo ich bereits meine im Text entwickelte Auffassung dieser Dinge kurz angedeutet habe.

<sup>3)</sup> Ann. 111 44; vgl. Servius ad Aen. 1 285.

Tironianae,1) deren ältester Bestand nach Zangemeister aus der früheren Kaiserzeit,2) womöglich aus der augustischen Zeit,3) stammt, 3. aus Plinins,4) für den allerdings erst noch der Nachweis zu liefern ist, dass er auch für die Tres Galliae die agrippisch-augustische Reichsstatistik ausgeschrieben hat. Cuntz nämlich, der sich mit diesem Quellenverhältnis am eingehendsten beschäftigt hat, ist der Ansicht,<sup>5</sup>) dass zwar die bei Plinius vorhandenen Angaben über privilegierte Gemeinden "meist der Statistik entnommen sind", dass auch "für die Abgrenzung von Aquitania gegen Lugdunensis die augustische Ordnung der Provinzeu berücksichtigt ist", dass aber im übrigen, vor allem weil die in der Statistik sonst angewendete alphabetische Reihenfolge nicht eingehalten ist und weil statt der 60 civitates 100 aufgezählt werden, "jede Spur einer offiziellen Quelle" fehle. Dieses Resultat der Untersuchungen von Cuntz befriedigt nicht, schon wenn man nur eine allgemeine Erwägung anstellt. Darnach soll Plinius, der den Wert der Reichsstatistik wohl erkannt und diese Erkenntnis durch fleissige Benutzung derselben überall sonst bethätigt hat, auf einmal bei der Beschreibung der Tres Galliae dieselbe liegen gelassen oder, was noch ungeheuerlicher ist, nur einige nebensächliche Angaben daraus entnommen, dagegen die eigentlichen Listen hier ansnahmsweise verschmäht haben. Demgegenüber hat schon Detlefsex bemerkt, dass wenigstens für Aquitanien eine Benutzung des Agrippa anzunehmen ist. Aquitanien, das Land zwischen den Pyrenäen und der Loire, wie es Augustus als eine Provinz errichtet hatte, bestand aus zwei Teilen, einem keltischen und einem iberischen Teile, die im allgemeinen durch die Garonne geschieden wurden. Was zunächst den keltischen Teil betrifft, so ergiebt ein Vergleich des Plinius<sup>7</sup>) mit Strabo.<sup>8</sup>) dass beide dieselbe Quelle vor Augen gehabt haben müssen. Strabo hat ans dieser Quelle die Zahl der hier wohnenden keltischen civitates, nämlich 14,9) Plinins dagegen die Namen dieser 14 Volksgemeinden erhalten. Denn dass die Vellavi nach den Arverni ausgefallen sind, wie schon der Korrektor des Leydener Kodex gesehen und durch einen Nachtrag am Rand deutlich gemacht hat, ist von Detlefsen<sup>10</sup>) mit Recht hervorgehoben und von Herschfeld<sup>11</sup>) gebilligt

- 1 Veröffentlicht von Zangemeister in den Neuen Heidelb. Jahrbb. II [1892] S. 1 ff.
- 2 Zangemeister a. a. O. S. 31.
- 3 Ebda, S. 36,
- 4 Historia naturalis IV 105 109.
- 5, Fleckeis, Jahrbb. für klass, Philologic Suppl. Bd. 17 S. 519 f.
- Bursians Jahresbericht über die Fortschritte der klass, Altertumswissenschaft XI 1877 S. 316.
  - 7) H. N. IV 108, 109,
  - 8 Geogr. IV 2. 1-3, C. 189-191.
  - 9) Ausser IV 2. I, C. 189 auch IV I. I, C. 177.
  - 10) A. a. O. S. 314.
  - 111 CIL. XIII p. 212, SBer. der Berl. Ak. 1897, LI S. 1104 Aum. 2.

worden. In Bezug auf die iberischen Stämme zeigt sich dann dasselbe, dass nämlich Strabo wieder die Zahl, wenn auch allerdings diesmal nicht genau (mehr als 20), da sie zum grössten Teil klein und unbekannt seien,1) Plinius dagegen dementsprechend die Namen von 29 Völkerschaften iberischer Herkunft angiebt, unter Voranstellung des gemeinsamen Namens Aquitani, mit dem Zusatz: unde nomen provinciae, woranf dann fortgefahren wird: Sunt autem hi: Boviates,2) n. s. w. Die bei beiden Schriftstellern zn Grunde liegende Liste war also so angelegt, dass sie die keltischen civitates, 14 an der Zahl, von den iberischen unterschied und die letzteren unter dem Sammelnamen Aquitani zusammenfasste, dann aber die kleinen Gemeinwesen, die unter diesen Sammelbegriff fielen, einzeln aufzählte. Aber ein Vergleich von Strabo und Plinius ergiebt noch weiteres über die Anordnung der in der Quelle vorliegenden Liste. Wie der Aufang der plinianischen Aufzählung zeigt (Ambilatri, Anagnutes), begann sie alphabetisch, dann aber ging sie, da Strabo und Plinius im weiteren die ganz gleiche Anordnung zeigen, über zu einer geographischen Ordnung: zuerst werden die am Meer wohnenden Keltenstämme (bei Plinius: Pictones, Santoni, Bituriges Vivisci, bei Strabo in umgekehrter Reihenfolge: Bituriges Vivisci, Santoni, Pictones), dann die Aquitani und zwar in zwei Gruppen (bei Plinius getrennt durch die Worte saltus Pyrenaeus infraque, bei Strabo durch die Worte τὰ μέν παρωκεανιτικά τὰ δέ είς την μεσόγαιαν και τα άκρα των Κεμμένων δρών μέγρι Τεκτοσάγων ανέγοντα), drittens die binnenländischen Keltenstämme und zwar zunächst die an der Loire entlang wohnenden (Plinius von Norden nach Süden: Bituriges Cubi, Lemovices, Arverni, [Vellavi], Gabales, Strabo wieder in umgekehrter Reihenfolge: Vellavi, Arverni, Lemovices, später auch die Bituriges Cubi), dann die an der Südküste der Provinz und die Garonne abwärts ansässigen (Plinius von Osten nach Westen: Ruteni, Cadurci, Nitiobroges, Petrocorii, Strabo umgekehrt: Petrocorii, Nitiobroges, Cadurci, dann noch nach den hier dazwischen geschobenen Bituriges Cubi die Ruteni und Gabales) aufgezählt. Abgesehen von dieser umgekehrten Anordnung innerhalb der einzelnen Gruppen ist aber noch ein grosser Unterschied der strabonischen Liste gegenüber der plinianischen festzulegen. Bei der eigentlichen Aufzählung der civitates giebt Strabo,3) als er an die Aquitani kommt, drei Namen von Gemeinden: die Tarbelli, Convenae und Ausci, von denen er dann im nächsten Paragraphen4) noch bemerkt,

<sup>1)</sup> IV 2. 1, C. 189: ἔστι δὲ ἔθτη τῶν ἀπνιτανῶν πλείω μὲν τῶν εἴποσι, μικοὰ δὲ καὶ ἄδοξα τὰ πολλά. Im Gegensatz zu dieser Vorbemerkung werden in der dann folgenden Aufzählung einzelner Stämme die Tarbelli, Convenae und Ausci besonders namhaft gemacht.

<sup>2)</sup> So ist der Text hergestellt von Detlefsen a. a. O. S. 315.

<sup>3)</sup> IV 2.1, C. 190.

<sup>4)</sup> IV 2, 2, C. 191.

dass von diesen die Ausci und Convenae im Besitz des ius Latium gewesen wären. Es zeigt sich also deutlich, dass man bei Strabo scharf unterscheiden muss zwischen den allgemeinen Vorbemerkungen nebst den Zahlangaben — in diesen deckt er sich vollkommen mit dem, was Plinins giebt — und seiner dann folgenden Liste, die doch bemerkenswerte Unterschiede von Plinins zeigt; die erwähnte umgekehrte Ordnung innerhalb der allerdings gleichen Gruppen und die Hervorhebung von drei civitates innerhalb der Gruppe Aquitani. Mir scheint darans zu folgen, dass Strabo zwei Quellen oder wenigstens zwei Redaktionen derselben Quelle benutzt hat, zunächst die auch bei Plinius zu Grunde liegende ältere, worin die Aquitani noch eine aus lauter kleinen Völkerschaften zusammengesetzte Masse bildeten, dann eine jüngere, worin aus der Masse der iberischen Völkerschaften mindestens drei, darunter zwei mit ins Latium ausgestattete civitates herausgehoben waren.

Welches war nun diese offenbar in einer älteren und einer jüngeren Redaktion vorliegende Quelle? Da sie Strabo schon benutzt hat und zwar in beiden Fassungen, muss sie der augustischen Zeit angehört haben, und da anch eine jüngere Redaktion vorliegt, so muss die ältere Form, die bei Plinius und Strabo noch zu erkennen ist, zum mindesten in die erste Hälfte der augustischen Regierung gesetzt werden. Eine Quelle aber, die aus dieser Zeit stammt, deren Liste alphabetisch beginnt, ') die die Rechtsstellung der einzelnen civitates anmerkt, kann keine andere als die Reichsstatistik selber sein. Da darin auch die augustische Abgrenzung Aquitaniens, die vermutlich in den Jahren 16-13 während des Kaisers Anwesenheit in Gallien geschaffen wurde,2) berücksichtigt ist, so erhalten wir damit einen terminus post quem für die Abfassung der Liste in ihrer älteren Gestalt. Wahrscheinlich gleich nach den genannten Jahren ist die Aufstellung, wie sie Plinins vor allem bewahrt hat, gemacht worden, etwas später, aber sicher auch noch unter Augustus, als von den Aquitani die Ansci und Convenae mit dem ins Latium beschenkt wurden,3) ist die Liste etwas verändert worden, was wir durch Strabo wissen.

Wenn nun die Reichsstatistik bei Plinius für Aquitanien zu Grunde liegt, so ist dasselbe, solange nicht das Gegenteil bewiesen wird, auch für die Lugdunensis und Belgica anzunehmen. Die Liste der Lugdunensis<sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> Auffallend ist allerdings, dass dann die alphabetische Ordnung sehon von der gemeinsamen Quelle verlassen worden ist. Aber die alphabetische Anordnung ist in der Reichsstatistik auch anderswo nicht vollkommen durchgeführt; örtliche Gruppierung weuigstens tritt daneben mehrfach entgegen; vgl. Cuxtz a. a. O. passim.

<sup>2)</sup> Mommsen, Hermes 15 S. 111, Marquardt, Rom. Staatsverw. 12 S. 264.

<sup>3)</sup> Darüber unten S. 339.

<sup>4)</sup> Plinius H. N. IV 107.

giebt 26 Namen und zwar nach örtlichen Gruppen, zunächst Küstenstämme. dann (intus autem) Stämme des Binnenlandes, von welchen die foederati am Anfang herausgehoben werden (Acdui foederati, Carnuteni foederati), während die civitates liberae (Meldi, Segusiari) unter den dann folgenden seltsamerweise zerstreut stehen. Doch scheint auch hier eine Anordnung nach geographischen Prinzipien noch durchzuschimmeru, insofern z. B. die Seinestaaten (Meldi, Parisi, Tricasses, also auch alphabetisch geordnet) zusammenstehen. Die Liste der Belgica1) zeigt im allgemeinen dieselbe Zusammenstellung, zunächst Küstenstämme, dann (von introrsus ab) Binnenlandsstämme und zwar a) solche in der eigentlichen Belgica ohne foedus oder libertas (Catoslugi bis Baetasi), b) nach den Rechtsverhältnissen geordnet: liberi (Leuci, Treveri), dann foederati (Lingones, Remi), e) Stämme des südlichen Teils der Provinz ohne foedus oder libertas (Mediomatrici, Sequani, Raurici, Helveti). Im übrigen ähnelt diese Liste der aquitanischen insofern, als sie durchsetzt ist mit Namen von Völkerschaften, die, wie sich gleich zeigen wird, nicht autonome civitates durch Augustus geworden sind.

Um diese aus der Liste auszuscheiden und dadurch die Gesamtheit der belgischen civitates des Augustus zn erhalten, müssen wir die Quellenuntersuchung abbrechen und, soweit schon möglich, die Teilzahlen znsammenstellen, aus denen sich die bei Strabo erwähnten 60 civitates zusammensetzten. Denn dass diese Zahl auch in der Statistik stand, dürfte nach allem bis jetzt Gesagten über jeden Zweifel erhaben sein. Als Teilzahlen dieser 60 Bezirke haben wir nun sicher nach Strabo für das keltische Aquitanien 14 civitates anzusetzen, für den iberischen Teil ergab sich aus Plinius, dass die Aquitani zunächst ganz offenbar als eine Gruppe zählten. Zu diesen 15  $\mathcal{E}\theta\nu\eta$  der Aquitania giebt dann Plinius 26 für die Lugdunensis, so dass wir in Summa 41 civitates für die beiden westlichen Provinzen erhalten. Zu diesem Resultat sind alle anderen Forscher nicht gekommen, weil sie stets fälschlich aus der aquitanischen und lugdunensischen Liste des Plinius je zwei Namen gestrichen haben, aus der aquitanischen die Ambilatri und Anagnutes, 3) aus der lugdu-

<sup>1)</sup> Ebda. 106.

<sup>2)</sup> Das ist das einzige, was S. Muller richtig erkannt hat (De civitates van Gallie S. 37). Dementsprechend sind die Aquitani auch immer als Gesamtheit, nicht nach Völkerschaften ausgehoben worden; vgl. Mommsen. Hermes 19 S. 47 f.; Ritterling, Westdeutsche Zeitschrift 16, Korr.-Bl. Sp. 236 ff.; Cichorius bei Pauly-Wissowa IV Sp. 241 f.

<sup>3)</sup> Die Ambilatri möchte Detlefsen (a. a. O. S. 313) mit den Ambilateti oder Ambivareti des Caesar (bell. gall. VII 90. 6) und die Anagnutes mit den von Artemidor bei Steph. Byz. s. v. genannten 'Ayrōtes' identifizieren. Das letztere dürfte wohl das richtige treffen, zumal auch die Agnotes als am Ozean wohnend bezeichnet werden, vgl. auch A. Holder, Alteelt. Sprachschatz I Sp. 60 und 134. Der Wohnsitz war au pays de Retz unweit der Loire.

nensischen die Atesui¹) und Boi.²) Die Unzulässigkeit dieses Eingriffes wird allein schon, was das keltische Aquitanien betrifft, durch die Zahlenangabe des Strabo (14) klipp und klar erwiesen, und was die beiden beanstandeten civitates der Lugdunensis angeht, so erscheinen die Boi noch im Jahre 69 bei Tacitus³) offenbar als eigene Gemeinde.

Umschlossen aber die beiden Provinzen Aquitania und Lugdunensis 41 civitates, so bleiben für die Belgica noch 19 Gemeinden, die nunmehr aus Plinius mit Zuhilfenahme des Strabo und der Liste der tironischen Noten festzustellen sind. Mit der Angabe des Strabo, 4) dass es 15 belgische Stämme gegeben habe, ist deshalb nichts zu machen, weil sie sich deutlich schon durch den Zusammenhang, in dem sie steht, als eine die ethnographischen und nicht die politischen Verhältnisse berücksichtigende giebt. Dagegen kommen wir weiter, wenn wir zunächst die in den drei Listen gleichmässig auftretenden civitates einmal herausnehmen: das sind alphabetisch geordnet die Ambiani, Atrebates, Bellovaci, Helvetii, Lenci, Lingones, Mediomatrici, Menapii, Nervii, Remi, Sequani, Suessiones, Treveri, Tungri, 5) im ganzen also 14, die sicher angustischen Ursprungs sind.

<sup>1)</sup> Über sie vgl. A. Holder a. a. O. I Sp. 261 vielleicht pays de Séez'.

<sup>2</sup> Westlich von den Haeduern zwischen Loire und Allier mit der Hauptstadt Gorgobina, CIL. XIII p. 401 Anm. 3. A. Holder a. a. O. Sp. 463 ff. M. Ihm bei Pallx-Wissowa III Sp. 632.

<sup>3)</sup> Hist. II 61. Die in Militärdiplomen aus dem Anfang des 2. Jahrhunderts gemannen Boier scheinen aus dieser Gemeinde zu stammen: Diplom XXXV XXIV) vom Jahre 107 Z. 28 ein Boius, dessen Frau eine Sequanerin war, Diplom XXXIX XXVI vom J. II4 Z. 20 ebenfalls ein Boius. Die verschollene Inschrift Вкамваси, СПКЬ. 1600 = F. Haug und G. Sixt, Die römischen Inschriften und Bildwerke Württembergs, Stattgart 1900, S. 229 No. 327, auf der angeblich exploratores Triboei et Boi gestanden haben soll, ist in ihrer Lesung zu unsicher, als dass ein Schluss daraus gezogen werden könnte, vgl. Haug und Sixt S. 230.

<sup>4)</sup> Geogr. 1V 4. 3, C. 196,

<sup>5)</sup> Strabo IV 3, 5, C. 194 hat statt ihrer allerdings die Eburones. Sie sind die bedeutendste Völkerschaft in einer grösseren Gruppe germanischer Herkunft am Nordabhang der Ardennen Condrusi. Eburones, Caeroesi, Paemani, Segni, .qui uno nomine Germani appellantur": Caes. bell. gall. II 4. IO; dazu IV 6. 4, VI 32. I verglichen mit Tacitus, Germania 2 , ac nunc Tungri, tunc Germani vocati sint\*, aber von Caesar bekanntlich his zur Vernichtung bekriegt worden (bell. gall. VI 34-43). An deren Stelle treten in der augustischen Ordnung die Tungri. In ihrer nach gallischem Schema eingerichteten eivitas sind offenbar auch die übrigen "Germani" des Caesar in Form von pagi aufgegangen. Wenn nämlich auf zwei britannischen Inschriften CIL. VII 1072. 1073) ein pagus Vellaus und ein pagus Condrustis erscheinen, von deren jedem es heisst: militans in coh orte II Tungr orum), so dürfen wir wohl in dem pagus Condrustis = Condroz heute, die Gegend zwischen Lüttich und Namur) die Condrusi des Caesar wiedererkennen; vgl. meine Schrift: Zur Stadtentstehung in den chemals keltischen und germanischen Ländern des Römerreiches, Giessen 1898 S. 54ff. Nieht Reeht hat vox Domaszewski (Westd. Zeitschr. 19 (1900), Korr.-Blatt Sp. 146/149) mit der Behauptung, dass die eivitas Tungrorum unter Augustus zu dem germanischen Militärdistrikt gehört habe. Die Anwendung des pes Drusianus ist dafür kein Beweis, da,

Nun aber haben Plinius und Strabo die Morini noch gemeinsam, die ganz offenbar in den tironischen Noten vergessen sind; dagegen führt noch die zuletzt genannte Liste, ebenso wie Plinius, die Raurici und Viromandui auf, die Strabo, der ja keineswegs Vollständigkeit erstrebt, bei Seite gelassen hat; damit bekommen wir 17 civitates für die Belgica. Als 18. civitas aber ergeben sich leicht die Silvanectes, die zwar Plinius allein hat, 1) die aber durch die Angabe ihrer Rechtsstellung (liberi) als Bestandteil der Statistik sich sofort verraten. Folglich bleibt nur noch eine civitas zu suchen, um die Zahl 19 für die Belgica und die Gesamtsumme 60 für die Tres Galliae voll zu machen. Namen bietet ja die plinianische Liste der Belgica noch genug: ich glaube aber, dass weder unter den in die Liste der Belgica eingestreuten Namen, den Texuandri, Britanni, Bassi, Catosluqi, Suaeuconi, Sunuci, Frisiavones, Baetasi, noch unter den dann folgenden germanischen Stämmen (Rhenum autem accolentes Germaniae gentium in eadem provincia . . .), den Nemetes, Triboci, Vangiones, Ubii, Cugerni (Hss. Guberni), Batavi, die noch fehlende civitas zu suchen ist. Sicher hatte die Reichsstatistik schon, so gut wie in Aquitanien, dieses Plus von Völkerschaften. Sie diente in der Hauptsache praktischen Zwecken, d. h. der Besteuerung und der Aushebung. Wie die Inschriften der Auxiliar-Truppenkörper zeigen,2) wurden aber die römischen auxilia sehr stark aus den kriegerischen Völkerschaften dieser keltisch-germanischen Grenzprovinz rekrutiert, und diese Aushebung geschah hier nicht nur nach civitates,3) sondern auch nach gentes.4) Deshalb sind auch einige nicht zu civitates erhobene Stämme dieser Grenzgebiete in die Reichsstatistik hineingekommen;5) in der Verwaltung waren sie wohl an

wie D. selbst sagt. Drusus die Schatzung von ganz Gallien leitete. Dass aus der Aushebung nach civitates die Grenzen des Militärdistriktes sich bestimmen liessen, ist auch nicht richtig; deun dann gehörten auch die Helvetii. Lingones, Menapii, Morini, Nervii, Sequani, d. h. fast die halbe Belgien dazu, vgl. Momsen, Hermes 19 S. 48, E. Hünnen, Westd. Zeitschr. 3 (1884) S. 290.

<sup>1)</sup> In den Hss. Ulmanectes.

Vgl. Index zu ClL. VII und zu den Militärdiplomen CH. III Suppl. p. 2024—2028; Cichorius bei Paulx-Wissowa s. v. ala und cohors.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 336 Anm. 5 Ende.

<sup>4)</sup> Über gentes vgl. Mommsen, Limesblatt No. 24 vom 30. Sept. 1897 S. 660 ff.

<sup>5)</sup> Von den bei Plinius innerhalb der eigentliehen Belgien genannten Völkerschaften dieser Art kennen wir von folgenden die daraus gebildeten Truppenkörper: cohors I Sunucorum, CIL. VII 142, Militärdiplom XLIII, coh. I Frisiavonum, CIL. VII 178, 214, 215, Diplom XXXIV. XLIII, coh. I Bactasiorum, CIL. VII 365, 390, 391, 394, 395, Diplom XXXII. XVIII. Von den Stämmen des Militärsprengels Germania, die Plinius aufführt, sind uns die Truppenkörper der Vangiones, Ubii, Cugerni, Batavi, Cannenefates (von diesen alae und eohortes) bekannt, vgl. die Zusammenstellung CIL. III Suppl. p. 2024—2028, auch Mommsen, Hermes 19 S. 48 und 213 f., Cunonus a. a. O. Stellenweise dienten die Angehörigen dieser Völkersehaften in den Cohorten benachbarter eivitates, gl. Eph. epigr. III p. 134 No. 103: Genio hulifus loci Texand(ri) et Sunic(i) vex(illatio)—über diesen Begriff vgl. von Domaszewski, Westd. Zeitschr. 14 S. 45 Anm. 195—

eine der zunächst liegenden Civitäten in der Form von attribuierten Gemeinden oder von pagi angeschlossen.") Wir müssen daher von all diesen Völkerschaften, die als Milizformationen sich erweisen, absehen. Ganz deutlich hat Plinius — offenbar in engem Anschluss an seine Quelle — die Völkerschaften des Militärsprengels am Rhein als solche gekennzeichnet, indem er am Schlusse der Liste der Belgica von Germaniae gentes spricht. Damit übereinstimmend bietet die Liste der tironischen Noten keinen Namen einer Volksgemeinde aus diesem Gebiet.<sup>2</sup>) Folglich umfasste der Grenzbezirk Germania so wenig wie anfänglich das iberische Aquitanien eine Anzahl civitates.

Welches aber war die 19. civitas der Belgica? Nach allem Gesagten bleibt nur eine Möglichkeit, die durch die Darstellung des Plinius zur Gewissheit erhoben wird. Die Germaniae gentes bildeten so gut wie die Aquitani zunächst ein Ganzes: Germania bezw. die Germania unf dem linken Rheinufer waren das 60. EGrog des Strabo, das 19. der Belgica.

Dem Einwand, dass die Germanen in der Ara Ubiorum einen eignen Kultmittelpunkt erhielten, also wohl gar nicht in Lyon vertreten sein könnten, ist entgegenzuhalten, dass der ubische Altar auf alle Fälle nach dem Lyoner gegründet worden ist,4) dass also Rücksichten auf jenen Kultplatz bei der Schaffung des Landtages von Lyon nicht mitgesprochen

cohor(tis) II Nerviorum, wozu die S. 306 Anm. 5 erwähnten pagi militantes in cohorte II Tungrorum zu vergleichen sind sowie (aus dem dritten Jahrhundert die Germani eives Tulianti (heute Twente, der südlichste Teil der Provinz Over-Jjssel, darüber Scherer bei E. Heber, Westd. Zeitschr. III, 1884, S. 127), die im Cunens Frisiorum dienten: M. Ibm, Bonner Jahrbb. 83 [1887] S. 173, Eph. epigr. VII No. 1040 und 1041, Momsen, Hermes 19 S. 232 ff. Einzelne eives der in Frage stehenden Völkerschaften, die auf Inschriften vorkommen, z. B. eives Bactasius auf einer Mainzer Inschrifte Brammach. CIRh. 981) oder eives Frisiaus auf einer britannischen (CIL. VII 68) lassen keinen Schluss auf autonome eivitates Baetasiorum oder Frisiavonum zu; denn dann müsste man aus den eives Tulhanti auch auf eine römische eivitas Tulhantorum schliessen. Der Gebrauch von eivis ist weitergehend als der von eivitas.

I Ein solches Abhängigsverhältnis war wohl in den Worten des Plinius (V 106):

Morini ora Marsacis iuncti pago qui Chersiacus vocatur berührt. Zeugen dafür sind weiter
die pagi militantes in der 2. Cohorte der Tungri (vgl. S. 306 Ann. 5) und das Auftreten
der Texandri und Smitei in einem Truppenkörper der Nervier (vorige Ann.). Allerdings darf nicht verschwiegen werden, dass die Inschrift CIL. VII 1068 auch c(ivcs)
Raeti milit (antes) in coh(orte) II Tungr'orum) erwähnt, vgl. im übrigen anch E. Hünker,
Westd. Zeitschr. 3 (1884) S. 290.

<sup>2)</sup> Darüber vgl. Zangemeister a. a. O. S. 29.

<sup>3</sup> Es hat anch hier wie bei den Aquitanern offenbar ursprünglich eine Aushebung nach der Gesamtheit, nicht nach einzelnen Völkerschaften stattgefunden; über die cohortes Germanorum vgl. Cichorus bei Pauly-Wissowa IV Sp. 292 ff. Gestützt wird die im Text vorgetragene Ansicht weiter durch die S. 315 besprochene Summierung der Föry, der Belgica bei Ptolemaeus.

<sup>4</sup> Vgl. meine Ausführungen in dieser Zeitschrift Heft 1 S. 101.

haben können. Meiner Ansicht nach sollte der Kult von Lyon ein Mittelpunkt für alle Völker der Tres Galliae sein; er umfasste daher die 58 civitates der Kelten in gleicher Weise wie die beiden nichtkeltischen Bevölkerungselemente des Landes, die noch nicht nach Civitäten geordneten iberischen Aquitaner wie die germanischen gentes der Grenzlande als zwei weitere Einheiten.<sup>1</sup>) Der ubische Altar sollte dann denselben Zweck erfüllen für das neueroberte rechtsrheinische Germanien; wie das Lyoner Heiligtum war er nicht im Centrum, sondern an der Peripherie seines Bezirkes gelegen; der einzige Kaiserpriester dieses germanischen Altars, den wir kennen, ist bezeichnenderweise vom Stamme der Cherusker,2) Der Schlag des Jahrs 9 n. Chr. hat dann die Hoffnungen vernichtet, die man auf den ubischen Altar gesetzt hatte. Aus einer provinzialen Kultstätte wurde er eine lokale für den reichstreuen Stamm der Ubier, später, seit 50 n. Chr., für die an Stelle dieses Stammes tretende colonia Agrippinensis, die das Wort Ara in den offiziellen Namen aufgenommen hat,3) offenbar weil sie abgesehen von anderen Gründen auch mit Rücksicht auf den Altar so frühzeitig an exponierter Stelle zum Rang einer römischen Bürgerkolonie gekommen war. Die gentes Germaniae sandten aber abgesehen von den bevorzugten Ubiern bezw. Agrippinenses auch fernerhin ihren gemeinsamen Delegierten zu dem Heiligtum bei Lyon, dem Mittelpunkt für das gesamte Gebiet der Tres Galliae.

Die Entwicklung ging nun in der Weise weiter, dass zunächst, wie wir schon Strabo entnahmen, die Aquitani in einzelne civitates zerlegt wurden und zwar anfangs in mindestens drei: die Ausci, Convenae und Tarbelli, von denen die beiden zuerst genannten zugleich mit dem ins Latium ausgestattet wurden. Diese letztere Angabe macht es so gut wie sicher, dass noch in der Zeit des Augustus diese civitates geschaffen wurden, da unter Tiberius, der höchstens noch in Betracht käme, solche Verleihungen einer höheren Rechtsstellung kaum vorgekommen sind.<sup>4</sup>) Somit gab es beim Tode des Augustus nicht 60, sondern schon 62 civitates der Tres Galliae. Wenn dann Tacitus zum Jahre 21 n. Chr. von 64 gallischen civitates redet,<sup>5</sup>) so nehmen viele Forscher an, dass er die Verhältnisse seiner

<sup>1</sup> Anders Hisschfeid, 8Ber. der Berl. Ak. 1896 S. 441. Schon die Vereinigung iberischer und keltischer Elemente in der provincia Aquitania zeigt deutlich, dass Augustus die Nationen, die auf dem Boden Galliens zusammensassen, nicht trennen, sondern durch seine provinziale Organisation ancinander ketten und die nationalen Gegensitze überbrücken wollte. Das augustische Prinzip ist klar dargelegt von Strabo XIII 4, 12, C. 629.

<sup>2</sup> Tacitus, Annal. 157.

<sup>3)</sup> Der offizielle Name der Kolonie lautet: Colonia Claudia Augusta Ara Agrippinensium, vgl. meine Zusammenstellung der römischen Kolonien bei Pauly-Wissowa IV Sp. 543 No. 196.

<sup>4</sup> Vgl. Hurschfeld, CHL, XIII p. 5f. und p. 57.

<sup>5)</sup> Annal, III 44.

Zeit tälschlich in die Vergangenheit zurückversetzt habe. Aber ich bin mit Hirschfelde") der Ansicht, dass man diesem Schriftsteller, solange nicht das Gegenteil bewiesen ist, eine falsche Angabe nicht zuschieben soll. Es müssen demnach vor dem Jahre 21, vielleicht ebenfalls schon unter Augustus,") noch zwei weitere aquitanische civitates gebildet worden sein und zwar hat Hirschfeld mit Heranzielung des Ptolemäus wahrscheinlich gemacht, dass dies die Elusates und Vasates waren. Dann setzen sich die 64 civitates des Tacitus folgendermassen zusammen:

1. Aquitanien: a) keltische civitates 14 | 5 | 19 |
2. Lugdunensis 26 | 3. Belgica: a) der eigentlichen B. 18 | 19 |
b) Germani 1 | 1 | 19 |
in Summa 64.

Die gleiche Gesamtzahl 64 ist anch für das Ende des 1. oder den Anfang des 2. Jahrhunderts anzunehmen, in welcher Zeit die von Ptolemäns<sup>4</sup>) ausgeschriebene Liste hergestellt worden ist;<sup>5</sup>) nur sind infolge eingetretener kleiner Veränderungen die Teilzahlen andere geworden. In Aquitanien sind zwei der keltischen civitates (die Ambilatri und Anagnutes) offenbar infolge von Attribution an benachbarte grössere Gemeinden verschwunden, ebenso in der Lugdunensis zwei (Atesui und Boi); dafür ist aber in der letzteren Provinz eine neue civitas (Arvii oder Arubii) erstanden, die wir zum ersten Mal durch Ptolemäns<sup>6</sup>) kennen lernen.<sup>7</sup>) Die grössten Veränderungen aber sind in der Belgica vor sich gegangen: in der flavischen Zeit sind nicht nur, wie bekannt, an Stelle des Heeresbezirks Germania die beiden Provinzen Germania superior und Germania inferior (vor dem Jahre 90)") getreten, sondern es ist auch in der genannten Zeit die Gemeindeorganisation nach civitates in dem Bezirk bezw. den neuen Provinzen eingeführt worden;9) mit anderen Worten es geschah in der flavischen Zeit mit den Germani dasselbe, was schon in

<sup>1)</sup> SBer. der Berl. Ak. 1896 S. 441 Anm. 5.

<sup>2)</sup> Strabo sagt auch IV 2, 2, C. 191; δεδόκασι δὲ Λάτιον Ῥωμαῖοι καὶ τῶν Ἀκνιτακῶν τισι, καθ άπερ Αὐσκίοις καὶ Κωνείναις.

<sup>3)</sup> A. a. O. S. 438f., CIL. XIII p. 72 und 75.

<sup>4)</sup> II 7-9.

<sup>5)</sup> vox Domaszewski, Westd. Zeitsehr. 19 (1900), Korr.-Blatt Sp. 148.

<sup>6)</sup> II 8, 7, S, 213 in der Ausgabe von C, Müller.

<sup>7)</sup> Über sie M. Ihm bei Pauly-Wissowa II Sp. 1490. A. Holder, Alteeltischer Sprachschatz I Sp. 229 u. 244, CIL. XIII p. 490f. Sie waren ein kleines Volk zwischen den Aulerei Diablintes und den Veliocasses mit dem Hauptort Vagoritum.

<sup>8)</sup> So richtig A. Riese, Westd. Zeitsehr. 14 (1895), Korr.-Blatt No. 7 Sp. 146-160.

<sup>9</sup> Zur Stadtentstehung S. 60 ff.

der zweiten Hälfte der augustischen Regierung mit den iberischen Aquitani geschehen war: es wurde an Stelle der gentilen Ordnung diejeuige nach civitates, autonomen Volksgemeinden, gesetzt, und zwar waren es, wie die Liste des Ptolemäns zeigt, zunächst 4 civitates, die in flavischer Zeit auf germanischem Boden begründet wurden (Batavi, Nemetes, Triboci, Vangiones). Ansserdem wurden die Raurici aus der Belgica nach Germania superior herübergenommen, so dass die Liste der gallischen civitates am Ende des ersten Jahrhunderts, wie sie uns durch Ptolemäns überliefert ist, folgende Teilzahlen zeigt:

1. Aquitanien: a) keltische civitates  $14-2=12 \\ b$ ) iberische , =  $5 \\ 17$ 2. Lugdunensis: 26-2+1=253. Belgica: a) der eigentlichen Belgica b) der beiden Germanien  $17 \\ 5 \\ 22$ 

in Summa wiederum 64 civitates.

Diese Zahl hat dann im Laufe des 2. Jahrhunderts von der Regierung Trajans ab eine starke Vergrösserung erfahren, nicht allerdings in der Mittelprovinz, wo vielmehr die Verhältnisse offenbar stabil geblieben sind, sondern in Agnitanien und in der Belgica. Die Zahl der aquitanischen civitates hat sich in dem genannten Zeitraum von 5 auf 9 erhöht: denn im Anfang des dritten Jahrhunderts schon hat, wenn Hirschfeld jetzt die Inschrift von Hasparren (Basses-Pyrénés) richtig datiert, ) die Bezeichnung der iberischen Aquitaner als novem populi bezw. als Novempopulana stattgefunden. Von den neu geschaffenen civitates hat derselbe Forscher sicher festgestellt:2) die Consoranni, "die vorher ohne Zweifel zu den Convenae gehörten" und die Boiates, "die den Bituriges Vivisci angehört haben werden"; wahrscheinlich ist es ihm von den Iluronenses und Lactorates. Die Gesamtzahl der aquitanischen civitates ist damit auf 21 (12 + 9)gestiegen. Eine noch stärkere Vergrösserung ist in den beiden Germanien eingetreten. Hier hat schon Trajan das Werk der Flavier in grossem Maasstab fortgesetzt. Wenn wir mit Germania inferior beginnen, so sehen wir allerdings betreffs der Bataver nicht ganz klar. Dieselben hat, wie oben bemerkt, schon die Quelle des Ptolemäus als civitas anfgeführt, aber, wie es scheint, als solche nur die am Meer wohnenden, die Lugudunnm Batavorum (Levden) als Vorort hatten,3) während davon getrennt an einer zweiten Stelle4) die im Binnenland wohnenden mit dem Hauptort Batavodurum genannt werden. Es ist sicher, dass diese letzteren erst von Trajan mit Noviomagus an der Spitze (Nimwegen, vielleicht

<sup>1</sup> A. a. O. S. 437.

<sup>2</sup> S. 439.

<sup>3</sup> Erwähnt bei Ptolemäus II 9. 1.

<sup>4</sup> Ebda. 9, 8.

identisch mit Batavodurum)<sup>1</sup>) organisiert wurden<sup>2</sup>), wobei es dahin gestellt bleiben muss, ob eine zweite civitas der Bataver geschaffen wurde, oder ob die schon bestehende nur vergrössert und mit zwei capita versehen wurde, wie die Vocontiergemeinde in der Narbonensis.<sup>3</sup>) Weiter hat dann Trajan aus den Cugerni und den Baetasii die civitas Traianensis gebildet, deren Vorort die colonia Ulpia Traiana in der Nähe von Castra vetera war.<sup>4</sup>) Eine noch grössere Thätigkeit als in Untergermanien entfaltete Trajan in Obergermanien und zwar hier jenseits des Rheins. Eutrop sagt von ihm: 'Durbes (d. i. in der Sprache seiner Zeit = civitates) trans Rhenum in Germania restituit.<sup>6</sup>) Sicher ist eine Schöpfung dieses Kaisers, wie der Beiname zeigt, die civitas Ulpia Sneborum Nicretum, die Gemeinde der Neckarschwaben, mit Lopodunum (Ladenburg) als Vorort.<sup>7</sup>) In trajanischer, spätestens in hadrianischer Zeit sind in der badischen Rheinebene und im Neckargebiet weiter geschaffen worden: die civitas Aquensis oder besser Aquensium's

<sup>1)</sup> Vgl. C. Müllers Ptolemäusausgabe I S. 226 im Kommentar zu der Stelle.

<sup>2</sup> Das ergiebt sieh aus der Bezeiehnung Ulpia Noviouagus; die Volksgemeinde hiess entspreehend c(ivitas Ulpia Trainnensis) (Batarorum: Brambach, CIRh. 10 und 82.

<sup>3)</sup> Mit den capita Vasio und Lucus Augusti: Plinius H. N. 111 37.

<sup>4)</sup> Bonner Votivara vom J. 160: J. Klein, Bonner Jahrbb. 80 S. 150ff., vgl. Westd. Zeitschr. 5 (1886), Korr.-Blatt No. 1 Sp. 11/2 und CIL. VI 3296. Die Kolonic ist nicht aus den eanabae von Castra vetera hervorgegangen, wie allein Bergk, Westd. Zeitschr. 1 (1882) S. 505 gesehen hat. Ausschlaggebend ist, dass im Itinerarium Antonini p. 176 ed. Partney' zwei Strassenstationen für Kolonie und Lager angegeben sind, was bei den aus canabae hervorgegangenen Ortschaften nie der Fall ist. Die Kolonie war, wie ich sehon an anderer Stelle (Zur Stadtentstehung S. 61 gezeigt habe, aus dem Volksverband nicht eximiert. Wie es scheint, ist mit civitas Traianensis der britannischen Inschrift CIL. VII 924 die Volksgemeinde bezeichnet, deren Vorort die Kolonie bildete, — vgl. auch Brambach, CIRh. 213 aus der Nähe von Nanten: d.ccurio) c(ivitatis) U(lpiae Traianensis — und mit cives Traianenses bei Obelli 2003 die Bürger der Volksgemeinde. Bemerkenswert ist auch, dass in dem Militärdiplom XXXII a. d. Jabre 103 die coh(ors) I Cugernorum, dagegen im Diplom XLIII a. d. J. 124 die I Ulpia Traiana Cuger (norum' e ivium) R omanorum genannt wird. Die Cugerni waren offenbar die Völkerschaft, die zur civitas erhoben wurde, und deren Vorort den Titel und Rang einer colonia civium Romanorum erhielt. Daneben müssen die Baetasii in irgend einer Beziehung zu der neuen Gemeinde gestanden haben, wenn nicht inkorporiert, so doch attribuiert gewesen sein, da mehrfach Traianenses Baetasii erwähnt werden, vgl. Zangemeister, Neue Heidelb. Jahrbb. 11 S. 29 und V S. 50.

<sup>5)</sup> VIII 2.

<sup>6)</sup> Über restituit vgl. Zangemeister, Neue Heidelb. Jahrbb. 111 S. 6.

<sup>7)</sup> Zangemeister a. a. O. S. 1—8 hat die Buehstaben S. N. der Inschriften zum ersten Mal richtig erklärt, wodurch alle früheren Deutungsversuche (Christy, Bonner Jahrbb. 61 S. 10 ff.; 64 S. 62 ff.; Baymann, Westd. Zeitschr. 3, 1884, Korr.-Blatt No. 1 Sp. 3—6; Mommers, Röm. Gesch. V<sup>3</sup> S. 146 Ann. 11 als erledigt zu betrachten sind.

<sup>8)</sup> F. Haug und G. Sixt, Die römischen Inschriften und Bildwerke Württembergs S. 218 No. 315, Votivstein eines decurio der civitas Aquensis, 1898 zu Dürrmenz, Oberamt Maulbronn, gefunden. Die Inschrift gehört etwa dem 2. Jahrhundert an. Von Caracalla, der gern hier weilte, erhielt die Gemeinde den Beinamen Aurelia. Bei

mit Aquae, dem heutigen Baden-Baden, als Vorort, die civitas Alisinensis oder Alisinensium, betren caput wohl das hentige Wimpfen war, 2) nördlich des Mains die civitas Mattiacorum; mit Aquae Mattiacae (Wiesbaden), sowie die civitas Taunensium) mit dem viens novus von Heddernheim an der Spitze. Spätestens im Anfang des dritten Jahrhunderts ist auch der ursprünglich als Staatsdomäne<sup>5</sup>) begründete Teil des Decumatenlandes um Sumelocenna, das hentige Rottenburg a Neckar, herum zur civitas Sumelocennanischen civitates, sicher aber noch nicht die wirkliche Liste derselben zu Ende. Man vermutet neuerdings mit Recht, dass vielleicht Friedberg i Hessen nicht zur Gemeinde der Tannenses gehört hat, sondern der Vorort einer eignen civitas war, deren Namen wir noch nicht kennen.

Brambaen, CIRh. 1663 (vom J. 197) und 1962 (v. J. 213) fehlt Aurelia noch, dagegen auf den Meilensteinen ebda. 1956—1958 steht civitas Aurelia Aquensis.

- 1) Brambach, CIRh. 1593 Haug und Sixt a. a. O. S. 265 No. 364 aus Bonfeld, Oberamt Heilbronn, Busis zu der Statue eines Genius der eivitas Alisinensis. Vielleicht bezieht sieh auf dieselbe eivitas die Inschrift bei Haug und Sixt S. 292 No. 387 aus Neuenstadt, Oberamt Neekarsulm, wo die Rede ist von einem deckurio) e(ivitatis). A. G. Der Name der eivitas erinnert an die Flussnamen Elz und Elsenz, A. Meitzen, Siedelung und Agrarvessen 1 S. 393. "Doch ist die Ableitung von einem dieser beiden Namen nicht sicher": Haug und Sixt a. a. O. S. 266.
- 2) Das ist die Ansicht von Schumacher nach brieflicher Mitteilung an mieh, vgl. auch Beilage zur Münchener Allg. Zeitung 1899 No. 4 und Deutsche Litt. Zeitung 1899 No. 5 Sp. 192. Die Ummauerung des vieus von Wimpfen (vgl. unten Anm. 7) ist von diesem Forseher nachgewiesen und ihre Entstehung in die erste Hälfte des 2. Jahrhunderts gesetzt worden: von Samwey-Hettner, Der Obergermanisch-Ractische Limes, Lieferung 13 1900) No. 54/5 S. 4 ff.
- Der älteste Meilenstein von Kastel, der ab Aquis Muttiacorum z\u00e4hlt, stammt aus dem Jahre 122 n. Chr.; Korrer, Westd. Zeitschr. 15 (1896), Korr.-Blatt No. 10/1 Sp. 196.
- 4) Die Orts-Befestigung von Heddernheim setzt Wolff in hadrianische Zeit, Mitteilungen über römische Funde in Heddernheim II (1898) S. 66.
- 5 Brambaen, CIRh. 1633 Haus und Sixt a. a. O. S. 84 No. 117: ex decreto ordinis sultus Sumelocenneusis, Westd. Zeitschr. 5 1886, Korr.-Blatt No. 11 Sp. 260—262: ἐπίτροπος χώρας [Σ]ομελοχεντησίας καὶ [ἐπ|ερλιμιτένης.
- 6) Brambach 1629 Haug und Sixt S. 87 No. 118: pro inventute e(ivitatis) Sum elocennensis), Brambach 1581 Haug und Sixt S. 140 No. 184 (aus Köngen): deeu rio [c]ivi(tatis | Sumuclocennensis), die Mainzer Inschrift Brambach 1034 aus dem Jahre 231 n. Chr. erwähnt eives Simelo(cennenses); dazu kommen dann die neuen Inschriften von Köngen, Westel. Zeitschr. 19–1900), Korr.-Blatt No. 3 Sp. 33f. Haug und Sixt S. 383ff. No. 497–499.
- 7) Die im Juni I899 in Friedberg i/II. gefundene Votivinschrift für Herkules (Westd. Zeitschr. 18, 1899, Korr-Blatt No. 7,8 Sp. 116ff.) ist von einem decurio e ivitatis)... gesetzt. Der Name der Gemeinde ist leider nicht erhalten. Aber wegen des für die fehlenden Buchstaben zur Verfügung stehenden Raumes kann es sich nach Zasgemeisten nicht um die eivitas Taunensium handeln. Da die Vororte von eivitates im rechtsrheinischen Germanien stets ummauert sind, wie das Beispiel von Ladenhurg,

Und so geht es auch wohl mit anderen.") Wir dürfen also wohl die Zahl von 7 neuen Gemeinden in Germanien seit Trajans Regierungsantritt nur als eine Minimalzahl fassen und daher auch nur sagen, dass Belgica mit den beiden Germanien im Anfang des 3. Jahrhunderts mindestens 29 civitates gehabt hat, so dass nunmehr die Gesamtzahl der gallischen Gemeinden, wenn wir die Zahl der Lugdunensis (25) als unverändert annehmen, über 75 betragen haben muss, mit den 4 römischen Bürgerkolonien (Lugudunum, colonia Equestris, Augusta Rauricorum, colonia Agrippinensis) sicher über 80 Gemeinwesen.

Seit der Mitte des 3. Jahrhunderts geht die Zahl dann zurück schon deswegen, weil nun das rechtscheinische Land aufgegeben werden musste.<sup>2</sup>) In der Notitia Galliarum,<sup>3</sup>) die rund nm 400 verfasst ist, begegnet keine einzige transchenanische civitas mehr. Dass die Gesamtzahl der Gemeinden aber immer noch 78 beträgt, wird einmal dadurch bewirkt, dass eine ganze Anzahl Civitäten im Innern des Landes, namentlich seit Diokletian, in zwei zerlegt, also verkleinert worden ist, und dass andererseits die Kolonien, wenigstens drei davon,<sup>4</sup>) unter den civitates nunmehr mitgezählt worden sind.

Wimpfen und Heddernheim zeigt, so sind jetzt planmässige Nachforschungen nach dem Vorhandensein einer Befestigungsmauer in Friedberg angeregt worden, darüber Westd. Zeitschr. 20 (1901), Korr.-Blatt No. 5 6 Sp. 76.

- 1) Die eivitas Auderiensium der leider verschollenen, aber nicht sehlecht überlieferten Mainzer Insehrift Brambach, CIRh. 1088 kehrt vielleieht wieder auf dem Viergötterstein von Heddernheim aus d. Jahre 241: Lehner, Westd. Zeitsehr. 18, 1899, Korr,-Blatt No. 6 Sp. 98 ff. Ein ebda, Sp. 100 f. veröffentlichter Viergötterstein aus Liederbach bei Höchst giebt einen dee urio) e (ivitatis) ITIV. Die eivitas A. G. der Insehrift HAUG und Sixt No. 387 's, S. 343 Anm. I) kann auch verschieden von der civitas Alisinensis sein. Ebenda No. 364 hat ausser der civitas Alisinensis auch noch die Sigel D. C. S. T. = d ecurio) c(ivitatis) S. T., von Herzog Bonner Jahrbb. 102 S. 96 aufgelöst durch Sueborum) T(outonorum); eine andere Erklärung in meiner Schrift Zur Stadtentstehung S. 64. In Untergermanien haben möglicherweise die Friesen einmal eine eivitas gebildet. ClL. VII 427 ist sieher nieht ex c(ivitate) Fris(iavonum, sondern vielleicht ex c ivitate Fris(iorum) zu ergänzen, vgl. auch den S. 337 Anm, 5 erwähnten cuneus Frisiorum. Dazu kommt das 1888 bei dem ungefähr 8 km. nordwestlich von Leeuwarden in Friesland gelegenen Dorf Beetgum gefundene Votivdenkmal, welches der Dea Hludana die conductores piscatus etwa in flavischer oder trajanischer Zeit gesetzt haben: Zangemeister, Westd. Zeitschr. 8 (1889). Korr.-Blatt No. I Sp. 2-12. Man ist geneigt sieh diese soeietas eonductorum in einer römisch geordneten civitas arbeiten zu denken.
- 2 Kurz nach 250 n. Chr.; darüber hat auf Grund des numismatischen Materials der Gegend aus dem 3. Jahrhundert sorgfältig gehandelt F. Quilling, Mitteilungen über römische Funde in Heddernheim III (1900) S. 82 ff.
- 3) Beste Ausgabe die von Моммяех, Monumenta Germaniae, Auctores antiquissimi IX. Chron. min. I S. 552 ff.; vgl. auch Ammianus Marc. XV II, darüber Моммяех, Hermes 16, 1881, S. 610 ff.
- 4 Augusta Ranricorum, Augst, ist im 4. Jahrhundert zu einem castrum herab gesunken. Es bleiben noch Lugudunum, Noviodunum und die col. Agrippinensis.

Schliesslich bleibt noch die Frage zu beantworten, ob jeweils alle civitates auf dem concilium trium Galliarum in Lyon vertreten waren. Denn nur von den 60 Gemeinden der augustischen Zeit ist dies direkt durch Strabo bezeugt, für alle späteren Zahlen ist es uns nicht berichtet, woranf Hascafeld mit Recht hingewiesen hat.1) Ich glaube, dass man zunächst an der Zahl 60 als Summe der Teilnehmer an dem Lyoner Kaiserkult festgehalten hat. Abgeschen von der allgemeinen Erwägung, dass man in sakralen Dingen konservativer ist als sonst, führt mich darauf eine Angabe des Ptolemäus. Riese hat nämlich darauf aufmerksam gemacht,2) dass bei diesem Schriftsteller (und zwar in (PRa) am Schlusse der Darstellung von Gallia Belgica zu lesen steht: ομοῦ ἔθνη εθ, und dass diese Zahl nur dann stimmt, wenn man nach den zunächst aufgezählten vierzehn belgischen Stämmen (bis zu den Leuci eingeschlossen) noch Germania inferior, Germania superior, die Lingones. Helyetii, Seguani als füuf Einheiten zählt, das sind 17 keltische + 2 germanische Bezirke = 19 idn. Dies ist aber die ursprüngliche Gesamtzahl von civitates für die Belgica, wie wir sie für die augustische Zeit festgestellt hatten: nur die Zusammensetzung hat sich geändert. Ähnliches beobachten wir im Anfang des ersten Jahrhunderts für Aquitanien. Hier war die Grundzahl 15 (ursprünglich 14 keltische + das iberische Aquitanien). Auch hier ist wohl an dieser Gesamtzahl lange festgehalten worden und es bleibt nur zweifelhaft, bis wann die Summierung 14 + 1 bestanden hat, bezw. wann dafür 12 (keltische) + 3 (iberische) getreten ist. Wichtig aber ist, dass die Gleichung 14 + 1 = 12 + 3besteht, woraus hervorgeht, dass auf alle Fälle auch hier die Gesamtzahl 15 zunächst erhalten geblieben ist. Als dann schliesslich fünf iberische civitates zur Beteiligung am Lyoner Landtag gelangten, sind noch zwei weitere keltische civitates eingegangen; nämlich zwei in der Lugdunensis (Atesui und Boi), so dass am Ende des ersten Jahrhunderts n. Chr. vor der Entstehung der bei Ptolemäus zum ersten Mal auftauchenden Arvii oder Arnbii die 60 civitates, deren Deputierte nach Lugdunum kamen, sich auf die 3 Provinzen folgendermassen verteilten:

> Aquitanien 17 Lugdunensis 24 Belgica 19 60.

Die Neuschaffung der germanischen civitates hat dann, wie wir eben sahen, die Gesamtzahl der in Lyon vertretenen belgischen civitates (17 keltische + 2 germanische Deputierte) nicht verändert. Durch das Hinzukommen der Arvii oder Arubii in der Lugdunensis ist aber vielleicht die

<sup>1)</sup> SBer. der Berl. Ak. 1896 S. 441 Anm. 5.

<sup>2)</sup> Westd. Zeitsehr. 12 (1893), Korr.-Blatt No. 7 Sp. 150.

Zahl 60 verlassen und auf 61 erhöht worden. Jedoch das Fehlen der Coriosolites bei Ptolemäus<sup>1</sup>) kann sehr wohl auch dadurch erklärt werden, dass mit der Erhebung der Arvii zu einer in Lvon vertretenen civitas die Coriosolites das Recht einen Deputierten zu senden verloren haben. Dann ist die Summierung aus den obigen Teilzahlen auch im Anfang des 2. Jahrhunderts noch in Geltung geblieben. Ob und wie lange dann noch an der Zahl von 60 Deputierten zum concilium von Lyon festgehalten worden ist, wird sich schwer feststellen lassen. Die weitere Vergrösserung der Zahl der civitates erfolgte zunächst, wie wir sahen, im iberischen Aquitanien und in den beiden Germanien. Der Umstand, dass in dem letzteren Gebiet die Vertretung nach Provinzen geordnet war, brachte es mit sich, dass in der Belgica keine Versuche gemacht wurden, mehr Deputierte nach Lyon zu senden. Dagegen in Aquitanien, wo die Beteiligung nach civitates Eingang gefunden hatte, musste die Erhöhung der Zahl der Gemeinden von 5 auf 9 auch ein Streben nach einer entsprechenden Zahl von Deputierten in Lyon hervorrufen. Vielleicht weil dieser Wunsch nicht erfüllt wurde, hat die Novempopulana im Anfang des dritten Jahrhunderts um Trennung von dem keltischen Gallien petitioniert, und diese Trennung ist dann wohl nicht nur "in fiscaler und militärischer Hinsicht".2) sondern, wie ich vermute, auch in sakraler Hinsicht erfolgt: die novem populi treten aus dem Kaiserkult und dem Landtag von Lyon aus.3) Dieser ging dadurch auf höchstens 56 beteiligte Gemeinden zurück, die aber wohl schnell aus den eigentlich keltischen Gebieten wieder ersetzt wurden, vielleicht dadurch, dass damals schon im keltischen Aquitanien die zwei in der Notitia zuerst uns entgegentretenden civitates (Albigenses = Albi, Ecolisnenses = Angoulême) neu gebildet wurden und andererseits von den 4 coloniae civium Romanorum wenigstens die zwei ausserhalb der beiden Germanien liegenden (Lugudunum und Noviodunum als civitas Lugudunensium und civitas Equestrium<sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> Darüber Hirschfeld, C1L. XIII p. 490 f.

<sup>2)</sup> So Hirschfeld, SBer. der Berl. Ak. 1896 S. 437.

<sup>3)</sup> Wie und wo der besondere Kult und Landtag der Novempopulana organisiert wurde, wissen wir nicht. Der Ansicht Momssens (zu CIL V 875, vgl. Röm. Gesch. V 8. 88 Anm. 2), dass die administrative Absonderung des Bezirks Lactora unter Traian (CIL. V 875 aus dem Jahre 105: ein procurat(or provinciarum Luguduniensis et Aquitanicae item Lactorae) gewissermassen das Vorspiel zu der später eingetretenen Trennung der Novempopulana von dem keltischen Aquitanien bildete, vermag Hussenfeld (a. a. O. S. 439 ff.) nicht mehr zu folgen. "Von einem provinzialen Kaiserkult, wie er in Lugudunum und fast allen Provinzialeentren ausgeübt worden ist, oder auch nur von einer Mitwirkung anderer Gemeinden Aquitaniens ist in Lactora keine Spur vorhanden."

<sup>4)</sup> So werden beide in der Notitia Galliarum genannt; die civitas Equestrium erscheint auch sehon auf der Inschrift Mommen, Inser. Helv. 115 (für Elagabal v. Jahre 218). Wenn dieser Forseher aber meint [Röm. Gesch. V³ S. 79 Anm. 1), dass demnach die colonia Equestris später wieder unter die Gaue, d. h. die Volksgemeinden

nach der grossen Bürgerrechtsverleihung durch Caracalla an dem Kult als selbständige Bezirke teilnahmen. Interessant ist schliesslich noch der Hinweis darauf, dass in der Notitia die Summe der civitates der ehemaligen Tres Galliae mit Ansschluss derjenigen der Novempopulana und der beiden Germanien gerade 60 (11 + 26 + 20) beträgt. Das führt zu der Vermutung, dass ebenso wie die Novempopulana auch die beiden Germanien aus dem Landtag von Lyon ausgetreten sind,1) und dass dieses concilium schliesslich ein rein keltisches Institut war. Damit hängt wohl auch die Abgrenzung der beiden Germanien in der späteren Kaiserzeit zusammen; die civitas der Tungrer wird der Germania inferior einverleibt, die an Stelle der Raurici getretene civitas Basiliensium weist die Notitie wieder der Belgica zu, wie es einst vor der Begründung der beiden Grenzprovinzen gewesen war. Es ist das eine Verteilung nach ethnographischen Rücksichten: die Raurici bezw. Basilienses waren eine keltische Gemeinde, die Tungri dagegen "haben sich die ganze Kaiserzeit als Germanen gefühlt".2) von Domaszewski hat, gestützt auf eine neue Inschrift aus Gigen (Bulgarien), darzuthun versucht,3) dass die Herüberziehung der Tungri nach Germania inferior in den Anfang des dritten Jahrhunderts gehört und dabei den richtigen Satz ausgesprochen: "Die Wiedervereinigung der Tungri mit Germanien entspräche nur der Reichspolitik des Septimins Severus, der in den Provinzen überall die nationalen Grundlagen zum Schaden des römischen Wesens neubelebte. (4) Kombinieren wir die drei Thatsachen: die Lostrennung der iberischen Novempopulana, die Neubegrenzung der zwei Germanien nach nationalen Gesichtspunkten — beides im Anfang des dritten Jahrhunderts —, endlich die Thatsache, dass noch die Notitia gerade 60 reinkeltische civitates aufweist, so gelingt es uns dadurch wohl bis zu einem gewissen Grad wahrscheinlich zu machen, dass Septimius Severus der Reformator des Kaiserkultes und des concilium von Lugudunum war, dass er, nicht schon Augustus, wie Hirschfeld meint,5) hier einen "Centralpunkt der keltischen Nation" schuf. Er hat zum ersten Mal 60 civitates nur keltischer Herkunft in Lyon versammelt, und diese Zahl 606) hat

eingereiht worden sei, so vergisst er, dass civitas auch von jeder Stadtgemeinde gebraucht werden kann.

<sup>1)</sup> Die beiden Germanien oder wenigstens Untergermanien erhielten vielleicht wieder als Kultmittelpunkt die ara von Köln.

<sup>2)</sup> von Domaszewski, Westd. Zeitschr. 19 (1900), Korr.-Blatt No. 7 Sp. 149; vgl. auch oben S. 336 Anm 5.

<sup>3)</sup> A. a. O. Sp. 146-149.

<sup>4)</sup> Sp. 149.

<sup>5)</sup> SBer, der Berl, Ak. 1896 S. 441, siehe oben S. 339 Anm. 1.

<sup>6)</sup> Nachträglich noch Folgendes zu der Zahl 60. Die Normierung der an dem Kaiserkult teilnehmenden Bezirke auf 60 und das starre Festhalten an dieser Zahl fuhrt zu der Vermutung, die auch von anderer Seite sehon ausgesprochen worden ist, dass

348 E. Kornemann, Die Zahl d. gallischen civitates in d. röm. Kaiscrzeit.

sich, wie uns die *Notitia* zeigte, — wenn auch aus anderen Namen zusammengesetzt — noch bis zum Ende des 4. Jahrhunderts erhalten.

es sich bei der Lyoner Kultgründung, dieser ersten von Staatswegen im Occident, um Anknüpfung an eine vorrömische sakrale Institution der Kelten handelt, bei der die Zahl 60 schon eine Rolle gespielt hatte, etwa an das alte Druidenkonzil von Autrieum Chartres, vgl. Caes, bell. gall. VI 13), das durch den Lyoner Landtag verdrängt wurde June, Roman, Landschaften S. 224). Herrn Lemmann verdanke ich den Hinweis darauf, dass die Zahl 60 ihre uralte, aus Babylonien stammende Grundzahlqualität wie unter den meisten indogermanischen Völkern so auch, und zwar besonders deutlich, bei den Kelten bewahrt hat Jon. Schmidt, Die Urheimat der Indogermanen und das europäische Zahlensystem in Abhandlungen der Berliner Akad. 1890, S. 40f., O. Schrader, Reallexikon der indogerman. Altertumskunde, Strassburg 1901, S. 969). Möglich ist, dass dieser aus einer das altindogermanische Dezimalsystem durchkreuzender Rechnungsweise stammenden Zahl ein sakraler Charakter innewohnte, wie ja auch bekanntlich zwei in dieses duodezimale bezw. sexagesimale System sich einfügenden Zahlen, die "3" und die "9" bei den Indogermanen heilig sind (O. Schrader a. a. O. S. 970 f.). Augustus hat dann für die Konstituierung der Provinzen Tres Galliae bei der ersten Abgrenzung der Bezirke, sowie bei der Festsetzung der Vertreter für den Lyoner Landtag die alte heilige Zahl respektiert. Doch geschab das nur äusserlich; denn durch die Hinzunahme der Iberer von Aquitanien und der Germanen vom linken Rheinufer zu den 58 keltischen civitates wurde die ehemals ethnographische Gliederung in 60 Einheiten mit 60 Vertretern zu einer politischen. An die Stelle der Keltennation trat der römische Provinzenkomplex Tres Galliae. Wie so oft, haben auch hier die Römer nur die Form gewahrt und in diese aus Gründen der Politik einen neuen Inhalt gegossen, der die vorgefundene Sache in ihr Gegenteil verkehrte. Der selbst aus der Provinz stammenden Severer-Dynastie fehlte hierfür das Verständnis. Durch sie hat, wenn anders diese Aufstellungen das richtige treffen, die heilige Zahl wieder ihren alten Wert bekommen, indem wieder 60 Vertreter reinkeltischer Abkunft wie einst in vorrömischer Zeit zu dem gemeinsamen - allerdings jetzt römischen - Kult zusammenkamen.

## Die astronomischen Kenntnisse der Babylonier und ihre kulturhistorische Bedeutung.

Von F. K. Ginzel.

## TTT.

## Der mutmassliche Entwickelungsgang der babylonischen Astronomie.

Nachdem wir in den beiden früheren Aufsätzen eine zusammenfassende Darstellung des astronomischen Wissens der Babylonier gegeben haben, soweit dieses Wissen bis jetzt durch die Forschung aufgedeckt worden ist, kämen wir nun zu der Frage, wie sich die, wie wir gesehen haben, sehr respektablen astronomischen Kenntnisse der Babylonier etwa entwickelt haben mögen. Wir müssen aber zuvor noch einige Kulturmomente, die mit der Astronomie zusammenhängen, erwähnen und auch einen Blick auf das kulturhistorische Verhältnis Babylons zu den Völkern Westasiens werfen; das erstere macht das Bild der babylonischen Astronomie vollständiger, und das andere erklärt den Übergang der Kulturerrungenschaften zu den Abendländern.

Zunächst steht das Sexagesimalsvstem in direkter Verbindung mit der babylonischen Astronomie. Nachdem schon Hencks an einem babylonischen Thontäfelchen, welches die zunehmende Phase des Mondes während eines halben Mondmonats darstellt, nachgewiesen hatte, dass der Aufbau der dort gegebenen Zahlen auf der Basis der Zahl 60 beruhe, lieferte der für das Maasswesen der Babylonier sehr lehrreiche Inhalt zweier bei Senkereh am Euphrat gefundenen Tafeln<sup>1</sup>) den Beweis, dass die Babylonier bereits in sehr alter Zeit (die Tafeln reichen wahrscheinlich über 1600 v. Chr. zurück) ein durchgebildetes Sexagesimalsystem bei der Konstruktion ihrer Maasse angewendet haben. Für die Entstehungsart dieses Systems sind mehrere Hypothesen angegeben

<sup>1)</sup> Beschrieben von Lepsius, die babyl, assyr. Längenmaasse nach der Tafel von Senkereh (Abhandl. d. Berl. Ak. d. W. 1877.) Zu den Tafeln von Senkereh ist dann neuerdings der von C. F. Lehmann und Meissner (in des Letzteren Materialien zum altbabylonischen Privatrecht S. 56) veröffentlichte Thoncylinder mit einer Tabelle der altbabylonischen Hohlmaasse getreten. S. Lehmanns Erläuterungen, ebenda S. 98 bis 101. Die Tabelle geht von 1. KA bis 216 000 GUR = 64 800 000 KA [so lies! C. L.].

worden. M. Cantor glaubt, dass die babylonischen Astronomen schon frühe die ungefähre Länge des Jahres von 360 Tagen erkannt und durch die Teilung des Kreises in 360 Teile gewissermassen den Weg versinnlicht hätten, den die Sonne bei ihrem Umlaufe täglich zurücklege. Dann habe man gefunden, dass in jedem Kreise der Halbmesser sich als Sehne 6 mal auf dem Umfange auftragen lasse und wäre somit zur Konstruktion des regulären Sechsecks gelangt. Durch die sechs Eckpunkte des letzteren war der Kreis in 6 gleiche Bögen zu je 60 Teilen abgeteilt und damit die Grundlage einer Sechzigteilung gewonnen, deren man sich weiterhin überall, wo es Zeit und Maass zu teilen gab, bediente. In noch engere Verbindung mit astronomischer Erkenntnis etzt C. F. Lehmann die Entstehung des Sexagesimalsystems, indem er?) auf das Verhältnis des scheinbaren Sonnendurchmessers zur Doppelstunde kas.bu hinweist. Die Babylonier seien nämlich (wahrscheinlich durch die alte Methode der Wasserwägungen?)) zur Kenntnis des Sonnen-

I Vorlesungen über Geschichte der Mathem. I 83 (1880).

2 Verhandlungen d. Berl. anthropol. Gesellsch. 1895, S. 411, 433.

3 Die Babylonier waren sieher die Erfinder der Methode, die Zeit durch den Fall des Wassers einzuteilen. Cleumedes, Proclus und besonders Pappus beschreiben diese Methode, inwiefern sie dazu diente, den scheinbaren Durchmesser der Sonne zu bestimmen. Zur Zeit der Äquinoktien, in dem Augenblicke, wo sieh die Sonnenscheibe Morgens am Horizont zeigte, öffnete man ein mit Wasser gefülltes und durch Zufluss aus einem Wasserbehälter stets gefüllt bleibendes Gefäss, das mit einem Loch im Boden verschen war. Zum Auffangen des austropfenden Wassers bediente man sich zweier Behältnisse, wovon das eine bis zum vollendeten Aufgange der Sonne und das andere ungleich geräumigere bis zu ihrer ersten Erscheinung am folgenden Tage untergeschoben blieb. Man maass oder wog nun sorgfältig das in beiden Behältnissen gesammelte Wasser, und schloss: wie sich die gesamte Quantität desselben zu dem im kleinen Behälter vorhandenen verhält, so 360 Grad, der Umfaug der Himmelskugel, zu dem gesuchten Durchmesser. | IDELER, Über die Sternkunde der Chaldäer, Abhandlg. d. Berl. Ak. d. W. 1814-15, S. 214, - Mittelst dieser Wasserwägungen bei Sonnenaufgang und Untergang konnten aber die Babylonier den Sonnendnrehmesser nur mit beträchtlichem Fehler erhalten. 11err Dr. C. F. Lehmann vgl. Verh. Berl. anthrop. Ges. 1895, S. 412. Anm. 1) äusserte deshalb vor mehreren Jahren mir gegenüber die Ansicht, dass möglicherweise bei Wasserversuchen, die während der Durchgangsdauer der Sonne durch den Meridian augestellt worden wären, das Ergebnis hätte viel günstiger ausfallen müssen. Daraufhin habe ich für die Zeit des Frühjahräquinoktiums und für die geogr. Breite von Babylon die Zeit berechnet, welche die Sonnenscheibe hraucht, um den Meridian von Babylon zu passieren, und 2 Min, 8,4 Sek. gefunden. Aus der Porportion

2 Min. 8.4 Sek.: 24h = x: 360° oder 128.4s: 86400s = x: 1296000"

ergiebt sich der Sonneudurchmesser = 1926" = 32"6", also sehr nahe der richtige Betrag der Sonneuhalbmesser beträgt zur Zeit der Frühjahrs-Tag- und Nachtgleiche etwa 16'2"). Die Lage des Meridians konnten die Babylonier durch Guomonbeobachtungen roh, und zwar, da sich die Durchgangsdauer der Sonne in der Nähe des Meridians unr langsam ändert, für obigen Zweck genügend genau ermitteln. Die ersten beiden Glieder der obigen Proportion verhalten sich zu einander wie 1:673. Liessen also die

durchmessers gelangt und hätten bemerkt, dass zur Zeit der Äquinoktien das Verhältnis der Zeit, welche die Sonnenscheibe zum Aufgange bedarf (2 Minuten), zur Doppelstunde (120 Minuten) etwa 1:60 ist. Ersterer Betrag ist 1/720 des Gesamttages, der andere Betrag 1/12 des Gesamttages. Die Hypothese stützt sich auf die Thatsache, dass die Babylonier das Verhältnis des scheinbaren Sonnendurchmessers zur ganzen Ekliptik = 1:720 setzten. Vor Kurzen hat Kugler 1) der Lehmannschen Hypothese noch eine andere Fassung gegeben. Wie schon in unserem Aufsatze II (S. 203) bemerkt wurde, haben die Babylonier die ungleich schnelle Bewegung der Sonne während des Jahres erkannt und derselben in der astronomischen Rechnung durch die Annahme gerecht zu werden gesucht, dass die Sonne zwischen 130 Virginis bis 27º Piscium gleichmässig jeden Monat 30º zurücklege, dagegen im übrigen Teile der Ekliptik langsamer laufe, nämlich nur 280 7' 30". Auffällig ist nun nach Kugler, dass in den astronomischen Tafeln für den Ekliptikbogen von 30° der Ausdruck kas.bu vorkommt, also die Bezeichnung für die Doppelstunde als Zeitmaass.2) Es scheint, dass man durch kas.bu die schnellere Sonnenbewegung resp. den längsten Sonnenweg hat ausdrücken wollen, eine Annahme, die auch durch die Etymologie dieses Wortes unterstützt wird.3) Ein kas.bu wäre also = 300 und gewissermassen ein Naturmaass. Da andererseits für den Sonnendurchmesser 1/20 angenommen wurde, stehen beide Naturmaasse, Sonnendurchmesser und längster Sonnenweg, im Verhältnis von 1:60 zueinander, und von daher schreibe sich vielleicht der Anfang des Sexagesimalsystems. Uns scheint indess die Lehmannsche Hypothese die

babylonischen Beobachter aus einem Gefässe mit Röhren während der Durchgangsdauer der Sonne im Meridian das Wasser laufen und aus einem andern Gefässe dus Wasser bis zur abermaligen Kulmination der Sonne, und gelang es ihnen (was freilich für sie sehr schwierig war) das Wasser unter gleichmässigem Druck und etwa derselben Temperatur zu erhalten, so würden sie haben finden müssen, dass die in 24h abgeflossene Wassermenge 673 mal grösser war als die während des Sonnendurchgangs verbrauchte. Daraus hätte sich dann der Sonnendurchmesser  $x=\frac{360^{\circ}}{673}$  resp.  $\frac{1296\,000^{\circ}}{673}$ 

<sup>= 1926&</sup>quot; = 32'6" ergeben müssen. Aus blossen Auf- oder Untergangsbeobachtungen würde der Sonnendurchmesser erheblich grösser resultieren. Natürlich blieben die Babylonier bei den Schwierigkeiten derartiger Beobachtungen (selbst wenn sie wegen der notwendigen Abblendung der Sonne nur die nebeligen oder durch leichte Wolken hierzu geeigneteren Tage auswählten) hinter diesen rechnerischen Resultaten zurück. Aber durch viele Mittagsbeobachtungen während des ganzen Jahres konnten sie schliesslich auf Beträge des Sonnendurchmessers kommen, die zwischen 29-32' lagen, und aus welchen der abgerundete Wert von 30' und daraus das Verhältnis <sup>1</sup>/<sub>12</sub>0 : 360° oder 1:720 gezogen werden konnte.

<sup>1 |</sup> Zeitschr. f. Assyr. XV 390, 391.

Zur Gemeinsamkeit der Bezeichnungen f
ür Zeit- und Bogenmaass vgl. Abh. 11, oben S. 193 Ann. 1 [und die folgende Abhandlung].

<sup>3)</sup> kas = barrânu = Weg, Zug; bu = arku = lang, also kas.bu = langer Weg.

wahrscheinlichere, da die Erkenntnis einer ungleich schnellen Sonnenbewegung schon eine erhebliche Entwickelung der Astronomie voraussetzt, andererseits geht aber der Gebrauch des Sexagesimalsystems bei den Babyloniern sicher bis ins 3. Jahrtausend v. Chr. zurück. - Sowohl die Cantorsche wie die Lehmannsche Hypothese über den Ursprung des Sexagesimalsystems wurzeln in der Voraussetzung, dass ein Rundjahr von 360 Tagen den Ausgangspunkt gebildet habe. Obwohl uns in den Überlieferungen der Babylonier nur das Sonnenjahr von 365 Tagen und das Mondjahr von 354 oder 355 Tagen entgegentritt, so war doch aus einigen Eigentümlichkeiten der Zeitrechnung vorderasiatischer Völker wahrscheinlich, dass auch bei den Babyloniern ein solches Rundjahr von 360 Tagen existiert hat. So wird in Indien, im Veda, dnrchweg zu 360 Tagen (12 Monate zu je 30 Tagen) gerechnet,1) die Perser und Ägypter zählen 360 Tage und 5 angehängte Epagomenen (Ergänzungstage).2) Die Untersuchung der Texte eines neueren Thontafelfundes durch Reisner, der Tempelrechnungen von Telloh (aus dem 3. Jahrtausend v. Chr.), in denen ausschliesslich nach Monaten zu 30 Tagen gerechnet wird, hat nun bestätigt, dass auch das Rundjahr von 360 Tagen bei den Babyloniern in Gebrauch war (vielleicht als bequemes Rechnungsjahr, gleichwie bei uns selbst noch in gewissen kaufmännischen Usanzen ein Jahr von 360 Tagen üblich ist.) Aus diesem ursprünglichen, sehr alten Rundjahre ist nach C. F. Lehmann<sup>3</sup>) die Entstehung des 365 tägigen Jahres bei den Babyloniern in folgender Weise plausibel: Die alten Perser feierten (nach Berossos) ein 5 tägiges Fest, das Sakäenfest d. i. Fest des Jahranfanges; dieses Fest ist (worauf Meissner aufmerksam gemacht hat)4) identisch mit der Feier der 5 Epagomenentage (Ferwardintage). Da die Perser ihr Jahr in 360 + 5 Tage zerlegten und, wie nachweislich, sehr viele ihrer Einrichtungen von den Babyloniern übernommen haben, so sei das Vorhandensein des Sakäenfestes (babyl. Zagmuku-Festes) und damit die Existenz der 5 Epagomenen als ursprünglich bei den Babyloniern vorauszusetzen, und hierdurch werde schliesslich die Eutstehung des 365 tägigen Sonnenjahres aus dem 360 tägigen Rundjahre erklärt.5) Zur Einteilung

<sup>1.</sup> Wener, navatra II (289). In der vedischen Litteratur kommen ausser dem såvana-Jahr (360 Tage) verschiedene andere Jahrformen vor: das måtula (365 Tage), das navatra-Jahr (324 Tage) u. A.

<sup>2)</sup> A. v. Gutschmid, Das iranische Jahr. (Kleine Schriften III).

<sup>3)</sup> Verhandl, d. Berl, anthropol, Gesellsch, 1896, S. 445.

<sup>4</sup> Zeitsehr. d. Deutseh. Morgenl. Ges., L. Bd., S. 296.

<sup>5.</sup> C. F. Lenmann (der übrigens, wie er mir mitteilt, annimmt, dass bei der Einführung des Rundjahres von 360 Tagen für die Zeitrechnung irgendwelche Schaltungen von vornherein stets mit in Betracht gezogen seien) hat auch auf interessante Relationen hingewiesen (Verhandl. d. Berl. anthropol. Gesellsch. 1896, S. 447), die zwischen dem Rundjahre von 360 Tagen und dem periodischen Mondmonat von 27 Tagen be-

des Kreises in  $360^{\circ}$  sei ausserdem die Beobachtung maassgebend gewesen, dass dem Sonnenumlaufe (dem Jahre, resp. der Ekliptik) ungefähr 12 Mondumläufe (resp. 12 Tierkreisbilder) von durchschnittlich 30 Tagen entsprachen; die Zeit, in der sich ein Tierkreisbild ( $^{\prime}_{12}$  der Ekliptik) durch den Meridian bewegt,  $^{\dagger}_{12}$  des Tages, sei die babylonische Doppelstunde oder der  $kas.bu.^{\dagger}$ )

Das zweite Kulturmoment, das wir wegen seines Zusammenhanges mit der babylonischen Astronomie hier nicht unerwähnt lassen dürfen, ist das babylonische Maass- und Gewichtssystem. In diesem wird die konsequente Anwendung der Sexagesimalteilung in ausgedehntester Weise sichtbar. Was zuerst die Teilung des Tages anbelangt, so haben wir eben gesagt, dass der kas.bu, die "Doppelstunde", sich unmittelbar als ein astronomisches Maass darstellt. Aus der Halbierung der Doppelstunde ergiebt sich ohne weiteres die 24-Teilung des Tages.2) Der bei den meisten Völkern des Altertums vorfindliche Gebrauch, den Tag, nämlich die Zeit vom Aufgang bis zum Untergang der Sonne, und entsprechend die Nacht, in je 12 gleichlange Stunden zu teilen, ist babylonischen Ursprungs, denn Herodot (II 109) berichtet, dass die zwölf Teile des Tages mit dem πόλος und γνώμων von den Babyloniern zu den Griechen gekommen seien. Epping und Strassmaler konnten aber auf Grund ihrer Untersuchung der babylonischen Mondephemeriden und Tafeln konstatieren, dass die babylonischen Astronomen den Tag nach dem Sexagesimalsystem abteilten.") In diesen Rechnungen ist der ganze Tag zuerst in 6 Teile und dann jeder dieser Teile in 60 zerlegt,4) und ausserdem wird jeder dieser 360 Zeitgrade noch 2 mal

stehen. Auf babylonischen Tafeln kommt eine Zeitrechnung nach uddu (uddänn) vor. Dieselbe erklärt sich nach Lehmann aus der Relation: 40 periodische Mondmonate zu 27 Tagen = 1080 Tage sind gleich 3 Rundjahren à 360 Tage. Hieraus leitet sich ab:

Über die event, möglich gewesene Ausgleichung zwischen Rundjahr und der Rechnung nach Mondmonaten mit Hilfe der 5 Epagomenen s. desselben Autors "Zwei Hauptprobleme der altorient, Chronologie" S. 197.

<sup>1</sup>  $uddu = \frac{1}{180}$  period. Mondmonat =  $\frac{9}{60}$  Tag = 216 Minuten

<sup>60</sup> uddu (der Soss des uddu) — 9 Tage =  $^{1}$ /<sub>3</sub> period. Monat 3600 uddu (der Sar des uddu) = 540 Tage =  $^{1}$ /<sub>2</sub> Rundjahre

<sup>7200</sup> uddu (der Doppelsar des uddu) — 1080 Tage — 3 Rundjahre.

<sup>1)</sup> Nach Kueler (Zeitschr. f. Assyr. XV 385' sebeint der kas.bu als Zeitmaass weniger in der Astronomie, als vielmehr im burgerlichen Leben gebraucht worden zu sein, da er sich bei Beobachtungen kaum vorfindet und nur bei ungeführer Angabe von Finsternissen.

<sup>2]</sup> Vorbildlich für die 24-Teilung kann auch die Beobachtung gewesen sein, dass in einem Jahre etwa je 12 Neumonde und 12 Vollmonde vorkommen (C. F. Lebmann, Zeitschr. f. Assyr. XIV 367).

<sup>3)</sup> Astronomisches aus Babylon S. 183.

Nach Lehmann zeigt auch die Tafel von Senkereh diese Einteilung des Tages.
 diese Beiträge, unten S. 381 ff.].

durch 60 geteilt. Die Anwendung dieser sexagesimalen Tagteilung, also

1 Tag = 6 Zeichen 1 .. = 60 Zeitgrad 1 .. = 60 Minuten 1 .. = 60 Sekunden

hat Kugler für fast alle babylonischen astronomischen Tafeln der letzten 4 Jahrh. v. Chr. bestätigen können. Ausserdem hat derselbe gefunden, dass in gewissen tabellarischen Planetenberechnungen noch ein zweites System gebraucht wird, wo der Tag von vornherein in 60 Partes und jeder dieser in sexagesimale Unterabteilungen zerlegt wird. — Was nun die babylonischen Maasse und Gewichte betrifft, so hatte schon Воески den Nachweis versucht, dass fast alle Maasse des Altertums aus einer und derselben Quelle herstammen und dass diese in Babylonien zu suchen sei; dieser Nachweis ist, obwohl in der Folge die Boeckeschen Bestimmungen nicht anfrecht erhalten werden konnten, auf eine andere Weise bestätigt worden. Desgleichen erkannte Theodor Mommsen das babylonische System als Grundlage des römischen Münzwesens,1) und J. Brandis versuchte dieses System in seinen Hauptmomenten wieder herzustellen.<sup>2</sup>) indem er den sexagesimalen Aufbau der babylonischen Maasse und deren allmähliche Verbreitung zu den Griechen, Römern, Juden, Persern u. s. w. nachwies, auch Versuche machte, die Entstehung einiger babylonischer Hauptgewichte zu erklären. Sehr wichtige Bereicherung erhielt die Kenntnis des babylonischen Maasswesens durch C. F. Lehmann, der auf

1. Zahlenmaass.

2. Zeitmaass.

|      |        | Saros  | Sossos   | Einer      |         | Stunde    | Minnte     | Sekunde |        |
|------|--------|--------|----------|------------|---------|-----------|------------|---------|--------|
|      |        | 1      | 60       | 3600       |         | 1         | 60         | 3600    |        |
|      |        |        | 1        | 60         |         |           | 1          | 60      |        |
|      |        |        |          | 3. Läi     | igenma; | lss.      |            |         |        |
| a    | Ältere | Eintei | ilung.   |            | b)      | Spätere E | inteilung. |         |        |
| Elle | Fuss   | Fins   | erbreite | Parasanges | Stadion | Plethron  | Elle       | Fuss    | Linie  |
| 1    | 11,2   |        | 24       | 1          | 30      | 180       | 10800      | 18000   | 648000 |
|      | 1      |        | 16       |            | 1       | 6         | 360        | 600     | -21600 |
|      |        |        |          |            |         | 1         | 60         | 100     | 3600   |
|      |        |        |          |            |         |           | 1          | 1%      | 60     |
|      |        |        |          |            |         |           |            | 1       | 36     |
|      |        |        |          | 1 6        | Samiabe |           |            |         |        |

Talent Mine Stater Obole
1 60 3600 108 000
1 60 1800
1 30

<sup>1</sup> Geschichte des römischen Münzwesens, Breslau 1860.

<sup>2°</sup> Das Münz-, Maass- u. Gewichtswesen in Vorderasien bis auf Alex. d. Gr., Berlin 1866. — Wir geben hier, um den sexagesimalen Aufbau des babylouischen Maasswesens ersichtlich zu machen, wenigstens das Hauptschema der Maasse nach Buands (a. a. O. S. 40):

Grund von Messungen des Maassstabes, welcher auf einer in Südbabylonien gefundenen Statue des Gudea (3. Jahrtaus, v. Chr.) angebracht ist, und der Wägung originaler babylonischer Steingewichte, sowohl die Entstehung der babylonischen Längenmaasse, der Gewichtseinheit aus diesen, wie auch die Bildung der babylonischen Gold- und Silberwährung erklärte und die Ableitungen der abendländischen Maasse aus den babylonischen vielfach weiterführte. Wir können von diesen Ergebnissen<sup>1</sup>) hier nur die wichtigsten ansetzen. Die "Fingerbreite" geht aus dem uralten Maassstab des Gudea zu etwa 16,54 mm hervor. Daraus ergeben sich, mit durchaus sexagesimalem Aufbau, folgende Längenmaasse:

| 1 | $Finger = ub\hat{a}nu =$                       | ca. 16,5      | mm |
|---|------------------------------------------------|---------------|----|
| 1 | Handbreite = 6 Finger =                        | 99            | ** |
| 1 | Finss = 20 Finger = $\frac{2}{3}$ Ellen =      | 330           | ** |
| 1 | babyl. Elle = 30 Finger =                      | 495           | 27 |
| 1 | grosse (königl. Elle) = 10% babyl.             | Ellen $= 550$ | 7" |
|   | babyl. Doppelelle <sup>2</sup> ) = 60 Finger = | 990           |    |

1 Soss = 720 Ellen = 360 Doppelellen (nach der Tafel v. Senkereh).

Den richtigen Aufban dieser Maasse beweisen Messungen an assyrischen Bauwerken: Offert erhielt an solchen die Länge des babyl. Fusses zu 329 mm, der grossen Elle zu 549 mm.<sup>3</sup>) Die babylonische Gewichts-

| 5. Hohlmaasse. |          |                |       |       |     |     |      |
|----------------|----------|----------------|-------|-------|-----|-----|------|
| Kor            | Metretes | Bath<br>Ephes. | Maris | Saton | Hin | Kab | Log  |
| 5              | 30       | 50             | 60    | 150   | 300 | 900 | 3600 |
| 1              | 6        | 10             | 12    | 30    | 60  | 180 | 720  |
|                | 1        | $1^{2}$ .      | .2    | 5     | 10  | 30  | 120  |
|                |          |                | I     | 2112  | ō   | 15  | 60   |
|                |          |                |       | 1     | 2   | 6   | 24   |
|                |          |                |       |       | 1   | 3   | 12   |
|                |          |                |       |       |     | I   | 4    |
|                |          |                |       |       |     |     | 1    |

- Das altbabylonische Maass- u. Gewichtssystem als Grundlage der antiken Gewichts-, Münz- u. Maasssysteme. (8. Intern. Orient. Kongress 1889). Leiden 1893. Verhandl. d. Berl. anthropol. Gesellsch. 1889, 1895, 1896, 1897.
- 2) Als Kuriosum ist zu bemerken, dass die Länge der Doppelelle mit der Länge des Sekundenpendels für den babylonischen Breitegrad [992,3 mm] nahe übereinkommt. S. C. F. Leimann, Verhandl. d. Berl. authropol. Gesellsch. 1889, S. 319 ff.; Verhandl. d. physikalischen Gesellsch., 15. Nov. 1889 (mit der Diskussion, in welcher alle gegen die Möglichkeit einer beabsiehtigten Bemessung der Doppelelle nach dem Sekundenpendel vorgebrachten Einwände erörtert worden sind und als nicht stichhaltig anerkannt wurden) und Levdener Kongressakten a. a. O., S. 197.
- 3 Wenn vielfach in der neueren Litteratur gänzlich abweichende Dimensionen namentlich betreffs der Längeneinheiten angesetzt werden, so beruht dies, wie mir Herr Ledmann mitteilt, auf Durchsehnittsbereehnungen, über deren Verwertlichkeit für die Bemessung metrologischer Normen er Verhandl. d. Berl. anthropol. Gesellseh. 1889, S. 286 f. gehandelt hat.

einheit, die "schwere" Mine, entstand aus der "Handbreite"; ein Würfel von dieser Basis gebildet, enthält eine Wassermenge, deren Gewicht etwa 985 gr beträgt (die Originalsteingewichte ergeben 982 gr); die Mine war also nach einem ähnlichen System gebildet, wie heutzutage das Kilogramm. Die Einteilung der Gewichte erfolgte wie die der Längenmaasse unter Anwendung des Sexagesimalsystems: 60 Minen = 1 Talent, 1 Mine = 60 Schekel oder Stater, also 1 Talent = 3600 Schekel. Die Gold- und Silberwährung beruhte auf denselben Gewichtseinheiten, für das Verhältnis des Goldes zum Silber setzte man die bemerkenswerte Proportion  $13\frac{1}{3}:1=40:3$  an, welche auf 360:27 führt und im letzten Grunde wieder ein astronomisches Verhältnis bedeutet.1) Das Flächenmaass ist ebenfalls sexagesimal angeordnet: Reisner fand?) 1 qan = 1800 sar, 1 sar = 60 gin, 1 gin = 180 še. Endlich sind die Haupt-Bogenmaasse, der Grad, Halbgrad und Viertelgrad (welche in den von Epping-Strassmaler und Kugler untersuchten Tafeln hauptsächlich für die Bestimmung der Länge, Breite und des Durchmessers des Mondes angewendet werden) durchaus sexagesimal eingeteilt, und der kas.bu, in welchem und in dessen Unterabteilungen die Längen von Bögen ausgedrückt werden (vgl. II. Aufsatz S. 193 Anmerk. 1), ist 1/6 des Halb-

Die Thatsache, dass aus den babylonischen Längen- und Gewichtsmaassen sich eine Reihe der antiken Maasse entwickelt haben, indem sie mehr oder weniger einfache Verhältnisse zum babylonischen "Fuss", der "Elle" und "grossen Elle", zur "Mine" u. s. w. darstellen (z. B. der attischrömische Fuss, der Parasang, das Stadion, das römische Pfund, das russische und englische Pfund u. s. f.), nötigt uns noch zu einer Betrachtung der Stellung Babyloniens zu dessen Nachbarstaaten und dem Abendlande, da es sich bei dieser Verbreitung der Maasse und Gewichte auch um die Übertragung astronomischer Kenntnisse, und im letzten Grunde babylonischer Kulturerrungenschaften überhaupt, handelt.

Was zuerst Griechenland und Rom anbelangt, so ist auffällig, wie verhältnismässig wenig sich die griechischen und lateinischen Schriftsteller über babylonische Kultur unterrichtet zeigen. Da aber zweifellos ist, dass eine Reihe babylonischer Kulturmomente sowohl in Griechenland wie in Rom Eingang gefunden haben, so muss man annehmen, dass die

<sup>1/</sup> Das Verhältnis des Rundjahres zum periodischen Mondmonat (Sonne zu Mond), wie C. F. Lehmann (Verhandl. d. Berl. anthropol. Gesellsch. 1895, S. 433f. u. 1896, S. 447, erkannt hat. Die babylonischen Priester gingen dabei, wie sonst, aus "von dem Grundsatz der prästabilierten Harmonie des Weltalls, der auch in den ir dischen Maassverhältnissen nachklingen sollte", richteten sich abernatürlich gleichzeitig nach den ungefähren Marktverhältnissen ihrer Zeit. Lehmann, Hermes 36 (1901. S. 118. Diese Symbolik (Sonne — Gold, Mond — Silber) rührt vielleicht von dem in einzelnen Teilen Babylonieus besonders entwickelten Mondkultus her.

<sup>2)</sup> SBer. d. Berl. Ak. d. W. phil. hist. Abt., 94, Bd., 1896.

Beziehungen, auch die geistigen, dieser Länder zu Babylon in der sehr alten Zeit lebhafter gewesen sind, als in der viel späteren. So finden sich im römischen Kalender Reste babylonischen Einflusses.<sup>1</sup>) Entschieden ist die Verbreitung babylonischen Maasswesens nach Griechenland und Unteritalien schon in früher Zeit. Die babylonischen Längenmaasse verdrängten die in der homerischen Epoche gebräuchlichen wahrscheinlich im 7. Jahrh. v. Chr. Die alten Feld- und Längenmaasse wurden aufgehoben, die Namen Plethron und Stadion auf babylonische Maasse übertragen. Durch den Handel mit asiatischen Landesprodukten kamen phönizische, babylonische und ägyptische Originalmaassgefässe nach Griechenland und es bürgerten sich verschiedene nichtgriechische Bezeichnungen für Maasse in Hellas ein. Auch die zwischenliegenden Nationen, die Syrer, Hebräer. Phönizier, nahmen manches an; der persische maris, der syrische metretes, das hebräische kor, das kab und log entstammen babylonischen Vorbildern und erscheinen vielfach unter Zugrundelegung der Sexagesimalteilung von einander abgeleitet. Durch den Handel mit Öl und Wein kamen andererseits manche der vom Orient übernommenen Hohlmaasse aus Griechenland nach Unteritalien.2) — Neben den praktischen Ergebnissen babylonischer Kultur, welche schon ziemlich frühzeitig nach Griechenland drangen, fanden auch die geistigen Errungenschaften Babylons ihren allerdings späten Eingang. Am frühesten verbreiteten sich vielleicht die Benennungen einzelner Sternbilder nach Griechenland und die orientalischen Mythen, welche zur Entstehung neuer den Anlass gaben (vgl. Anfsatz I S. 11). Mit den babylonischen Mondperioden müssen die Griechen erst kurz vor der Zeit Hipparchs bekannt geworden sein (vgl. Aufsatz II S. 202), und bei den babylonischen Beobachtungen, welche Hipparch und Ptolemaus benützten, ist wahrscheinlich, dass dies keine umfangreichen oder instruktiven Originale waren, denn sonst würde sich die Kenntnis der verschiedenen babylonischen Rechnungsmethoden sicher bei Ptolemaus zeigen.3) Selbst das uralte wichtige Element der Kreis-

<sup>1)</sup> Wie sehon im Aufsatz II S. 205 erwähnt, setzen die Babylonier die vier Juhrpunkte nicht auf den Anfang des Widders, Krehses, der Wage und des Steinbocks, sondern auf den achten Grad dieser Tierkreisbilder. Kugler macht darauf aufmerksam (Babyl. Mondrechnung, S. 104), dass im römischen Kalender die Äquinoktien und Solstitien ebenfalls auf dem 8. Grad liegen (nach Plinus und Colemella), worin der Rest eines babylonischen Einflusses zu erblicken ist (vgl. Ideler, Handbuch II 142).

— Nach Winckler (Altorient. Forschungen, II. Reihe 1900, S. 385) hat in der römischen (und arabischen) Zeitrechnung der Gebrauch von Doppelmonaten (zu Gebrauch haben die Römer von den Babyloniern, aber mit Beibehaltung des Sommeranfangs für den babylonischen Kalender, übernommen.

<sup>2)</sup> Brandis, a. a. O. 26-33.

<sup>3)</sup> Die lange Reihe babylonischer Beobachtungen, welche Kallistheres auf Wunsch des Aristoteles nach Griechenland geschickt baben soll (zwischen 331 u.

teilung nach sexagesimalem Prinzipe war noch den griechischen Mathematikern des 3. Jahrh. v. Chr. (Euclid, Autolykos, Eratosthenes, Archimed) fremd; erst bei Hyspikles, (um 180 v. Chr.) in dessen Buche vom Aufgang der Gestirne, taucht die Teilung des Kreises in 360° auf,1) und erst Ptolemaus gebraucht sie durchweg. Merkwürdiger Weise hatten die Griechen auch von der Astrologie, die in Babylonien in das höchste Alter zurückreicht, bis zum Ende des 4. Jahrh. keine Kenntnis, sie scheint erst um die Zeit des Euripides bekannt geworden zu sein; der älteste Zeuge dafür ist vielleicht Theophrast. Offenbar war also der geistige Zusammenhang mit Babylonien, nachdem letzteres von seiner Blüte herabgesunken, nicht mehr bedeutend. Zudem lagen die Zeiten, in denen Griechenlands hervorragende Schriftsteller schrieben, und jene, in welchen die babylonische Kultur ihren Höhepunkt erreichte, sehr weit auseinander; damals war in Griechenland die Erinnerung an das, was man von Babylon übernommen, schon verloren gegangen. Noch weniger zusagend war dem römischen Geiste das orientalische Kulturleben. Aus diesen Umständen erklärt sich, dass man, obwohl einst ein starkes geistiges Band zwischen dem Occident und Orient existiert hatte, betreff der Babylonier nicht viel mehr Erinnerung besass, als dass diese die bedeutendsten Beobachter des Himmels gewesen seien. Durch die zur römischen Kaiserzeit sich weithin ausbreitenden chaldäischen Wahrsager und Magier kam das Ansehen der einst berühmt gewesenen "Chaldäer" bei den Römern schliesslich vollständig in Verruf.

In Asien selbst offenbart sich zunächst bei den Hebräern der Einfluss der babylonischen Kultur. Er reicht tief ins Altertum zurück. Die Heroenlegenden, mit welchen das alte Testament die hervorragendsten biblischen Gestalten umgiebt, scheinen nach babylonischen Vorbildern entworfen zu sein. 2) und die Auffindung des Keilschrifttextes des Sintflutberichtes (1872) hat die unmittelbare Anlehnung der Bibel an den babylonischen Mythenkreis bestätigt. 3) Der Aufenthalt der Hebräer in Baby-

<sup>327</sup> v. Chr. nach C. F. Lehmann, Zwei Hauptprobleme d. altorient. Chronol. S. 111, liegt ausser aller Beurteilung, da nichts Näheres über deren Inhalt bekannt ist.

Cantor, Vorles, Gesch. d. Math. I 311, 351; vgl. auch Letronne, Sur l'orig. greçque des zodiaques, Revue des deux mondes 1837, S. 744.

<sup>2)</sup> H. Winckler, Geschichte Israels in Einzeldarstellungen, II. Die Legende. 1900.

<sup>3)</sup> Die Schöpfungsmythen Babylons sind die Vorbilder, nach denen die biblischen entstanden sind, wie denn Babylonien der Lehrmeister des gesunten vorderasiatischen Geisteslebens geworden ist. Die Lehren der Bibel und die der Reformatoren, diese Lehren altbabylonischen Geistes, durch das Judentum und so manche Kultur weitergepflanzt in all ihren Spielarten, sind im Wesen noch immer, was sie waren: der Ausdruck der babylonischen Hierarchie als der Trägerin des gesannten Geisteslebens der ältesten Kulturwelt (Winceler, das alte Westasien, Helmors Weltgeschichte HII 39).

— Den babylonischen Sintflutbericht s. bei E. Schrader, Keilschriften u. altes Testament 1893, S. 46ff. und Jexen, Kosmologie der Babylonier 1890, S. 367 ff.

lonien während des Exils lieferte erhebliche Zuschüsse. Die Busspalmen entstanden im Exil und sind Kopien babylonischer Gebete und Hymnen; der hebräische Verfasser der Königsbücher benützte babylonische chronistische Quellen. Von dort brachten die Hebräer die noch heute bei ihnen üblichen Namen der Monate und die Kenntnis der 7 tägigen Woche mit. Daher finden wir bei den Hebräern babylonische Maasse (z. B. ein Stadion von 600 Fuss, ein Plethron von 60 Ellen), deutliche Spuren des von den Babyloniern ausgeübten Mondkultus in der Annahme der Mondstationen (mazzaloth) und einige andere astronomische Eigentümlichkeiten. 1)

Auch bei dem Nachbarvolke der Hebräer, den vorislamischen Arabern, sprechen deutliche Beziehungen zu den Babyloniern. "Auch diese Nomaden standen im Banne der altorientalischen Weltanschauung, hatten ihre Priester und ihre Kulte, deren Vorstellungen und Wissenschaft in letzter Reihe auf die babylonische Wissenschaft zurückging,") Den Gestirndienst (Sonnen- und Mondkultus), diese babylonische Urreligion, bei den alten Arabern bezengt schon Strabox (XVI). Die beiden Sprösslinge des Gestirndienstes und Hauptglieder der babylonischen Weltanschauung. Astrologie und Mantik, waren bei den Arabern stark verbreitet, in der letzteren hatten sie im Altertum bedeutenden Ruf.") Kein Wunder also, wenn wir die Mondstationen, die sie sicher viel eher aus Ur Kasdim und Harran (den Bezugplätzen auch der Israeliten)<sup>4</sup>) als aus Indien hergeholt

<sup>1)</sup> Wehn Steinschneider (Zeitsehr, d. Deutseh, Morgenl, Ges. XVIII S. 118 behauptet, die Juden hätten erst im 9. Jahrh. n. Chr. die Mondstationen kennen gelernt, so ist dieser Schluss, als nur auf die noch vorhandene jüdische Litteratur gegründet, einseitig. Denn da die ültere Litteratur grösstenteils verloren gegangen ist und die Hauptübersetzungen der arabischen astronomischen Schriften durch Hebräer erst im I. Jahrtausend n. Chr. anfangen, erscheint die schriftliche Tradition zur Beurteilung der Frage nicht ausreichend. Es wäre im Gegenteile seltsam, wenn die Juden die Mondstationen aus dem Exil nicht mitgebracht hätten. - Grade mit der Heimkehr der Juden aus dem Exil hebt bekanntlich eine Reform des altjüdischen Kalenders an. Völlig sieher ist, dass die Juden ihre Monatsnamen aus der babylonischen Gefangenschaft mitgebraebt haben (s. Ideler, Handb. I 510, Schr der, Keilschr. u. alt. Test. 379, ihr Wort für "Stunde" (schaah) ist babylonischen Ursprungs (Ideler I 538) und die Einteilung des Tages in 1080 Chalak weist in ihrem sexagesimalen Aufbau  $(30 \times 6 \times 6)$ ebenfalls dorthin. Bemerkenswert ist noch, dass der in der jüdischen Chronologie auffällig gut unterrichtete Albîrûxî (973-1048 n. Chr.) betreff der von den neueren Juden gebrauchten Schaltung nach dem 19 jährigen Cyklus (Schaltung nach Rabbi Elieser) bemerkt, dass die Juden diese Schaltung den anderen Schaltungsarfen vorzögen "weil sie deren Erfindung den Babylonieru zuschreiben. \* Sachau, The chronology of ancient nations, by Albirûnî, 1879, S. 65).

<sup>2)</sup> Winckler, Gesch. Israels II 291.

<sup>3)</sup> Cicero de div. I 92, 94. Philostr. v. Apoll. I 30. Sollen sich doch Pythagoras und Demokrit bei ihnen in der Wahrsagerei vervollkommnet haben! (Plix. XXV 13, Porphyr. vit. Plot. 11, 12).

<sup>4)</sup> Harran, am Belias (Balilau), einem Zuflusse des Euphrat, war ein Hauptsitz des Kultus des Mondgottes Sin schon in sehr alter Zeit. Auch die Wohnsitze der exilierten Juden befanden sich zum Teil in der Nähe von Harran, "in Chalah und

haben, in der Astrologie und Wetterkunde der vorislamischen Araber eine wichtige Rolle spielen sehen, und wenn sie in der Folge den Anfang der Monate nach dem Auf- oder Untergang der Mondstationen und die Zeit der Pilgerfahrt nach dem Sichtbarwerden der Stationen, dieser alten Überbleibsel der Astrologie, festsetzen.1) Bei den lebhaften Handelsbeziehungen der alten Araber zu Syrien, Palästina und Babylon (Strabox) ist auch die Einbürgerung babylonischer Maasse (z. B. der Asla = 60 Ellen, welche als ein babyl.-persisches Maass bezeichnet wird) in Arabien erklärlich. Mit der Zeit gingen, wie bei den Hebräern, die Erinnerungen an den Ursprung dieser verschiedenen Gepflogenheiten völlig verloren, andernteils zerstörte das Auftreten des Mohammedanismus, welcher alles "Heidnische" auszuscheiden bemüht war, die Reste der etwa übrig gebliebenen Tradition. Daher die Widersprüche der späteren arabischen Schriftsteller z. B. über die frühere Form ihrer eigenen Zeitrechnung. Erst mit dem Steigen der politischen Macht der Khalifen, im 7. Jahrh. n. Chr., als die arabischen Fürsten durch die an ihre Höfe berufenen persischen und ägyptischen Astrologen, syrischen, griechischen und jüdischen Ärzte mit dem Wissen bekannt wurden, was aus der Zeit der alten orientalischen Kultur noch vorhanden war,2) entstand der Gedanke, die fremdländischen Litteraturerzeugnisse ins Arabische zu übersetzen. Es begann dann, besonders seit al-Mamûn (813 n. Chr.), die grossartige Übersetzungsthätigkeit in Arabien, welche sich auf orientalische und abendländische Quellen (und bekannterweise namentlich auf die griechischen Philosophen) erstreckt hat. Was die Astronomie und Mathematik betrifft, so lässt sich gegenwärtig noch kein spezieller Nachweis führen, aus welchen Quellen die Araber geschöpft haben. Es sind uns zwar hunderte von mathematisch und astronomisch schriftstellernden Arabern des 10. bis 14. Jahrh. bekannt, 3) allein von der Mehrzahl nicht viel weiter als die Titel ihrer Werke, es fehlt fast vollständig noch die Klarlegung der Grundlagen sowie der gegenseitigen Beziehungen dieses Zweiges der arabischen Litteratur. Zumeist sind den Arabern die fremdländischen Werke nicht durch arabische Übersetzungen ohneweiters, sondern durch die Zwischenstufe der syrischen, persischen, bekannt geworden. Die

am Chabor, dem Strome von Gozan\* (wahrscheinlich südlich von Harrau, Nisibis und Rezeph in Mesopotamien Hegende Landschaften und "in den Städten der Meder\* (Måt-Madai = Medien) (2. Buch d. Könige 17). Vgl. Schrader, Keilschriften u. alt. Test. 275, 614.

Vgl. A. Sprenger, Üb. d. Kalender der Araber vor Mohammed, (Zeitsehr. d. Deutseh, Morgenl. Ges. XIII 134).

<sup>2</sup> C. F. Lehmann hemerkt mir hierzu; Nach Mitteilungen Noelderes aus dem Jahre 1889 ist in den ersten Jahrhunderten der mohammedanischen Herrschaft im Maasswesen des Zweistromlandes noch vielfach das Sexagesimalsystem Iebendig.

Vgl. z. B. H. Suter, Die Mathematiker und Astronomen der Araber 1900;
 F. Wüstenfeld, Die Geschichtschreiber der Araber und ihre Werke 1882.

361

letzteren sind fast ganz verloren gegangen, so dass eine Kritik der Quellen nur in den seltensten Fällen mehr möglich ist. Wahrscheinlich würde uns eine solche auch Spuren des altbabylonischen Wissens verraten.¹) Einstweilen steht nur sicher, dass die Araber ihre mathematisch-astronomischen Kenntnisse aus den Werken der griechischen Philosophen und aus dem indischen Sårya Siddhånta schöpften; mit letzterem wurden sie wahrscheinlich im 8. Jahrh. n. Chr. bekannt, fanden dort wichtige Vorstufen zur Arithmetik, Trigonometrie und Astronomie vor, und brachten in der Zeitfolge diese Wissenszweige zu schöner Entwickelung. Der Sårya Siddhånta führt aber anf griechische Quellen zurück und im letzten Grunde mzweifelbaft auch auf Babylonien.

Die Erwähnung des Sårya Siddhânta, des ältesten indischen wahrscheinlich im 4. Jahrh. n. Chr verfassten Kompendiums der Mathematik, giebt noch Veranlassung zu einem kurzen Verweilen bei dem Verhältnisse der in dischen Astronomie zur babylonischen. Zunächst weist hier die indische 360-Teilung des Kreises auf den babylonischen Ursprung hin. Ferner wird, wie bei gewissen Rechnungen die babylonischen Astronomen dies thun, 2) der Tag nach dem Sexagesimalsystem u. z. in ghati, cashaka und prâna zu je 60 Abteilungen eingeteilt. andererseits sind die "grossen" Jahre (Perioden, Zeitalter) nach dem Sexagesimalsystem aufgebaut. 2) Dagegen führen verschiedene Ausdrücke des Sårya Siddhânta für mathematische Definitionen auf griechischen Ursprung, desgleichen eine weniger gebräuchliche Namenreihe für die 12 Tierkreiszeichen. 4) Hauptsächlich aber leiten sowohl Form wie Inhalt einzelner astronomischer Kapitel des Sårya Siddhânta zu der Vermutung, dass man in diesem Werke keineswegs eine auf dem Boden Indiens entstandene Lehre, sondern viel-

<sup>1)</sup> Die Verhältnisse liegen hier ähnlich, wie die Aufklärung des Verhältnisses der altjüdischen Litteratur zu Babylonien; auch diese Litteratur ist zum Teil zu Grunde gegangen, zum Teil ist sie noch sehr weuig erforseht.

<sup>2)</sup> Vgl. oben S. 353.

<sup>3) &</sup>quot;Nach dem Srūdhava wird der Tag eingeteilt in 60 ghatī, jeder ghatī (Min.) in 60 cashaka (kalū) (Sekunden) und jede cashaka in 6 prāṇa (Atemzüge), also hat der Tag 21600 prāṇa\* (Sachav, Alberunis India, an account of the Religion. Philosophy and Astronomy of India about A. D. 1030. — London 1888 vol. 1 387). Das Kalī-yuga, aus 3 Perioden, der "Morgendümmerung\* zu 36 000 Jahren, der "Abenddümmerung\* von 36 000 und dem "Zeitalter\* von 360 000 Jahren, zusammen 432 000 Jahren hestehend, reprüsentiert 60 Cyklen zu je 7200 Doppelsaren (1 Sar = 3600 Jahre); die andern 3 Weltalter Dvāṇara-yuga, Tretā-yuga und Satya-yuga werden durch Verdoppelung, Verdreifachung und Vervierfachung des Kalī-yuga gehildet. Man beachte, dass die Periodenzahl von 600. 3600 Jahren sehon bei Benosso, das grosse Jahr von 600 Jahren bei Josephus (Antiq, Jud. 1 3, 9) u. A. vorkommt. Zu den verschiedenen "grossen Jahren" ist auch Lebmann, Zwei Hauptprobleme, S. 195 ff. zu beachten.

<sup>4)</sup> Vgl. Сахтов а. а. О. 509. — Die korrumpierten griechisch-indischen Namen der Tierkreisbilder: kriya, támbiru, jituma, kulira, liyaya, pārtīnu, jūga, kuurba, taukshika, ayokiru, udruvaya, anta (А. Weben, Indische Studien II 259).

mehr eine Kompilation orientalischen und griechischen Wissens, höchstens untermischt mit indischen Zusätzen, vor sich habe. Schon Whitney kam bei der Betrachtung dieses Werkes zu der Ansicht: "Diese Astronomie ist zwar indisch, was die Form anbelangt, stellt jedoch eine Menge fremde Stücke dar, in welche eine Anzahl durch selbständiges Studium gewonnener Fakta eingereiht sind. Man kann deutlich zwei Partien unterscheiden, Ergebnisse, die an die Griechen mahnen, und andere Wahrheiten, die sich zwischen absurden oder rechnerischen Versuchen finden, wo für die kosmogonischen und geographischen Vorstellungen der indischen Litteratur eine Begründung gesucht werden soll". Die alte indische Litteratur enthalte wenige Berührungspunkte zur Astronomie, die Planeten würden erst in einer verhältnismässig späten Epoche erwähnt, es zeige sich unter den Hindu wenig Neigung und Fähigkeit, die Bewegungen der Himmelskörper zu studieren, höchstens habe das Interesse an der Richtigkeit ihres Kalenders sie zur Verfolgung der Sonnen- und Mondbewegung angespornt; um so misstrauischer müsse man sein, wenn man sie im 5. oder 6. Jahrh. plötzlich im Besitze eines völligen astronomischen Systems finde, und müsse sich fragen, wo der Ursprung dieses Wissens zu suchen sei. Brot, welcher den Sûrya Siddhânta ebenfalls untersucht hat.1) weist auf die primitive Einrichtung der in diesem Werke beschriebenen wenigen astronomischen Instrumente hin und erklärt die Hindubehauptung für sehr wenig glaubhaft, dass die vom Siddhanta angegebenen Zahlen für die Sonnen- und Mondbewegungsverhältnisse mit diesen Mitteln erlangt und indischen Ursprungs sein könnten. Im ganzen kommt Biot (wie Whitner) bei der Prüfung zu dem bemerkenswerten Schlusse, dass der Hauptfond der indischen Astronomie aus einer Zeit stammen müsse, die vor Ptolemäns liege, da verschiedentlicher von Ptolemäus in den Berechnungsregeln angebahnter Fortschritt im Siddhanta nicht vorzufinden sei. Während Whitney die fremde Quelle bei den Griechen vermutet, frägt Biot, ob die Inder jene weniger genauen Regeln nicht aus den Schriften der "Astrologen" genommen haben könnten, welche sich die griechische Wissenschaft nur deshalb aneigneten, um von ihr einen merkwürdigen Gebrauch zu machen.2) Vor vierzig Jahren war diese Vermutung in dieser unbestimmt gehaltenen Form nicht ohne Grund; heute, wo wir die Kenntnis der Sonnen- und Mondbewegung der Babylonier völlig übersehen können (vgl. Aufsatz II 201), müssen wir der Richtung ein bestimmtes Ziel geben. Die Vergleichung der Hauptperioden der Mondbewegung nach Kenntnis des Sârya Siddhânta (Biot) und nach den babylonischen Mondtafeln (Kugler) lehrt:

<sup>1.</sup> J. B. Biot, Études sur l'Astron, indienne et sur l'Astron, chinoise, Paris 1862, S. 50.

<sup>2)</sup> A. a. O. S. 200-207.

Länge des siderischen Monats Länge des synod. Monats 29d 12h 44m 2,8s Sûrya Siddh. 27d 7h 43m 12,5s Sûrya Siddh. Babylonier 27 7 43 Babylonier 29 12 44 31/3 Die Übereinstimmung dieser Beträge ist so vorzüglich, dass, wenn der Sûrya Siddhânta die Ptolemaischen resp. Hipparchschen Monatlängen nicht gekannt hat und auf eine frühere Quelle zurückgegriffen haben sollte, nur der Schluss übrig bleibt, dass das astronomische Wissen der Babylonier (welche, wie wir gesehen haben, jene Kenntnis sehon beträchtlich vor Hipparch besassen) jene Quelle gewesen ist.1)

Um den gewaltigen Einfluss der babylonischen Kultur im Altertume, welcher sich vom Nilthale?) bis über den Judus hinaus, von Persien bis Rom ausdehnte, zu würdigen, muss man berücksichtigen, dass nach moderner historischer Auffassung das ganze Vorderasien in einem anderen Lichte betrachtet werden muss, als man dies früher auf Grund der griechischen Tradition gewohnt war. Während man die einzelnen vorderasiatischen Reiche, wie Ägypten, Syrien, Babylonien. Persien, Elam, als wesentlich von einander verschiedene Kulturstätten aufgefasst hat, brach sich in neuerer Zeit mehr die Anschauung Bahn, dass in der sehr alten Zeit alle diese Staaten viel enger durch ihnen gemeinsame Kulturelemente verbunden gewesen sind. Namentlich ist es die Keilschrift, welche diese

Ein direktes Zeugnis für die Importierung griechischer Ideen in den Sürya Siddhânta ist die von Theox v. Alexandrien (4. Jahrh. n. Chr.) herrührende Hypothese Delambre, Hist. de l'Astr. anc. II 625, dass der Frühjahrspunkt keine retrograde. sondern oscillatorische Bewegung besitze. Sie betrage 8º in 640 Jahren, oder 45" per Jahr. Dieselbe Ansicht fanden Colebrooke und Davis im Sûrya Siddhanta, nur sollte die Bewegung 54" per Jahr sein. Bior weist nach (a. a. O. S. 87), dass der Verfasser des Siddhanta diese Librationshypothese des Frühjahrpunktes aus der vorptolemäischen Astronomie übernommen hat. - Für ursprüngliche Beziehungen der babylonischen Astronomie zu Indien (und China) spricht die zuerst von A. Weber (na.vatra II 361 ff.) hervorgehobene Thatsache, dass die Dauer des längsten Tages, die im Vedakalender für Indien angegeben wird, mit derjenigen, die Prolemaus (Geogr. V 20, 6) ansetzt. trotz der beträchtlichen Versehiedenheit der geographischen Breiten Indiens und Babylons nahe übereinstimmt. Nach dem Jyotisham wäre der längste Tag 14h24m, was einer geogr. Breite von 33° 52' eutspricht; Kugler Die bahyl. Mondrechnung S. 80-82) fand aus den babylonischen Mondrechnungstafeln ebenfalls 14h 24m; aus ehinesischen Quellen (vgl. Bior, Études sur l'Astron, ind. et chinoise 1862, S. 293) resultiert derselbe Betrag. - Spuren eines astronomischen Zusammenhanges Indiens mit Siam finden sich ebenfalls vor, z. B. das mit der Annahme des Surya Siddhânta nahe übereinstimmende siderische Jahr (365d 6h 12m 36,6s), welches D. Cassini aus den von Lounere 1688 mitgebrachten siamesischen Manuskripten abgeleitet hat. Vgl. Biot a. a. O., S. 29). Die Anschauung, dass gewisse Gestalten des indischen Pantheons babylonische Entlehnungen sind, vertritt bekanntlich Oldenberg, s. z. B. Die Religion des Veda, S 192 ff.

<sup>2)</sup> Von der Ansicht, dass Ägypten einen kulturellen Einfluss auf Babylon ausgeübt habe, indem gewisse Maasse von Ägypten ausgegangen und für den Orient vorbildlich gewesen seien (wie Nissen, Griechische u. röm. Metrologie, Riddeway, Bridsen augenommen haben), ist man in neuerer Zeit mehr und mehr zurückgekommen.

Verbindung herstellt. Der Tafelfund von El-Amarna in Agypten bewies, dass schon im 2. Jahrtausend v. Chr. die babylonische Keilschrift als offizielles und Verständigungsmittel in ganz Vorderasien gedient hat. "Die Keilschrift ist der Träger des geistigen Verkehrs gewesen; überall begegnen wir ihr, in Elam, Armenien, Kleinasien, in Palästina, selbst in Ägypten tritt uns babylonische Schrift und Sprache entgegen."1) Die notwendige Folge einer so weitgehenden Verbreitung einer alten Kultursprache war, dass alle diese Völker mit den geistigen Leistungen in dieser Sprache bekannt werden mussten und mehr oder weniger davon in ihre eigene Kultur herüber genommen haben. Ein aufmerksameres Studium der altbabylonischen Mythen und Legenden hat denn auch dazu geführt, solche Einflüsse mehrfach, wie im alten Testamente der Bibel und in der ägyptischen Mythologie, festzustellen, ja man hat Spuren solcher Einflüsse sogar bis in unsere nordischen Sagenkreise verfolgt.<sup>2</sup>)

Diese Betrachtungen nötigen zu der Annahme, dass die Blütezeit des Orients nicht in die für uns geschichtlich feststehenden Epochen zu legen, sondern viel früher. mindestens im dritten Jahrtausend v. Chr. zu suchen ist. Semitische Völkerschaften, wahrscheinlich aus Arabien eingewandert, haben in Babylonien ihre höchste Kultur erreicht. Verschiedentliche später eindringende Völker haben diese Kultur aufgenommen und sie sich gegenseitig übertragen. So haben sich, durch aufeinander folgende Völkerbewegungen, uralte Kulturreste, Sprache, Weltanschauung und Sagenkreise, Maasswesen und Industriefortschritte nach Ost und West in den späteren Jahrtausenden fortgepflanzt, und der ursprüngliche historische Zusammenhang dieser Entwickelung ist den viel später schreibenden Völkern, auf deren Tradition wir bisher angewiesen waren, schon verloren gewesen.

Nachdem wir im Vorhergehenden in grossen Zügen auf die Gemeinsamkeit wichtiger Kulturelemente bei den hervorragendsten der vorderasiatischen Völkerschaften und auf Altbabylonien als deren Quelle hingewiesen haben, wenden wir uns nun zu der Frage, auf welche Weise sich die Astronomie bei den Babyloniern entwickelt haben kann.

Den Anstoss zur Beschäftigung mit dem Himmel hat den Babyloniern unzweifelhaft ihre Weltanschauung gegeben. Das Bestreben, hervorragende Eigenschaften und Thaten gewaltiger geschichtlicher Persönlichkeiten, Könige u. s. w.. in der Erinnerung und Verehrung festzuhalten,

<sup>1)</sup> S. C. F. Lehmann. Zeitschr. f. Assyr. III 390; Winckler, Das alte Westasien, S. 4.

<sup>2)</sup> So ist zweifelhaft geworden, ob die Phönizier als Erfinder des Glases und des Purpurs zu betrachten sind. Die Brettchenweberei, die in Island noch ansgeübt wird und in der Edda sich erwähnt findet, hat C. F. Lehmann in Armenien u. Mesopotamien konstatieren können (Zeitschr. f. Assyr. XIV 369).

gab den Anlass zur Bildung von Legenden. 1) In weiterer Steigerung an das Gedächtnis Einzelner gelangte man bis zur göttlichen Verehrung der Legendenhelden; hinzu trat die Verehrung von der lebhaften orientalischen Phantasie selbst geschaffener, erdachter, den Besitz übernatürlicher Kräfte repräsentierender mächtiger Wesen. Eine reich verzweigte Mythologie entstand, deren Gestalten in die persischen, ägyptischen, selbst in die germanischen Vorstellungen übergingen. Der nächtliche reine Himmel Arabiens und Mesopotamiens mit seinen glänzenden Sternbildern bot von Natur aus das geeignetste Feld, die Erinnerung an die Mythengestalten im Volke für ewig festzuhalten. Man verkörperte schliesslich die höchsten der als Symbole der Kraft und Macht geschaffenen Götter mit den lenchtendsten der am Himmel kreisenden Sterne: der Gestirndienst begann. Der Himmel bildete fortan das Gebiet für alle Geschehnisse. den fruchtbaren Boden für die Astralmythen und die auf halb historischer Grundlage ruhenden Legenden. "Die Projektion der Mythen auf die Himmelskarte," das sich bei den einzelnen Völkern immer wiederholende Spiel der mythischen Ereignisse erklärt das Auftreten derselben Stoffe in Babylonien wie in Kanaan, in Persien und Indien. Am dentlichsten hat sich uns die nach babylonischen Vorbildern gehandhabte Übertragung der Legenden auf den Himmel in der Bibel erhalten.2) Ähmlich steht es mit der Schaffung der Planetengottheiten seitens der Babylonier. Wenn der Planet Jupiter als Attribut des Gottes Merodach, als Sinnbild der Kraft, der Herrschaft, des Lichtes, gewählt wird, wenn man als Symbol des mit dem Bogen die Ungeheuer bekämpfenden Marduk den "Bogenstern" aussucht (Sirius, Orion?) u. s. w., so liegt darin ein tieferes Prinzip, und die seltsamen Namen, die wir im I. Aufsatze (S. 4-6) für die Sterne und Zodiakalzeichen und im 11. (S. 189. 190) für die Planeten anführen mussten, gewinnen erst den richtigen Sinn, wenn wir bedenken, dass es sich hier überall um den Ausdruck gewisser Eigenschaften und gegenseitiger Beziehungen handelt, welche Sagen und Legenden zum Ausgangspunkte haben.<sup>3</sup>) Schliesslich wurde

I) Wir folgen hier den Anschauungen Wixeklers, obgleich vielleicht gegen dieselben Manches einzuwenden ist.

<sup>2)</sup> Nach H. Winckler (Geschichte Israels II), welcher versucht hat, die biblischen Legenden auf ihre Entstehung zurück zu verfolgen. — Das Sternbild des Orion ist von den Hebräern in ähnlichem Sinne mit Legenden in Verbindung gebracht wie der kämpfende Marduk der Babylonier. Entweder deutet hierauf der Goliatmythus (Winckler II 177) oder das Bild vom Josef mit dem siegreichen Bogen in der Hand, während Pfeilsehützen ihn verfolgen (Zimmern, Der Jakobssegen u. der Tierkreis. Zeitschr. f. Assyr. VII 161, 167).

<sup>3)</sup> Irgend welche Ähnlichkeit zwischen Göttern, Planeten und Fixsternen führte zur Vergleichnug. Sonne und Mond als die grossen Zwillinge unter den Himmelskörpern verglich man mit den Zwillingen Kastor und Pollux, die Venus wegen ihres starken Glanzes mit dem Sirius und den rötlichen Mars und den trüben Saturn mit Beiträge z. alten Geschichte 13.

der Himmel den Babyloniern ein Spiegelbild ihres eigenen Landes; dort gab es einen Euphrat und Tigris und babylonische Städte; dort beherrschten die Planetengötter dies Land und damit auch zugleich das irdische Babylonien. Da aber die Planeten ihren Ort am Himmel fortwährend verändern, so verstärken sich bisweilen ihre Einwirkuugen, oder sie widerstreiten einander; die kommenden, von den Göttern befohlenen Geschicke der Erdenwelt wie auch die geschehenen, ergeben sich also aus den gesetzmässigen Bewegungen der Götter d. h. der Planeten; damit war man bei der Astrologie angelangt. Allein die Gesetzmässigkeit zeigte sich nicht blos am Himmel, sondern auch auf der Erde wiederholten sich eine Reihe von Erscheinungen in zahlenmässiger Wiederkehr, und überhaupt bemerkte man im ganzen Kosmos eine Harmonie, welche sich durch Zahlen ausdrücken liess; durch Zahlen konnte man also auch Zukünftiges, Werdendes, vermuten, und das Ineinandergreifen der Dinge erklären.') Sterndeuterei und Zahlenmystik bildeten auf diese Weise den Grund und Boden der vorderasiatischen Weltanschauung. Diese Lehre verbreitete sich in ganz Vorderasien: im Laufe der Jahrtausende aber geriet ihr Grundgedanke mehr und mehr in Vergessenheit; durch die politischen Umwälzungen der vorderasiatischen Staaten schliesslich einer bleibenden Stätte und eines geistigen Bandes beraubt, zerfiel sie ganz, und es blieb von ihr nur Mantik und Prophetentum übrig.

Die Pflege der Astrologie in Babylon reicht überaus weit ins Altertum zurück. Gewisse Anzeichen sprechen dafür, dass ihr Beginn schon vor die Zeit fällt, wo die Sonne noch mit dem Sternbilde der Zwillinge aufging;<sup>2</sup>) dies würde dem 3. oder 4. Jahrtausend v. Chr. entsprechen.

dem Antares wegen seines trübroten Lichtes. Die Zwillinge wurden mit zwei Erscheinungsformen des Nergal verknüpft, weil Nergal die Mittags- und Sommersonne ist und die Sonne in der heissen Jahreszeit in den Zwillingen stand (Jessex, Kosmol. d. Babyl. 151). Über die Entwickelung der Tierkreisbilder s. besonders Hommel ("Ausland" 1891 u. Hommels Aufsätze u. Abhandl. III 1, 1901, S. 350—474).

<sup>1)</sup> Das Vorhandensein einer Zahlensymbolik bei den Babyloniern ist über allen Zweifel gesichert... Es ist keineswegs unmöglich, dass aus den magischen Anfängen sich die Beachtung merkwürdiger Eigenschaften der Zahlen entwickelte, dass eine Vorhe deutungsarithmetik sich bei ihnen bis zur Kenntnis zahlentheoretischer Gesetze erhob... Sieher ist, dass es eine Vorhe deutungsgeometrie in Babylon gab. (Canton, Vorl. Gesch. d. Math. 86—89). Es ist unschwer, in diesen Zahlenspielereien die Anfänge der später von Pithagoras aufgenommenen Lehre von der Harmonie des Weltalls zu erkennen. — Die Zweizahl im Weltall drückt sieh ans im Verhältnis von Sonne und Mond und in der Teilung eines "oberen" und "unteren" Weltalls; die Dreizahl in den 3 Reichen, des Anu, Bel und Ea, am Himmel; die Vierzahl in den 4 Jahreszeiten und den 4 Phasen des Mondes; die Fünfzahl in den 5 Planeten und deren 5 Farben (Venus = weiss, Mars-Ninib = rot, Merkur-Nebo = blau, Jupiter-Marduk = gelb, Saturn-Nergal = schwarz), u. s. w.

<sup>2)</sup> Dies geht nach Winekler (Altorient, Forschungen, 2. Reihe, 1900, S. 368) aus

Das astrologische Werk Enuma Bel stammt aus der Zeit vor 2000 v. Chr. Es ist sehr bezeichnend für die Entwickelung der Astronomie aus der Astrologie, dass in den Hunderten der nachweislich einer weit zurückliegenden Zeit angehörenden astrologischen Berichte der Babylonier (Britt, Mus.), welche zumeist an den König gerichtet sind, von Astronomie noch sehr wenig vorkommt. Es handelt sich dort um Glück- und Unglücksprophezeiungen auf Grund der jeweiligen Stellung der Gestirne (z. B. Glück für das Land Akkad, Unglück für das Westland), um Angabe glücklicher Tage n. dgl. Erst in dem viel späteren, von Epping untersuchten Tafelmaterial, also des 3. und 2. Jahrh. v. Chr., bemerkt man (bis jetzt wenigstens) deutlich das Auftauchen rein astronomischer Beobachtungen neben astrologischen Berichten; vielfach erscheinen sie noch mit einander vermischt (auch mit Berichten über Wasserstand, Wetter u. dgl.). Dies ist auffällig für ein Zeitalter, in welchem, wie wir (Anfsatz II) gesehen haben, die astronomischen Kenntuisse der Babylonier schon sehr beträchtlich entwickelt sein mussten und bereits nach verschiedenen Systemen an babylonischen Observatorien gelehrt wurden. Wenn wir trotz besserer Erkenntnis die Wahrsagerei aus dem Stande der Gestirne weiter betrieben finden, so hatte dies vermutlich in der Priesterschaft seinen Grund. Das Volk war unwissend, selbst die Könige voller Aberglauben; die Priester aber waren die Begründer und Stützen des ganzen philosophischen Systems, in ihren Händen lag die Ordnung des Kalenders, des Mond- und Gestirnkultus, und mancherlei Einfluss stand ihnen zu; wenn sie die Astrologie vollständig aufgegeben haben würden, hätten sie mit einem grossen Teile des be-

einer Planetenliste (IV R. 33) hervor, in welcher für die einzelnen Monate die entsprechenden Monatsgötter augegeben werden:

Anu n. Bel Nisan Ea (Herr der Menschheit) Airu Sin (Sohn des Bel) - Mond Sivun - Sonne Ninib (Held) Tammuz - Nebo-Merkur mišari? Ab- Venus ElulIstar, die Herrin Held (Krieger) Šamaš Tišrit Der Bevollmächtigte der Götter = Jupiter Marhešvan - Saturn Kisler Held Nergal Papsukal, der Bote Anus u. Bels Tebet Der grosse Ramman Sebat Die Siebengottheit Adar

Die 7 Monate Sivan bis Kislev sind durch die 7 daneben gestellten Planeten charakterisiert. Aber die Götter für die anderen 5 Monate sind nur untergeordnete Gottheiten, bilden daher eine zweite, untergeordnete Reihe; also hat die Götterreihe mit dem Gotte Sin angefangen d. h. mit dem Monat Sivan; dies war aber nur möglich, da die Sonne in den Zwillingen stand, etwa 3000 v. Chr.; die Monate Nisan und Airu sind erst an die Spitze gesetzt worden, als man im Laufe der Zeiten das Vorrücken der Sonne (bis in den Widder) erkannte.

stehenden Systems brechen müssen, und ihr Einfluss, vielleicht auch ihre Existenz, wäre, da sie bei der Menge für rein astronomische Thätigkeit kaum ein Verständnis gefunden hätten, in Frage gekommen. So bestand deshalb die Astrologie weiter, die Priester pflegten zwar daneben und zuletzt vielleicht ausschliesslich die rein astronomische Beobachtung (Strabo weis zu berichten, dass sich manche Priestersekten von der Astrologie frei gehalten haben sollen), aber sie fanden es für gut, von den gewonnenen Kenntnissen, wie von mancher anderen besseren Einsicht, nur so viel an den Tag zu geben, als ihnen für zweckmässig dünkte. Vom heutigen Standpunkte aus ist zwar das ganze astrologische System ein Konglomerat von Unsinn, in der Entwickelungsgeschichte des menschlichen Geistes aber repräsentiert es eine bemerkenswerte Etappe. Aus diesem Grunde und um die Entwickelung der astronomischen Definitionen aus den ursprünglich astrologischen Anschauungen klar zu legen, wäre es an der Zeit, wenn kundige Hände auch an die Untersuchung jenes astrologischen "Unsinns" auf Grund der in neuerer Zeit dem Verständnis weit näher gerückten babylonischen astrologischen Berichte gehen würden.

In Übereinstimmung mit unserer Darstellung sehen wir also mehrere astronomische Begriffe aus ursprünglich astrologischen Abstraktionen entspringen. Daneben leiteten aber auch unmittelbar praktische Interessen. wie die Vorausbestimmung des Beginns der Jahreszeiten für die Landwirtschaft,1) die Ermittelung der Zeit für die Bedürfnisse des Volkslebens, die Bestimmung der Zeit der Feste für den Kultus u. s. w., von der Astrologie zur Astronomie hinüber. Die astrologische Dreiteilung des Himmels, innerhalb welcher die Planeten verschiedene "Wege in Beziehung auf Anu und Bel" längs "der Furche des Himmels" ausführten. gab wahrscheinlich die Grundidee zu geometrischen Betrachtungen des Himmelsgewölbes. Die drei Reiche stiessen im "Pol" des Himmels zusammen, aus ihren Gebieten bildete man die Sternbilder und den anfänglich vielleicht regellosen "Zodiakus", indem man die 12 mythischen Ungeheuer des babylonischen Weltschöpfungsepos dahin verpflanzte.2) Die "Furche" d. h. die Sonnenbahn (Ekliptik) durchschnitt das himmlische Land.

Den eigentlichen astrologischen Grund der Teilung der Ekliptik gab

<sup>1&#</sup>x27; Namentlich forderte wohl, wie mir Lebmann bemerkt, die regelmässig eintretende Schwelle der Ströme, welche sorgsam vorzubereitende Massregeln zur Regulierung der Überschwemmung und zur Entwässerung bedingte, naturgemäss zur Beobachtung der Zeiten und Gestirne auf.

<sup>2)</sup> Das Gilgamië-Epos besteht aus 12 Tafeln, deren eine den babylonischen Sint-flutberieht enthält. Wie Rawlinson vermutet, entsprechen dieser Zwölfzahl der Tafeln die 12 Zeiehen des Zodiakus. — Über die Tiämat und ihre elf Helfer im babylonischen Schöpfungsepos S. Delitsen, Das Babylonische Weltschöpfungsepos S. 127 Anm. 1.

wahrscheinlich die jährliche Bewegung des Mondes, des "Vaters der Götter". Der durch den Mond symbolisierte Gott genoss, wie bekannt. eine ausserordentliche Verehrung; es bestand in Mesopotamien ein besonderer Mondkultus, dessen Spuren wir noch bis Indien, Arabien und selbst in Israel verfolgen können. Der Mond war für den gemeinen Mann nächst der Sonne das auffälligste und am leichtesten verfolgbare Himmelsobjekt. An seine regelmässig wechselnden Lichtgestalten knüpfte sich daher bald das Mondjahr, eine Zeitrechnungsform, die nicht blos Babylonien, sondern fast den ganzen Orient bis in unsere Zeiten herauf beherrscht hat. Man bemerkte leicht, dass die Zeit, die der Mond braucht, um von einem für kurze Zeit in seiner Nähe befindlichen Sterne nach einem Monate wieder zu demselben Sterne zurückzukommen, ungefähr 271/3 Tage betrug. Wie aus der unserer I. Abhdlg, beigegebenen Karte ersichtlich ist, liegt der jeweilige monatliche Weg des Mondes immer in der Nähe der Ekliptik. Da bei den astrologischen Aufgaben die Schätzung des Mondeinflusses von grosser Wichtigkeit war, also die Orte des Mondes nächst der Ekliptik hiezu bekannt sein mussten, so schuf die Astrologie schon in ihren allerersten Anfängen eine Teilung der Ekliptik in 27 "Hänser" oder "Stationen", in denen der Mond etwa je einen Tag verblieb. Dies sind die manzil der Araber, die navatra der Inder, die sin der Chinesen, die in Abhdlg. 1 (8. 20-23) mit einander verglichen wurden. Jede Station fasste, nach vielen alten Zeugnissen,1) etwa  $13^{+}_{3}$  Grad, da  $13^{+}_{13}{}^{0} \times 27 = 360^{\circ}$ . Neben dieser Teilung des Zodiakus in 27 oder 28 Mondstationen (sie findet sich selbst in Siam,2) s. Cassini, Mem. de l'acad. d. sc. T. VIII 300) ist aber auf verschiedenen uns noch erhalten gebliebenen Tierkreisabbildungen auch noch die Zwölfteilung ersichtlich. Auf ägyptischen Tierkreisens) erscheinen 12 Hauptgötter und unter jedem dieser 3 weitere Gottheiten, welche zusammen also den 36 Dekanen der Ägypter entsprechen; jedem Dekan sind ausserdem noch 3 "Helfer" beigegeben, so dass der ganze Tierkreis 108 Konstellationen

<sup>1)</sup> So heisst es in einer alten hebräischen Handschrift [Steinschungen, üb. die Mondstationen u. das Buch Arcandam, Zeitschr. d. Deutsch. Morgenl. Ges. XVIII 418): "Die Sphäre wird in 360 Teile geteilt, und der Mond schneidet diese Sphäre in seiner Erneuerung, welche Monat genannt wird, dessen Tage 27/28).... Er hat ein Lager, in welchem er eine Nacht wohnt. Die Sphäre wird in 360 Teile geteilt und je 30 heissen ein Sternbild [Zodiakalbild] und jedes hat 2<sup>4</sup>/<sub>2</sub>; Lager\* [also hat jedes Lager heim Vorhandensein von 28 Stationen 12°51′, bei 27 Stationen (der älteren Teilung) 13°20′].

<sup>2</sup> Das siamesische System der Maasse der Zeit und des Raumes l\u00e4sst, wie mir Herr Lemmann mitteilt, noch heute, sowohl in der strikt sexagesimalen Einteilung wie in den Betr\u00e4gen die (mittelbare) Herkunft aus Babylonien erkennen.

<sup>3)</sup> Bailly, Hist. de l'Astron, ancienne. Éclaire, livre 1X p. 496. — Desgleichen zeigen die von Blandbru und Pocoke beschriebenen Tierkreise (Bailly a. a. O. 504, 5 die 36 Dekane in anderer Anordnung.

in sich begreift. Jede Konstellation würde demnach eine Ausdehnung von 3° 20′ gehabt haben, und 4 derselben würden 13° 20′ d. h. den 27. Teil des Zodiakus, eine Mondstation, vorstellen, woraus man schliessen kann, dass durch die ganze Anordnung das Verhältnis der beiden Teilungen nach der Sonne (12) und dem Monde (27) ausgedrückt werden soll. Es frägt sich, welche von beiden Teilungsarten, die nach dem Monde oder nach der Sonne, ist die ältere und ursprüngliche?

A. v. Humboldt. welcher bekanntlich die 12 Zodiakalzeichen der Tataren, Japaner, Tibetaner mit den Hieroglyphennamen der mexikanischen Kalendertage und den indischen naxatra-Namen verglichen hat, bkommt zu dem Schlusse, dass fast alle Bedeutungen der naxatra-Namen in dem 12teiligen tatarischen und tibetanischen Zodiakus ihre Parallele haben, und dass die 12 Zeichen aus den 27 Mondstationen ausgewählt worden sein müssen, also der Zodiakus aus dem Mondstationenkreis

<sup>1]</sup> Vne des Cordillères II S. 6—12 u. 50. Die Vergleichungstabelle der tibetanischen und griechischen Zodiakalzeichen mit entsprechenden naxatra-Bedeutungen ist folgende:

| Zodiakal-Zeichen.     |              |                       |  |  |
|-----------------------|--------------|-----------------------|--|--|
| Tibetanische.         | Griechische. | na.vatra-Bedeutungeu. |  |  |
| Tchip (Wasser, Ratte) | Wassermann   | Ratte                 |  |  |
| Lang (Ochs)           | Steinhock    | Gazelle               |  |  |
| Tah (Tiger)           | Schütze      | Pfeil, Bogen          |  |  |
| Jo (Hase)             | Skorpion     | Schwanz d. Löwen      |  |  |
| Brou (Drache)         | Wage         | Balken (der Wage)     |  |  |
| Proul (Schlange)      | Jungfrau     | Schlange              |  |  |
| Tha Pferd)            | Löwe         | Pferd                 |  |  |
| Lon (Ziegenboek)      | Krebs        | Ziege                 |  |  |
| Prehou (Affe)         | Zwillinge    | Affe                  |  |  |
| Tcha (Vogel)          | Stier        | Adler                 |  |  |
| Ky (Hund)             | Widder       | Sehwanz d. Hundes     |  |  |
| Pah Schwein)          | Fische       | Fische                |  |  |

HUMBOLDT verweist auch auf die Namen, welche nach Davis |On the cycle of 60 years. Asiat, res. III 217) die Hindu ihren Monaten und Jahren geben; diese sind nicht jene des 12 teiligen Sonnenzodiakus, sondern aus den Mondstationen ausgewählt, und jeder Monat hat den Namen des Mondhauses, in welchem der Vollmond statt hat. Während des Druckes dieser Abhandlung bemerke ich, dass auch sehon IDELER in seiner "Zeitrechnung der Chinesen" Nachtrag II (Abhandl, d. Berl, Ak. d. W. phil. hist, Kl. 1837, p. 276f.) gegen die Identifizierung der Zodiakalzeichen mit dem ostasiatischen Tiercyklus durch Hemboldt einige Bedenken geltend gemacht hat. Der Tiercyklus der Ostasiaten hat zwar überall gleichen Anfang, was auf eine gemeinsame Quelle deutet ... wahrscheinlich ist er in Westasien entstanden ... Man begreift aber nicht, wie aus dem Cyklus der Zodiakalzeichen, der allenfalls die Stelle eines Cyklus der Sonnenmonate vertreten konnte, ein Cyklus von Jahren geworden sein sollte. Auch findet sieh bei keinem der Völker, die jetzt ihre Jahre im Tiercyklus zählen, eine Andeutung davon . . . Der Zodiakus des Bianchini (Bailly, Hist. d. l'Astron. anc. 493, 504), auf den sich diese Meinungen stützen, enthält weder ganz dieselben Figuren, noch diese in derselben Ordnung wie der Tierevklus der Ostasiaten.4

entstanden ist. "Die nördlicheren Völker, bei denen sich nur schwache Erinnerungen an die Bedeutungen der indischen Mondstationen erhalten hatten, wählten bei der Aufstellung ihres Kalenders unter jenen alten Namen irgendwelche für ihren Zodiakus aus, ohne auf die alte ursprüngliche Ordnung derselben zu achten." Mir ist fraglich, ob die Bedeutungen, die Humboldt 12 von den naxatra-Namen beilegt (s. S. 370 Anm. 1), möglich sind; dies zu entscheiden, ist Sache der Sprachforschung. Aber starke Bedenken habe ich gegen die Hemboldtsche Annahme, welche die 12 tibetanischen und tatarischen Namen als Bezeichnungen einer 12 teiligen Ekliptik, also im gleichen Sinne mit unserem (resp. griechischen) Zodiakus, auffasst. Ob hier nicht eine Verwechslung mit dem 12teiligen Tiercyklus, der sich fast in ganz Ostasien vorfindet, stattgefunden hat? In China sind die Namen dieses Cyklus folgende: 1. schu = Maus, 2. niu = Ochs, 3. hu = Tiger, 4. tu = Hase, 5. lung = Drache, 6. she = Schlange, 7. ma = Pferd, 8. jang = Schaf (Ziege), 9. heu = Affe, 10. ki = Henne, 11. kjuen = Hund, 12. tschu = Schwein, also mit den von Humboldt für den tibetanischen Zodiakus angegebenen Bedeutungen (vgl. S. 370 Anm. 1) übereinstimmend. Aber der ostasiatische Tiercyklus ist ein Jahrescyklus und hat nur den Zweck, anzugeben, das wievielte Jahr ein gegebenes in diesem Tiercyklus ist. Sollten also die beiden Grundbedingungen des Humboldtschen Beweises nicht aufrecht erhalten werden können, so würde die Hypothese keinen Halt mehr haben. Aber trotzdem scheint diese Idee, nach welcher also der Sonnenzodiakus aus einem sehr alten Mondstationenkreise hervorgegangen ist, manches für sich zu haben. Man kann sich denken, dass im Laufe der Zeiten, als man sich von den krassesten astrologischen Vorstellungen mehr frei gemacht und die astronomische Wichtigkeit der Sonne als alleinigen bequemen Zeitmesser erkannt hatte, die Mondverehrung und damit auch die Mondstationen an Anselien verloren. Die Bewegung der Sonne im Zodiakus bedingte eine ganz andere Teilung des letzteren; in der Sonnenbewegung waren während eines Jahres 12 Mondumläufe enthalten, und man schritt deshalb zur Zwölfteilung. Die altehrwürdigen Mondstationen wurden nicht ganz über Bord geworfen, man traf vielmehr unter ihmen eine "Auswahl". Wie diese Auswahl erfolgt ist, namentlich aber, welche Wandlungen die ursprünglichen Bedeutungen bei den Arabern, Indern und Chinesen diese in den Zodiakus hinübergeretteten Mondstationen durchgemacht haben, lässt sich heute kaum mehr angeben. 1) Bei der geographisch sehr grossen Verschiedenheit der Wohnstätten der alten Kulturvölker und den grossen Zeiträumen, in denen sich diese Ver-

<sup>1)</sup> Die markantesten Hauptsterne der Stationen, wie Spiea ( $\alpha$  Virgin.), Regulus ( $\alpha$  Leon.), Wage ( $\alpha$  Librae), Antares ( $\alpha$  Scorpii) standen, wie man aus der Karte ersieht, erheblich nördlicher als heute, und zum Teil, wie die Wage, Antares, Widder ( $\alpha$  Arietis) besser in der Ekliptik.

änderungen der Auschauung vollzogen haben, sind sicher Missverständnisse genug in der Tradition der alten Mondstationen vorgekommen. Ein Blick auf unsere Karte der Mondstationen lehrt, dass diese Stationen für die Epoche um 2000 v. Chr. sehr gut angelegt waren, denn sie lagen zum überwiegenden Teile auf den monatlichen Wegen des Mondes längs der Ekliptik. Einige irrten allerdings weit ab. Vor allen die naxatra XIII sväti (Arctur) und XX abhijit (Leyer)) und der Orion; für die ersteren beiden sind sicherlich lokale astrologische Gründe massgebend gewesen, und Orion war ein nraltes Überbleibsel aus dem babylonischen Mythenkreise. Auffällig ist, dass aber eine weitere Zahl dicht am Äquator liegt. Es sind dies 3 zwischen Andromeda und Pegasus, ferner Delphin. Adler. Rabe und 4 Mondstationen in der Hydra. Es scheinen also auch Verwechslungen der Ekliptik mit dem Äquator stattgefunden zu haben.<sup>2</sup>) Lässt man diese 10, ferner die obgenannten 3 weg

<sup>1</sup> Die auffällige Abirrung des 20. indischen Mondhauses der Wega abhijit) von der Lage der übrigen führt mich noch zu einer Bemerkung, welche ich, obwohl sie nur Vermutungen enthält, doch nicht ganz unterdrücken möchte. Aratus sagt in seinem bekannten Gedichte über die Sternbilder, die Konstellation der Lever bestehe nur aus kleinen Sternen, Hipparch und Ptolemäus aber bezeichnen Wega als sehr hellen Stern. Daraus hat man sehon früher die Frage gezogen, ob Wega nicht erst zwischen dem 3. und 1. Jahrh. v. Chr. zu einem Sterne erster Grösse geworden, früher also wahrseheinlich erheblich schwächer gewesen sei. Es ist nun auffällig, dass Hommer bei seinen Versuchen, die auf altbabylonischen Tafeln genannten Sterne zu identifizieren, betreffs Wega nicht zum Ziel gekommen ist (vgl; Aufsatz I S. 5), woraus man, vorausgesetzt, dass auch andere babylonische Tafeln aus alter Zeit diesen Stern nicht nennen, fast sehliessen möchte, dass die Babylonier der alten Zeit Wega als hellen Stern nicht kennen. Dieser Umstand würde den Aratus unterstützen, wenn wir uns erinnern, dass manche Sternbilder der Babylonier von den Griechen erst in später Zeit übernommen worden sind. Die modernen Beobachtungen haben bisher an Wega noch keine Variabilität konstatieren können. Jedoch schliesst dies nicht aus, dass der Lichtwechsel dieses Sterns in eine sehr grosse Periode eingesehlossen sein kann (bei einigen Sternen werden Perioden von mehreren hundert Jahren vermutet). Wenn aber Wega früher vielleicht nur 3. oder 4. Grösse gewesen und erst im 3. Jahrh. v. Chr. zu einem Sterne 1. Grösse geworden ist, würde möglieherweise die 20. Mondstation der Inder hierdurch eine Erklärung finden können. Das Auftauchen eines sehr hellen, früher wegen seiner Lichtsehwäche kaum beachteten Sterns, wird sieherlich für die Völker etwas Wunderbares gewesen sein und man wird nicht verfehlt haben, daran auch astrologische Bedeutungen zu knüpfen. Diese Erscheinung könnte für die Inder, welche höchst wahrscheinlich ihre navatra von den Babyloniern übernommen haben vgl. Aufsatz 1 S. 17), bestimmend gewesen sein, da sie Wega bei letzteren nicht vorfanden, diesen Stern durch ein Mondhaus astrologisch zu verewigen. Wie man aber sicht, steht und fällt diese Hypothese mit der Richtigkeit der Hommelsehen Sternidentifizierungen und den Ergebnissen aus zukünftigen Tafelfunden.

<sup>2,</sup> Der Äquator musste bald erkannt werden aus der alltäglichen Beobachtung, dass sämtliche Sterne konzentrische Kreise beschrieben um einen unbewegt bleibenden Stern. Die Lage des Kreises der schnellsten Bewegung der Sterne, des Äquators, blieb jedenfalls sehr unbestimmt, so lange sich der Gedanke, den Himmel als astronomischgeometrisches Feld zu betrachten und Messungen an demselben vorzunehmen, nicht

und ansserdem noch zwei beim "Kleinen Pferd" (11 und 12 der siu), so bleiben 12 Stationen übrig, die sich der Ekliptik möglichst nahe anschliessen. In dieser Gestalt mag der Tierkreis, vielleicht über Ägypten (Diod. Sic. I 62), dem Anaximander (6. Jahrh. v. Ch.) bekannt geworden sein, der ihm in Griechenland verbreitet haben soll. Die hier vorgetragene Hypothese, dass der 12 teilige Zodiakus durch "Auswahl" aus dem Mondstationenkreis entstanden sei, will nur die Entstehung des ersteren auf eine möglichst natürliche Weise erklären; selbstverständlich behaupte ich nicht deren alleinige Richtigkeit. Bei einer so strittigen Frage können ja überhaupt nur Meinungen geäussert werden, denn ebenso leicht wäre es möglich, dass der Zodiakus gleichzeitig mit den Mondstationen entstanden ist. - Gegen die andere Hypothese, welche die Mondstationen aus einem 12 teiligen Sonnen-Zodiakus ableitet und daher einen 24 teiligen Mondstationenkreis voraussetzt, möchte ich nur bemerken, dass aus der Bewegung des Mondes, so lange keine Beziehungen zum Sonnenjahre gesucht worden sind, nur die naturgemässe Teilung des Zodiakus in 27 Teile, nicht in 24, in Frage kommen konnte. Von dieser Ansicht aus kann man sich auch die 36 Planetenstationen (Dekane), wenn weitere Untersuchungen dieselben befestigen sollten, nur aus dem 12 teiligen Zodiakus entstanden denken, indem jedes der 30° fassenden Zodiakalbilder in weitere 3 Unterabteilungen zu je 10° geteilt wurde. (Daher die 10tägige Woche der Griechen und Ägypter?) Übrigens ist, bei der Schwierigkeit der Sachlage betreffs der Entstehung des Zodiakus. auch jene Möglichkeit denkbar; besseren Einblick in diese Frage kann uns erst ein viel umfangreicheres Material geben, als bisher vorliegt.

Die astronomischen Wahrnehmungen, die zur Entstehung der Jahrform bei den Babyloniern führten, waren anfäuglich ganz einfacher Art. Am leichtesten war wohl die Erkenntnis der Länge des siderischen Mondmonats, da man nur die Zeiten zu vergleichen brauchte, welche zwischen je 2 Annäherungen des Mondes gegen ein und denselben Stern verflossen; der erhaltene rohe Näherungswert gestattete, solche Beobachtungen von Mondannäherungen, die um mehrere Jahre auseinanderlagen, zu wiederholen und daraus mit der Zeit die Länge des siderischen Monats zu erkennen. Schwieriger war schon die Länge des synodischen Monats zu bestimmen; eine erste Näherung gab hierzu die Zeit, die zwischen je zwei aufeinanderfolgenden Neulichterscheinungen (des ersten

Bahn gebrochen hatte; aus dieser Unsieherheit der Äquatorlage gegen die Ekliptik erklären sich auch die Verwechslungen von Mondstationen, die ihren Platz auf dem Äquator statt in der Ekliptik bekommen haben, z. B. nazadra XXI, XXII an Stelle der manzid [22], 23], die siu 11, 26, 27 an Stelle der manzid [24], [11], [12], u. s. w. Die Veränderungen in der Lage der Stationen, die durch die Präzession entstehen, sind zur Erklärung nicht ausreichend, umsoweniger, als die Zeiten der Entstehung der Mondstationen nicht ganz ausserordentlich weit auseinander liegen.

Sichtbarwerdens der Mondsichel nach Neumond) enthalten war. Dann verbesserte man das Resultat, indem man die Zeiten des Eintritts zweier Mondfinsternisse beobachtete und die Zwischenzeit durch die Anzahl der darin enthaltenen synodischen Monate dividierte: schliesslich verglich man solche, aber der Zeit nach sehr weit auseinanderliegende Mondfinsternisse mit der Zahl der zwischenliegenden Revolutionen und erhielt so ein genaueres Ergebnis. Die beobachtete Zeit der Mondfinsternisse konnte bei diesem Verfahren noch ziemlich roh angegeben sein. Die Ermittelung der Dauer des synodischen Monats führte zuletzt zur Aufstellung des Mondjahres von 354 Tagen 8 St. 48,6 Min., denn 12 Umläufe des ersteren waren diesem Mondjahre gleich. Da sich aber dieses Jahr rasch gegen die Jahreszeiten verschob und der Mondkultus erforderte, dass die Mondfeste nach einem regelrechten Kalender gefeiert werden sollten, so griffen die Babylonier zu Einschaltungen. Welcher Art diese Schaltungen waren, und wann sie begonnen haben, ist derzeit noch eine Streitfrage. Aller Wahrscheinlichkeit nach haben die Babylonier ihr System mehreremale gewechselt, ehe sie das ihnen am besten zusagende gefunden haben; ob letzteres das von E. Mahler auf Grund eines 19 jährigen Schaltcyklus aufgebaute System war, müssen noch zukünftige Untersuchungen vollständig datierter Thontafeln aufklären. Als die Babylonier in der Astronomie so weit waren, dass sie die Mond- und Sonnenbewegung so genau kannten, wie wir im Aufsatz II gesehen haben, hatten sie gewiss schon lange auch eine feste Schaltungsregel; denn Gegenteiliges anzunehmen würde sich nicht mit diesem astronomischen Fortschritte vertragen. — Die richtige Festsetzung des Verhältnisses des Mondiahres zum Sonnenjahre erforderte auch gleichzeitig die Kenntnis des letzteren. Zur rohen Kenntnis der Länge des Sonnen jahres kann ursprünglich das Bestreben, diese Länge zwischen das gewöhnliche und das Mondschaltjahr zu setzen und zugleich mit der Kreisteilung von 360 Teilen zu verbinden, geleitet haben. Das Rundjahr von 360 Tagen hat, wie wir Eingangs dieses Aufsatzes sahen, existiert. Sehr bald aber muss es verlassen worden sein, da die Nichtübereinstimmung desselben mit den Jahreszeiten offenkundig wurde; aber es gab dann den Anlass, die Epagomenen, die 5 Ergänzungstage, anzuhängen und es dadurch auf 365 Tage zu ergänzen. Oder aber man hat mit Schaltungsversuchen, um die allmählich genauer bekannt werdenden beiden Jahrformen des Sonnen- und Mondjahres auszugleichen, wie oben bemerkt, schon frühzeitig begonnen.¹) Zur ungefähren Feststellung der Länge des Sonnenjahres genügte folgendes Verfahren: Man beobachtete von einem bestimmten festgelegten Punkte aus die Orte der aufgehenden Sonne am

<sup>1)</sup> Dasselbe finden wir bei den Ägyptern, Persern, und merkwürdiger Weise auch bei den Mexikanern und den halbwilden Araukanern (A. v. Humboldt, Vue des Cordillères, T. I 332, T. II 370).

Horizonte, u. z. um die Jahreszeit, wo diese Orte sich von Tag zu Tag am schnellsten verschieben. Durch Markieren dieser Orte von dem Beobachtungspunkte aus bemerkte man in kurzer Zeit, dass der Ort des täglichen Sonnenaufgangs nach Norden sich verschob, zum Stillstand kam, darauf nach Süden ging, wieder zum Stillstand gelangte und darauf wieder nach Norden zurückkehrte. Die Zwischenzeit zwischen den beiden Rückkehrzeiten war etwa 365 Tage, die öftere Wiederholung der Beobachtung aber lehrte bald, dass man die Länge des Jahres auf 3651,4 Tag zu erhöhen habe. Die weitere genauere Kenntnis der Länge des tropischen Jahres erlangten die Babylonier mit Hilfe des Gnomons, dessen Erfinder sie sind und den sie zu ganz erheblicher Vollkommenheit gebracht zu haben scheinen.1) Zuerst beobachtete man blos die Zeit, die zwischen je 2 Zeiten der längsten und kürzesten Gnomonschaften verflossen war (die Solstitien), in der Folge aber namentlich die Äquinoktien, da sich zu diesen Zeiten die Länge des Gnomonchattens am schnellsten änderte. Wahrscheinlich haben die Babylonier solche Beobachtungen seit den ältesten Zeiten gemacht und vermutlich späterhin auch über zuverlässlichere instrumentelle Einrichtungen, als solche die Gnomone sind, geboten, denn auch die Kenntnis der schnelleren und langsameren Bewegung der Sonne, der Lage der Apsiden und der Ungleichheit in der Länge der astronomischen Jahreszeiten besassen sie (vgl. Aufsatz II 203 bis 207), und letztere würden sie mit ganz primitiven Hilfsmitteln kaum haben finden können. Die Länge des siderischen Jahres haben die Babylonier auf einem recht mühsamen Wege, durch Beobachtung der Zeiten, wo der Sirius bei seinem Untergange zum letztenmal in den Sonnenstrahlen sichtbar war (heliak, Untergang) oder am Morgen beim Aufgange zum erstenmal hervortrat (heliak. Aufg.), ziemlich gut bestimmt. Gerade diese Beobachtungen, die nach den bisher gefundenen Thontafeln sehr zahlreich angestellt worden sein müssen, beweisen, mit welchem Eifer die Babylonier in der Vervollkommnung ihrer Kenntuis der Sonnenbewegung thätig gewesen sind.

Die Finsternisse, sowohl Mond- als Sonnenfinsternisse, erfreuten sich bei den babylonischen Astronomen einer ganz besonderen Würdigung, und mit gutem Grunde. Wir haben gesehen (Aufsatz H 193—197), dass sie vorausberechnet und systematisch durch Beobachtung verfolgt wurden. Die Babylonier bemerkten, dass die Kuotenpunkte, nämlich die beiden Durchschnittspunkte der Mondbahn mit der Ekliptik, welch letztere der Mond 2 mal im Monat passiert, veränderlich sind und von Ost nach West

<sup>1)</sup> Bekanntlich bestanden die Gnomone aus einer auf horizontaler Ebene genau senkrecht gestellten Säule, welche nahe der Spitze mit einem Loche versehen war oder eine Scheibe mit Öffnung zum Durchlassen des Sonnenbildes trug. Man beobachtete die mit den Stande der Sonne also mit der Jahreszeit, variierende Länge des Schattens der Säule.

fortrücken. Da die Mondfinsternisse sich nur ereignen, wenn der Mond in der Nähe der Knoten steht, so konnte man durch Vergleichung der Beobachtungszeiten solcher Finsternisse die Dauer der Rückkehr des Mondes zu einem der Knoten, d. h. die Länge des drakonitischen Monats feststellen. Aus dem Vergleiche der Knotenbewegung mit dem siderischen Monat ging hervor, dass der drakonitische Monat etwas kürzer sein musste als der siderische; man nahm also einen Näherungswert an und ermittelte ans vielen Finsternissen das tägliche Vorrücken der Knotenlinie in Beziehung auf die Fixsterne und erhielt daraus mit Hilfe vieler Näherungen schliesslich die Länge des drakonitischen Monats. Perigäum und Apogäum des Mondes liegen ebenfalls nicht fest, sondern rücken weiter. Um den anomalistischen Monat d. h. die Zeit, die der Mond braucht, um von einem Apogäum (resp. Perig.) zum andern zu gelangen, zu bestimmen, wählte man wahrscheinlich unter den Mondfinsternissen zwei solche aus, bei denen gleiche Grösse und gleiche Dauer beobachtet worden waren. Bei diesen Finsternissen hatte der Mond die gleiche Geschwindigkeit, war also zu beiden Zeiten entweder in der Apsidenlinie oder im gleichen Abstande vom Apogäum. Teilte man die beobachtete Zwischenzeit zwischen beiden Finsternissen durch einen Näherungswert der anomalistischen Revolution, so erhielt man eine Anzahl Umläufe in Beziehung auf das Apogäum in dem Intervall, und durch weitere Näherungen schliesslich den wahren Betrag des anomalistischen Monats. - Allein dieser Wege bediente man sich wahrscheinlich nur in der Entwickelungsperiode der Astronomie. Als man in Erwartung der Finsternisse einigermassen sicherer wurde, schritten die babylonischen Beobachter zur statistischen Sammlung der eingetroffenen Finsternisse und leiteten daraus wichtige Perioden für den Vergleich der verschiedenen Arten der Mondbewegung ab. Überhaupt ist, wie nicht genng hervorgehoben werden kann, der Entwickelungsgang der babylonischen Astronomie hauptsächlich auf Empirie gegründet gewesen.1) So wurden auch die für die Voranssage der Finster-

<sup>1</sup> Dass die Babylonier bei ihren astronomischen Beobachtungen überall zuerst auf empirischem Wege eine Grundlage zu gewinnen suchten, wird u. A. auch durch ihre Kenntnis der Perioden bewiesen, nach welchen die Planeten ungefähr in ein und dieselben Stellungen am Himmel wieder zurückkehren. Auf den Tafeln Rm 678, 8+1949, Shemtob Nr. 9 sind Beobachtungen von Merkur, Venus, Mars. Jupiter und Saturn aus verschiedenen Jahren nach solchen Perioden angeordnet "vgl. Aufsatz II S. 191). In der That sicht man aus modernen astronomischen Jahrbüchern, welche die Orte der Planeten voransberechnet enthalten, dass solche Perioden bei den Planetenerscheinungen vorhanden sind. Z. B kehrt Venus in den Jahren 1879, 1887, 1895 u. 1903. also in Perioden von 8 Jahren, zu denselben Punkten des Himmels zurück; Jupiter 1879, 1891 u. 1903 (etwa 12 jährige Periode), Saturn 1845, 1874, 1903 (29 jähr. Periode), Mars 1886, 1903 (17 jähr. Periode). Die Babylonier verwenden a. a. O. für Venus eine Sjährige Periode) für Jupiter 71 oder 83 Jahre (6fache Periode), für Saturn 59 Jahre (die doppelte Periode). Dies Perioden können nur gewonnen worden sein

nisse wichtigen Perioden empirisch gewonnen: Zuerst haben die Babylonier, wie ich an einem anderen Ort des weiteren auseinandergesetzt habe,1) aus den Daten der aufgespeicherten Mondfinsternisse gefolgert, dass die Mondfinsternisse ungefähr nach einer Periode von 6585 Tagen = 18 Jahren 10 Tagen wiederkehren oder dass 223 synodische Monate nahe gleich 242 drakonitischen sind. Weitere Aufzeichnungen der Mondfinsternisse durch lange Zeitränme hindurch mussten sie aber belehren, dass man viel mehr Treffer in der Vorhersage dieser Finsternisse, nämlich 80 Prozent. bei Anwendung des Dreifachen jener Periode habe (19756 Tage = 54 Jahre 33 Tage). Sie versuchten nun mit dieser Periode (dem ¿ξελιγμός des Ptolemaus) auch die viel schwieriger zu treffenden Sonnenfinsternisse vorauszubestimmen. Mit Zugrundelegung von Aufzeichnungen über die letzteren suchten sie eine weitere vollständige Kommensurabilität zwischen der synodischen und drakonitischen Mondbewegung zu entdecken und fanden, dass dieser vollständige Ausgleich in 27730 Tagen = 939 synod, Mon. = 1019 drakon, Mon. sich vollzieht. Mit dieser Periode konnten die Babylonier totale Sonnenfinsternisse, die in Babylonien selbst beobachtbar waren, auf 150 Jahre, in günstigen Fällen sogar auf 300 Jahre im vorans ansagen, ohne zu irren. Merkwürdigerweise ist dieser Cyklus nur um 29 Tage (einen Mondmonat) kürzer als der 76 jährige Cyklus des Kallippus, welcher bekanntlich eine vorzügliche Schaltperiode darstellt, um das Mondjahr mit dem Sonnenjahr in Übereinstimmung zu bringen. Man nmss sich fragen: Sollte den babylonischen Astronomen, die doch hauptsächlich im Besitze vorzüglicher Kenntnis der Sonnen- und Mondbewegung waren, diese Thatsache ganz entgangen sein? Wie die Dinge bezüglich der Schaltung im babylonischen Kalender lagen, entzieht sich bis jetzt noch einer sicheren Beurteilung: Aber es scheint, dass man von irgend welchen Cyklen, um das Mondjahr mit dem Sonnenjahre in Übereinstimmung zu halten, Gebranch gemacht hat. Die Astronomen werden wohl die Mondrechnung ganz aufgegeben und nur nach der Sonne, die sie schon lange als den brauchbarsten Zeitmesser erkannt haben mussten, gerechnet haben. Dem Volke liess man (mit berechnender Absicht) die uralte aus den Zeiten des Mondkultus und der Mondstationen überkommene Rechnung nach dem Mondjahre.2)

durch vielhundertjähriges Vergleichen der Stellungen der Planeten zu helleren Sternen der Sternbilder. Besassen einmal die Babylonier diese Kenntnis, so war es ihnen leicht, die Rückkehrzeiten der Planeten zu denselben Sterngruppen im Voraus anzugeben.

Spez, Kanon d. Sonnen- u. Mondfinst, f. d. Ländergeb, d. klass, Altertumswissensch., Anhang, S. 263-271. — Daselbst ist nachgewiesen, dass die in verschiedenen astronomischen Handbüchern anzutreffende Meinung, der sogen, Saros sei die ergiebige Periode gewesen, wenig Berechtigung hat.

Hiermit kommt auch die Ansicht von Lersits Chronol, d. Ägypter 1 225 überein.

Schliesslich müssen wir noch der Beobachtungshilfsmittel der Babylouier mit einigen Worten gedenken. Leider sind wir in dieser Beziehung bisher nur anf Vermutungen angewiesen. Die alten Schriftsteller wissen darüber nicht viel mehr, als dass die babylonischen Astronomen die Erfinder des Gnomons und der Sonnenuhren gewesen sind. und dass sie die Zeit bei ihren Beobachtungen durch Wägungen ausfliessenden Wassers (vgl. S. 350) bestimmt haben. Aber die Griechen berichten auch nicht viel über griechische Instrumente; wir kennen die Armille (Aquatoreal- und Aquinoktialarmille), das Astrolabium und Diopter. das Triquetrum; selbst aus dem Almagest erfährt man nicht viel mehr. Wir haben aber gesehen, dass die Babylonier zahlreiche Winkelmessungen zwischen Sternen und Planeten angeben und die Zeit dazu, mehr oder weniger roh, ansetzen; dass auch sonstige Zeitangaben, wie die Daner der Sichtbarkeit eines Planeten oder des Mondes über dem Horizonte, hie und da sorgfältiger ermittelt scheinen, desgleichen manche Angaben über Finsternisse. Diese Resultate können sie nicht mit dem Gnomon, den Clepsyderen und den Sonnenuhren erzielt haben, sie müssen vielmehr im Besitze von Hilfsmitteln gewesen sein, die nicht sehr verschieden von den griechischen sind.1) Sie hatten jedenfalls schon Einrichtungen wie die Armillarsphäre und das Astrolabium. Kugler hat gezeigt (vgl. Auf-

<sup>1)</sup> Von der Beschaffenheit der astronomischen Instrumente, deren sich die Babylonier in der Entwickelungszeit der Astronomie bedient haben mögen (ihre späteren Leistungen setzen viel vollkommenere Werkzeuge voraus), können einzelne bisher gefundene ägyptische Instrumente eine Vorstellung geben, wie der von L. Borchardt beschriebene "Stundenzeiger" und "Palmstab" (Zeitschr. f. ägypt. Sprache n. Altert.-Kunde XXXVII 10). Das erste dieser beiden aus dem 6. Jahrb. v. Chr. stammenden Instrumente ist ein beinerner Stiel, an welchem eine Schnur mit Bleilot befestigt ist; der "Palmstab" besteht aus einer Dattelpalmrippe, in deren breiteres Ende ein Schlitz eingeschnitten ist. Zum Beobachten mit diesen primitiven Hilfsmitteln gehörten zwei Personen. Der eine Beobachter stellte sich so auf, dass er, durch den Schlitz des "Palmstabs" das Lot des "Stundenzeigers" auvisierend, dem andern Beobachter angeben konnte, wann sieh der letztere in der vom Polarstern gezogen gedachten Lotlinie befand. Da hierdurch der Meridian näherungsweise fixiert wurde, konnte der zweite, also nach Süden blickende Beobachter mittelst derselben Art von Instrumenten feststellen, wann ein Stern den Meridian passierte: er brauchte nur mit seinem Lote zu visieren, ob sich der betreffende Stern genau vertikal über dem Scheitel des ersten Beobachters befand. Auf diese Weise war eine rohe Zeitbestimmung möglich, wenn man bestimmte Sterne auswählte, deren Kulminationszeit den Beginn der einzelnen Stunden der Nacht angab. Stundentafeln für diesen Zweck, mit Angabe der kulminierenden Sterne, besassen die Ägypter, wie an den Deckeninschriften der Königsgrüber Ramses VI u. IX nachweislich, schon im 13. Jahrh. v. Chr. — Ein ebenso primitives Instrument ist noch jetzt bei den Hinduschiffern in Gebrauch, um die Höhen des Polarsterns zu messen: ein hölzernes Dreieck mit einem Loch in der Mitte, durch welches eine Schnur gezogen wird, in die eine Reihe Knoten gemacht sind, entsprechend den verschiedenen Polhöhen der Beobachtungsorte, also eine jedeufalls dem Altertum entstammende Vorrichtung, die auf die Entstehung des bekannten "Jakobstabes" der Araber und der mittelalterlichen Seefahrer deutlich hinweist (Ausland 1892, S. 814).

satz H 8, 208), dass sie vorzüglich bestimmte Beträge des Monddurchmessers bei ihren Rechnungen zu Grunde legen; selbst wenn spätere Untersuchungen diese babylonischen Angaben als Illusion herausstellen würden, so zeigt doch die Existenz dieser Beträge, dass die Babylonier des 2. und 3. Jahrh. v. Chr. vor der Messung kleiner Winkel am Himmel nicht zurückschreckten. Das Instrument, das sie hierzu verwendeten, kann nicht sehr von den Dioptern des Hipparen verschieden gewesen sein. Da aber die Dioptra die Grösse der gemessenen Winkel nicht direkt angiebt. vondern diese erst aus rechtwinkeligen Dreiecken mittelst der Chordenrechnung bestimmt werden müssen, so würde vorauszusetzen sein, dass die Babylonier auch die Chordenrechnung, welche später die Trigonometrie fördern half, gekannt haben. Damit würde die Ansicht Tanners Unterstützung finden, dass die Berechnung trigonometrischer Tafeln erheblich weit vor der Zeit Hipparens durch die Entwickelung der Chordenrechnung ihren Ausgangspunkt genommen habe. 2)

Fassen wir noch, wie es am Schlinsse des I. und H. Aufsatzes geschehen, die Hauptergebnisse unserer Darstellung in einige Sätze zusammen:

- Den Anlass zur Beobachtung des Himmels gab sowohl einiges praktisches Interesse, welches sich an diese Beobachtungen knüpft (Bestimmung der Jahreszeiten u. dgl.), als namentlich die Ausbildung der Astrologie, welcher wiedernm ein ausgebreitetes orientalisches Mythenwesen zu Grunde liegt.
- 2. Da in der ältesten Zeit der Gestirndienst (Sonnen- und Mondkultus) geübt wurde, beobachtete man besonders Mond und Sonne; diese blieben die Hauptobjekte der babylonischen Astronomie, mit der Ausbreitung der Astrologie trat allmählich auch die Beobachtung der Planeten hinzu.
- 3. Infolge dieser Beobachtungen bildete sich die Zeitrechnung nach dem Monde und nach der Sonne aus, die erstere vielleicht früher als die letztere; beide Zeitrechnungsformen bestanden neben einander, die erstere war die offizielle. Schaltungsmethoden, um beide mit einander in Übereinstimmung zu halten, wurden mehrfach, vielleicht schon frühe, aufgestellt.
- 4. Aus der astrologischen Tendenz, die astronomischen Dinge voraus-

<sup>1)</sup> Vgl. F. Heltsch, Winkelmessungen durch die Ripparchische Dioptra. (Abhaudl. z. Gesch. d. Mathem. IX).

<sup>2)</sup> Vielleicht von Archmedes rühren die ersten Versuche her, die Chorde zu verschiedenen Bögen im Kreise zu bestimmen. Sie wurden verbessert von Apollonius, der die Zahl  $\pi$  genauer bestimmte und unterstützt durch die Einführung der Sexagesimalteilung von Hyfsekles. Hipparken, der den Boden der Chordenlehre auf diese Art gut vorbereitet faud, bereehnete die ersten Chordentafeln. Aus der letzteren Quelle stammen höchst wahrscheinlich die Sinus-Tafeln der indischen Astronomie (Tannery, Rech. sur Fhist, de Fastr, auc. S. 60—68).

- zusagen, entsprang das Bestreben, die in der Bewegung der Sonne, des Mondes und der Planeten zu Tage tretenden Perioden kennen zu lernen. Daher der empirische Charakter der babylonischen astronomischen Bestrebungen, die Finsternis- und Planetenperioden.
- Mond- und Planetenstationen, Zodiakus sind noch astrologischen Ursprungs. Zodiakus und Mondstationen entstanden vielleicht gleichzeitig, wahrscheinlicher aber der erste aus den letzteren.
- 6. Die Scheidung der Astronomie von der Astrologie ist in den babylonischen Tafeln des 3. Jahrh. v. Chr. deutlich erkennbar. Die astronomische Thätigkeit fängt an sich mehr der Messung von Winkeln, Abständen am Himmel zuzuneigen.
- 7. Die babylonischen Maasse und Gewichte haben, gleich dem Sexagesimalsystem, ihren letzten Grund in astronomischen Erkenntnissen. Sie verbreiteten sich im ganzen Orient und in Südeuropa und erfuhren daselbst vielfache Transformationen.
- 8. Die Kenntnis der astronomischen Hilfsmittel und Methoden der babylonischen Astronomie ist derzeit noch als sehr erforschungsbedürttig zu bezeichnen. Desgleichen der Stand der arithmetischen und geometrischen Errungenschaften der Babylonier.

## Über die Beziehungen zwischen Zeit- und Raummessung im babylonischen Sexagesimalsystem.

Von C. F. Lehmann.

In diesen Beiträgen S. 353f, gedenkt Gixzel einer Einteilung des Tages in sechs, ihrerseits wieder in Sechzigstel zerfallende Teile, wie sie sich, neben anderen Einteilungen, aus den astronomischen Dokumenten der babylonischen Spätzeit ergiebt.

Dies bringt mir eine frühere Ermittelung in Erinnerung, nach welcher eben diese Einteilung bereits in einem weit älteren Dokumente, der sicher in altbabylonischer Zeit aufgezeichneten<sup>1</sup>), vielberufenen Tafel von Senkerch zu Tage tritt.

Diese Einsicht wird bedingt durch eine von den bisherigen Erklärungsversuchen vollständig abweichende Auffassung, nach der dieses Dokument uns Aufklärung giebt über die Beziehungen, welche die Babylonier, die Schöpfer des Sexagesimalsystems, zwischen den Maassen des Raumes und der Zeit herzustellen suchten.

Was sich mir dergestalt ergeben, habe ich vor Jahren in einem Vortrage dargelegt, von denen jedoch nur ein Auszug veröffentlicht wurde, der in knappster Form lediglich die Ergebnisse, nicht den Weg meiner Forschung wiedergab.<sup>2</sup>) Ungefähr das gleiche gilt von einem späteren Fall.<sup>3</sup>) wo ich den Gegenstand berührte.

Da jene Erkenntnis den von mir seit langem geforderten und gesuchten Schlussstein für das Verständnis der babylonischen Errungen-

<sup>1)</sup> Das genauere Alter lässt sich schwer bestimmen. Die bei Ginzel oben S. 349 verzeichnete Schätzung ist jedenfalls als ein Minimaldatum zu bezeichnen. Die Tabelle gehört, auch dem Schriftcharakter nach, wohl sicher in die Blüthezeit von Larsa-Senkerch (zweite Hälfte des 3. Jahrtausends v. Chr.); vgl. Johns, Assyrian Deeds and Documents II (1901) S. 210, der sie der Zeit zwischen 2500 und 2000 v. Chr. zuweist.

 <sup>&</sup>quot;Über die Beziehungen zwischen Zeit- und Raummessung bei den Babyloniern", VBAG. 433 f. Vgl. auch "Die Entstehung des Sexagesimalsystems bei den Babyloniern", ebenda S. 419 f.

Rezension über W. Schwarz, Der Schoines, Wochensehr, f. klass. Phil. 1895.
 Sp. 128 ff.

schaften auf dem Gebiet der Zeitmessung und der Metrologie bildet, so sollte und wird sie in meiner für diese Beitrüge bestimmten Abhandlung: Das babylonische System der Zeit- und Raummessung und seine Verbreitung nach Westen und Osten seiner Zeit zur Sprache kommen.

Gixzels Ausführungen und die Beobachtung, dass sich auf diesem kulturhistorisch so wichtigen Gebiete Teilnahme und Mitarbeit<sup>1</sup>) zu regen beginnt, wo früher vielfach Gleichgiltigkeit oder Abwehr herrschte, veranlassen mich, das, was für den Gang meiner Untersuchungen wesentlich ist, kurz darzulegen.<sup>2</sup>)

Um von vornherein Klarheit in die Terminologie zu bringen, sei bemerkt, dass ich das ganze hochentwickelte, auf dem numerischen Sexagesimalsystem aufgebaute und von ihm durchsetzte System der Zeit- und Raummaasse in allen Kategorien der Kürze halber als "sexagesimales" oder als "Sexagesimalsystem" (im weiteren Sinne) bezeichne. Auf die primitiven Systeme, die ihm notwendigerweise vorangegangen sein müssen, anders als in vereinzelten Andeutungen einzugehen, liegt ausserhalb unserer heutigen Aufgabe. Ich verweise hierfür auf meine früheren Bemerkungen<sup>3</sup>).

Die oben genannte Forderung formulierte ich so:4)

"Es ist sieher bezeugt, dass die Babylonier in ihrem System die Maasse der Zeit und des Raumes in Verbindung brachten. Die Entstehung des babylonischen sexagesimalen Systems der Maasse der Zeit und des Raumes wird nicht eher als völlig geklärt und verstanden bezeichnet werden können, als bis diese Beziehungen unter Berücksichtigung der naturwissenschaftlichen, namentlich der astronomischen Kenntnisse der alten Babylonier ergründet und klar gelegt sind (BMGW. S. 321. Verhandl. d. Berl. authrop. Ges. 1889, S. 646).

Ich berief mich dabei<sup>5</sup>) auf die bei Brandis, *Das Münz-, Maass- und Gewichtswesen in Vorderasien* (S. 17 Note 2) zusammengestellten und gewürdigten Nachrichten:

Achilles Tatius Isag, in Aratum § 18 p. 137 ed. Petav. Χαλδαίοι δέ περιεφγότατοι γενόμενοι, ἐτόλιργασε τοῦ iλίου τὸν δρόμου καὶ τὰς ὅρας διωρίσασθαι. Τὴν γιο ἐν ταῖς ἰσημερίας ὅραν αὐτοῦ, καθ' ἢν ἴσος διέρχεται τὸν πόλον, εἰς τριάκοντα ὁρονς μερίζουσιν ὅστε τὸ λ' μέρος τῆς ὅρας τῆς ἐν τῷ ἰσημερίνη ἰμέρα ὅρον ἐἐγεσθια τοῦ δρόμου τοῦ iλίου mit Leironnes meisterhafter Erklärung im Journal des Savans

I Von verschiedenen Seiten werden Arbeiten über Verwandtes angekündigt.

<sup>2)</sup> Hineinbezogen werden ausser dem Inhalt des in Anm. 2 genannten Vortrages noch Stücke des zweiten Teils meiner Metrologischen Nova, dessen Veröffentlichung unterblieben ist. s. VBAG, 1896, S. 458 Anm. 1. Auch in meinen Vorlesungen ist meine Lösung der Frage fast in jedem Semester erörtert und dabei vertieft und ansgebaut worden.

Althabylanisches Maass und Gewieht und deren Wanderung, VBAG. 1889,
 S. 319; Literar, Centralblatt 1897, Sp. 1269.

Congressvortrag ["Congr."]: Acten des Stockholmer Orientalistencongresses.
 Leyden 1893, S. 249; Hermes 36 (1901), S. 115.

<sup>5</sup> Congressvortrag S. 249 Ann. 1.

1817, S. 739 f. Die Bezeichnung der 720 = 24 · 30 öροι des Sonnenlaufs als Stadien, auf die Letronne aus Manitus, Astron. HI v. 274 – 280 Angaben schliesst, geht", so führt Brandis fort, auch aus den unmittelbar folgenden von Letronne nicht berücksichtigten Worten hervor: λέγοναι δὲ πάλιν, ἀνδοβο πορείαν μήτε τρέχοντος, μήτε ήρεμα βαδίζοντος, μήτε γέροντος, μήτε παιδός, τήν πορείαν είναι τοῦ ήλίον, καὶ λ' στεδίων καθαφῶν είναι. Die Bahn der Sonne während einer Äquinoktialstunde wird mit dem Weg verglichen, den ein tüchtiger Fussgänger in derselben Zeit zurücklegen kann. Dieser beträgt volle 30 Stadien (= ³1 geogr. M.), indem die Sonne in 24 Stunden 720 Stadien, in einer 30, in ¹/39 Stunde 1 Stadion abmacht." Soweit Brandis.

Im folgenden gebe ich nun meine Lösung der von mir formulierten Aufgabe.

Es ist ohne weiteres klar, dass die Schilderung der ποφεία, so wie sie dasteht, für eine genaue Bemessung sowohl der Wegemaasse wie der Beziehung zwischen ihnen und den Zeitmaassen nicht verwendbar ist, während doch das sexagesimale Stadion von Haus aus ein ganz bestimmtes Maass gewesen sein muss. (Dass sich später verschiedene übrigens jedes wieder genan bemessene, Läugenmaase dieses Namens entwickelt haben.') steht auf einem andern Blatt.) Vielmehr ist jene Schilderung offenbar nur eine durch ungenügende Sachkenntnis bedingte Umschreibung der thatsächlichen und zahlenmässigen metrischen Grundlagen. Und diese selbst zu erschliessen, hält nicht schwer.

Es muss die Schrittzahl festgesetzt gewesen sein, die auf eine Zeiteinheit kommt, und der Schritt muss seinerseits nach dem Längenmaass bemessen worden sein.

Als weiteres Erfordernis tritt hinzu, dass diese Bemessungen und Verhältnisse sich dem alles beherrschenden Sexages im alsystem fögten.

Als Normalschrittzahl gilt heutzutage beispielsweise in der deutschen Armee 114 Schritt in der Minute für geschlossene Truppenkörper, die immer hinter den Leistungen des Einzelnen zurückbleiben müssen.<sup>2</sup>) Die nächste sexagesimale Zahl ist 120; 120 Schritt in der Minute wäre also eine den thatsächlichen Verhältnissen sehr nahe kommende Abrundung.<sup>2</sup>)

Die Römer rechneten 5 Fuss auf den Doppelschritt,") also  $2^4/_2$  römischattische Fuss auf den Schritt; der Fuss  $= \frac{2}{3}$  Elle; also  $1^2/_3$  römisch-

<sup>1</sup> Über die verschiedenen antiken Maasse des Xamens "Stadion" und ihre Entwicklung aus dem babylonisch-persischen Wegemaass, s. Congr. S. 216—245 und die Tabelle bei S. 244.

<sup>2)</sup> Das Exerzierreglement für die Infanterie 1889) § 4 bestimmt: "Zeitmaass des gewöhnlichen Marsches ist 11-l, welches in besonderen Fällen beschleunigt werden kann, des Sturmmarsches 120 Schritt in der Minute." Die ungezwungene Leistung des einzelnen Fussgängers wird zwischen diesem "Sturmmarsch" von 120 Schritten und dem gewöhnlichen Marsch von 114 Schritten liegen. Um Missdeutungen vorzubeugen folge noch der Hinweis auf den Unterschied zwischen "Sturmmarsch" und Laufschritt. Zu Letzteren (§ 9–10) gilt "das Zeitmaass 165 bis 170 Schritt in der Miunte", und "die Schrittlänge etwa 1 m."

<sup>3)</sup> Heltsch, Gricehische und romische Metrologie § 12, 1 8, 79.

attische Elle = 1 Schritt. Die babylonisch-persische gemeine Elle, der  $u i \pi \eta u \sigma_0 \sigma_0 \pi \eta \chi v_5$ , beträgt  $^{10}/_9$  der Elle des attisch-römischen Fusses. Folglich gehen auf denselben (römischen) Schritt  $^{5}/_3 \times ^{9}/_{10} = 1^{1}$  babylonische gemeine Ellen.

Eine Bemessung des Schrittes auf  $1\frac{1}{2}$  Ellen seitens der Babylonier liegt also durchaus im Bereiche der Möglichkeit, um das mindeste zu sagen.

Danach würden zurückgelegt in 1 Minnte: 120 Schritt = 180 babyl. Ellen, und für die Doppelminnte, die dem scheinbaren Sonnendurchmesser (1,20) entsprechende Zeit,2) ergiebt sich

1/20 = 1 Doppelminute = 240 Schritt = 360 Ellen.

Dass dabei die auf die kleinste am Himmel gegebene Zeiteinheit kommende Zahl der Ellen gerade 360 beträgt, also auf die Grundzahl des gesammten Systems (Tageszahl des Sonnenrundjahrs) hinauskommt, verdient besondere Beachtung und steigert die an sich grosse Wahrscheinlichkeit unserer lediglich aus jenem Arat-Kommentar gezogenen Schlussfolgerungen. —

Wenden wir uns nun zur Tafel von Senkereh.<sup>3</sup>) Sie vergleicht zwei Systeme, deren erstes die gemeinhin den Längenmaassen zu-

<sup>1)</sup> S. meinen Vortrag Über altbabylonisches Maass und Gewicht und deren Wanderung [BMG W.], VBAG. 1889, S. 300. — Congressortrag (1893), S. 230, 232. (Selbstverständlich ist, wo etwa zwischen den beiden genannten Arbeiten Differenzen bestehen, für meine Ansehauungen über die antiken Längenmaasse die von 1893 massegebend. Wer wie Johns a. a. O. in einer Erstlingsarbeit auf so schwierigem Gebiet als Kritiker — und in dem Tone — auftritt, von dem ist zum mindesten zu verlangen, dass er sich einigermassen mit der Literatur vertraut macht. Johns aber kennt überhaupt nur mein BMG W. und polemisiert daher auch gegen Auffassungen, die ieh aufgegeben oder auf sich habe berühen lassen, so z. B. [s. Johns II 204ff.] die Annahme einer "crhöhten" Norm der gemeinen und der königlichen babylonischen Elle, die neben deren ursprünglichen Beträgen hergegangen wäre.)

<sup>2)</sup> S. oben S 350 f.

<sup>3)</sup> Die "Tafeln" von Larsa-Senkereh wurden veröffentlicht IV R 40 (Erklärung dieser Abkürzung s. o. S. 258 Anm. 1). Die uns hier angehende Tabelle steht in zwei Kolumnen auf der Vorderseite der Tafel "Nr. 1", der Anfang ist verstümmelt, der Schluss wird aber glücklicherweise durch die Unterschrift gesichert. Auf der Rückseite vor "Nr. 1" steht eine Tabelle der Kubikzahlen und ihrer Wurzeln. Als "Tafel Nr. 2ª galt eine Tabelle der Quadratzahlen und ihrer Wurzeln. Seither hat man herausgefunden, dass beide Tafeln nur Bruchstücke einer Tafel bilden die auf pl. 37 der zweiten Auflage von IV R veröffentlicht ist. Auf der Rückseite stehen 3 Kolumnen: 1. Die Grundzahlen von I-39 mit ihren Quadraten. 2. Die Quadratzahlen mit ihren Wurzeln von 1 -39 (bisher "Tafel Nr. 2"). 3. Die Kubikzahlen mit ihren Wurzeln. Zu 2 bildet eine Ergänzung das schon in der ersten Auflage als Fortsetzung von "Nr. 2" veröffentlichte Fragment K. 3168, enthaltend die Quadratzahlen mit ihren Wurzeln von 44-60. — Auf der Vorderseite nimmt Kol. I und II von Tafel 1 der alten Ausgabe nunmehr die Stelle von Kol. III und IV ein. Als Kol. I und II ist eine Tabelle binzugekommen die ebenfalls in "Fingern", "Ellen" und ihren Vielfachen bis zu 2 KAS.PU fortschreitet. Diese neu hinzugekommene Tabelle ist von der früher bekannten durch

kommenden Bezeichnungen trägt, während das zweite nur in unbenannten Zahlen fortschreitet.

Die Hauptstationen sind:

eine besondere Unterschrift getrennt. Für uns kommt hier lediglich die nunmehr Kol. III und IV umfassende Tabelle in Betracht. So ist im Folgenden der Ausdruck "Tafel (Tabelle) von Senkerch" durchweg zu verstehen. Die in Kol. I. u. II vorausgehende Tabelle ist wertvoll, weil sie Lefsius" (vgl. o. S. 349 Anm. 1] Anschauungen über den in einer zu ergänzenden Kolumne enthaltenen Anfang un serer Tabelle als irrig erweist. Im Übrigen lasse ich Kol. I und II, deren starke Verstümmelung zu gesteigerter Vorsicht mahnt, hier ausser Betracht.

- 1. Die Potenzen von 60 in anfsteigender und absteigender Linie 1, 60 ("Soss"), 3600 ("Sar") u. s. w.,  $^{1}$  <sub>5000</sub> u. s. w., werden bekanntlich durch den senkrechten Keil ausgedrückt. Bei komplexen Zablen wird wie im Dezimalsystem der Wert aus der Stelle erkannt. Ein Beispiel bietet in obigem Auszng die Sebreibung der 6480, als Äquivalent für 9 UŠ. Die 3. Reihe mit den Ausrechnungen ist von mir hinzugefügt.
- 2) Man beachte, wie den sexagesimalen (Zeit-Einheiten der ersten Reihe immer das 12 fache von Potenzen von 60 in der zweiten Reihe entspricht. Den einfachen sexagesimalen Zahlen der zweiten Reihe entsprechen regelmässig 5 fältige Einheiten der

Diese Aufstellung blieb und bleibt rätselhaft, so lange man darin den Vergleich zweier verschiedener Systeme der Längenmaasse erblickte und noch heute zumeist erblickt. Man braucht nur einen Blick in Lefsus' Abhandlung über das Dokument und die zwischen ihm und Opperen gepflogenen Erörterungen') zu werfen.

Auch Jonns,<sup>2</sup>) der ganz kürzlich wieder über das Dokument gehandelt hat, weiss nichts die Erklärung ernstlich Förderndes vorzubringen. Denn sein Gedanke, dass das eine System Längen-, das andere Flächenmaasse behandle, ist ausgeschlossen, da nirgends ein Fortschreiten in Quadratzahlen zu bemerken ist.

Ganz anders wenn man sich erinnert, dass zunächst der KAS.PU hanptsächlich (vgl. S. 390) ein Zeitmaass ist: die Doppelstunde. Schon das muss, in Verbindung mit den vorbesprochenen Nachrichten, den Gedanken an einen Vergleich zwischen Längen- und Zeitmaass nahe legen. Unabweislich aber wird diese Annahme, wenn wir den Endpunkt der Tabelle betrachten.

Warum schliesst sie mit zwei KAS.PU?

Nun, weil der Doppel-KAS.PU die Zeit von 4 Stunden, das Tagessechstel, ist.

Wir werden somit für die Zeit des 3. Jahrtausends v. Chr. auf jene astronomische Sechstellung des Tages geführt, von der zuletzt Ginzel oben gehandelt hat.

Die Einheit der Tabelle ist die Elle 1 anmatu=1, die ihrerseits in 30  $\dot{S}U.SI$  (= ubūnu "Finger") zerfällt.

Auf den Doppel-KAS.PU=4 Stunden = 240 Minuten kommen 13 200 (Raum-)Ellen; auf die Stunde somit 10 800 Ellen, auf die Minute also 180 Ellen, auf die Doppelminute 360 Ellen, d. h. genau die Anzahl, die wir aus der Nachricht des Achilles Tatins erschlossen hatten. Kein Zweifel somit, dass auch die Voraussetzung, die uns zu diesem Schlusse führte, die Gleichung: 120 Schritt von 1½ Ellen in der Minute, zu Recht besteht. Die Einheit der Tabelle aber die "Zeit-Elle", während welcher 1 Raum-Elle zurückgelegt wird, ist, bürgerlich gesprochen, der Zeitraum von  $^{4}/_{360}$  Doppelminute =  $^{4}/_{6}$  Doppelsekunde  $^{4}/_{3}$  Sekunde).

ersten Reihe. — Die Bedeutung der 10 als Zwischenstufe zwischen 1 und 60 u. s. w. im voll entwickelten numerischen Sexagesimalsystem, wie sie u. A. durch den  $N\hat{e}r=600$  10 Soss und  $^{1}$ <sub>6</sub> Sar) als gesonderte Grösse dargethan wird, ist in gewisser Weise sekundär (Übertragung der Sechstelung von der 360 auf die 60 und ihre Potenzen, deren Voraussetzung wohl die sekundäre Anwendung der 60-Teilung auf den vollen Kreis ist. Lethonne, Johrn. des Savans 1817, p. 48, oben 8, 3544. Auch aus diesem Grunde passt die für 10, 600, 36000 u. s. w. von mir gewählte Bezeichnung als "sexagesimale Grössen zweiten Grades" (BMGW, 247 ff.) ganz wohl.

<sup>1)</sup> S. Monatsbericht Berl. Ak. 1877, 6. Dez., 1878, 4. Febr.

<sup>2)</sup> A. a. O. H 210.

Aber weiter:

Wir finden für ein Maass von 720 (Raum-)Ellen die Bezeichnung als sexagesimale Einheit, als Soss, und zwar für das ½60 von zwei Doppelstunden, d. h. die Zeit von 4 Minuten = zwei Doppelminuten, die das ½60 des Gesamttages (Nychthemerons) bildet:

- 4 Minuten = 2 scheinbare Sonnendurchmesser à  $^{1}\!/_{2}{}^{0}=^{1}\!/_{360}$  Tag = 1 Tagesgrad.
- D. h. also das Tagessechstel, der Doppel-KAS.PU war seinerseits in Sechzigstel geteilt.

Der Soss kann sowohl als Sechzig faches wie als Sechzigstel gefasst werden. In unserem Falle scheint beides vorzuliegen. Immerhin wird man ersteres, wo es möglich ist, bevorzugen. Die Einheit aber, die zur Bezeichnung der Zeiteinheit von 4 Minuten als ein Sechzig faches führte, nimmt gleichfalls eine Sonderstellung in der Tabelle ein. Es ist der GAR, die Zeit von 12 Zeit-Ellen = 2 Doppelsekunden, in der 8 Schritt = 12 Ellen zurückgelegt werden. Somit ist das  $^{1}$ /<sub>360</sub> des Tages seinerseits wieder sexagesinal geteilt, eine weitere Übereinstimmung mit dem späteren astronomischen Teilungssystem. Wenn nach Gizzel (8, 358) jeder Zeitgrad ( $^{1}$ /<sub>360</sub> Tag) noch zweimal durch 60 geteilt wurde, so lässt sich auch das  $^{1}$ /<sub>50</sub> des Zeit-Elle ( $^{30}$ /<sub>5</sub> = 6 Zeitfinger). Auf die Bedeutung gerade des GAR als Einheit kommen wir noch zurück.

Zunächst ist die doppelte Aufgabe erfüllt, die wir uns vorgesetzt hatten.

- 1. Einmal haben wir nachgewiesen, dass die Tafel von Senkerch auch der Zeiteinteilung dient, und zwar liegt eine Teilung des Tages in Sechstel und Dreihundertsechzigstel vor, welch letztere ihrerseits wieder weiter sexagesinal geteilt sind. Diese astronomische Tagesteilung geht also bereits in die sehr alte Zeit zurück, aus der das Dokument stammt.
- 2. Sodann hat sich ergeben, dass zwischen Zeit- und Raummessung schon hier diejenigen Beziehungen ich als äch lich obwalten, die aus den griechisch erhaltenen Nachrichten als die nächstliegenden zu erschliessen waren.

Wir lernen aber noch weiteres. In der erreichbar ältesten Form des sexagesimalen Systems der Raummaasse bildete nicht die Elle zu 30 Fingerbreiten, sondern deren doppeltes die Längeneinheit. Dies beweisen besonders die 2 Maasstäbe des Gudea, 1) auf denen neben der kleinen Einheit, der Fingerbreite, als nächst höhere Einheit deren Sechsfaches abgetragen ist: 2) ein Beweis, dass das Sexagesimalsystem herrscht

<sup>1)</sup> VBAG. 1896, S. 456 f.

Darüber s, Borchardt, Ein althabylonisches Grundrissfragment, Berl. Sitzungsber. 1888. S. 129 ff. Darin: Der Maassstab von Telloh S. 136 f.

und dass wir weiter nur mit dem 60 fachen oder 360 fachen der Fingerbreite als höherer Einheit zu rechnen haben. Das 60 fache ergiebt die Doppelelle zu 990 mm. resp. nach genauester Bestimmung 992,33 mm.)

Insofern stellt die Tafel von Senkerch bereits ein sekundäres Entwickelungsstadium dar. Eine solche Entwickelung lässt auch das Dokument selbst noch erkeunen.

Die Elle als Längenmaass wird zwar in Sechzigstel geteilt. Aber als kleinere Einheit der (Zeit-)"Elle" erscheint nicht das  $^{1}/_{60}$ , sondern das  $^{1}/_{30}$ , der (Zeit-)"Finger".

Denn der Anfang der Kolumne III, soweit er erhalten ist — die ersten Zeilen sind weggebrochen — lautet:

| 2 3 U   ŠU.SI =            | ubanu "Finger") |   |
|----------------------------|-----------------|---|
| 2/3 U SU.SI                | 52              | 2 |
| 2, U   ŠU.SI               | 54              | Į |
| 2 3 U ( ) SU.SI            | 56              | , |
| <sup>2</sup> , U ( 2)ŠU.SI | 58              | 3 |
| Sodann folgt (s. o.)       |                 |   |
| 1 U                        | = 1             |   |
|                            |                 |   |

Daraus folgt klärlich, dass die Zeilen fortschreiten in ganzen  $\hat{S}USI$  ("Fingern"), die =  $^2|_{60}$  des U sind, und die Zeilen ergänzen sich auf  $^2|_3$  U + resp. 5, 6, 7, 8, 9 = resp. 50, 52, 54, 56, 58 Sechzigstel der Raumelle.

Der Zeitfinger ist also sexagesimal nur verständlich als  $^1$   $_{60}$  einer zweifachen Elle, einer Zeitdoppelelle. $^3$ )

Damit verbindet sich nun eine weitere fördernde Erkeuntnis.

Da eine Zeit-Elle =  $^{1}/_{3}$  Sekunde (als  $^{1}/_{12}$  des Zeit-GAR=4 Sekunden [= 8 Schritt = 12 Ellen]), so ist deren  $^{1}/_{30}$ , der "Zeit-Finger", die kleinste von der Tabelle verzeichnete Zeiteinheit, =  $^{1}/_{30}$  Sekunde =  $^{1}/_{30}$  Doppelsekunde =  $^{1}/_{300}$  von 4 Sekunden.

Das heisst: wie der Tag, so wird wiederum der Zeit-GAR (= 4 Zeitsekunden =  $^{1}$ /<sub>60</sub> ×  $^{1}$ /<sub>360</sub> Tag) in 360 Teile geteilt.

Mithin erkennen wir erneut, dass in dem Antbau der ganzen Tabelle die astronomische Grundzahl 360 wirksam ist.

<sup>1)</sup> Congr. S. 197. Auch Jones a. a. O. II 216, 218 verschliesst sieh der Erkenntnis nicht, dass die grössere Maasseinheit des Gudea 990 mm betragen hat. Er irrt aber, wenn er annimmt, dass das (Längen-)U der Tabelle von Senkereh diese Doppelelle sei.

Hier Teile der Zahlen vor ŠU.SI erhalten, die in den voraufgehenden Zeilen ganz weggebrochen sind.

<sup>3)</sup> Andererseits bewahrt sich im Aufbau einer Elle aus 30 Fingern noch eine gewisse Anlehnung an das ursprüngliche ungefähre Verhältnis der Fingerbreite zum Unterarm 1:24. Dass das Zeichen für "Hand" sehon in den ältesten Texten mit 6 statt mit 5 den Fingern entsprechenden Strichen geschrieben erscheint, worauf ich in ZA. 11 252 (1887) hingewiesen habe, gehört wohl in diesen Zusammenhang. Eine Einteilung der Elle in Sechzigstel (Halbfinger kann nur das Ergebnis einer weiteren sekundären Entwickelung sein.

Die gleichzeitige Einsicht, dass der Zeit-GAR sich wiederum als eine besonders bedeutsame Einheit erweist, sei hier zunächst nur verzeichnet (s. n.).

Wir werden somit durch die Anlage der Tafel selbst, resp. das in ihr erkennbare Grundsystem berechtigt, zunächst die Raumdoppelelle in die Gleichung

$$1^{0}=4$$
 Zeit-Minnten  $=\frac{1}{360}$  Tag  $=720$  Ellen

Dann ergiebt sich

einzusetzen.

$$1^{\circ} = 4$$
 Zeit-Minnten  $= \frac{1}{360}$  Tag  $= 360$  Doppelellen.

Hier erscheint also sowohl beim Zeitmaass wie beim Längenmaass die 360. Kein Zweifel, dass wir hier die Grundform der Gleichung erzielt haben, und damit eine weitere Bestätigung der Doppelelle als der Grundeinheit des sexagesimalen Längensystems, dessen Bezeichnungen in der ältesten Astronomie auf diejenigen Zeiteinheiten übertragen wurden, welche zur schrittmässigen Erledigung der betreffenden Längeneinheiten erforderlich waren.

Die so erzielte Dentung der Hauptstationen der Tabelle von Senkereh zeigt die folgende Übersicht.

|                            | Zeite         | inheiten.                |                      |                            | jeder Zeite       | helten, die in<br>inhelt zarück<br>werden. |  |
|----------------------------|---------------|--------------------------|----------------------|----------------------------|-------------------|--------------------------------------------|--|
|                            |               | Astronomisch.            |                      | In burger-                 |                   | (Raum-)<br>Doppelellen                     |  |
| Bezeichnung.               | In Zeitellen. | In Zeit-<br>doppelellen. | In Tages-<br>graden. | lichen Zeit-<br>einheiten. | (Raum-)<br>Ellen. |                                            |  |
| 1 Zeit-Finger              | 1/30          | 1 60                     | 1/21600              | 1 50 Sek.                  | 2 60              | 1 60                                       |  |
| 5 Zeit-Finger              | 1/6           | 1/12                     | 1/4320               | 1 Sek.                     | 1 6               | 1 12                                       |  |
| 1 Zeit-Elle                | 1             | 1/2                      | 1/720                | 1 Sek.                     | 1                 | 1/                                         |  |
| 1/2 Zeit-GAR               | 6             | 3                        | 1/120                | 2 Sek.                     | 6                 | 3                                          |  |
| 1 Zeit-GAR                 | 12            | 6                        | 1 60                 | 4 Sek.                     | 12                | 6                                          |  |
|                            |               | Schluss d                | er 111. Ke           |                            |                   |                                            |  |
| 5 Zeit-GAR                 | 60            | 30                       | 1 12                 | 20 Sek.                    | 60                | 30                                         |  |
| 1 Soss (= 60 Zeit- $GAR$ ) | 720           | 360                      | 1                    | 4 Min.                     | 720               | 360                                        |  |
| 5 Soss                     | 3600          | 1800                     | 5                    | 20 Min.                    | 3600              | 1800                                       |  |
| 1 KASPU =                  |               | 1000                     |                      | 20 14111.                  | 9000              | 1-00                                       |  |
| 30 Soss)                   | 21 600        | 10 800                   | 30                   | 2 Stdn.                    | 21 600            | 10800                                      |  |
| 2 KASPU =                  |               |                          | - 0                  | (4111                      |                   | 10000                                      |  |
| 1/6 Tag)                   | 43 200        | 21600                    | 60                   | 4 Stdn.                    | 43 200            | 21 600                                     |  |
|                            |               | Schluss d                | er IV. Ko            | l.                         |                   |                                            |  |

Der Weg des Tagesgrades (4 Minuten = 360 Doppelellen) mnss neben dem Weg des Halbgrades (= 1 Sonnendurchmesser, 2 Minuten. 180 Doppelellen) eine uralte Einheit des sexagesimalen Wegemessungssystems gebildet haben. Daranf und auf der selbständigen Wanderung eines solchen Zeitmaasses beruht es, wenn wir verschiedentlich Grössen begegnen, die als Doppelparasangen (Herodots Schoinos zu 60 Stadien)) und Doppelstadien zu charakterisieren sind. Für die Ausbildung und die Wanderung dieser Wegemasse ist aber noch ein weiterer Paukt im Ange zu behalten.

Neben die gemeine Elle, den  $\mu\acute{e}\tau \varrho \iota \iota \varsigma$ , trat bei den Babyloniern und den Erben ihrer Kultur, den Persern, die mn  $U_g$  grössere königliche Elle. Als Stadion galt ein Maass von 360 dieser königlichen Ellen =  $360 \times ^{10}_{.9} = 400$  gemeine Ellen = 600 gemeine Fuss.<sup>2</sup>) Das ist das babylonisch-persisch-philetärische Stadinm (von dem  $7^{1}_{.2}$  auf die römische Meile gehen). Das Verhältnis 9:10 zeigt wiederum die erforderliche Aulehmung an himmlische Zahlen\* (= 27:30. siderischer und sexagesimaler Rundmonat). Auf dieses "königliche" Maass nimmt die Tafel von Senkereh, soweit ersichtlich, nicht Bezug, weil es eben dem Längensystem nicht zu Grunde liegt. Möglich auch, dass die Ansbildung der königlichen Elle erst in eine spätere Zeit fällt.

Wir haben bisher für die Tabelle von Senkereh nur den (äquinoctialen) Tageskreis der Sonne betrachtet. Der Ursprung des Systems und der 360 ist aber natürlich der Jahreskreis, die Gleichung: 12 Rundmonate à 30 Tage = 4 Sonnenrundjahr.4)

Und der KAS.PU ist von Haus ein Zwölftel der Ekliptik, das die Sonne während eines Monats — die ungleiche Sonnenbewegung ausser Acht gelassen — zurücklegt. Zum Zeit maass wurde dieses Bogen maass erst dadurch, dass sich Nachts bei der scheinbaren Drehung des Himmelsgewölbes  $^{1}_{12}$  der Ekliptik in  $^{1}_{12}$  Gesamttag = 1 Doppelstunde an dem beobachtenden Auge vorüberschiebt. $^{5}$ 

Auch auf diesen Jahreskreis ist die Tafel von Senkereh anwendbar. Der Doppel-KAS.PU ist das Jahres-Sechstel.

Sein  $^{1}$ <sub>[60]</sub> ist der Tag =  $^{1}$ <sub>[360]</sub> Jahr, der Jahres-"Soss" (= 60 Jahres-GAR zu 2 Doppelstunden). —  $^{1}$ <sub>[720]</sub> des Tages = 2 Minuten d. h. der scheinbare Sonnendurchmesser ist die Jahres-Elle; und das kleinste Zeitmaass, der Finger (bei Ansetzung des Tages-kreises  $^{1}$ <sub>[30]</sub> Sekunde), erhält für den Jahreskreis die Stelle von 4 Sekunden, d. h. vom  $^{1}$ <sub>[60]</sub> des Tagesgrades. Ebenso sind die den Zeitmaassen entsprechenden Längenmaasse überall mit 360 zu multiplizieren.

Die hier vorausgesetzte Rechnung nach Doppelmonaten, "sechs Jahres-

<sup>1)</sup> C. F. Lehmann, Wochenschr. für klass. Phil. 1895, Sp. 185.

<sup>2)</sup> S. oben S. 383 Anm. 1. Fasst man das Stadion von 360 gemeinen Ellen entsprechend als ein Maass von 600 Fuss, so ergiebt sich ein Fussmaass von <sup>9</sup>/<sub>10</sub> babylpersischen, eben der attisch-römische Fuss, der also zum mindesten im Keime bereits im babylonischen System verhanden war, s. Congr. S. 236 f. sub. b. —

<sup>3)</sup> Wie das näher zu verstehen ist, habe ich Hermes 36 (1901). S. 118 ausgeführt.

<sup>4</sup> VBAG, 1895, S. 411; 1896, S. 443.

<sup>5) 1&#</sup>x27;BAG, 1895, S. 412.

zeiten", ist nicht nur theoretisch zu erschließen, sondern vielfach belegbar. Mir sind sie in Indien durch Webers Schriften¹) und auch in Siam bekannt (vgl. S. 382 Anm. 2); auf ihr Vorkommen bei Arabern und Römern ist, wie oben S. 357 Anm. 1 betont, neuerdings von anderer Seite hingewiesen worden.

Diesem Doppelmonat (dem Doppel-KAS.PU des Jahres) entsprechen also 360 mal soviel Ellen als dem Tagessechstel, dem Doppel-KAS.PU des Tages. Damit war ein primitives Mittel zur Berechnung der Bogenmaasse des Jahreskreises nach den irdischen Längenmaassen geschaffen.

Für feinere astronomische Beobachtungen und Berechnungen (Bewegung der übrigen Gestirne u. s. w.) bedurfte es direkter Himmelsmaasse. In den astronomischen Berechnungen der babylonischen Spätzeit finden wir die Himmels-Elle als 1/12 des ursprünglichen Bogenmaasses des  $KAS.PU.^2$ ) Dieser Schritt ist nach, und vermutlich recht lange nach der Niederschrift der Tabelle von Senkereh gethan worden, in der 1 annuat = 1/21600 KAS.PU ist.

Dass wir mit der nunmehr für die altbabylonische Zeit nachgewiesenen Sechstelung des Jahres-, dann des Tageskreises und schliesslich jedes Kreises auf sehr ursprünglichem Boden stehen, zeigt die Benennung der Zahl 60 als Soss. Denn wie Hommen erkannt und mir vor einigen Jahren mitgeteilt hat, bedeutet šuššu ursprünglich  ${}^{1}\!/_{6}$ , ") nämlich  ${}^{1}\!/_{6}$  von 360, und ist dann allgemeine Bezeichnung für die 60 geworden.

Wie aber kommen die Babylonier zur Sechstelung resp. Sechzigteilung der 360? Mit anderen Worten, wo findet sich in der Natur die 6 oder die 60 vorgezeichnet? Darauf giebt es nur zwei Antworten (s. S. 350). Geometrisch ist die 6 vorhanden: der Radius ist die Sehne des Sechstels der Kreisperipherie (Letronne, Canton). In der Zeitrechnung, dem zunächst in Frage kommenden Gebiete, liegt die 60 vor im Verhältnis des scheinbaren Sonnendurchmessers zur Doppelstunde, auf das ich hingewiesen habe. Man hat diese beiden Ableitungen

Z. B. , Über den eåjapeya\*, Berl. Sitzungsber. 1892, 8, 793 ff. Üherhaupt habe ich Weber vielerlei, auch mündliche Anregung zu verdanken.

<sup>2)</sup> Oben S. 193 Anm. I.

<sup>3)</sup> Dies sollte in der Fortsetzung der metrologischen Nova (ohen S. 382 Ann. 2) zur Sprache kommen. Seither hat Hommel diese Erklärung selbst besprochen (Aufsätze und Abhandlungen H 242 Ann. 2). Was dort von Hommel über das uddu (vgl. oben S. 352 f. Anm. 5) mitgeteilt wird, beruht auf meinen, Hommel Anschauungen korrigierenden Ermittelungen. Dieser Sachverhalt ist von Hommel neinem Nachtrage (a. a. O. 111 459 f.) klar gestellt worden. Von Interesse für unsere heutigen Darlegungen ist der Schluss meiner Erörterungen über das uddu (17BAG. 1896–S. 452):
"Als Nebenergebnis vorstehender Betrachtung ist zu verzeichnen, dass, da das uddu = 9/40 Tag, eine Einteilung des Tages nach 60 teln, bezw. 360 teln den babylonischen Gelehrten geläufig gewesen sein muss, ein Ergebnis, zu dem ich bereits früher auf anderen Wegen gelangt war, worüber alsbald".

in einen schärferen Gegensatz zu einander gestellt, als es meiner Auffassung entspricht.

Diese habe ich selbst wie folgt formuliert:

"Die Doppelstunde, das Kreiszwölftel entspricht demnach 60 Sonnendurchmessern (Halbgraden). Der ganze Kreis hat deren 720. Eine Einteilung des Kreises in 720 Teile (neben der in 360) war so gegeben. Wenn man dann weiter, was nunmehr sehr nahe lag, die Gruppierung zu 60 auch auf den in 360 Grade geteilten Kreis übertrug, also Bogen zu 60° (Kreissechstel) abtrennte, so wird die Beobachtung, dass die zugehörige Sehne gleich dem Radius ist, hinzugetreten, dergestalt neben der astronomischen auch die mathematische Bedeutung der 60 (und der 6) erkannt und damit der Anlass zum Ausbau des Systems gegeben sein, dessen wir uns in der Zeitrechnung noch heute bedienen." An dieser meiner, beide Erklärungen vereinigenden Auffassung möchte ich festhalten, dabei aber das Nebeneinander statt des Nacheinander noch stärker betonen.

Mehr und mehr erkennen wir, dass das Sexagesimalsystem der Ausfluss einer Fülle astronomischer und mathematischer Erkenntnisse ist, die durch eine ausgeprägte Weltanschauung, die Vorstellung von der zahlenmässig prästabilierten Harmonie des Weltalls, getragen und zusammen gefasst werden. Den Urhebern, oder sagen wir lieber gleich de m Schöpfer dieses Systems haben sicher auch geometrische Erkenntnisse zu Gebote gestanden (s. S. 366 Anm. 1). Wir werden uns bescheiden müssen, das Ineinandergreifen der verschiedenen Wissenszweige zu konstatieren. Mutmassungen über die Reihenfolge sind zwar wertvoll, weil sie uns die Möglichkeit geben, das Werden des Systems unserer Vorstellung näher zn bringen. Aber sie treffen schwerlich das Richtige: die aufbauenden Gedanken stellen sich nicht von vornherein fein säuberlich in Reih und Glied ein. Auch wir halten ja bei der Darlegung unserer Untersuchungen hentzutage nur selten die Folge der Argumente ein, wie sie sich uns zuerst darboten.

Soweit die Zeitrechnung in Betracht kommt, beruht das System auf einer Kombination von Beobachtungen über den Jahreskreis der Sonne (rund 360 Tage) und deren äquinoctialen Tageskreis (als dessen 1/720 der scheinbare Sonnendurchmesser betrachtet wird).

Da aber hier sowohl in der Ansetzung des Jahres auf 360 Tage wie in der Feststellung des Verhältnisses des Sonnendurchmessers zum Tageskreis der Sonne und zur Doppelstunde sehr starke Abrundungen vorliegen (vgl. S. 350 f. Anm. 3), für die die rechnerische Bequemlichkeit allein keine genügende Begründung abgiebt, so ist sehr wohl möglich, dass geometrische Erkenntnisse von vornherein entscheidend mitgespielt haben.

Dagegen muss ich mich Ginzel (S. 351) anschliessen, wenn er die Modifikation, die Kugler meiner Hypothese giebt, für weniger annehmbar erklärt. Denn hätten die Babylonier von der Ungleichheit der scheinbaren Sonnenbewegung Kenntnis gehabt, so hätten sie schwerlich den Sonnenkreis in 12 gleiche, 30 Tage (Bogengrade) umfassende Teile zerfallen lassen können. deren jeder KAS.PU = "langer Weg" (im Gegensatz zum kürzeren Weg von 28° 7′ 30") hiess. Andererseits kann das Ideogramm KAS.PU eigentlich gar nicht anders gedeutet werden, und es mag sein, dass die Astronomen der späteren Zeit auch den von Kugler augenommenen Begriff damit verbanden. Aber die Entstehung der Bezeichnung muss einen anderen Grund haben. Dem "langen Weg" wird in der astronomischen Lehre und Terminologie der babylonischen Priester ein "kurzer Weg" der Sonne gegenüber gestanden haben. Dieser kann nach Lage der Sache schwerlich etwas anderes gewesen sein, als das den Babyloniern bekaunte kleinere natürliche Himmelsmaass, der scheinbare Sonnendurchmesser. Es bleibt abzuwarten, ob diese Vermutung sich bestätigt, wenn einmal reichhaltigere Dokumente uns über die älteste babylonische Astronomie und Messkunde belehren. Es kommt ja aber auch vor, dass von zwei gegensätzlichen Bezeichnungen nur die eine sich einbürgert, die andere verschwindet. Auch darf hier, wie überall auf diesem Gebiete. nicht vergessen werden, dass in älterer Zeit die wissenschaftlichen Erkenntnisse als Geheimlehre der Priesterschaft behandelt und der grossen Masse absichtlich vorenthalten wurden.

Diesen, wie von mir wiederholt 1), so jetzt auch von Ginzel (S. 367 f.) betonten Gesichtspunkt wolle man auch für das Folgende scharf im Auge behalten.

Die Annahme liegt nahe, dass wie das ganze System so auch die Normierung des Raummaasses, des Betrages der Doppelelle, ihren Ursprung der Rücksicht auf die Zeitmessung verdanke, voransgesetzt dass es ein der primitiven Anschauung zugängliches Mittel der Verknüpfung zwischen der Zeit und einer als Längeneinheit denkbaren Grösse giebt.

Zwischen Zeit und Raum aber existiert thatsächlich eine solche voraussetzungslos verständliche und direkt verwendbare Verbindung — das Pendel.

Das Sekundenpendel resp. sein Drittel, den Zeitfuss (pes horarius) als Längeneinheit zu verwenden, hat in neuerer Zeit bekanntlich Huvghens²) vorgeschlagen.

Z. B. Verhandlungen der Berliner physikalischen Gesellschaft zu Berlin 1899, S. 93.

Die Nachweise s. BMGW. S. 320. Auf die dort S. 319-325 gegehenen eingehenden Ausführungen ist für das im Texte folgende nachdrücklich zu verweisen.

Der von mir ermittelte Betrag der Doppelelle 990—996 mm, erreichbar wahrscheinlichster Betrag 992,33 mm, kommt der Länge des Sekundenpendels für den 30. Breitengrad (Südbabylonien 992,35 mm) auffällig nahe.

Diese meine Beobachtung führte mich dazu, der Frage näher zu treten, ob die Babylonier ihre Längenmaasse nach dem Sekundenpendel normiert haben könnten. Nach eingehender Prüfung kam ich zu dem Ergebnis, dass dem nichts im Wege stehe, weil 1) die Babylonier die Sekunde als <sup>1</sup>/<sub>120</sub> Doppelminute (<sup>1</sup><sub>60</sub> Minute) kannten; 2) das dem mathematischen Pendel am nächsten kommende physikalische Pendel, die schwere Kugel am Ende eines Fadens, eine Form des Pendels ist, die sich im Leben am leichtesten darbietet; 3) die Beobachtung, dass die Schwingungsdaner eines solchen Pendels mit der Länge wechselt, eine sehr nahe liegende Erkenntnis ist: 4) auch die weitere Einsicht, dass diese Länge bis zu einem gewissen Grade unabhängig ist von der Grösse des Ansschlages, mittelst sorgfältiger Beobachtungen von den Babyloniern wohl erzielt werden konnte: 5) die Babylonier erwiesenermaassen eine Verbindung zwischen Zeit- und Raummaass suchten. Ich kam daher zu dem Ergebnis, dass die Normierung nach der Länge des Pendels, das 60 Schwingungen in der Minute, resp. 120 Schwingungen in der Doppelminute macht, seitens der Babylonier wohl denkbar wäre und dass nichts im Wege stehe, diese Annahme als wissenschaftliche Hypothese aufzustellen.

Eine unerwartete Stütze erwuchs mir, als Helmholtz mich aufforderte.¹) meine metrologischen Ermittelungen als Gast in der physikalischen Gesellschaft darzulegen.²) In der von E. du Bois-Reymonn geleiteten Diskussion³) wurden alle Bedenken gegen die genannte Hypothese — die landläufiger wie die tiefer liegenden — geprüft und als nicht stichhaltig befunden.

Es wurde anerkannt, dass, wenn die Babylonier wirklich unsere Zeiteinheiten resp. deren Doppeltes hatten und nach ihnen rechneten, alles übrige sich um so leichter ergäbe, als im Baulot, einem gerade für die Babylonier unentbehrlichen Werkzeuge, der Typns des dem mathematischen Pendel nächstkommenden physikalischen Pendels vorliege.4)

<sup>1)</sup> Bald nach Erscheinen von BMGW.

<sup>2)</sup> Verh, d. Berl, physik, Ges., Sitzung vom 22, Nov. 1889. S. 81-101.

<sup>3)</sup> Vgl. ebenda S. 88-94.

<sup>4)</sup> Ein solches Lot-Pendel ist für jeden, auch den Ungeübtesten in der denkbar einfachsten Weise herzustellen. Man braucht nur eine Schleife aus Faden oder Draht an einen laken an der Zimmerdecke oder am freien Ende einer wagrecht angebrachten Stange anzubringen und an dieser Schleife den Faden zu befestigen, der an seinem anderem Ende eine Kugel aus Stein oder Metall trägt. Schon bei dieser primitiven Aufhängungsart bleibt

Ferner wurde daran erinnert, dass Galler in der Kirche zu Pisa die Pendelgesetze durch einfache, von keinerlei Instrumenten unterstützte Beobachtung ermittelte.

Seitdem versäume ich niemals, auf die thatsächliche Übereinstimmung der babylonischen Doppelelle mit dem Sekundenpendel und auf die Möglichkeit, dass sie beabsichtigt war, hinzuweisen. —

Ich glaube nun, dass sich aus der in der Tafel von Senkereh hervortretenden Bevorzugung der Zeitgrösse von 4 Sekunden eine Stütze für diese Hypothese ergiebt.

Wir sahen, dass bei Anwendung der Tabelle für den Tageskreis der Zeit-GAR (= 4 Zeitsekunden = 6 Doppelellen) die Grundeinheit des Systems bildete, auf welche als höhere sexagesimale Einheit der Tagesgrad (4 Zeitminnten) =  $^{1}$ / $_{360}$  Tag folgte und erkannten ihre Einheitsqualität auch darin, dass sie nach unten bis in Dreihundertsechzigstel geteilt wurde. Bei Anwendung der Tabelle auf den Jahreskreis entspricht diese Zeiteinheit von 4 Sekunden der kleinsten Einheit der Tabelle; dem Finger. Warum diese Bevorzugung?

War einmal die Aufmerksamkeit auf die Beziehungen zwischen Fadenlänge und Schwingungsdauer beim Baulot, dem Typus des einfachsten, quasi-mathematischen Pendels, gerichtet, so handelte es sich nur darum, eine Pendellänge auszumitteln, deren sexagesimale Schwingungszahl einer Zeiteinheit entsprach und sich von einer natürlichen Elle (Unterarmlänge) oder einem bequemen Vielfachen derselben nicht allzu sehr entfernte. Sehr nahe lag gleichzeitig (vergl. S. 392) der Vergleich zwischen Schwingungs- und Schrittzahl.

Ein Fussgänger macht während des Tagesgrades (4 Zeitminuten) 480, während des Halbgrades 240 Schritte (oben S. 384, 386). Dass ein Pendel, welches in denselben Zeiteinheiten 480 resp. 240 Schwingungen macht.

ein solches Lot-Pendel von Sekundenpendellänge nach einmaligem Anstoss zu mässigem Ausschlag länger als eine halbe Stunde in Schwingung. Leichte Verfeinerungen der Aufhängung, die die Bewegungsdauer erheblich verlängern, können hier ausser Betracht bleiben. Von irgend einem schwierigeren Mechanismus, der eine andauernde Pendelbewegung ermöglicht, etwa einem komplizierten physikalischen Pendel und einem Echappement wie an unseren heutigen Uhren, kann natürlich in diesem Zusammenbange absolut nicht die Rede sein, wie zum Überfluss auch ausdrücklich von mir betont worden ist Verh. Phys. Ges. a. a. O. S. 93). Wenn also Jouxs, a. a. O. H 197, in ironischer Absicht "das Sekundenpendel in dem Observatorium des babylonischen Astronomen tie ken hört", so zeigt er damit, dass er weder im allgemeinen weiss, auf was es bei der Frage ankommt, noch meine Ausführungen gelesen hat. Es fehlt ihm also jegliche Veraussetzung zur Abgabe eines Urteils. Die sonstigen Beobachtungen und Instrumente, die anerkanntermassen die notwendigen Voraussetzungen für die Begründung des Sexagesimalsystems bilden, haben technisch und experimentell ungleich schwierigere Vorbedingungen als das hier in Betracht kommende Pendel. Im allgemeinen wiederhole ich aus BMGW, 324 meinen Hinweis auf Plinius, N.H. 18, 248.

für eine solche Maasseinheit zu klein war, musste sich bald erweisen. Wählte man aber die Hälfte, 240 Schwingungen in 4 Minuten (120 in der Doppelminute), so erhielt man ein sehr bequemes Maass, eben das Pendel von ca. 992,35 mm Länge, dem auch die zweifache Länge eines reichlich gerechneten menschlichen Unterarms, einigermassen nahe kommt.

Nun schwingt zwar ein solches Pendellot auch bei primitiver Aufhängung sehr viel länger als 4 Minuten (S. 394 Anm. 4). Aber es bestand natürlich das Bestreben, die Zahl der abzuzählenden Schwingungen zu verringern.

Und zu der blossen Bequemlichkeit gesellte sich ein weiteres praktisches Bedürfnis.

Für die Zeitmessung waren die Babylonier auf Wasseruhren angewiesen. So waren auch die Zeiteinheiten bestimmt, nach denen das Pendel von bestimmter Schwingungszahl bemessen werden konnte. War aber einmal die Länge des während des Halbgrades 120 mal schwingenden Pendels durch aufmerksame Beobachtung bestimmt, so gab diese Länge und ihre Schwingungsdauer ein weit bequemeres Mittel für die Bemessung namentlich der astronomisch so wichtigen kleineren Zeiteinheiten.

So würde es sich aus verschiedenen Gründen sehr wohl erklären, dass man die nächstkleinere sexagesimale Zeiteinheit:  $V_{00}$  Tagesgrad resp.  $V_{00}$  scheinbaren Sonnendurchmesser zur Basis des Systems wählte:

<sup>1</sup><sub>60</sub> Tagesgrad = 4 Schwingungen <sup>1</sup><sub>120</sub> Tagesgrad = 2 Schwingungen.

Setzte man dann den thatsächlichen Verhältnissen ungefähr entsprechend (S. 383f.) die Schrittlänge auf <sup>3</sup>/<sub>4</sub> der so gewonnenen Doppelelle fest, so ergaben sich die folgenden einfachen Verhältnisse:

Schrittzahl zur Schwingungszahl wie 2:1

Schrittgrösse zur Pendel (Doppelellen)-Grösse wie 3:4.

Ihre Anwendung auf die altbabylonischen Zeiteinheiten veranschaulicht die folgende Übersicht:

|                                                                     | Die Zeitei             | nheit astronor<br>gedrückt.                  | nisch aus- | Bürger-          | Schwi              | Anzahl der<br>Sekunden-<br>pendel- | Schri        |  |
|---------------------------------------------------------------------|------------------------|----------------------------------------------|------------|------------------|--------------------|------------------------------------|--------------|--|
|                                                                     | In Grad.               | In Grad. In Tages- doppel-<br>teilen. ellen. |            | liche<br>Zeit.   | wingungs-<br>zabl. | längen<br>= Doppel-<br>ellen.      | Schrittzahl. |  |
| Tagesgrad (Soss des GAR) Tageshalbgrad(Scheinbarer Sonnendurch-     | 1                      | 1 360                                        | 360        | 4 Min.           | 240                | 360                                | 480          |  |
| messer)<br>1 Zeit-GAR                                               | 1/2                    | 1/ <sub>720</sub> 1/ <sub>21600</sub>        | 180<br>6   | 2 Min.<br>4 Sek. | 120<br>4           | 180<br>6                           | 240<br>8     |  |
| <sup>1</sup> <sub>2</sub> Zeit-GAR<br><sup>1</sup> <sub>4</sub> GAR | 120<br>120<br>1<br>240 | 1<br>43200<br>1<br>46400                     | 3          | 2 Sek.<br>1 Sek. | 2                  | 3<br>8/2                           | 4 2          |  |

<sup>1)</sup> Die Pendellänge wächst und vermindert sich bekanntlich, wie wir jetzt wissen, proportional dem Quadrat der Schwingungsdauer.

Da es erheblich leichter ist, Doppelschwingungen zu beobachten, als einfache, so wäre hier wiederum einer der Ausgangspunkte für die Parallelität von Systemen gefunden, deren, oftmals gleichbenannte, Grössen je im Verhältnis 2:1 stehen (vgl. oben S. 397 f., ZA. XIV 367; Hermes 36, 117).

Ganze Zahlen für die Doppelelle zeigt die Übersicht zuletzt beim  $^{1}{}_{2}$  GAR, dem  $^{1}{}_{60}$  des scheinbaren Sonnendurchmessers, das einer Doppelschwingung, einer Doppelsekunde entspricht.

Die Sekunde selbst wird zur Einheit erst, als an Stelle der Doppelstunde die Stunde tritt und sexagesimal geteilt wird. Wohl möglich, dass bei dieser Umwandlung auch die Rieksicht auf die kleinste Zeiteinheit mit gewirkt hat, die das Band zwischen Zeit und Raum abgab und die einer einfachen Pendelschwingung entsprach. Ein von dieser ausgehendes sexagesimales System bedingte als höhere Einheiten die Minute und die Stunde, wodurch sich die 24-Teilung des Tages von selbst ergab. Vom altbabylonischen Standpunkt aus wäre also, genau genommen, nicht vom "Sekundenpendel" zu reden, sondern von dem Pendel resp. Lot. das während eines Tages(halb)grades 240 (120) Schwingungen resp. 120 (60) Doppelschwingungen macht u. s. w. —

So erwächst m. E. der Hypothese, dass die thatsächliche Übereinstimmung zwischen der Länge der babylonischen Doppelelle und des Sekundenpendels für die südbabylonischen Breiten nicht zufällig, sondern beabsichtigt war, auch durch die Tafel von Senkereh eine Stütze.

Schon das aber, was diese Tabelle uns mit Bestimmtheit lehrt, die ebenso einfache als sinnreiche Weise, wie bereits im dritten Jahrtausend v. Chr. seitens der Babylonier Längen- und Zeitmessung durch Schrittzahl und Schrittlänge in Verbindung gesetzt wurden, muss unsere Bewunderung erregen.

Diese steigert sich für den, der sich der Erkenntnis nicht verschliesst, dass die Bemessung der Doppelelle nach dem Sekundenpendel sehr wohl beabsichtigt sein kann. Denn dann reguliert die Zeit nicht nur die Schrittzahl, sondern hat auch das Längenmaass, nach dem der Schritt bemessen wird, selbst geschaffen. Da aber Hohlmaass und Gewicht wie in unserem metrischen System nur Funktionen¹) des Längenmaasses

<sup>1)</sup> Oben S. 356. In diesen Zusammenbang gehören wohl auch die auf der Rückseite der Tafel von Senkerch verzeichneten Tabellen der Quadrat- und besonders der Kubikzahlen (S. 384 Anm. 3), die gewiss nicht bloss algebraisehen, sondern praktischen Zwecken dienen, wie die Listen der Vorderseite. — Jonss a. a. O. II p. 197, 219, ist der Ansicht, dass die Alten (ancient peoples) derartige Beziehungen zwischen den verschiedenen Kategorieen der Raummaasse niemals aufgestellt haben (probably neur enbed anything at all) und giebt dem komplizierten Metersystem Schuld, wenn festländische Metrologen (Continental metrologists) an derartiges denken. Jons weiss also

sind, indem der Kubus des Maasses von 6 Fingerbreiten (= 1,10 Doppelelle) die Einheit des Hohlmaasses (982.4 kbcm) bildet und deren Wassergewicht die schwere babylonische Mine gemeiner Norm von 982.4 Gramm ergiebt: so ist das ganze System der Zeit- und Raummessung von der Zeit, von der Bewegung der Himmelskörper abhängig. Dass es sich nur um die scheinbare Bewegung der Sonne im Verhältnis zur feststehend gedachten Erde handelt, macht, wie schon Ideller betont hat, für alles hier in Betracht kommende keinerlei Unterschied. —

Und nun noch, in Andeutungen und vorbehältlich späterer Ausgestaltung, ein weiterer Ausblick. Die Tafel von Senkerch ist natürlich anch für grössere Weltperioden. für "grosse Jahre" verwendbar. Die Vorstellung von der prästabilierten Harmonie des Weltalls wäre nicht vollständig durchgeführt, wenn nicht die grösseren astronomischen Perioden in Betracht gezogen wären. Und von ihrer Beachtung seitens der Babylonier haben wir ja — und nicht bloss durch Berossos¹) — Kunde.

Die nächste Steigerung um 360 — ich ziehe absichtlich für jetzt nur diese Potenzierung in Betracht — ergiebt das grosse Rundjahr von 360 Jahren, in welchem jedes Jahr einem Welttag entspricht. Der Doppel-KAS.PU dieses grossen Jahres wäre die Periode von 60 Jahren, das Vorbild des den Griechen (Oinopides, Pythagoras) bekaunten 60 jährigen grossen Jahres und des 60 jährigen Cyklus der Chinesen. Eine weitere Potenzierung um 360 würde auf ein grosses Jahr von 129 600 Jahren führen. Welche Werte die Zeiteinheiten der Tabelle von Senkerch für diese beiden grossen Jahre erhalten würden, zeigt die folgende Übersicht. Die ihnen, theoretisch und systematisch, entsprechende Zahl der Längeneinheiten ergiebt sich durch Multiplikation der betreffenden Posten in den beiden letzten Kolumnen der Übersicht auf S. 389 mit 360° resp. 360° (vgl. S. 390 unten).

nieht, dass bei Griechen und Römern (die in dieser Beziehung Schüler der Babylonier waren), diese Beziehungen zwischen Längenmaass, Hohlmaass und Gewicht gesetzlich festgestellt waren. Er vergisst, dass von den Babyloniern, wie schon Jdeler hervor gehoben hat, die Wassermengen bei der Zeitbeobachtung sowohl abgemessen wie gewogen wurden, wobei sieh die Beziehungen zwischen Länge (Höhe), Rauminhalt und Gewicht von selbst ergeben (während allerdings rein praktisch Gewicht und Hohlmaass einer-, Längen- und Flächenmaass andererseits auf ziemlich getrennten Gebieten — hier Waarenhandel, dort Messung und Bebauung von Grund und Boden — zur hauptsächlichen Verwendung kommen [C. L.]). Auf jene aus dem Altertum bezeugten Thatsachen hat, zu einer Zeit, als das metrische System noch nieht in Dentschland galt, Karsten in seiner Einleitung in die Physik (1867) erneut hingewiesen und von Karstens Darstellung gehen meine Erörterungen Verh. der Phys. Ges a. a. O. aus!

<sup>1)</sup> Vgl. Zwei Hauptprobleme S. 108.

Stobaeus, Eelog. Phys. I 9, 2, Cantor, Vorlesungen über Geschichte der Mathematik 1 79.

| Bezeichnungen der<br>Tafel von Senkereh. | Grossjahr<br>von 360 Jahren.  | Grosses<br>Jahr von 129600 Jahren. 1) |
|------------------------------------------|-------------------------------|---------------------------------------|
| 1 (Zeit-)Finger                          | 1 so Tag                      | 6 Tage                                |
| 5 (Zeit- Finger                          | 1 12 Tag                      | 30 Tage = 1 Mona                      |
| 1 (Zeit-)Elle                            | <sup>1</sup> <sub>2</sub> Tag | 6 Monate                              |
| 1 Zeit- GAR                              | 6 Tage                        | 6 Jahre                               |
| 5 (Zeit-)GAR                             | I Monat                       | 30 Jahre                              |
| 1 Soss"                                  | 1 Jahr                        | 360 Jahre                             |
| 5 Soss                                   | 5 Jahre                       | 1800 Jahre                            |
| 1 KASPU                                  | 30 Jahre                      | 10800 Jahre                           |
| 2~KAS.PU                                 | 60 Jahre                      | 21 600 Jahre 2\                       |

Mit zwei Bemerkungen von praktischer Bedeutung für die Jetztzeit möchte ich für heute schliessen. Zunächst etwas, worauf ich schon vielfach mündlich aufmerksam gemacht habe, 3) ohne dass es zur Niederschrift und Veröffentlichung gekommen wäre.

Das französische Pfund von 489,5 g und eine Anzahl mit ihm im Betrage übereinstimmender moderner Gewichtsgrössen ist, wie ich gezeigt habe,4) nichts weiter als die, als Provinzialgewicht im römischen Reiche verwendete, leichte babylonische Mine "gemeine Norm" von 491,2 g. Sie ist die Hälfte der schweren babylonischen Mine gemeiner Norm.

Wäre nun den Mitgliedern der Kommission, die während der französischen Revolution mit der Regelung von Maass und Gewicht betraut war, bekannt gewesen, dass das französische Pfund eine so altehrwürdige Gewichtseinheit sei und dass dessen Doppeltes sich als Funktion und Ableitung aus einem von den Babyloniern wirklich verwendeten, mit dem Sekundenpendel für die babylonischen Breiten übereinstimmenden Längenmaasse auffassen lasse: so würde wohl sicher, der ursprünglichen Absicht gemäss, statt eines schwer bestimmbaren Teiles des Erdmeridians das Sekundenpendel als Grundlage des Systems gewählt worden sein. Die Revision

Zur Bedeutung des Zehutels dieser Periode (vgl. S. 385 f. Ann. 2), des "grossen Jahres" von 12 960 (;6) Jahren, vgl. Zwei Hauptprobleme, Ann. auf S. 196 u. 198.

<sup>2)</sup> Das Zehntel dieses Doppel-KAS.PU des grossen Jahres von 360<sup>2</sup> Jahren, die Periode von 2160 Jahren, spielt als Sehaltperiode (Zwei Hauptprobleme a. a. O.) und sonst astronomisch (vielleicht auch in der Insehrift von Keskinto, IG Ins. 913, vgl. VBAG. 1896, S. 449 und die dort Citierten), eine Kolle.

<sup>3)</sup> So als ieh meinem Bruder Heinbrun Lehmann († 1898) anlässlich seiner Promotion zum Dr. phil. Berlin, 11. März 1893) bei einer auf die naturwissenschaftlichen Anschauungen der Alten hezüglichen These (No. 3, angefügt seiner Dissertation Magnetisierung radial geschlützter Eisenringe) zu opponieren hatte. Es sei mir gestattet, hei dieser ersten Gelegenheit dem Frühgeschiedenen für vielfache Anregung und Förderung meiner metrologischen Studien ein Wort des Dankes zu widmen.

<sup>4)</sup> BMGW, 262 u. sonst; Pernice, Rheinisches Museum, N. F., XLVI 632.

S. darüber Méchain et Delambre, La Base du système métrique décimal (1806)
 I. p. 13 ff., und J. H. van Swinden, Verhandeling over volmaakte Maaten en Gewigten
 I. (1802) 76 ff., 205 ff.

würde sich auf die Bestimmung von dessen Länge für einen bestimmten Breitengrad beschräukt haben. Nach dieser Länge wären Hohlmaass und Gewicht neu bestimmt worden. Dabei konnte die Frage ganz ausser Betracht bleiben, ob die Babylonier die Übereinstimmung ihres Längenmaasses mit dem Sekundenpendel beabsichtigt oder auch nur bemerkt hätten.

Ja, man würde wahrscheinlich auch ohne Kenntnis des babylonischen Längenmaasses zu derselben Entscheidung gekommen sein. Es genügte zu wissen, dass das Gewicht uralt war und sich aus dem ½10 des Sekundenpendels leicht darstellen liess. Man konnte dann das Gewicht sogar ganz unverändert lassen (Einheit statt des heutigen Kilogramms das davon nur wenig abweichende Doppelte des französischen Pfundes = schwere babyl. Mine gemeiner Norm) und diejenige geographische Breite wählen, welche die dazu passende Länge des Sekundenpendels ergab.

Jedeufalls wäre dann die Einführung einer falsch berechneten natürlichen Grösse unterblieben — das Meter weicht bekanntlich von <sup>1</sup>/40000000 Erdmeridian, dem es gleichkommen soll nicht unerheblich ab — und die Kontinuität der Entwickelung wäre gewahrt geblieben.

Und wenn wir dessen inne werden, so wird wohl auch die Frage eine gesteigerte Berechtigung erhalten, ob es wohlgethan ist, für die Geodäsie und die Mathematik, wie neuerdings geplant wird, eine Teilung des Kreises in Vierhundertstel statt in Dreihundertsechzigstel einzuführen? Damit würde wiederum an bedentsamer Stelle der Faden der Entwickelung durchschnitten und ein Stück altehrwürdigen und bewährten Kultureigentums geopfert werden. Und doch wäre weiter nichts damit erreicht, als dass an die Stelle einer durch 2, 3, 4, 5, 6, 8, 9, 10, 12 divisiblen eine zwar decimale und durch die Potenzen von 2 teilbare, aber nicht einmal drittelbare Kreisteilungszahl träte.')

<sup>1)</sup> Von den Arbeiten, auf die S. 381 Anm. 1 hingewiesen wurde, werden zur Zeit, da das vorliegende Heft der Beiträge ausgegeben wird, voraussiehtlich mehrere erschienen sein, namentlich H. ZIMMERN, Das Princip unserer Zeit- und Raumteilung, Ber. d. kgd. sächs. Ges. d. Wiss., phil-hist. Classe, Sitzung vom 14. Nov. 1901. Durch die Güte des Verfassers, der mir die Arbeit bereits in einer Korrektur zur Verfügung stellte, bin ich in der Lage noch auf sie in einem Nachtrage Bezug zu nehmen, der, da er den Umfang einer Anmerkung überschreitet, in die Mitteilungen und Notizen am Schluss dieses Heftes verwiesen worden ist.

## Die attischen Archonten im III. Jahrhundert.

Von den uns erhaltenen Schriftstellern des Altertums hat bekanntlich allein Diodor eine vollständige Archontenliste gegeben; aber dieses Verzeichnis bricht für ums mit dem Jahr 302/1 (Archon Nikokles) ab, da uns die ganze zweite Hälfte der historischen Bibliothek verloren ist. Ausserdem giebt Dionysios von Halikarnassos in seiner Schrift über den Redner Deinarchos (c. 9) ein Verzeichnis der Archonten von Nikophemos (361/0) bis Philippos, das 70 Namen enthalten soll: τοὺς ᾿Αθήνησων άρξαντας ἀφ' οὖ Δείναργον ὑπεθέμεθα γεγονέναι γρόνου (unter Nikophemos) μέχοι τῆς δοθείσης αὐτῷ μετὰ τὴν φυγήν καθόδου (unter Philippos) γενομένους έβδομήzοντα προθήσομεν; worant dann das Verzeichnis folgt; dieses enthält aber statt der versprochenen 70 nur 68 Namen. Es sind also zwei Archonten ausgefallen; der eine ist Hegesias (324/3), und da das Verzeichnis im übrigen bis auf Nikokles (302/1) vollständig ist, muss die zweite Lücke zwischen Nikokles und Philippos fallen. Nach Nikokles giebt Dionysios folgende 9 Namen: Klearchos (so nach CIA. 11 611 statt des bei Dionysios überlieferten Καλλίαογος zu lesen, und jetzt auch von Usener in den Text gesetzt) Hegemachos, Euktemon, Mnesidemos, Antiphates. Nikias, Nikostratos, Olympiodoros, Philippos. Bis Euktemon ist die Liste sicher lückenlos (s. unten S. 407), höchst wahrscheinlich bis Nikostratos (De Saxctis in meinen Studi di Storia antica II, 1893, S. 44 f.); der ansgefallene Name muss also entweder zwischen Nikostratos und Olympiodoros oder zwischen Olympiodoros und Philippos gestanden haben.

Es bliebe nun zwar an und für sich die Möglichkeit, dass Dionysios sich verzählt hat, so dass nach Nikokles gar kein Name ausgefallen wäre; das würde aber eine ganz willkürliche Annahme sein, zu der wir ohne zwingenden Grund nicht greifen dürfen, um so weniger, als ja zwischen Nikophemos und Nikokles nachweislich ein Name ausgefallen ist. Nach CIG. IV 6084 = Kaibel IGSI. 1184 wäre der Dichter Menandros unter dem Archon Sosigenes geboren (342/1) und 52 Jahre alt unter Philippos gestorben, im 32. Jahre der βασιλεία Ptolemaeos Soters. Danach

würde Philippos 291/0 Archon gewesen sein, wenn wir von Sosigenes abwärts zählen; zählen wir dagegen von der Besitznahme Ägyptens durch Ptolemaeos unter Kephisodoros 323 2, so käme Philippos in das Jahr 292/1, wie bei Dionysios. Die Inschrift ist von Proysex (Hellen, H 2, 396 ff.) als ligorianisch verdächtigt worden; dass sie echt ist, hat schon Kaibel erkannt und ist jetzt von Hellen urkundlich erwiesen worden (Röm, Mitteil, XVI, 1901, S. 166). Allerdings in 291/0 darf Philippos nicht gesetzt werden, denn nach Dionys, a. a. O. 9 lebte Deinarchos in Chalkis τὸν ἀπ' ἀναξινράτονς χρόνον ἔως Φιλίππου πεντακακδεκετή γενόμενον, sodass Philippos bei inklusiver Zählung in 293/2, bei exklusiver in 292/1 kommen würde; es bleibt also nur die Wahl zwischen diesen beiden Jahren. Für das erste Jahr entscheidet Dionys, c. 9, und die augeführte Inschrift.

Sonst ist uns aus dem III. Jahrhundert nur für folgende Archonten das Jahr bezeugt, in dem sie ihr Amt bekleidet haben:

Gorgias, im 10. Jahre vor Pytharatos (271/0), also je nachdem wir inklusive oder exklusive zählen 280/70 oder 281 0 (Leben der X Redner, Demosthenes S. 847 d.)

Anaxikrates, Ol. 125.2 = 279/8 (Paus. X 23,14, was durch Polyb. II 20,6 bestätigt wird).

Demokles, Ol. 125,3 = 278/7 (Paus. X 23,14). Unter diesem Archon starb Metrodoros (Gomperz, Hermes V 387 f), und zwar nach Laert. Diog. X 23: 7 Jahre vor Epikur (πρὸ ἐπτὰ ἐτῶν αὐτοῦ), also, da Epikur 271/0 gestorben ist, bei exklusiver Zählung 278/7, entsprechend der Angabe des Pausanias.

Pytharatos, Ol. 127,2 = 271/0 (Apollodoros bei Laert. Diog. X 15).

Diognetos, Epochenjahr des Marmor Parium; das neugefundene Stück (Athen. Mitth. XXII 1897, S. 183 ff.) lässt keinen Zweifel, dass 264/3, nicht wie man früher wohl meinte, das folgende Jahr zu verstehen ist. Thrasyphon, Ol. 139,4 = 221 0 (Inschr. von Magnesia 16 = Dittene. Syll. 256.)

Die Zeit der übrigen Archonten muss auf indirektem Wege bestimmt werden. Wir haben dafür, bis auf den chremonideischen Krieg, folgende Anhaltspunkte:

Noch unter Demetrios Herrschaft, also vor 288 bezw. 287, gehören Lysias und Kimon (CLA, IV 2, 614b); wahrscheinlich ist Kimon unmittelbar auf Lysias gefolgt. Ist das richtig, so können diese beiden Archonten frühestens in 2910 und 290,89 gesetzt werden. Kimon wird auch im Ehrendekret für Phaedros aus Sphettos erwähnt (CLA, II 331), und zwar sollte man danach annehmen, dass er erst nach Demetrios Vertreibung aus Makedonien Archon gewesen ist, da zuerst von Phaedros Gesandtschaft zu Ptolemaeos die Rede ist, die nach der Befreiung Athens stattgefunden hat (vergl. den Antrag des Laches zu Ehren seines Vaters

Unmittelbar nach der Befreiung Athens von Demetrios Herrschaft muss Diokles angesetzt werden, unter dem Demochares ὑπὸ τοῦ δίμου ans der Verbannung zurückgerufen wurde. Verbannt worden war er durch die Oligarchie, die gegen das Ende der Herrschaft des Demetrios in Athen ans Ruder gekommen war; es ist klar, dass er erst nach der Erhebung Athens gegen Demetrios zurückgekehrt sein kann. Ferner ergiebt sich aus CIA, H. 309, dass Athen unter Diokles mit Delphi und Aetolien in guten Beziehungen stand, was bekanntlich unter Demetrios nicht der Fall war; auch darum muss Diokles nach der Befreiung Athens im Amte gewesen sein. Schon Kohler hat im CIA, darauf hingewiesen; Wilamowitz (Antigonos S. 241) hätte sich nicht durch Unger verleiten lassen sollen, Diokles in 290 zu setzen. Weiter wird in einem Dekret aus dem Jahre des Diokles (CIA, IV 2, 309 b) Zenon καθεστηκ]ώς ύπο του βασιλέως Πτολ[ειαίον ξαὶ τῶν ἀ]φράκτων geehrt, weil er, ausser andern Verdiensten ξπιμελείτα δε [και και της κομιδής τ]οῦ σίτου τῷ δήμφ, ὅπως ἄ[ν ἀσφαλέστατα δια] χομίζηται, συναγωνιζό μενος τη του δήμ]ου σωτηρία; es ist klar, dass er das erst nach der Befreiung Athens gethan haben kann. Und da das Dekret vom 11. Hekatombaeon ist, so muss die Erhebung Athens gegen Demetrios spätestens am Ende des vorhergehenden Archontenjahres erfolgt sein. Demetrios Vertreibung ans Makedonien aber kann frühestens in den Sommer 288 gesetzt werden, spätestens in den Sommer 286; Diokles gehört also sicher in eines der 3 Jahre 288,7, 2876, 286(5.1)

I) Was Fereuson (a. a. O. S. 9ff., und ihm folgend Kircuner (G. G. Anz. 1900) zur Stütze ihres Ansatzes der Reihe Diotimos — Euthios auf 290/9—287/6 vorbringen, bedarf keiner Widerlegung. — Gewöhnlich wird auf Grund der makedonischen Königsliste Demetrios Vertreibung in 287 gesetzt; das steht aber bei der Art, wie diese Liste uns überliefert ist, keineswegs sieher, vielmehr bleibt überall da, wo die Angaben der Liste nicht anderweitig kontrolliert werden können, ein Spielraum von wenigstens

Möglichst nahe an die Befreiung Athens muss Diotimos herangerückt werden, wie die unter ihm gefassten Volksbeschlüsse beweisen (CIA, II 311—313, Add. S. 414); dass er in das Jahr nach Diokles gehört, wird unten gezeigt werden. Auf Diotimos folgte unmittelbar Isaeos (CIA, II 567), auf diesen Euthios (CIA, 314). Diese 4 Archonten bilden demnach eine geschlossene Reihe.

Bald nach dem gallischen Einfall (279/8) ist Polyeuktos zu setzen, unter dem Athen die soeben von den Aetolern zum Gedächtnis des Sieges gestifteten Soterien anerkannte (CLA, II 323); denn es liegt in der Natur der Sache, dass ein solches Fest nicht zu lange nach dem Ereignisse eingerichtet wird, das es zu feiern bestimmt ist. Polyeuktos numittelbarer Nachfolger war Hieron (CLA, IV 2, 323 b).

In die Zeit nach der Befreiung Athens oder vielmehr, da die Archonten von Diokles bis Euthios bekannt sind, in die Zeit nach Enthios gehört Nikias von Otryne, denn wir haben ans seinem Jahr ein Ehrendrekret für Strombichos, der sich bei der Erstürmung des Museions ausgezeichnet hatte (CIA, II 317, 318). Einen terminus ante quem giebt das Dekret für Phaedros (CL4. II 331), wonach Nikias einige Jahre vor Eubulos im Amte gewesen sein muss, welch' letzterer Archon, wie wir gleich sehen werden, spätestens in 272 1 zu setzen ist. Nikias unmittelbarer Vorgänger aber war Menekles (CIA, II 316). Ebenfalls vor 2710 sind Aristonymos, Telokles, Urios (vergl. über den letztern Kirchner, Rh. Mus. 1898, S. 386 f.) Eubulos und . . . . laios anzusetzen, weil sie in der Sammlung der Briefe Epikurs (gest. 271 0) vorkamen (Usener, Epicurea S. 133 f., und über Eubulos Cronert, Rh. Mus. 56, 1901, S. 617). Der Name des Telokles ist von Foucart, CIA. IV 2 S. 296 in dem Dekret CIA IV 2, 318 a. ergänzt worden, doch ist die Sache unsicher, da der Archontenname ganz weggebrochen ist, und wir nur wissen, wie viele Buchstaben er gezählt hat; Demokles (2787) würde die Lücke ebenso gut ausfüllen. Dass das Dekret aber in diese Zeit gehört, zeigt der Name des Antragstellers Φίλιππος 'Αστυγένου Θυμοιτάδης, der unter Isaeos (CIA. Il 567) und Telokles (CIA, II 1158) politisch thätig gewesen ist. Das Dekret ehrt die Verdienste eines Hipparchen Komeas, der auf Lemnos befehligt hatte, ferner ist vom König Seleukos die Rede, und von einer Gesandtschaft des

einem Jahr nach oben oder unten. — Nach Plnt. Demetr. 45 wäre Athen erst nach Demetrios Rückkehr aus Makedonien nach Griechenland abgefallen. Aber wir dürfen Plutareh nicht so scharf interpretieren wie Thukydides oder Polybios. Es ist ja an sieh klar, dass die Athener nicht mit dem Abfalle gewartet haben werden, bis Demetrios wieder an ihrer Grenze stand, und Plutareh selbst sagt c. 44, dass während Pyrrhos und Lysimachos Makedonien angriffen, Ptolemaeos mit seiner Flotte Griechenland zum Abfall brachte. Das muss doch zunächst auf Athen gehen, wie sieh ja auch aus unserem Dekrete vom 11. Hekatombaeon des Diokles deutlich genug ergieht. Näheres an anderer Stelle.

Komeas, wie es scheint an den Seleukidenhof. Da nun Lemnos bis zur Schlacht bei Korupedion unter Lysimachos Herrschaft gestanden hat, so kann die Insel den Athenern frühestens im Herbst 281 zurückgegeben worden sein; in dieselbe Zeit nuss die Gesandtschaft des Komeas zu Seleukos fallen, wenn Nikator gemeint ist, und nicht der Sohn und Mitregent (ca. 279—269) Antiochos Soters. Da der Name des Archons, unter dem unser Dekret abgefasst wurde, im Genetiv 10 Stellen gezählt hat, so sind Nikias (bezw. Gorgias) und Anaxikrates ausgeschlossen; das Dekret kann also frühestens unter Demokles gesetzt werden. Natürlich könnte man aber ebenso gut an ein etwas späteres Jahr denken, dessen Archon dann Telokles gewesen sein würde.

Der Archon Eubulos wird auch in dem Ehrendekret für Phaedros genannt (CIA, H 331), dessen Sohn in diesem Jahr Agonothet war, wobei der Vater die Kosten trug, und diese Liberalität hat aller Wahrscheinlichkeit nach die äussere Veraulassung zu dem Dekrete gegeben, da spätere Leistungen nicht erwähnt werden. Das Dekret bestimmt, dass die darin verliehenen Ehren an den grossen Dionysien und den grossen Panathenaeen verkündet werden sollen; es ist also offenbar vor den grossen Dionysien erlassen, in einem attischen Jahre, das der Feier der grossen Panathenaeen unmittelbar vorausging. Nun fanden die grossen Panathenaeen alle vier Jahre statt, im 3, Jahre jeder Olympiade; das Dekret ist demnach aus dem 2. Jahre einer Olympiade und Enbulos muss im 1. Jahre einer Olympiade Archon gewesen sein. Er kann also spätestens in 272 1 gesetzt werden; und da es wenig wahrscheinlich ist, dass er gerade im Jahre vor Epikurs Tode die Archontenwürde bekleidet hat, werden wir bis 276,5 heraufgehen müssen. Das Jahr 280/9 ist bereits durch Nikias oder Gorgias besetzt, und ein früheres Jahr kann überhaupt nicht in Betracht kommen.

Ausserdem nennt unser Dekret den Archon Xenophon, unter dem Phaedros zum ἐπὶ τὰ ὅπλα πρῶτος ὑπὸ τοῦ δήμου στρατηγὸς erwählt wurde; er fällt später als Kimon, da dieser, unter dem Phaedros ebenfalls στρατηγὸς ἐπὶ τὰ ὅπλα war, vorher erwähnt wird: die Hervorhebung der Wahl ἑπὸ τοῦ δήμου schliesst ferner die Zeit der Oligarchie aus, und da die Archonten der folgenden Jahre bis auf Euthios bekannt sind, so kann Xenophon erst nach diesem angesetzt werden. Eine untere Grenze giebt das Jahr des Eubulos 276 5.

An den Anfang des chremonideischen Krieges, oder unmittelbar vorher, muss Peithidemos gesetzt werden, unter dem das Bündnis zwischen Athen und Sparta geschlossen wurde (CIA, 332).

Etwas früher ist Philokrates anzusetzen, unter dem Polemon starb, dessen Tod Euseb. II 120 in das Jahr Abr. 1743 (= 273), Hieronymus (ebenda S. 121) in das Jahr Abr. 1749 (= 267) setzt. Nicht viel später wird Arrheneides zu setzen sein, unter dem wahrscheinlich

Zenon gestorben ist. Wenigstens ist das, allerdings gefälschte Dekret über die Ehren, die Zenon bei seinem Tode erwiesen wurden (Laert. Diog. VII 10-12) nach diesem Archon datiert, und der Fälscher konnte doch von dem allgemein bekannten Datum nicht abweichen. Auch endete der Name des Archonten, unter dem Zenon starb, wirklich auf  $-\delta \eta s$ (Philod. Col. XI bei Comparetti, Riv. di Filol. III v. 449 ff.). Da nun Zenons Nachfolger Kleanthes unter Aristophanes (3310) geboren ist (Philod. a. a. O. Col. XXVIII f.) und 99 Jahre alt starb ([Luk.] Makrob. 19; Val. Max. VIII 7 ext. 11), unter dem Archon Iason, nachdem er der Schule 32 Jahre lang vorgestanden hatte (Philod. a. a. O., Gomperz, Rh. Mus. 34 S. 154), so würde sein Todesjahr bei inklusiver Zählung 233/2 sein, und Zenons Tod, also der Archon Arrheneides fiele in 265/4 (hier muss natürlich exklusive gerechnet werden, da die 32 Jahre von Kleanthes Scholarchat doch offenbar ganze Archontenjahre sind). Freilich dürfen solche Angaben, die aus verschiedenen Quellen geflossen sind, nicht ohne weiteres kombiniert werden. Nach Euseb. II 120 wäre Zenon im Jahre Abr. 1748 = 268 v. Chr. gestorben, was allerdings auch keineswegs sicher steht.

Ausserdem könnte noch etwa Sosistratos in die Zeit vor dem chremonideischen Kriege gesetzt werden (Kirchner, Rh. Mus. 53, 1898 S. 387); wahrscheinlich auch Philoneos (CIA. II 337, 338). Andere Archonten, die früher dieser Periode zugeteilt wurden, gehören entweder sicher einer späteren Zeit an, oder es liegt doch kein ausreichender Grund vor, sie in die ersten Jahrzehnte des III. Jahrhunderts hinaufzurücken.

Das sind also 25 bezw, 27 Namen für die 31 Jahre von 294/3-264/3. Aber um diese Namen zu einer geschlossenen Liste zu ordnen, reichen die historischen Kriterien allein nicht aus. Erst Ferguson hat uns dazu ein Mittel an die Hand gegeben durch seine Beobachtung, dass die Ratssekretäre von 352/1 bis zum Ende des lamischen Krieges sich in der offiziellen Ordnung der Phylen gefolgt sind, sodass also, wenn der Sekretär in einem Jahre aus der Erechtheis war, er im nächsten Jahre aus der Aegeis genommen wurde, im Jahre darauf aus der Pandionis, u. s. w. Ferguson hat diese Regel auch für das III. und II. Jahrhundert bestätigt gefunden, überall da, wo eine Kontrolle möglich war, und er glaubte so imstande zu seien, alle, oder doch die meisten Archontenjahre. deren Ratsschreiber uns bekannt ist, mit absoluter Sicherheit chronologisch festzulegen. In seiner Schrift The Athenian Archons of the third and second centuries before Christ. Cornell Studies of classical Philology, 1899, hat er danach eine Archontenliste für diese beiden Jahrhunderte entworfen.

Das ist ohne Zweifel eine wichtige Entdeckung, die sehr fruchtbar werden kann. Nur ist es Ferguson gegangen, wie es in solchen Fällen gewöhnlich geht; er hat sein Prinzip zu mechanisch durchführen wollen,

und darum ist die Archontenliste, wie er sie aufgestellt hat, wenigstens für das III. Jahrhundert unhaltbar. Sie ist in einem Punkte (Thrasyphon 221.0) auch bereits urkundlich widerlegt. Fergusox hat eben nicht berücksichtigt, dass die vielen Revolutionen, durch die Athen im III. Jahrhundert gegangen ist, notwendig Störungen in der regelmässigen Folge der Ratssekretäre herbeiführen musten, ganz ebenso, wie diese Folge in der Zeit vom Ende des lamischen Krieges bis zur Errichtung der beiden neuen Phylen Antigonis und Demetrias nachweislich mehrfach gestört worden ist. Aber auch ohne das konnten Störungen eintreten, deren Grund wir freilich meist nicht zu erkennen vermögen. So ist der Sekretär des Jahres 304/3 aus der Antigonis; der des nächsten Jahres hätte also aus der Demetrias sein sollen, ist aber aus der Erechtheis, und dann geht es in der regelmässigen Folge der Phylen weiter. Wir haben also mit der Möglichkeit zu rechnen, dass ähnliche Störungen auch sonst vorgekommen sind. Mit dieser Einschränkung aber wird Fergusons Theorie allerdings jeder Rekonstruktion der Archontenliste zu Grunde gelegt werden müssen.1)

Zunächst findet dadurch die bereits aus anderen Gründen sehr wahrscheinliche Annahme ihre Bestätigung, dass die Liste bei Dionysios bis auf Nikostratos lückenlos ist. Wir haben folgende Reihe:

| Jahr. | Archon.     | Demotikon des Ratsschreibers.                                                    | Phyle des<br>Ratsschreibers. |
|-------|-------------|----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| 307 6 | Anaxikrates | Διομεεύς (CIA. IV 2 S. 68)                                                       | Aegeis II                    |
| 306/5 | Koroebos    | 'Ραμνούσιος Η 247)                                                               | Aeantis XI                   |
| 305/4 | Euxenippos  | $[A \lambda \omega \pi \varepsilon \kappa \hat{\eta} \vartheta \varepsilon v^2]$ | Antiochis XII                |
| 304/3 | Pherekles   | Γαργήτειος (Η 255, Η 2, 256, 256 e)                                              | Antigonis I                  |
| 303/2 | Leostratos  | Φηγούσιος 11 259, 262, 263, IV 2, 264 b)                                         | Erechtheis III               |
| 302/1 | Nikokles    | Πλωθεύς (11 270, IV 2, 269 b.c)                                                  | Aegeis IV                    |
| 301/0 | Kłearchos   | Ποοβαλίσιος (IV 2, 271 b)                                                        | Pandionis V                  |
| 300/9 | Hegemachos  | <u> </u>                                                                         | [Leontis VI]                 |
| 299,8 | Euktemon    | Κεφαλήθεν ΙΙ 297                                                                 | Akamantis VH                 |
| 298/7 | Mnesidemos  |                                                                                  | [Oeneis VIII]                |
| 297/6 | Antiphates  |                                                                                  | [Kekropis 1X]                |
| 296/5 | Nikias      | $[A_s^*\eta_{\nu}]\iota[s\dot{v}_s]$ 11 299                                      | Hippothontis X               |
| 295/4 | Nikostratos | $\Phi c \lambda \eta \varrho \epsilon \dot{v} \dot{z}^3)$                        | Aeantis X1                   |

<sup>1)</sup> Das ist denn auch bereits durch De Sanctis [ $Riv.\ di\ Fol.\ XXVIII$ ] und Kirchner ( $G.\ G.\ Anz.\ 1900$ ) geschehen. Beide, und namentlich De Sanctis (dessen Arbeit Kirchner nicht berücksichtigt, obgleich sie ihn vor manchen Irrtümern bewahrt haben würde) geben vieles beachtenswerte, ohne doch in der Hauptsache zu haltbaren Ergebnissen zu gelangen.

<sup>2)</sup> Ferguson bezieht auf dieses Jahr, einer Andeutung Köhlers (CLA, II 1, 8, 414) folgend, CLA, II Add, 352 b (S, 413) und IV 2, 252 c. In beiden Urkunden ist der Ratsschreiber . . . . . . ος Λίνον 'λλωπεκῆθεν, der Name des Arehon ist weggebrochen, ἐπ' Εὐξενίππον würde CLA, IV 2, 252 c die Lücke ausfüllen, doch ist die Sache sehr unsicher; Reuscu, Hermes 15, 346 f. setzt die Urkunden in das Jahr des Antiphates.

<sup>3)</sup> Ferguson S. 94 from an inscription not yet published, die er leider nicht mitteilt.

Der Name des Schreibers unter Olympiodoros, 294 3 (CIA. II 302) lässt keine auch nur einigermassen sichere Ergänzung zu; wenn die regelmässige Folge nicht gestört war, müsste er der Antiochis angehört haben, der des nächsten Jahres, dessen Archon bei Dionysios ausgefallen ist, der Antigonis, und der Schreiber unter Philippos der Demetrias. Nun wissen wir, dass der Schreiber im Jahr des Aristonymos ans dem Demos Aethalidae war (CIA. IV 2, 331 b.) also aus der Antigonis; und da Aristonymos vor Pytharatos Archon gewesen ist (oben S. 404), bis dahin aber, wie wir unten sehen werden, kein Jahr für die Antigonis frei bleibt, würden wir in Aristonymos den bei Dionysios ausgefallenen Archon zu sehen haben.

Welchen Phylen die Schreiber unter Lysias und Kimon angehört haben, wissen wir nicht, wohl aber, dass im Jahre nach Kimon .....os  $\exists \eta \mu \eta \tau \varrho i o[v] \exists \pi \pi \sigma \tau [o] \mu [\alpha] \delta \eta_s$  Sekretär (CIA, H 330), also die Demetrias an der Reihe war. Ferguson stellt allerdings in Abrede, dass in dieser Inschrift, einem Ehrendekret für die Epheben des Vorjahres, Ki]μωνος ἄοχοντος zu ergänzen ist, vermag aber nicht zu sagen, welcher andere Name dann hergestellt werden könnte (S. 33 f.). Es lässt sich indess beweisen, dass die Ergänzung richtig ist. Denn der Name des Archon, unter dem unsere Inschrift abgefasst ist, hatte im Genetiv 8 Stellen; die gleiche Stellenzahl im Genetiv hatte der Name des Archons. der CIA, IV 2, 614 b. Zeile 64 unmittelbar nach Kimon erwähnt wird, und nach dem Zusammenhang offenbar sein Nachfolger war. (Vgl. Köhler, CIA. IV 2 S. 158). Nun wissen wir aus CIA. IV 2, 614b, dass Athen während der ganzen Dauer von Kimons Amtsjahre unter Demetrios Herrschaft gestanden hat; folglich kann Kimon spätestens in 2887 gesetzt werden, sein Nachfolger also spätestens in 287,6. In diesem Jahre wäre aber, bei regelmässiger Folge der Schreiber, die Akamantis an der Reihe gewesen; wir sehen also, dass die Folge gestört war. Dasselbe ergiebt sich aus dem Demotikon des Schreibers unter Diokles, der der Aegeis angehört hat, während in den 3 Jahren, in die Diokles allein gesetzt werden kann (288/7-286/5), bei ungestörter Folge die Leontis, Akamantis, Oeneis den Schreiber gestellt haben müssten. Die Störung hängt offenbar mit der Oligarchie zusammen, die am Ende der Regierung des Demetrios in Athen herrschte (darüber an anderer Stelle), ebenso wie die Oligarchie der Jahre 322 1-319/8 eine ähnliche Störung zur Folge gehabt hat. Doch bleibt freilich die Möglichkeit, dass die Störung schon mit der Reorganisation des Staates durch König Demetrios nach Lachares Sturz zusammenhängt, oder noch höher hinaufgeht.

Unter Diokles war Ξενοφῶ[ν Νικέ]ου Άλαιενς (CIA, IV 2, 309 b. c.) Ratsschreiber; dass Άλαι ἀραφηνίδες, also die Aegeis zu verstehen ist, zeigt die Phyle des Schreibers des folgenden Jahres (Archon Diotimos), der aus Paeania (CIA, II 311, 312), also der Pandionis war. Allerdings gehörte eiu Teil von Paeania zur Antigonis; da aber der Schreiber unter Euthios, im 2. Jahre nach Diotimos, aus Cholargos, also der Akamantis war (CIA, II 314, IV 2, 314 c.), so ist klar, dass der Schreiber des Jahres des Diotimos der Pandionis angehörte. Der Name des Schreibers im Jahre des Isaeos, zwischen Diotimos und Euthios ist nicht überliefert, es kann aber nach dem gesagten kein Zweifel sein, dass er der Leontis angehört hat. Die Schreiber aus den Jahren von Diotimos bis Euthios bilden demnach eine geschlossene Reihe nach der Ordnung der Phylen, von der Aegeis bis zur Akamantis.

Nehmen wir nun für Diokles das früheste mögliche Datum, 2887, und zählen von hier weiter, so kommt Menekles, dessen Ratsschreiber Θεόδωφος Αυσιθέου [Τοιzου]ίστος (CIA. II 315), also aus der Aeantis war, in 281,0, dessen unmittelbarer Nachfolger Nikias aus Otryne (Ratsschreiber Ἰσουράτης Ἰσουράτου Ἰλωπευήθεν, CIA. II 316. 317, also aus der Antiochis) in 280 79.

Allerdings ist eines dieser Jahre scheinbar bereits durch Gorgias eingenommen (oben S. 402), aber das würde für unsern Ansatz kein Hindernis sein, da die betreffende Stelle der Demosthenes-Vita korrupt ist und sehr wohl ένδεχάτω έτει ΰστεφον dagestanden haben kann. Auch dass der Name von Nikias Nachfolger nach CIA. Il 614 im Genetiv auf ov endete, wäre kein Gegengrund, denn wir können in dieser Inschrift ebenso gut ἐπ ἀναξιχράτ]ου ἄρχοντος ergänzen, wie CIA. II 316, 317 Ίσοχράτου, und IV 2, 331 επι Φιλοχράτου ἄρχοντος steht. Wir würden allerdings nach den Raumverhältnissen einen kürzeren Namen erwarten, und Dumont hat demgemäss Foogilov ergänzt; da indes die Überschrift, die das Archontendatum enthält, nach rechts und links über den Text vorsprang, so steht der Ergänzung 'Αναξικράτ] ov auch von dieser Seite nichts im Wege (vgl. Kohlers Bemerkungen zu unserer Inschrift). Wer trotzdem Fogriov ergänzen will, muss annehmen, dass zwischen Euthios und Menekles einmal eine Phyle in der Folge der Ratsschreiber übergangen worden ist, was gar keine Bedenken hätte, da derselbe Fall zwischen Pherekles und Leostratos vorgekommen ist.

Der Akamantis (VII) gehörte der Schreiber unter Polyeuktos an: Χαιρεφῶν ἀρχεστράτου Κεφαλῆθεν (CIA. II 322, 323), der Oeneis (VIII) Φαινύλος Πανφίλου Ὁῆθεν, der im folgenden Jahre unter Hieron Schreiber war (IV 2, 323 b). Je nachdem wir Nikias in 281/0 oder 280 79 setzen, kommen diese beiden Archonten also in 274 3 und 273/2, oder in 273/2 und 272/1 zu stehen. Für Urios, dessen Schreiber Εύξενος Καλλίου Αίξωνεὺς (IV 2, 345 c) der Kekropis (IX) angehörte, ergiebt sich das Jahr 283/2; für Philokrates eines der Jahre 267 6 oder 266 5. da sein Schreiber Πγήσιππος ἀριστομάχου Μελιτεὺς (II 278, IV 2, 331 c) aus der Demetrias (II) war. Für die übrigen Archonten dieser Periode ist die Phyle des Ratsschreibers unbekannt.

Unter der Voraussetzung, dass Nikias dem Jahr 280/79 angehört, die regelmässige Folge der Schreiber also seit Diokles nicht gestört worden ist, erhalten wir demnach für die Zeit von Nikostratos bis zum chremonideischen Kriege folgende Liste:

| Jahr. | Archon.      | Demotikon des<br>Ratsschreibers. | Phyle.           |
|-------|--------------|----------------------------------|------------------|
| 295,4 | Nikostratos  | Φωληφεύς                         | Aeantis XI       |
| 294 3 | Olympiodoros | _                                | Antiochis XI     |
| 293 2 | Aristonymos  | Αίθαλίδης                        | Antigonis I      |
| 292 I | Philippos    |                                  | Demetrias II     |
| 291.0 | Lysias       | _                                |                  |
| 290.9 | Kimon        | _                                | _                |
| 289 8 | s            | 'Ιπποτομάδης                     | Demetrias II     |
| 288/7 | Diokles      | 'Αλαιεύς                         | Aegeis IV        |
| 287.6 | Diotimos     | Παιανιεύς                        | Pandionis V      |
| 286.5 | Isaeos       | _                                | Leontis VI       |
| 285,4 | Euthios      | Χολαργεύς                        | Akamantis VII    |
| 284.3 |              |                                  | Oeneis VIII      |
| 283,2 | Urios        | Αίξωνεύς                         | Kekropis IX      |
| 282 I | Gorgias      | _                                | [Hippothontis X] |
| 281.0 | Menekles     | [Τρικορ] ύσιος                   | Aeantis XI       |
| 280 9 | Nikias       | "1λωπεκήθεν                      | Antiochis XII    |
| 279,8 | Auaxikrates  |                                  | [Antigonis I]    |
| 278 7 | Demokles     | _                                | Demetrias II     |
| 277 6 | _            | _                                | Erechtheis III   |
| 276 5 | Eubulos      |                                  | [Aegeis IV]      |
| 275/4 | _            | _                                | [Pandionis V]    |
| 274 3 |              |                                  | Leontis VI       |
| 273;2 | Polyeuktos   | Kegalifder                       | Akamantis VII    |
| 272 1 | Hieron       | ับกุ๊ซะr                         | Oeneis VIII      |
| 271 0 | Pytharatos   |                                  | [Kekropis IX]    |
| 270/9 | _            | _                                | Hippothontis X   |
| 269/8 | _            |                                  | [Aeantis XI]     |
| 268/7 |              |                                  | [Antiochis XII]  |
| 267 6 | _            |                                  | [Antigonis I]    |
| 266/5 | Philokrates  | Μελιτεύς                         | Demetrias II     |
| 265 4 | Arrheneides  | _                                | Erechtheis III   |
| 264 3 | Diognetos    |                                  | [Aegeis IV]      |

Wie man sieht, entspricht diese Liste von Diokles an vollständig der offiziellen Folge der Phylen. Wollten wir dagegen Diokles, wie das gewöhnlich geschieht, in 287,6 herabrücken, so müssten wir annehmen, dass in der Folge der Ratsschreiber zwischen Enthios und Urios eine Phyle übersprungen ist; doch haben wir kein Recht, ohne zwingende Gründe zu einer solchen Annahme zu greifen. Sehr viel schwerer würden die Störungen sein, wenn wir Diokles in 286,5 herabrücken wollten; so schwer, dass dieser Ansatz überhaupt ausgeschlossen bleibt. Wir haben also für Diokles nur die Wahl zwischen 288,7

und 287/6 und die grössere Wahrscheinlichkeit spricht für das erstere  $\operatorname{Jahr}^{1})$ 

Indes ist unsere Aufgabe damit erst zur Hälfte erledigt. Denn eine Archontenliste, die allen Anforderungen entsprechen will, muss auch dem Schaltcyklus Genüge leisten. Das ist nun freilich eine Forderung, der wir bei unsrer heutigen Kenntnis des attischen Kalenders nur bis zu einem gewissen Punkte nachkommen können. Denn wir haben keine direkte Überlieferung über den Schaltcyklus, der im III. Jahrhundert in Athen in Geltung stand, und sind also gezwungen, diese Lücke auf induktivem Wege auszufüllen. Die Hauptschwierigkeit liegt nicht sowohl in dem Mangel an positiven Angaben, als in den Eingriffen, welche sich die Verwaltung in den Gang des Kalenders erlaubte, und die sich naturgemäss unserer Kenntnis meist völlig entziehen. So wurde im Jahre des Archelaos (2254) nach dem Anthesterion ein Ανθεστηριών εμβόλιμος eingeschaltet (CIA, IV 385c), während in den regelmässigen Schaltjahren bekanntlich ein zweiter Poseideon eingelegt wurde. Das hatte nun allerdings, wie wir unten sehen werden, seine ganz besondern Gründe (S. 423); und wir werden überhaupt annehmen dürfen, dass solche willkürliche Eingriffe in den Kalender nur verhältnismässig selten vorgekommen sind. Aber wir müssen doch immer mit dieser Möglichkeit rechnen. Auch sind natürlich Schreibfehler in unseren Urkunden nicht ausgeschlossen.

Als erwiesen sehe ich an, dass in Athen, spätestens seit Demetrios von Phaleron, die alte Okteteris nicht mehr gegolten hat, und ein 19 jähriger Cyklus an ihre Stelle getreten ist. Ob das der metonische Cyklus gewesen ist, oder welcher Cyklus sonst, ist für uns um so mehr gleichgiltig, als wir bekanntlich von der Einrichtung des metonischen Cyklus keine genügende Kenntnis haben, und also doch darauf angewiesen sind, den Cyklus auf dem Wege der Induktion zu rekonstruieren. Voraussetzung ist dabei, dass der Cyklus 7 Schaltjahre und 12 Gemein-

<sup>1)</sup> Historische Gründe lassen sich gegen diesen Ansatz nicht geltend machen. Denn die Ereignisse, die Plut. Demetr. 41. 43, Pyrrh. 1—8. 10 zwischen der Pythieufeier 290 (e. 40) und der Vertreibung des Demetrios aus Makedonien erzählt, brauchen nicht mehr als den Sommer 289 und den folgenden Winter gefüllt zu haben und können es kaum: im Frühjahr Einfall des Demetrios in Makedonien und Epeiros, Sieg des Pyrrhos über Demetrios Feldherrn Pantauchos; δλίγο ἔστεφον (Pyrrh. 10), also offenbar noch im selben Sommer Erkrankung des Demetrios, Einfall des Pyrrhos in Makedonien, worauf Demetrios παρὰ δύναμιν (Pyrrh. 10) sich vom Lager aufraft. Pyrrhos zum Lande herausschlägt, und dann mit ihm Frieden schliest. Im Winter die Rüstungen des Demetrios und im Frühjahr der Beginn des Koalitionskrieges gegen ihn. Pyrrhos Sieg über Pantauchos wird ausdrücklich als eine der Ursachen hezeichnet, die Demetrios Stellung in Makedonien erschütterten, und Pyrrhos die Sympathien des Landes gewann (Demetr. 41, Pyrrh. 8); wir werden ihn auch darum mögliehst nahe an Demetrios Sturz heranrücken müssen. Vgl. ausserdem oben S. 3 Anm.

jahre hatte, und dass nie 2 Schaltjahre, oder mehr als 2 Gemeinjahre auf einander folgen konnten. Auf die Frage, ob die Tagdaten  $\mu\epsilon \vec{\tau}$   $\epsilon iz\vec{\alpha}\cdot\partial\alpha\varsigma$  rechtläufig oder rückläufig gezählt werden müssen, gehe ich mit Absicht nicht ein. da Zweifel über die kalendarische Qualität der Jahre, die nns hier interessieren, daraus nicht entstehen. Ich stelle nun zunächst das überlieferte Material seit dem Beginn der Verwaltung Demetrios von Phaleron zusammen.

3143 Nikodoros

 ${\it CIA}.$  II 234: 11. Gamelion =26. Tag der 6. Prytanie. Also Schaltjahr.

313,2 Theophrastos

CIA. II 236; die Ergänzung [ἐπὶ Θεοιροάσ]του ἄρχοντος steht sicher. Der 16. Gamelion fällt in die 6. Prytanie, nach Kohlers Ergänzung auf den 31. Tag, sodass auch dieses Jahr ein Schaltjahr gewesen wäre. Es lässt sich in der That ohne gewaltsames Vorgehen keine andere Ergänzung geben (vgl. Adolf Schaudt, Griech. Chronol., S. 576 ff.). Da nun bei normalem Gang des Kalenders zwei Schaltjahre nicht auf einander folgen können, muss in diesem Jahre eine Störung erfolgt sein, deren Anlass sich unserem Wissen entzieht.

310,9 Hieromnemon

H<br/> 237: 18. oder 19. Gamelion = 19. Tag der 6. Prytanie. Also Gemeinjahr.

307 6 Anaxikrates

IV 2, 240 b [ἐπὶ τῆς - - - π]έμπης πρυτανείας, Μαιμακ[τηριῶνος] (das Datum des Tages ist weggebrochen) - - - ι καὶ εἰκοστῷ τῆς [πρυτναείας].

II 320 b (S. 425) ξ[π]ὶ τῆς 'Αντιγονίδ[ος ξβ]δ[όμη]ς [πο]ντανείας,
- - Γαμηλιῶνος δεντ[έ]οα ξ[μ]βολίμω, ὀγδόε[ι] μετ εἰχάδας ἡμερολεγδόν, μ[ιῷ] καὶ εἰχοστεῖ τῆς πρυτανε[ίας]. Von demselben Tage Γ]αμηλιῶνος ὑστ[έρα ἐμβολίμω] ist IV 2, 733.
CIA. II 238 gebört nicht hierher.

Dass IV 2, 733 der Archon des Jahres 307,6, nicht der gleichnamige Archon des Jahres 279,8 gemeint ist, unterliegt keinem Zweifel, da auf einem anderen Bruchstück derselben Urkunde (II 733 S. 91) der Archon Koroebos (306,5) erwähnt wird. Und nicht weniger sicher ist es, dass die Volksbeschlüsse IV 2, 240 b und II 320 b in das Jahr 307,6 gehören. In beiden ist Ratsschreiber Δνσίας Νοθίαπον Διομωνές, also sind beide Beschlüsse aus dem gleichen Jahr; IV 2, 240 b ist Στρατοχλής Εὐθνδήμον Διομωνές Antragsteller, der schon zur Zeit des harpalischen Prozesses

(324) ein augeseheuer Redner war, und 2798, wenn er überhaupt noch lebte, schwerlich mehr eine politische Rolle gespielt hat. Es handelt sich in diesem Dekret (von dem auch II 164 ein Stück ist) um eine Weihung der Kolophonier an Zens Eleutherios, die am nächsten Panathenaeenfest öffentlich verkündigt werden soll; also gehört der Beschluss in ein Jahr, das der Feier der grossen Panathenaeen unmittelbar vorausging, d. h. in das 2. Jahr einer Olympiade. Das würde ebenso auf das Jahr 3076 passen wie auf 279,8; aber die Weihung an Zens Elentherios passt doch nur auf 3076, und wenn noch ein Zweifel bliebe, würde er durch die Anweisung der Kosten für die Aufzeichnung des Dekretes an den ταμίας τοῦ δήμουν gehoben, der 279/8 nicht mehr bestanden hat.

Da der 21. oder ein späterer Tag der 5. Prytanie in den Maemakterion fällt, während die 7. Prytanie am 8., oder nach Useners Zählung am 2. oder 3. Gamelion begonnen hat, so ergiebt sich, dass dieses Jahr einen Ποσειδεών ὕστερος nicht gehabt hat, also normal ein Gemeinjahr gewesen ist, was sich anch unabhängig davon beweisen lässt (s. unten S. 417). Dagegen wäre nach Lolling, der II 733 Γαμηλιώνος ύστ[έοου] ergänzt, in diesem Jahre unregelmässiger Weise ein zweiter Gamelion eingeschaltet worden, und zwar, wie Köhler meint (1V 2 S. 68), infolge der Errichtung der neuen Phylen Antigonis und Demetrias, um die Dauer der Prytanien nicht allzusehr zu verkürzen. Da indess, wie wir aus 11 320 b wissen, die 7. Prytanie in den ersten Tagen des Gamelion begonnen hat, so müssten, wenn nach dem Gamelion ein Schaltmonat eingelegt worden wäre, die letzten 6 Prytanien des Jahres zusammen 7 Monate umfasst haben, während für die ersten 6 Prytanien nur 6 Monate bleiben würden, was doch offenbar widersinnig wäre. Wir müssen vielmehr annehmen, dass die ersten 6 Prytanien zusammen eine längere Dauer gehabt haben, als die 6 letzten, da ja die neuen Phylen erst im Laufe des Jahres errichtet sind, zunächst also, mindestens für die 1. Prytanie, noch die alte Ordnung galt, wonach im Gemeinjahr 35-36 Tage auf die Prytanie kamen. Soweit die erhaltenen Urkunden ein Urteil gestatten, hat die erste Prytanie 35—36 Tage umfasst, die folgenden Prytanien je 28—30 Tage; die Errichtung der neuen Phylen ist also im Laufe der 2. Prytanie beschlossen worden.

306 5 Koroebos

II 246: "vy zai véa des Gamelion = 27. Tag der 7. Prytanie.

247: ἔνή καὶ νέα ἐμβόλιμος des Munichion = 29. Tag der 10. Prytanie.

Demnach Gemeinjahr. Dasselbe ergiebt sich aus der Schatzurkunde Dittenberger Syll.<sup>2</sup> 181. in der die Prytanien den Monaten einfach gleichgesetzt werden.

3054 Euxenippos

IV 252 c: 21 Metageitnion = 21. Tag der 2. Prytanie.

II 252 b: letzter Monatstag = 30. Tag einer Prytanie; weder Monat noch Prytanie erhalten.

Danach ist dieses Jahr ein Gemeinjahr gewesen; doch ist die Beziehung auf Euxenippos sehr unsicher, s. oben S. 7 Anm. 2 und unten S. 417.

304/3 Pherekles

II 255: 18. Pyanopsion = [18.] Tag der 4. Prytanie.

256 (vollständiger IV 2 S. 74): Hοσιδεῶν[ος ὀγδόη μετ] εἰχάδας = 24. Tag der 6. Prytanie. Es könnte an sich ebenso gut Hοσιδεῶν[ος τρίτη μετ] εἰχάδας ergänzt werden, doch s. die folgende Urkunde.

256b (8, 424): Γαμηλιώνος δευτέρα μετ' εἰχάδας = 29. Tag der 7. Prytanie.

257 (dazu IV 2 S. 74): [Θαογηλιώνος πέμπ]τει μετ' είκ[άδας, πέμπτει καὶ είκοστῆ τῆς πουτ]ανείας (der 11. Prytanie).

Gemeinjahr, was durch die Qualität des folgenden Jahres als Schaltjahr bestätigt wird.

303/2 Leostratos

II 260: 17. Anthesterion = 29. Tag der 8. Prytanie.

262: 21. Skirophorion = 23. Tag der 12. Prytanie.

263, 264; IV 20, 264b: 29, Skirophorion = 31, Tag der 12, Prytanie.

Also Schaltjahr.

302/1 Nikokles

Η 269: ἀνθεστηριῶνος ὀγδόη] μετ εἰχάδας = 28. Tag der Prytanie. Usener, Rh. Mus. 34 S. 430 ergänzt [τρίτηι] μετ εἰχάδας.

270: 21. Skirophorion = 21. Tag der 12. Prytanie.

IV 2, 269b: Movrvχ[ι]ῶν[ος τρίτη μετ'] εἰκάδας = 22. Tag der [10.] Prytanie. Köhler ergänzt ἐτάτη.

269c: 18. Thargelion = 19. Tag der 11. Prytanie.

II 270: 21, Skirophorion = 21. Tag der 12. Prytanie.

Also Gemeinjahr.

301/0 Klearchos

1V 2, 271b: Die ὀγδόη μετ εἰχάδ[ας] des [Metageit]nion = 21. bezw. 26. Tag der 2. Prytanie. Also Schaltjahr. Die Ergänzung Κλεάρχο]v steht durch die Phyle des Ratsschreibers sicher.

299/8 Enktemon

II 297: 21. Metageitnion = 21. Tag der 2. Prytanie.

Also Gemeinjahr.

296 5 Nikias "oreoor.

H 299: 16. Munichion = 7. Tag der 4. Prytanie.

Da die Prytanienordnung gestört war, ist über die Qualität des Jahres nichts zu ermitteln.

2954 Nikostratos

II 300: Der 15. Tag der 9. Prytanie fiel in die erste Dekade des Elaphebolion.

Also Schaltjahr.

2943 Olympiodoros

11 302. am 1. Tage der 10. Prytanie, von dem Datum ist nur das letzte α erhalten, was Kohler zweifelnd [Μοννιχιῶνος τῷ δεντέρ]α ergänzt; die Ergänzungen Ἐλαψηβολιῶνος νουμινία und Μοννιχιῶνος ἔνη καὶ νέα würden die Lücke ausfüllen, stimmen aber nicht zu der 10. Prytanie. Wir müssten also einen Schreibfehler annehmen. Jedenfalls fallen Prytanien- und Monatsanfang zusammen, was nur im Gemeinjahr der Fall sein konnte.

Aristonymos

IV 331b; 21. (Maemakterion) = 22. Tag der 5. Prytanie. Also Gemeiniahr.

Nachfolger Kimons (s. oben S. 8).

II 330: 18. Boëdromion = 14. Tag der 3. Prytanie. Also Schaltjahr.

288 7 Diokles

1V 2. 309b: 11. Hekatombaeon = 11. Tag der 1. Prytanie. 309c: 19. Anthesterion = 19. Tag der 8. Prytanie.

Also Gemeinjahr.

2876 Diotimos

Il 311: Letzter Gamelion = 29. Tag der Prytanie.

318: Letzter Elaphebolion = 30. Tag der 9. Prytanie.

312: ἔχτη μετ' εἰχάδας des Skirophorion = 25. Tag der 12. Prytanie. Vom selben Tage ist 313b (Add, S, 415).

Also Gemeinjahr.

2865 Enthios

II 314: 18. Boëdromion = 19. Tag der 3. Prytanie.

Also Gemeinjahr.

283 2 Urios

 $1\mathrm{V}$ 2, 345c; Letzter Thargelion = 29, Tag der 11, Prytanie, Also Gemeinjahr.

2810 Menekles

II 315: Der letzte Anthesterion fällt in die 8. Prytanie, auf welchen Tag ist nicht angegeben. Im Schaltjahr würde der letzte Anthesterion in die 9. Prytanie fallen, also war das Jahr des Menekles ein Gemeinjahr.

2809 Nikias von Otryne

II 316: Βοηδρομιῶ[roς ἔχτ]ει μετ' εἰχάδας = 26. Tag der 3. Prytanie. 317: 11. Poseideon = 12. Tag der 6. Prytanie.

Demnach Gemeinjahr.

Demokles oder Telokles

IV 2, 318c, dazn *Add.* S. 296: 19. Munichion = 20. Tag der 10. Prytanie.

Also Gemeinjahr.

Polyeuktos

II 322: 16. Pyanopsion = 16. Tag der 4. Prytanie.

323: ἐτάτη μετ ἐιχάδας des Elaphebolion = 30. Tag der 9. Prytanie. Das erste der beiden Daten ist zwar nicht vollständig erhalten, aber vollkommen sicher ergänzt: ἐπὶ τῆς ᾿Αντι]γονίδος τετάρτη[ς πρυτανείας] ---- [Πυανοψιώνος ἕχτει ἐπὶ δέχ]α, ἕχτει καὶ δεκάτη [τῆς πρυτανείας, vgl. Αροίς Schmidt, Gr. Chronol. S. 535.

Das Jahr war also ohne jeden Zweifel ein Gemeinjahr. Das wird dadurch bestätigt, dass das folgende Jahr (Archon Hieron) ein Schaltjahr war.

Hieron

Philokrates

11 278, ergänzt IV 2 S. 90: [Μεταγειτνιῶνος ὀγδόη μετ' εἰχά]δας, τετάρτ[τη καὶ εἰκοστῆ τῆς πρυτανείας].

IV 331c: Der letzte Skirophorion = 32. Tag der 12. Prytanie. Also Schaltjahr.

Peithidemos

II 332: 9. Metageitnion = 9. Tag der 2. Prytanie.

Also Gemeinjahr.

So lückenhaft dieses Material nun auch sein mag, so genügt es doch, nun für die Jahre von 314/3 (Nikodoros) bis 294/3 (Nikostratos), deren Archonten chronologisch sicher stehen, den geltenden Schaltcyklus zu rekonstruieren. Das Jahr 314/3 (Nikodoros) ist nicht nur selbst als Schaltjahr bezeugt, sondern es wird auch durch das Paralleljahr des

Nikostratos (19 Jahre später, 2954) als Schaltjahr erwiesen, und nicht minder dadurch, dass das Jahr des Klearchos ein Schaltjahr war; denn in der 19 jährigen Periode von Nikodoros bis Nikias kann auf Klearchos nur noch ein einziges Schaltjahr gefolgt sein, nämlich 2987 (Muesidemos), sodass die Periode mit 2 Gemeinjahren schliesst und also mit einem Schaltjahr begonnen hat. Daraus folgt, dass 313/2 (Theophrastos), obgleich anscheinend als Schaltjahr bezeugt, doch normal ein Gemeinjahr gewesen ist. Ferner sind in unserer Periode das Jahr des Leostratos (303/2) als Schaltjahr, die Jahre des Hieromnemon (310/9), Anaxikrates (307,6), Koroebos (306,5), Pherekles (304,3) als Gemeinjahre bezeugt. Folglich müssen die Jahre des Simonides (311/0), Charinos (3087) und Euxenippos (305/4) Schaltjahre, alle noch übrig bleibenden Jahre Gemeinjahre gewesen sein. Die Beziehung der Urkunden CIA. II 252b und 1V 252 c auf das Jahr des Enxenippos wird dadurch ausgeschlossen, mindestens sehr unwahrscheinlich. Dagegen würde das Gemeinjahr, dem diese Urkunden angehören, zu Antiphates passen, oder auch zu dem Jahr 269 8, dessen Ratsschreiber, nach der Folge der Phylen, der Antiochis angehört haben muss. Das Schema unseres Cyklus ist demnach SGG | SGG | SGG | SG | SGG | SGG, wobei es natürlich hier für nns ganz gleichgiltig ist, welches Jahr als erstes gezählt wurde; uns kommt es nur auf die Folge der Schalt- und Gemeinjahre an. Ganz dieselbe Folge haben für diese Zeit Unger und Adolf Schmidt aufgestellt, obgleich, als sie schrieben, das Jahr des Klearchos noch nicht als Schaltjahr bezeugt war.

Ordnen wir nun die Archonten seit Philippos nach diesem Schema, so kann die Gruppe Diokles-Euthios nur in die Jahre 288/7-285/4 gesetzt werden, übereinstimmend mit dem oben (S. 410) gewonnenen Ergebnis. Der Ansatz von Kimons Nachfolger auf 289/8 bestätigt sich, und damit sind für Lysias und Kimon die Jahre 2910 und 2909 gegeben. Ebenso bestätigt sich der Ansatz des Menekles und Nikias auf 2810 und 2809. Dem Ansatz des Aristonymos auf 2932, des Urios auf 283/2 steht nichts im Wege; letzterer Archon könnte allerdings auch in 272 1 herabgerückt werden, doch haben bereits Ferguson und Kirchner bemerkt, dass er wahrscheinlich vor Lysimachos Tod (281) angesetzt werden muss. Dem Ansatz des Dekretes für Komeas auf das Jahr des Demokles steht nichts entgegen, da dieses Jahr ein Gemeinjahr war; wenn wir ἐπὶ Τηλοκλέους ergänzen wollten, hätten wir die Auswahl unter den Gemeinjahren 277/6, 275/4, 272/1. Dagegen kommen Polyeuktos und Hieron statt in 273/2 und 272/1 in die unmittelbar vorhergehenden Jahre 2743 und 2732; es muss also zwischen 2798 und 2743 einmal eine Phyle in der Folge der Ratsschreiber übersprungen sein, wie das zwischen 304'3 und 303'2 geschehen ist. Infolgedessen, und wegen des Schaltjahres kommt dann Philokrates in 2676, sodass das Gemeinjahr 2665

für Peithidemos frei bleibt. Von den übrigen aus unserer Periode überlieferten Archonten wird Xenophon, der nicht zu weit von Kimon getrennt werden darf, in 284/3 zu setzen sein, das einzige Jahr, das vor Urios noch frei bleibt. Telokles wird in eines der Jahre zwischen Demokles und Polyeuktos gehören, also, da 276/5 bereits durch Eubulos besetzt ist, entweder in 277/6 oder 275/4. Über Eubulos und Arrheneides ist schon oben das nötige bemerkt worden.

Wir erhalten folgende Liste:

|              |            |             |          |            | 0         |             |             |             |             |          |             |          |            |             |           |             |              |             |
|--------------|------------|-------------|----------|------------|-----------|-------------|-------------|-------------|-------------|----------|-------------|----------|------------|-------------|-----------|-------------|--------------|-------------|
| 19.          | 18.        | 17.         | 16.      | 15.        | 14.       | 13.         | 12.         | 11.         | 10.         | 9.       | 00          | -1       | 6.         | 57          | 4         | ço          | i,           | :-          |
| 296,5        | 297.6      | 298/7       | 299/8    | 800/9      | 301/0     | 302/1       | 308/2       | 304 3       | 805/4       | 806/5    | 807,6       | 308/7    | 8/608      | 310/9       | 81170     | 812/1       | 313/2        | 814/8       |
| 9            | 9          | s           | e.       | g          | S         | G           | S.          | G           | s [G?]      | G        | 5           | So       | g          | £           | 00        | g           | 9 [8]        | ζ.          |
| Nikias       | Antiphates | Mnesidemos  | Euktemou | Hegemaehos | Klearehos | Nikokles    | Leostratos  | Pherekles   | Euxenippos  | Koroebos | Anaxikrates | Charinos | Demetrios  | Hieromnemon | Simonides | Polemon     | Theophrastos | Nikodoros   |
| ×            | 9          | 00          | VII      | 6          | V         | $\Lambda$ I | III         | П           | XII         | IX       | Aeg.        | I        | 1          | 1           | I         | I           | Akam.        |             |
| 277 6        | 278.7      | 279/8       | 280,9    | 281 0      | 282,1     | 283/2       | 284/3       | 285 4       | 286/5       | 287/6    | 288/7       | 289/8    | 290,9      | 291/0       | 292/1     | 293/2       | 294, 3       | 295/4       |
| g            | g          | So          | g        | £          | S         | Ð           | ŝ           | 72          | Ġ0          | 5        | G           | S.       | g          | 9           | S         | G           | g            | Ď2          |
| Telokles (?) | Demokles   | Anaxikrates | Nikias   | Menekles   | Gorgias   | Urios       | Xenophon    | Euthios     | Isaeos      | Diotimos | Diokles     |          | Kimon      | Lysias      | Philippos | Aristonymos | Olympiodoros | Nikostratos |
| I            |            | 1           | XII      | IX         | 10        | IX          | 00          | VII         | 6           | V        | VI          | Н        | 1          | 1           | 2         | Н           | 12           | IX          |
|              |            |             |          |            |           | 264/3       | 265/4       | 266/5       | 267/6       | 268.7    | 269,8       | 270,9    | 271.0      | 272/1       | 273/2     | 274,3       | 275/4        | 276/5       |
|              |            |             |          |            |           | g           | S           | G           | Ù,          | g        | g           | ¢o.      | g          | g           | S.        | ç.          | g            | oc.         |
|              |            |             |          |            |           | Diognetos   | Arrheneides | Peithidemos | Philokrates |          | 1           | 1        | Pytharatos |             | Hieron    | Polyeuktos  | Telokles (?) | Eubulos     |
|              |            |             |          |            |           | 57          | 4           | 00          | Ξ           | -        | 12          | 11       | 10         | 9           | VIII      | VII         | 1            | -           |

Die römischen Ziffern bezeichnen die Ordnungsnummer der Phyle des Ratssehreibers, soweit diese überliefert ist, nach der offiziellen Folge der Phylen, also I = Antigonis, II = Demetrias u. s. w.; wo die Phyle nicht überliefert ist, aber mit Sieherheit oder grosser Wahrscheinlichkeit ergünzt werden kann, sind arabische Ziffern gesetzt. G überliefertes, 8, 9 nicht überliefertes, aber durch den Cyklus gefordertes Schalt- und Gemeinjahr.

So finden unsere auf ganz anderem Wege gewonnenen Ergebnisse durch den Kalender volle Bestätigung; es ist nirgends ein Widerspruch, und unsere Liste hat damit, soweit heut unser Wissen reicht, die Probe bestanden. Das Schicksal, in manchen Punkten durch künftige Entdeckungen modifiziert zu werden, wird sie natürlich mit allen ihren Vorgängerinnen teilen.

Aus der Zeit vom Ausgang des chremonideischen Krieges bis zur endgiltigen Befreiung Athens von der makedonischen Herrschaft sind uns eine ganze Reihe von Archontennamen erhalten, aber es fehlt meist jeder Anhaltspunkt, um sie chronologisch zu bestimmen oder zur Reihe zu ordnen. Es liegt auch nicht viel daran, da Athen in dieser Periode eine makedonische Provinzialstadt war und keine politische Rolle gespielt hat. Erst seit der Zeit, als Athen wieder selbständig wurde, kann eine Rekonstruktion der Archontenliste versucht werden. Die Grundlage dafür giebt der inschriftlich erhaltene Archontenkatalog CIA. II 859, der, wie bekannt, für eine Reihe von Jahren das vollständige Verzeichnis aller 9 Archonten giebt. Die Namen sind in zwei Kolumnen geordnet, in folgender Weise (ich setze nur die eponymen Archonten hierher, da es für unsere Untersuchung allein auf sie ankommt):

 ......ς Έσχιε(ύς) Διοχλής Κυδαθ (ηναιεύς) Εὐφίλητος Ποοβ(αλίσιος) 'Ποάχλειτο[ς ' Αθ ]μο(νεύς) (ναcat).

Oben fehlen in jeder Kolumne die Archonten wenigstens eines Jahres, ebenso fehlt zwischen Antiphilos und Menekrates wenigstens ein Jahr. Die Liste aus dem Jahr des ....  $\omega \nu$  aus Alopeke ist nicht vollständig erhalten, wir können also nicht wissen, ob Kol. 1 hier endete, oder ob nnten noch die Archonten weiterer Jahre verzeichnet waren. Dagegen endete Kol. 2, und also das gauze Verzeichnis, mit dem Jahre des Herakleitos, da der Stein darunter glatt ist. Es waren also in Kol. 1 mindestens 10 Jahre verzeichnet, in Kol. 2 mindestens 5 Jahre; wie gross die Lücken am Anfang, zwischen Antiphilos und Menekrates, und zwischen ...  $\omega \nu$   $^3$   $A\lambda\omega\pi\epsilon z\tilde{\eta}^3\varepsilon\nu$  und ....  $_{S}$   $E\sigma\chi\iota\varepsilon\dot{\nu}_{S}$  sind, lässt sich auf Grund des Steines selbst nicht bestimmen.

Da die Thesmotheten in der offiziellen Folge der Phylen aufgeführt werden, so ergiebt sich, dass die Phyle Ptolemais unter Niketes noch nicht bestanden hat, wohl aber unter Menekrates. Nun ist aber die Ptolemais zu Ehren des Euergetes errichtet worden; denn die Errichtung des Demos Βερενιχίδαι hängt doch ohne allen Zweifel ebenso mit der Errichtung der Ptolemais zusammen, wie später die Errichtung des Demos 'Απολλωνιεῖς mit der Errichtung der Phyle Attalis, Berenike aber war die Gemahlin des Euergetes, und ist gleich nach dessen Tode von ihrem Sohne Philopator ermordet worden (vgl. über das alles die näheren Ausführungen in Fleckeisens Jahrbüchern 129, 1884, S. 481 ff., die seitdem durch epigraphische Entdeckungen ihre Bestätigung gefunden haben). Dass andererseits die Ptolemais nicht vor der Befreiung Athens errichtet sein kann, bedarf keines Beweises; die Errichtung fällt also in eines der Jahre von 228 7 bis 222 1. Nun wissen wir, dass unter Ergochares der Ratsschreiber aus Alopeke, also aus der Antiochis war (CIA, II 381); allerdings sind von dem Namen des Archons in dieser Inschrift nur die beiden ersten Buchstaben erhalten, aber die Ergänzung ist sicher, da Hermogenes, an den sonst allein noch gedacht werden könnte, im Genetiv (Equayévov) nur 9 Stellen hat, während der Name des Archans unserer Inschrift im Genetiv 10 Stellen gehabt haben muss. Ferner wissen wir, dass der Schreiber unter Thrasyphon (2210, s. oben 8, 402) ans Paeania war (CIA, II 403), also entweder aus der Antigonis oder aus der Pandionis, wahrscheinlich aus letzterer, da ein Paeanier aus der Antigonis in den uns erhaltenen Urkunden nur einmal erwähnt wird (CIA, 1V 2, 251b), während Angehörige dieses Demos aus der Pandionis in der Zeit von 307-200 öfter vorkommen (Kirchner, Gött. G. Anz. 1900 S. 447a). Und Thrasyphon war später als Ergochares, da Euergetes eben in seinem Jahr (221:0) gestorben ist, die Ptolemais also bereits bestehen musste. War demnach der Schreiber unter Thrasyphon aus der Pandionis, so muss dieser Archon der 5. nach Ergochares gewesen sein, und wir hätten in unserem Katalog in dem Jahre nach Menekrates [Θρασυσ]ων 'Aλωπεκήθεν zn ergänzen, wie denn auch bereits von mehreren Seiten geschehen ist. Ergochares käme dann in das Jahr 226/5, und die Pto-Iemais würde entweder 224/3 oder 223/2 errichtet sein. — Der Vorgänger des Menekles war nach CIA. II 1591 wahrscheinlich Καλλ...., der also 223/2 im Amte gewesen wäre.

Was die zweite Kolumne unseres Archontenkatalogs angeht, so war der Schreiber unter Diokles aus der Phyle Hippothontis (CIA, IV 2,385d; über die Identität mit den Diokles des Katalogs kann kein Zweifel sein, da das Dekret der Zeit der 13 Phylen angehört). Diokles müsste also, je nachdem der Schreiber unter Thrasyphon aus der Antigonis oder der Pandionis war, in das Jahr 2110 oder 2154 gesetzt werden. Aber eine Lücke von 10 Jahren in unserm Katalog ist ganz ausgeschlossen, und so

ist das Jahr 215/4 für Diokles, und die Pandionis als Phyle des Schreibers von 211/0 gesichert.

Im Jahre vorher, 216.5, wäre nach Gomper (SB. Wien, Akad. 123 VI S. 85 f.) Pasiades. Dehn Jahre später 206/5 Kallistratos Archon gewesen. Aber das Fragment des Apollodoros, auf das er sich beruft, kann unmöglich diesen Sinn haben: Apollodoros sagt, Lakydes sei 18 Jahre Schulvorstand gewesen, und habe dann noch weitere 18 Jahre gelebt, bis zu seinem Tode unter Kallistratos; andere aber, fährt Apollodoros fort, liesen Lakydes unter Pasiades sterben, nachdem er die 10 letzten Jahre seines Lebens wegen Krankheit die Schule nicht mehr habe leiten können. Von einem zehnjährigen Intervall zwischen Pasiades und Kallistratos steht also bei Apollodoros nichts, und nicht einmal das Jahr des Kallistratos steht ganz sicher, da wir ja nicht wissen, in welches Jahr Apollodoros den Tod des Arkesilaos (der nach Laert, Diog. IV 61 in Ol. 134,4, oder wahrscheinlich im Jahr vorher, 242/1, erfolgt ist) gesetzt hat; eine Contamination zweier verschiedener Quellen ist aber in solchen Dingen immer sehr misslich.

In die Zeit zwischen Thrasyphon und Diokles gehören Chaerephon (CLA, IV 2,279b) und sehr wahrscheinlich Kallaeschros (Eq. μ. άρχ. 1897 S. 42 ff.), ohne dass wir imstande wären, ihre Jahre genauer zu bestimmen. Es würde also an und für sich möglich sein, den auf Menekrates folgenden Namen in unserm Archontenkatalog zu [Xalosa] w zn ergänzen, aber die Intervalle zwischen den einzelnen Bruchstücken des Kataloges würden dadurch übermässig verlängert, und ebenso die Intervalle zwischen den Strategien des Demaenetos, der nach CIA. IV 2,279 b in den Jahren des Chaerephon, Diokles und Aeschron Strateg ἐπ' Ἐλευσῖνος gewesen ist. Aeschron ist also einige Jahre nach Diokles anzusetzen. In die Zeit kurz nach Errichtung der Ptolemais gehört auch Archelaos (CIA, IV 2,385c), dessen Schreiber aus der Antigonis war. Folglich würde sein Jahr 212/1 sein. Auf demselben Steine, unmittelbar über dem Dekret aus dem Jahre des Archelaos, steht ein Volksbeschluss aus dem Jahre des Heliodoros, der noch in die Zeit der 12 Phylen gehört (CIA, IV 2,385 b); der Schreiber ist aus der Kekropis (IX), was nach der obigen Berechnung auf 229/8 führen würde. Dass nicht die geringste Notwendigkeit vorliegt, Heliodoros mit Homolle und Kohler (CIA, IV 2,385 c) in die Zeit des Bundesgenossenkrieges zu setzen, hat Kirchner, G. G. Anz. 1900 S. 452 gezeigt; vielmehr gehört die Landung des aetolischen Piraten Bukris an der attischen Küste, die CIA. IV 2,385 c erwähnt wird, offenbar in den demetrischen Krieg. Beiläufig bemerke ich, dass der Pirat Bukris (Βοῖχοις Δαίτα Nαυπάχτιος, Bull. Corr. Hell. XV 359) keineswegs mit dem Hieromnemon

Dies, nicht wie Gomperz schreibt Πατιάδης, scheint die richtige Namensform zu sein, vgl. Kirchner, G. G. Anz. 1900, S. 454.

nnter dem delphischen Archon Peithagoras (um 265) identisch zu sein braucht; da dieselben Namen in den griechischen Familien sich beständig wiederholen, kann der Hieromnemon ebensognt ein älterer Verwandter (Grossvater oder Oheim) des Piraten gewesen sein.

Wir erhielten also folgende Liste:

| Jahr. | Archon.    | Phyle des<br>Schreihers. | Jahr. | Archon.      | Phyle des<br>Schreibers. |
|-------|------------|--------------------------|-------|--------------|--------------------------|
| 229/8 | Heliodoros | IX                       | 220,9 |              | 6                        |
| 228 7 | Leochares  | 10                       | 219/8 | Kallaeschros | 7                        |
| 227 6 | Theophilos | 11                       | 218/7 | Chaerephon   | 8                        |
| 226 5 | Ergochares | X1I                      | 217 6 | )            | 9                        |
| 225 4 | Niketes    | 1                        | 216.5 | s aus Erchia | 10                       |
| 224/3 | Antiphilos | 2                        | 215 4 | Diokles      | XI                       |
| 223 2 | Kall       | 3                        | 214.3 | Euphiletos   | 12                       |
| 222 1 | Menekrates | 4                        | 213/2 | Herakleitos  | 13                       |
| 221 0 | Thrasyphon | V                        | 212 1 | Archelaos    | I                        |

Dieselben Ansätze für die Archonten von Heliodoros bis Menekrates hat bereits Shebelew in seiner Geschichte Athens von 229-31 v. Chr. (St. Petersburg 1898, russisch) gegeben (s. dort die Tabelle auf S. 95), obgleich er weder die Arbeit von Fergersox, noch die Inschrift ven Magnesia mit der Ewähnung des Thrasyphon kennen konnte; eine unserer obigen fast genau entsprechende Liste haben unabhängig von einander De Sanctis (Riv. di Fil.) und Kirchner (a. a. O.) aufgestellt, nur dass bei ihnen noch Pasiades unter dem Jahr 2165 erscheint, und Kallaeschros, Chaerephon und Aeschron bestimmte Jahre zugewiesen werden.

Nichtsdestoweniger ist das Ergebnis unhaltbar. Wir haben nämlich aus den Jahren des Heliodoros und Archelaos zwei Volksbeschlüsse, die sich auf dieselbe Sache beziehen, die Errichtung einer Statue zu Ehren des Kydoniaten Enmaridas (CIA, IV 385c); unter Heliodoros wird die Statue bewilligt, unter Archelaos ein Platz im heiligen Bezirk des Demos und der Chariten dafür angewiesen. Ist es denkbar, dass zwischen diesen beiden Dekreten 17 Jahre liegen? Also muss Archelaos näher an Heliodoros herangerückt werden. Das ist nur möglich, wenn wir Archelaos in eine der Lücken unseres Archontenkatalogs einsetzen, und zwar vor Thrasyphon (2210). Da der Schreiber unter Thrasyphon der Paudionis angehört, der Schreiber unter Archelaos der Antigonis, so ergiebt sich für letzteren Archon das Jahr 225 4. Wenn wir nun weiter annehmen (um die Lücke nicht unnötig zu vergrössern), dass Archelaos der nnmittelbare Nachfolger des Antiphates war, erhalten wir für Heliodoros das Jahr 2310; ein Intervall von 6 Jahren zwischen den beiden Dekreten für Eumaridas ist nicht zu gross.

Es ergiebt sich uns dann nachstehende Liste.

| Jahr. | Archon.    | Phyle des<br>Schreibers. | Jahr. | Archon.    | Phyle des<br>Schreibers. |
|-------|------------|--------------------------|-------|------------|--------------------------|
| 231.0 | Heliodoros | 1X                       | 225/4 | Archelaos  | 1                        |
| 230/9 | Leochares  | 10                       | 224 3 |            | 2                        |
| 229/8 | Theophilos | 11                       | 223'2 | Kall       | 3                        |
| 228/7 | Ergochares | IIX                      | 222 1 | Menekrates | 4                        |
| 227/6 | Niketes    | _                        | 221.0 | Thrasyphon | 5                        |
| 226/5 | Antiphilos | _                        |       | V I        | 1                        |

Wir müssten also annehmen, dass die regelmässige Folge der Ratsschreiber zwischen Ergochares und Archelaos gestört worden ist. Diese Annahme bietet nicht die geringste Schwierigkeit; die Veranlassung kann ebensowohl die Befreiung Athens von der makedonischen Herrschaft gewesen sein, wie die Errichtung der Phyle Ptolemais selbst. Im ersten Falle müssten wir, da die Befreiung Athens gegen Ende des Jahres 229/8 erfolgt ist (darüber an anderer Stelle), das erste Jahr der Freiheit also 228,7 war, Ergochares noch um ein Jahr heranfrücken, sodass zwischen Antiphilos und Archelaos ein Jahr frei bliebe, und das Intervall zwischen dem ersten und dem zweiten Bruchstück unseres Kataloges sich auf 3 Archontenjahre belaufen hätte. An sich hätte das gar nichts bedenkliches; denn die erste Kolumne unseres Kataloges hat mindestens 10 Archontenjahre, also, da auf jedes Jahr 10 Zeilen kommen, mindestens 100 Zeilen umfasst, und muss, wenn Diokles wirklich ins Jahr 215 4 gehört, mindestens 12 Archontenjahre und 120 Zeilen umfasst haben; die 30 Zeilen mehr machen also kaum einen fühlbaren Unterschied. Da indes die Befreiung Athens in ganz friedlicher Weise ohne jede Umwälzung erfolgt ist, wird es doch besser sein, die Störung in der Folge der Schreiber mit der Errichtung der Ptolemais in Zusammenhang zu bringen; wir haben in diesem Falle noch den Vorteil, dass die Inschrift sich nur um 20 Zeilen verlängert. Die nene Folge würde dann eben unter Archelaos mit der Antigonis anfangen. Dass die Ptolemais unter Archelaos errichtet worden ist, wird auch dadurch wahrscheinlich, dass in diesem Jahre ein ausserordentlicher Schaltmonat nach dem Anthesterion ('Ανθεστηριών ξαβόλιμος) eingelegt wurde, was offenbar darin seinen Grund hat, dass die neue Phyle erst im Laufe des Jahres errichtet worden ist, und man die einmal begonnene Verteilung des Jahres unter die Prytanien nicht stören wollte. Dass die Ptolemais erst 3 Jahre nach der Befreiung Athens errichtet wurde, könnte im ersten Augenblick überraschen, erklärt sich aber daraus, dass Athen eben damals von der achaeischen Sache sich abzuwenden begann, und so gezwungen war, gegen Antigonos bei Ägypten einen Rückhalt zu suchen.

### Zum Ursprung des Kolonats.

Von Paul M. Meyer.

Im 2. Hefte dieser "Beiträge" (8. 295 ff.) hat Rostowzew als Ursprungsland des Kolonats das Reich der Seleukiden festzustellen versucht. Es ist zuzugeben, dass die von Haussoullier veröffentlichte Inschrift¹) das älteste uns bekannte Dokument für die Existenz der Gutshoheit ist. Dadurch ist aber durchaus nicht ausgeschlossen, dass auch in andern Ländern eine analoge, parallele Entwickelung der agrarischen Verhältnisse stattfand. Die Bildung eines unselbständigen Bauernstandes ist eine den östlichen Mittelmeerländern in den letzten Jahrhunderten vor unserer Zeitrechnung eigentümliche Erscheinung. Die gesondert entstandenen Provinzialbildungen gehen im römischen Reiche lange Zeit nebeneinander her, bis sie durch die diokletianische Reform zu einem gesetzlich fixierten Reichsinstitut werden.

In der obengenannten Inschrift ist Objekt des Kaufvertrages  $\hat{\eta}$  Hárrov  $z\dot{\omega}\mu\eta$  mitsamt den zu ihr gehörenden  $\lambda\alphaoi$ . Zu diesen werden gerechnet (v. 7 ff.):  $\dot{\phi}\mu\rho i\omega_S$   $\delta\dot{\epsilon}$   $z\alpha\dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon}$   $\tau ir\epsilon_S$   $\dot{\epsilon}[z]$   $\tau\tilde{\eta}_S$   $z\dot{\omega}\mu\eta_S$   $\tau \alpha\dot{r}\tau\eta_S$   $\dot{\delta}r\tau\epsilon_S$   $\lambda\alphaoi$   $\mu\epsilon\tau\epsilon\dot{\epsilon}\lambda\eta\dot{\epsilon}\dot{r}\partial\alpha\sigmai\nu$   $\dot{\epsilon}\dot{\epsilon}\dot{s}$   $\ddot{a}\lambda\lambda ov_S$   $\tau\dot{o}\pi ov_S$   $\dot{\epsilon}q^2$   $\dot{\omega}_I$   $\dot{o}\dot{\nu}\partial\dot{\epsilon}\nu$   $\dot{\alpha}\pi o\tau\epsilon\dot{\epsilon}\dot{\epsilon}\bar{\epsilon}(r)$   $\dot{\epsilon}\dot{\epsilon}_S$   $\dot{\tau}\dot{o}$   $\beta\alpha\sigmai\lambda iz\dot{o}r.^2$ )

Die hier speziell aufgeführten λαοί sind also nicht an die Scholle ihres Dorfes gefesselt, sie haben dieses vielmehr verlassen, um ihren Verpflichtungen gegen das βαοιλιχόν zu entgehen. Trotzdem "gehören" sie auch jetzt noch zu diesem Bezirke; aber sie haben hier keine Leistungen gegenüber dem βαοιλιχόν zu erfüllen.

Dieser eigentümlichen Stellung der asiatischen  $\lambda\alpha\alpha i$  liegt dasselbe Prinzip zu Grunde, das für die Erkenntnis der Verwaltungs- und Wirtschaftsgeschichte Ägyptens unter den Ptolemäern und Römern von der höchsten Bedeutung ist: Es ist die Gebundenheit an die  $i\,\delta\,i\,\alpha$ , den Heimatsbezirk, die origo, wo man in die  $\dot{\alpha}r\alpha\gamma\rho\alpha\eta\alpha i$  eingetragen ist. Nur hier hat man Rechte und Pflichten, nur hier kann man zu Steuern, zu  $\lambda\epsilon\iota$ - $\tau overi\alpha$  herangezogen werden. Wer sich ausserhalb seiner  $i\delta i\alpha$  aufhält,

<sup>1)</sup> Revue de philologie 1901, S. 8 ff.

<sup>2)</sup> Mit zal zvola š o rat beginnt ein neuer Satz.

Die immer strengere Anwendung der Lehre von der ibia durch die Behörden gegenüber den unbemittelten Klassen führt mit Notwendigkeit zu Bestimmungen, die den Mann an seinen Heimatsbezirk, an seinen Heimatsboden fesselten. Hier haben wir den Ansgangspunkt des Kolonats, den Ursprung der originarii, der glebae (censibus) adscripti, sowohl im städtisch organisierten Selenkidenreiche als im städtelosen Ägypten zu suchen.

In den städtisch organisierten Ländern, wie Syrien, bildet das exterritoriale Grundstück, wie Rostowzew, Schulter folgend, mit Recht annimmt, die Voraussetzung zur Bildung eines Kolonenstandes. Aus dem Mangel einer städtischen Organisation in Ägypten aber und des daraus sich ergebenden Begriffes der Exterritorialität darf man meines Erachtens nicht schliessen, der Kolonat sei im Pharaonenland kein autochthones Institut. Die Grundlagen zur Bildung des Kolonats sind gerade in dem städtelosen Ägypten, wo der König theoretisch Herr des gesamten Grund und Bodens ist, nicht nur auf dem Königsland, sondern auch sonst vorhanden.

Das ἀναχωρεῖν εἰς τὴν ξένην sucht man unter den Ptolemäern und Römern in Ägypten, soweit es möglich ist, einzuschränken oder zu verhindern (s. Pap. Taur. VIII v. 26 f. (2. Jahrh. v. Chr.): τοὺς κατοικοῦντας ἐν ταῖς .... κώμαις ἀπὸ τοῦ μ ∠ [εἰ συτέβη] εἰς τὰς ἰδίας αὐτῶν μετοικισθῆναι. — Pap. de Genève I 1 n. 16 II 19: τοῦ .... ἡγεμόνος ... κελεύσαντος ... πάντας τοὺς ἀπὸ ξένης ὅντας κατεσελθεῖν εἰς τὴν ἰδίαν ἐχομένονς τῶν συνηθῶν ἔργων. — BGU. 15; 159; 372; 484 u. s. w.).²) Die Bestimmung des Cod. Theod. 11, 24, 6, 3 (yom J. 415), die sich auf ägyptisches Domanialland bezieht, ist nur das Schlussglied in dieser Kette: Hi sane, qui vicis quibus adscripti sunt derelictis et qui homologi more gentilicio (ygl. die ὁμόλογοι der Papyrus und Ostraka schon des 1. Jahrh.) nuncupantur ad alios seu vicos seu dominos transierunt, ad sedem desoluti ruris constrictis detentatoribus redire cogantur; qui si exsequenda protraxerint ad functiones eorum teneantur obnoxii et dominis restituant, quae pro his exsoluta constiterit.

Die Bindung des Ackerbauers an die Scholle entwickelt sich also in gleicher Weise, unabhängig voneinander, in Ägypten und Asien.<sup>3</sup>) —

Als Bezeichnung der "Kolonen" im Seleukidenreiche finden wir den Aus-

S. mein Heerwesen der Ptolemäer S. 50; bes. Pap. Taur. VIII, 13. 19: τῶν παρεπιδημούντων καὶ [κα]τοικούντων ἔν τ]αύτα[ις] ξένων.

Wie gross die Zahl der ἀνακεχωφηκότες und wie hinderlich sie einer gesunden Stenerverwaltung war, zeigt BGU, 902/903 a. d. J. 168/169.

<sup>3)</sup> Neben dieser öffentlichrechtlichen Entstehungsart des Kolonats dürften auch solche privatrechtlichen Ursprungs in Betracht kommen. Vielleicht weist hierauf die bekannte Stelle bei Varro de re rustica 17, 2 hin. Unter den Freien, die Landarbeit

drnck λαοί. Dieser begegnet uns in Ägypten gleichfalls schon im 3. Jahrh. v. Chr. Leider erhalten wir aus den Texten dieser Zeit keine nähere Aufklärung über die Stellung der λαοί, die der unterworfenen, einheimischen Bevölkerung angehören (vgl. die λαοιρίται). Im Stenergesetz des Philadelphos, das aber in seinem Grundstock auf den ersten Ptolemäer zurückgeht, sind die λαοί ausdrücklich von den übrigen γεωργοί gesondert (Rev. Laws 42, 11. 16: οί δὲ λαοί καὶ οὶ λοιποὶ γεωργοί). Petrie Pap. II n. 4, 11 (aus dem Jahre 254/253 v. Chr.) werden analog den ἐκ τῆς Ηάντον κώμης λαοί der Laodike-Inschrift οἱ ἐκ Κερκήσεως λαοί genannt (s. auch P. P. II n. 15, 1 b). Sie sind zu Frohndiensten, von denen sie sich durch ein Geldäquivalent ablösen können. verpflichtet. Anf diese Frohnden spielt auch Theokrit. ἐγκώμιον εἰς Πτολεμαῖον v. 97 an: λαοί δὶ ἔφγα περιστέλλονσιν ἔκηλοι.

Im 2. Jahrh. v. Chr. wird die Lage der ταλαίπωροι λαοί in den schwärzesten Farben geschildert. Während im Jahre 165 164 v. Chr. alle finanziell Leistungsfähigen zwangsweise!) zur Pacht von Domanial-land herangezogen werden, sind neben einigen anderen Kategorien vor allem ausgenommen οἱ ἐν ταῖς zωμαις zατοιχοῦντες λαοί, οἱ διὰ τὴν τῶν δεόντων σπάνιν ἐργατεύοντες πορίζονται τὰ πρὸς τὸ ζῆν (Pap. Paris. 63 v. 100 ff. — vgl. Pap. Taur. VIII, 23: τοὺς δ[ουλεύοντ]ας zαὶ ἐργαζομένους ἐν ταῖς ἐχάσ[των] χώμαις). Das fasse ich so auf, dass sie durch Handund Spanndienste sich ihr kärgliches Brot verdienen, als Pächter daher natürlich nicht in Betracht kommen können.

In römischer Zeit begegnet uns das Wort  $\lambda aoi$  nicht mehr. Dafür tritt aber  $\lambda ao\gamma \varrho \alpha q i \alpha$  in den Vordergrund.<sup>2</sup>) Wir haben es hier zweifellos mit der speziellen Steuer der eingeborenen ägyptischen  $\lambda aoi$  zu thun, die als solche in ihrer  $i\partial i\alpha$  eingeschrieben sind. Ist diese "Kopfsteuer" tür die Ptolemäerzeit anch bisher nicht mit Sicherheit zu belegen, so weist ihr Name doch auf die vorrömische Zeit hin. Das Hauptkontingent der  $\lambda ao\gamma \varrho \alpha qoi \mu vou bilden die \delta_{ii}uooioi \gamma vou joi; entsprechend sind in nachdiokletianischer Zeit dem tributum capitis in erster Liuie die coloui unterworfen.$ 

verrichten, zählt er an letzter Stelle auf: iique quos obaeratos nostri voeitarunt et etiam nane sant in Asia atque Aegypto et in Illyrico complures. Auch hier haben wir analoge Verhältnisse in Asien und Ägypten. — Dieses Institut der obaerati erhält eine terffende Beleuchtung durch die gemein-hellenistische Rechtshilfe der Personalexekution, die uns in Darlehns- und Pacht-Verträgen entgegentritt. Die Personalexekution ist unter deu Ptolemäern durch Gesetze geregelt und durch königliche diazyehuhara in einzelnen Punkten modifiziert (s. z. B. Amherst Papyri II n. 43 v. 12 (173 v. Chr.): καὶ ἡ πρεξέις ἐστο Μαξέξιτ . . . παρά τε ἐαντοῦ Μενελόον καὶ ἐν τοῦν ὑπαρχόντων αὐτοῦν πάντων πράσσοντι κατὰ τὸ διάγραμμα καὶ τοὺς νόμους).

S. WILCKEN, Ostraka I 702. — Vgl. in römischer Zeit Pap. Brit. 11 n. 445;
 Fayum Towns n. 123, 17; Amherst Pap. 11 n. 65, 94, 95.

<sup>2)</sup> S. mein Heerwesen S. 109 ff.

## Hat Zosimus I, c. 1—46 die Chronik des Dexippus benutzt?

Von B. Rappaport.

Die von Reitemeier<sup>1</sup>) aufgestellte, von Martin<sup>2</sup>) eingehend begründete Ansicht, dass Zosimus I, c. 1—46 die Chronik des Dexippus ausgeschrieben habe, fand Anklang und ist u. A. besonders von Boehme<sup>2</sup>) festgehalten worden, allerdings von diesem gerade an einigen entscheidenden Punkten mit Modifikationen, die zum Widerspruch herausfordern. Boehmes Meinung trat Mendelssohn entgegen, der in der Vorrede zu seiner Ausgabe des Zosimus<sup>4</sup>) sein Urteil dahin zusammenfasste, dass Zosimus nicht auf die Chronica des Dexippus zurückgehe, sondern aus einer Quelle geschöpft habe, in der die Scythica, nicht aber die Chronica des Dexippus benutzt worden seien; dieser Ansicht hat sich neuerdings auch Wachsmuth<sup>5</sup>) augeschlossen. Es liegt die Gefahr nahe, dass wegen der Aufnahme in dessen vielbenutztes Handbuch die Auffassung von Mendelssohn für besser begründet gehalten wird als die ältere Meinung.

Mendelssohn<sup>6</sup>) stützte seine Behauptung auf die Widersprüche, die sich bei Zos. I 14, 16, 27, 36, 39 besonders dem Syncellus gegenüber fanden, als dessen Quelle er Dexippus ansah.

Da nun die zahlreichen Bestandteile der Chronik des Dexippus im Zosimus bereits von Martin und besonders von Boehme nachgewiesen sind, so kaun ich mich bei der Widerlegung Mendelssohns darauf beschränken, die von ihm angeführten Abschnitte als thatsächlich aus Dexippus geflossen zu erweisen.

Was zunächst die erste von Mendelssohn angegriffene Stelle betrifft,")

<sup>1)</sup> Zosimi historiae. Leipzig 1784. Pracf. S. XXIXf.

<sup>2)</sup> De fontibus Zosimi, Diss. Berlin 1866.

Commentationes philologae Jenenses 11. Leipzig 1883, S. 1—90: Dexippi fragmenta ex Julio Capitolino Trebellio Pollione Georgio Syncello collecta.

<sup>4)</sup> Leipzig 1887, S. XXXIIIf.

Einleitung in das Studium der alten Geschichte, S. 675. Vgl. auch Sadee,
 Diss. Bonn 1891 sentent. controy. II und Graedere, Diss. Berlin 1901 These II.

<sup>6)</sup> A. a. O S. XXXIV.

<sup>7)</sup> Siehe seine Ausgabe S. 12.

so findet sich ein paralleler Bericht zu Zos. I 14 in vit. Gord. 9, 7-8.1) Herodian, sonst eine Hauptquelle der vita Gord., erwähnt (VII 6. 3)2) den Valerian, der dort als princeps senatus erscheint, in diesem Zusammenhange garnicht, also kann der Bericht der Vita nicht auf ihn zurückgehen, vielmehr ist der kurz zuvor zitierte Dexippus Quelle, der in der v. Gord. vielfach benutzt ist.3) Nun stimmt hiermit Zos. I 14. 1 sehr auffallend überein: beide erwähnen Valerian an dieser Stelle auf Seiten der Gordiani, mit dem Zusatz, dass er später Kaiser wurde; beide gedenken auch ausdrücklich der freundlichen Anfnahme, die diese Gesandtschaft beim Senat fand.4) Ein Unterschied zwischen beiden Berichten besteht nur insofern, als die v. Gord. Valerian an der Spitze des Senates die Gesandtschaft freundlich aufnehmen lässt, während nach Zosimus Valerian an der Spitze der Gesandtschaft freundlich durch den Senat aufgenommen wird. Dass wir bei solcher Übereinstimmung für Zosimus lediglich auf Grund der eben angeführten Abweichung eine andere Quelle anzunehmen haben, ist doch wohl kaum glaublich, vielmehr hat sich hier Zosimus beim Ausschreiben des Dexippus eine Flüchtigkeit zu Schulden kommen lassen, wie sich bei ihm in diesem selben Kapitel noch eine ähnliche findet.5) Dass der Bericht der v. Gord. der falsche sei, wie Martin<sup>6</sup>) nach dem Vorgang von Tillemont<sup>7</sup>) annimmt, ist nicht richtig; denn deren Bericht ist glaubwürdiger, auch ist Dexippus gerade hier, wie wir noch sehen werden, sehr sorgfältig ausgezogen worden: die Angabe des Biographen über die Stellung Valerians als princeps senatus erhält übrigens durch v. tyr. trig. 21. 3 eine gewisse Bestätigung.5)

Ferner sah Mendelssohn ein Hindernis für die Benutzung der Chronik

<sup>1)</sup> Vgl. v. Max. 14. 4.

<sup>2)</sup> Herod. VII 6. 5 bezeichnet in seiner ziemlich eingehenden Darstellung den jungen Quästor Gordians als Führer der Gesandtsebaft. Vgl. Seeck, Der erste Barbar auf dem röm, Kaiserthrone. Preuss. Jahrbb. 1885, S. 282.

<sup>3)</sup> Vgl. Mommsen, Hermes XXV (1890), S. 261 Anm. 3.

<sup>4)</sup> V. Gord. 9. 7 missa deinceps legatio Romam est cum litteris Gordianorum have, quae gesta fuerant in Africa, indicans, quae per Valerianum, principem senatus, qui postea imperavit, gratanter accepta est. — Zos. 1 14. 1 εστείλαν εν Υθώμη πρέσβεις ελλους τε καὶ Εαλεφιανόν, δε τοῦ ὑπατικοῦ τάγματος ὅν ἐβασίλευσεν ὕστερον. ἡ δὲ σύγκλιτος τὸ πραγθὲν ἀσιενίσεσα.....

<sup>5)</sup> Vgl. Daendliker, Die drei letzten Bücher Herodians bei Büdinger, Untersuchungen zur Kaisergeschichte III. Bd., S. 253 Anm. 1. Borime S. 47. Für das Verfahren des Zosimus beim Ausschreiben des Dexippus ist der Fall lehrreich, der in meiner Schrift: Die Einfälle der Goten in das römische Reich bis auf Constantin Leipzig 1899, S. 43 ff. behandelt wird.

<sup>6)</sup> S. 4 Anm. I.

<sup>7)</sup> Histoire des empereurs Bd. III. S. 227 Anm. 1.

<sup>8)</sup> Arellius Fuscus, consularis primae sententiae, qui in locum l'aleriani successerat. Also scheint Valerian in der That die Würde eines princeps senatus bekleidet zu haben.

des Dexippus durch Zosimus in den Abweichungen, die im Berichte des letzteren über die Massnahmen des Senates nach dem Eintreffen der Botschaft der Gordiane gegenüber den Angaben der Scriptores hist. Aug. zu Tage treten. Es findet sich nun v. Maxim. 20 und v. Max. et Balb. 1, 2; 16, 6 unter Berufung auf Dexippus und Herodian (VII 10) die Angabe, dass Maximus und Balbinus nach dem Tode der beiden Gordiane vom Senate zu Kaisern erwählt worden seien.1) Unter alleiniger Angabe des Dexippus<sup>2</sup>) als Quelle sagt der Biograph v. Maxim. 32. 3: Addidit Dexippus tantum odivm fuisse Maximini, ut interfectis Gordianis viginti viros senatus creaverit, quos opponeret Maximino. In quibus fuerunt Balbinus et Maximus, quos contra cum principes fecerunt. Danach berichtete Dexippus von der Wahl von Zwanzigmännern, unter denen anch Maximus und Balbinus waren. Dasselbe giebt aber auch Zos. 144. 2 an, nur dass nach ihm dies bereits vor dem Tod der Gordiane nach dem Anlangen der Nachricht von ihrer Erhebung geschah. Doch der scheinbare Widerspruch löst sich. Es heisst nämlich v. Gord. 10. 1: Sed tanta gratulatione factos contra Maximinum imperatores senatus accepit, ut non solum gesta huec probarent sed etiam viginti viros eligerent, inter quos erat Maximus sive Puppienus et Clodius Balbinus. Qui ambo imperatores sunt creati, posteaguam Gordiani duo in Africa interempti sunt. Dieser Bericht zeigt sehr grosse Ähnlichkeit mit dem der v. Maxim. 32. 3, und dass er wie jener aus Dexippus stammt, dafür spricht auch, dass unmittelbar vorher Dexippus zitiert wird. Dass aber ein Ereignis nach der gleichen Quelle zweimal<sup>3</sup>) und zwar widersprechend berichtet wird, ist bei den Scr. hist. Aug. nichts Wunderbares. Wir haben v. Gord. 10. 1 den genaueren Bericht, da der Biograph hier den Dexippus, der für diese vita seine Hanptquelle4) bildete, im Zusammenhang ausschrieb, während er v. Maxim. 32, 3 in einen anderen Bericht die aus Dexippus geschöpfte Notiz einschob, wobei er letzteren vielleicht<sup>5</sup>) nicht noch einmal gründlich zu Rate zog. Demnach wurde also nach Dexippus die Nachricht von der Erhebung der Gordiane in Rom mit Freuden aufgenommen;

28

<sup>1</sup> Vgl. hierüber Daendliker S. 252f.; Boehme S. 48f.

<sup>2)</sup> V. Max. 32, 4 wird unter Bernfung auf Dexippus angegeben, dass erst der Sohn des Maximin vor den Angen des Vaters und dann dieser selbst getötet wurde; siebe ebenso Zos, 115.

<sup>3)</sup> Vgl. über solehe Wiederholungen: Dirksen, Die S. H. A. Leipzig 1842, S. 42ff.; Brocks, De quattuor prioribus h. Aug. scriptoribus. diss. Königsberg 1869, p. 63; Peter, S. h. Aug. Leipzig 1892, S. 50ff., S. 200ff.; Plew, Krit. Beitr. zu den S. h. A. Progr. Strassburg 1885, S. 12

<sup>4)</sup> Vgl. Mommsen, Hermes XXV, S. 261 Anm. 3. Ferner kehrt der Bericht der v. Gord. e. 10 ganz übereinstimmend e. 22. 1 wieder, und die angebliche Rede des Maximin e. 14. 3, 4 setzt auch die Ernennung der Zwanzigmänner bei Lebzeiten der Gordiane voraus.

Vgl. Daendliker S. 253 Anm. 2; Sommer, Die Ereignisse des Jahres 238 und ihre Chronologie. Progr. Görlitz 1888, S. 16 Anm. 1.

man setzte dann eine Kommission von zwanzig Männern ein, aus deren Mitte Maximus und Balbinus später nach dem Tod der Gordiane zu Kaisern erhoben wurden. Hiermit stimmt Zos. I 14. 2 durchaus überein, nur dass er fälschlich angiebt, dass Maximus und Balbinus schon bei der Einsetzung der Zwanzigmännerkommission zu Kaisern gewählt worden seien; es ist dies eine ähnliche Nachlässigkeit wie die oben¹) bemerkte und jedenfalls durch die starke Kürzung des dexippeischen Berichtes entstanden.²)

Dass die Berichte über die Gesandtschaft wie über die Massnahmen des Senats auf die gleiche Quelle zurückgehen, ergiebt sich auch daraus, dass sie bei Zosimus und in der vita gleich zusammenhängend sich finden; vgl. Zos. I 14. 1 (ἔστειλαν ἐν Ρόμη . . . .) bis zum Schluss = v. Gord. 9. 7—10. 1. Daher ist Boemmes Meinung, ³) dass zwar Zos. I 14. 1 und v. Gord. 9. 7—8 auf die gleiche Quelle Dexippus zurückgingen, dagegen in v. Gord. 10. 1 und Zos. I 14. 2 wieder eine gemeinsame, aber andere Quelle vorliege, als irrig zu bezeichnen; denn wir würden dann zu der wunderlichen Annahme gedrängt, dass beide Schriftsteller an dem gleichen Punkte einer zusammenhängenden Erzählung von einer gemeinsamen Quelle zu einer anderen wieder gemeinsamen übergegangen wären. Ferner habe ich ja auch schon oben¹) gezeigt, dass auch v. Gord. c. 10 auf Dexippus zurückgeht.

Wenn ferner Boehme meint, dass Zonaras für diese Ereignisse gleichfalls dieselbe Quelle wie Zos. I 14. 2 und die v. Gord. 10. 1 benutzte, so muss ich dem widersprechen. Vielmehr stammt der Bericht Zonar. XII 165) aus zwei verschiedenen Quellen. aus der Synopsis Sathas und aus Herodian. Der Synopsis Sathas (S. 36 Z. 1 ff.), die eine wichtige Quelle des Zonaras bildet, verdankt er die Angabe, dass Maximus und Balbinus zu Strategen gewählt wurden, doch von der Einsetzung der Zwanzigmänner wissen beide nichts; dass dagegen Maximus und Balbinus gleich zu Kaisern gewählt wurden, ist die zweite Relation des Zonaras, die jedenfalls aus Herod. VII 10 stammt. Abweichend ist nur die Begründung, mit der die Synops. Sathas und Zonaras die Einsetzung motivieren: Synops. Sathas S. 35 Z. 31—S. 36 Z. 1 μήπω τῶν ἀπὸ Λιβύης qθασάν-

T S. 428.

<sup>2)</sup> Auch nach der weniger sorgfältigen Wiedergabe des Berichtes des Dexippus v. Maxim. 32. 3 gegenüber v. Gord, 10. 1 vgl. S. 429) könnte es so scheinen, als ob Maximus und Balbinus gleich anfangs zu Kaisern erhoben worden seien.

<sup>3,</sup> S. 48.

<sup>4 8, 429,</sup> 

<sup>5</sup> Bd. 111, S. 125-126 (ed. DINDORF).

<sup>6,</sup> Vgl. Patzig, Über einige Quellen des Zonaras, Byz. Zeitsehr. V. (1896) S. 40.

<sup>7.</sup> Die fehlerhafte Namensform des Zonaras 'Δλβῖτος ist wohl eine Folge der schwankenden Angaben der Synopsis, wo derselbe Kaiser bald Εαλβῖτος, bald Γάλβιος oder Γαλβῖτος heisst.

των βασιλέων διὰ τὴν τῆς θαλάσσης δυσπορίαν; Zon. XII 16 Bd. III S. 125 Z. 24—25 τῶν δὲ σταλέντων χρονισάντων κατὰ τὸν πλοῦν. Diese Abweichung des Zonaras ist jedenfalls entstanden aus dem Versuch, 1 den herodianischen Bericht von der Sendung der Gesandten mit den Angaben der Synops. Sathas zu kombinieren. Die Synops. Sathas ihrerseits geht in ihrem Bericht über die Massnahme des Senates S. 36 Z. 1—4 unzweifelhaft auf Zos. I 14. 2 zurück:

Synops. Sathas S. 36. 1—4. προχειρίζεται στρατηγούς ἄνθρας τῆς βουλῆς έμπείρους τῆς στρατηγίας Βαλβῖνον καὶ Μάξιμον, οῖ τὰς ἐπὶ τὴν Ῥώμην ὁδοὺς προκαταλαβόντες ἔτοιμοι ἦσαν πρὸς ἐπανάστασιν.

#### Zos. I 14. 2.

προχειρίζονται τῆς βουλῆς ἄνορας εἴκοσι στρατηγίας εμπείρους εκ τούτων αὐτοκράτορας ελόμενοι δύο, Βαλβῖνον καὶ Μάξιμον, προκαταλαβόντες τὰς ἐπὶ τὴν Ῥώμην φερούσας ὁδοὺς ἔτοιμοι πρὸς τὴν ἐπανάστασιν ἦσαν.

Die Synops. Sathas hat also Zosimus wörtlich ausgeschrieben, nur dass sie die Angabe über die Zwanzigmänner fortliess und daher auch die Erhebung des Maximus und Balbinus aus der Zahl dieser zu Kaisern, weshalb dann Zonaras gleichfalls davon nichts weiss.

Endlich glaubte Mendelssohn, dass auf Grund des c. 16 des I. Buches dem Zosimus die Benutzung des Dexippus abzusprechen sei. Hier heisst es nämlich von den beiden Gordianen: των δε βία χειμώνος εν τω πλείν άπολομένων, während v. Max. et Balb. 16. 6 unter Berufung auf Dexippus und Herodian angegeben wird, dass die Gordiani in Afrika gestorben seien. Es findet sich nun aber v. Gord. 16, 2 an einen aus Her. VII 9 geschöpften Bericht über den Tod der Gordiane mit fuit praeterea aus einer anderen Quelle die Bemerkung angeknüpft, dass ein gewaltiger Sturm wesentlich zur Niederlage der Gordiane beigetragen habe. Dass dieser Zusatz aus Dexippus stammt, den hier der Biograph zur Kontrolle heranzieht, ist von Daendliker?) richtig erkannt und meines Wissens auch von niemandem bestritten worden. Spanheim und nach ihm Martin<sup>3</sup>) suchten Zosimus dadurch mit Dexippus in Einklang zu bringen, dass sie bei ersterem für έν τῷ πλεῖν, έν τῷ πολεμεῖν schrieben, da der Text hier insofern eine Verderbnis aufweist, als im cod. Parisinus ἐν τῷ πεῖν überliefert ist; mit dieser Konjektur würde der Widerspruch gelöst sein. Aber selbst, wenn wir von einem solchen Hilfsmittel absähen, wäre es doch nicht wunderbar, wenn Zosimus, der den viel ausführlicheren Bericht des Dexippus in einer Zeile wiedergiebt, aus jenem Sturm auf dem Lande einen solchen zur See gemacht hätte.4) Diese Abweichung

<sup>1)</sup> Einen ähnlichen Versuch s. bei Patzig S. 40.

<sup>2)</sup> A. a. O. S. 259.

<sup>3)</sup> S. S.

<sup>4</sup> Vgl. Daendliker S. 259; Sommer S. 20.

wäre eine ganz ähnliche Flüchtigkeit wie die oben bemerkten und berechtigt uns um so weniger dem Zosimus hier die Benutzung des Dexippus abzusprechen, als er an dieser Stelle Gordian III als Sohn Gordians II bezeichnet, eine fehlerhafte Angabe, die nach der ausdrücklichen Bemerkung der v. Gord. 19, 9 und 23, 1 aus Dexippus stammt.

Mendelssohn zu I, 16 beruft sich nun darauf, dass diese Angabe sich nach v. Gord. 22. 4 bei zwei Schriftstellern finde. Dass aber ein so unbestimmtes Citat aut duo bei den Scr. h. Aug. nicht viel besagen will, ist wohl unbestreitbar; vielmehr glaube ich besonders nach dem Zusatz nam amplius invenire non potui, dass der Biograph sich hier, wie so oft, den Anschein besonders gründlicher Quellenstudien geben will. Hätte er diese Nachricht wirklich bei einem zweiten Gewährsmanne gefunden. so würde er, da er zweimal (v. Gord. 19. 9, 23. 1) hierauf zu sprechen kommt und seine Quellen namentlich anführt, auch diesen Namen sicher nicht verschwiegen haben. Dass nun aber Zosimus, der sonst unzweifelhaft den Dexippus benntzt hat, diese sicher aus Dexippus stammende Notiz nicht aus diesem sondern aus jenem zweiten Schriftsteller geschöpft haben sollte, ist eine mehr als gewagte Behauptung.

Wir haben meiner Ansicht nach an den bisher behandelten Stellen noch keinen Grund gehabt, dem Zosimus die Benutzung der Chronik des Dexippus abzusprechen; denn die Abweichungen erwiesen sich als Flüchtigkeiten des Zosimus in sonst mit Dexippus übereinstimmenden Berichten, und dass Flüchtigkeit zu den besonderen Fehlern des Zosimus gehört, ist anch von Mendelssohn in mit Recht betont worden.

Anders freilich verhält es sich mit den Kapiteln I 27; 36; 39, in denen zum Teil erhebliche Abweichungen von Syncellus hervortreten, bei dem Mendelssohn den Bericht des Dexippus zu finden glaubte, und dies mag ihn wohl hauptsächlich dazu bewogen haben, eine Benutzung der Chronik des Dexippus durch Zosimus zu bestreiten.

In Zos. I 27 glaubte Mendelssohn insofern eine Stütze für seine Annahme gefunden zu haben, als hier bereits vor der Gefangennahme Valerians von einer Eroberung von Antiochia berichtet wurde, während nach dem dexippeischen Berichte bei Syncellus I 716 zum ersten Mal von einer solchen Eroberung nach jenem Ereignis die Rede sei. Das ist aber ein Irrtum, denn es heisst bei Syncellus bereits I 715: Έπὶ Οὐαλεφιανοῦ δὲ καὶ Γαλιηνοῦ..... Σαπώρης ὁ τῶν Περοῶν βασιλεύς καταδραμῶν τὴν Συρίαν ἦιλ θ εν εἰς ἀντιόχειαν. Von Seiten des Zosimus liegt hier allerdings insofern eine Ungenauigkeit vor, die er übrigens III 32. 5 vermieden hat, als er diese erste Einnahme für die Regierung des Gallus berichtet, während sie erst unter Valerian 256 stattfand.) Ferner ist

<sup>1</sup> Pracf. S. VII.

<sup>2</sup> Vgl. Schiller, Röm. Kaisergesch. I 820.

Mendelssonn im Irrtum, wenn er diese erste Einnahme als error des Zosimus bezeichnet; denn sie ist so gut bezeugt wie sonst ein Ereignis, vgl. e. tyr. trig. 2, 2, 3; Anon. p. Dion. V 218 (ed. Dindorf); Zos. 1H 32, 5; Joh. Mal. p. 296; Anm. Marc. XXIII 5, 3; Ammian setzt zwar hinzu: et hacc quidem Gallieni temporibus evenerunt, aber die Einzelheiten seines Berichtes lassen deutlich erkennen, dass er das von den vorher genannten Schriftstellern für die Regierung Valerians berichtete Ereignis im Auge hat.<sup>1</sup>)

Auch der Vorwurf, den Mexdelssohn (zu I 27) gegen Zosimus erhebt, dass er garnichts von der Wiedergewinnung Antiochias erwähne, und man daher nicht begreife, wie Valerian dann (c. 36.1) Antiochia zum Stützpunkt seiner Operation machen könne, ist nur zum Teil berechtigt; denn wenn auch Zosimus die Wiedereinnahme nicht direkt erwähnt, so berichtet er doch 32.2, dass Valerian den Saccessian kommen liess, um mit ihm gemeinsam eine Neuordnung der Verhältnisse von Antiochia und Umgegend vorzunehmen.<sup>2</sup>)

Ich bin nun der Ansicht, dass die Widersprüche, die Mendelssohn in Zos, 1 27 und weiterhin 1 36; 39 den Angaben des Dexippus gegenüber zu finden glaubte, in einheitlicher Weise sich lösen lassen. Der Bericht über die Gefangennahme Valerians und die darauf folgenden Ereignisse findet sich bei Syncellus S. 715, 16-716, 16, der nach Mendelssohns Meinung aus der Chronik des Dexippus schöpfte; da aber Zosimus damit nicht übereinstimmt, so schloss er, dass derselbe nicht Dexippus benutzt haben könne. Man hat bisher angenommen,3) dass Panodor, der hier die Vorlage des Syncellus bilde, nur aus Julius Africanus, Eusebius und der Chronik des Dexippus geschöpft habe. Aber es ist zuerst von de Boor4) richtig erkannt worden, dass Syncellus noch eine andere Quelle benutzte, eine Quelle kirchlich-weltlichen Inhalts, spätestens aus der zweiten Hälfte des VIII. Jahrhunderts, wahrscheinlich aber aus der Zeit des Heraclius, da in derselben das Interesse für den gewaltigen Bedränger von Byzanz, Chosroes II., hindurchklinge; da sich diese Angaben auch zum Teil bei Zonaras finden, so folgerte er, dass die Quelle von diesem gleichfalls benutzt worden sei. Dieser Meinung schloss sich Patzig<sup>5</sup>) an, der insofern

<sup>1)</sup> Vgl. über die erste Belagerung Bernhardt, Geschichte des römischen Reiches von Talerian bis Dioeletians Regierungsantritt 1. Berlin 1887, S. 37, 272; Oberdick, Die römerfsindlichen Bewegungen im Orient. Berlin 1869, S. 11; Schiller 1820; über die zweite Bernhardt S. 39; Oberdick S. 17; Schiller 1822; Momsen V 431 scheint nur eine Eroberung nach der Gefaugennahme Valerians anzunehmen.

Οὐαλεριανοῦ δὲ Σουκεσσιανὸν μετάπεμπτον ποιησαμένου . . . . καὶ σὸν αὐτῷ τὰ περὶ τὴν ἀντιόχειαν καὶ τὸν ταύτης οἰκισμὸν οἰκονομοῦντος.

<sup>3)</sup> Zuletzt Boehme S. 15.

Römische Kaisergeschichte in byzantinischer Fassung. I. Teil: Der Anonymus post Dionem: Byzant. Zeitschr. I (1892) S. 29.

<sup>5)</sup> Byzant. Zeitschr. V (1896) S. 37 f.

noch einen Schritt weiter that, als er ein direktes Zurückgehen des Zonaras auf Syncellus annahm. Denn dass die alte Ansicht von dem Einquellensystem des Zonaras hinfällig ist, hat derselbe Forscher schlagend erwiesen. Aus der eben charakterisierten Quelle hatte Syncellus schon einmal einen ausführlichen Exkurs über persische Geschichte S. 676. 15 bis 679 geschöpft. Ich glaube, dass auch für den eingehenden Bericht über Valerians Gefangennahme und die Kämpfe mit den Persern an unserer Stelle, der sicherlich nicht aus Dexippus stammt, dieselbe Herkunft anzunehmen ist.

Was nun zunächst die Gefangennahme Valerians betrifft, so erscheint dieser in Syncellus' Bericht S. 715, 18-22 in auffallend ungünstigem Licht: er selbst geht als Überläufer ins feindliche Lager und wird zum Verräter am eigenen Heere. Dass diese selbe Darstellung neben einer abweichenden bei Zonaras XII, 23 Bd. III, S. 140, 21-31 sich findet, kann ihre Glaubwürdigkeit nicht erhöhen, da Zonaras, wenn auch unter Hinzufügung eigener Bemerkungen,1) sie augenscheinlich dem Syncellus entnommen hat, auf den auch die hierauf folgenden Nachrichten zurückgehen.2) Diese ganz unglaubwürdige Überlieferung, die Oberdick S. 126 mit Recht als eine späte Fabel bezeichnet, werden wir wohl nicht gut dem Dexippus zuschreiben können. Vielmehr glaube ich, dass gerade dieser Bericht aus einer kirchlich-weltlichen Quelle stammt, die den Verfolger der Christenheit durch eigenen Verrat sich der göttlichen Strafe überliefern liess. Denn dass man so die Gefangennahme des Kaisers auffasste, zeigt uns gleich der bei Syncellus3) folgende, dem Eusebius entlehnte Brief des Dionysius Alexandrinus, und wie sich der christliche Fanatismus das Schicksal dieses Kaisers ausmalte, können wir z. B. aus Orosius VII 22, 4; Lactant. de morte pers. c. 5; Agathias IV 23 d.; Leo Gramm, S. 78; Cedren I S. 454 zur Genüge erkennen.

Abweichend lautet der Bericht,4) der sich bei Zosimus I 36 findet. Wenn derselbe auch dem Valerian durchaus nicht günstig ist, so weiss er doch von jener schändlichen Verräterei nichts, die er wohl sicher bei seiner Stimmung gegen Valerian nicht verschwiegen haben würde, wenn sie damals schon bekannt gewesen wäre. Nach Zosimus wurde der Kaiser bei einer Unterredung, ähnlich wie einst Crassus, auf verräterische Weise von den Persern gefangen genommen. Diese durchaus glaubwürdige Überlieferung, in der wir meiner Ansicht nach den Bericht des Dexippus

Über derartige Zusätze, die Zonaras häufig zu seinen Quellenberichten zu maehen pflegt, vgl. Patzic, Byzant. Zeitschr. V S. 38.

<sup>2)</sup> Vgl. unten S. 436 f.

<sup>3)</sup> S. 719, 19 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. über die verschiedenen Darstellungen der Gefangennahme Valerians: Wietersbeim, Geschiehte der Völkerwanderung 1 S. 288 ff.; Bernhardt S. 270 ff.; Oberdier S. 125 ff.

vor nns haben, findet sich in ihrem ersten Teile auch bei Petrus Patricius fr. 9.1)

#### Zos. I 36.

λοιμοῦ δὲ τοῖς στρατοπέδοις ἐμπεσόντος καὶ την πλείω μοῖφαν αὐτων διαφθείραντος, Σαπώρης ἐπιών την ἐφαν ἄπαντα κατεστρέφετο. Οὐαλεριανοῦ δὲ διά τε μαλακίαν καὶ βίον χαυνότητα βοηθήσαι μὲν εἰς ἔσχατον ἐλθοῦσι τοῖς πράγμασιν ἀπογνόντος, χρημάτων δὲ δόσει καταλῦσαι τὸν πόλεμον βουλομένου, τοὺς μὲν ἐπὶ τοὐτφ σταλέντας πρέσβεις ἀπράκτους ὁ Σαπώρης ἀπέπεμψεν.

#### Petr. Patr. fr. 9.

ο Βαλεριανός εὐλαβηθείς την εφοδον τῶν Περσῶν — ελίμωξε γὰρ τὸ στράτευμα αὐτοῦ καὶ μάλλον οἱ Μανρούσιοι — χρυσίον ἄφατον συναγαγών έπεμψε πρέσβεις πρὸς Σαπώρην, επὶ μεγάλαις δύσεσι τὸν πόλεμον καταλῦσαι βουλόμενος. Ὁ δὲ τά τε περὶ τοῦ λιμοῦ μαθῶν, τῆ τε παφακήσει Βαλεριανοῦ πλέον ἐπαφθείς, τοὺς πρέσβεις παφελκύσας ἀπράκτους αὐτοὶς ἄπολύσας, εἰθὸς ἐπηκολούσησες.

Zwischen diesen beiden sonst übereinstimmenden Berichten besteht insofern eine Differenz, als Petrus angiebt, dass Heer habe an Hunger gelitten, Zosimus aber, es sei eine Pest ausgebrochen. Μειμεπ²) suchte dem abzuhelfen, indem er bei Petrus ἐλοίμωξε und λοίμοῦ schrieb, und με Βοοκ³) folgte ihm darin. Dass die starke Übereinstimmung zwischen Petrus und Zosimus auf eine gemeinsame Quelle weise, ist auch von Μεκρεμενομκ⁴) mit Recht betont worden; ich möchte nun den Widerspruch zwischen beiden dadurch zu beseitigen suchen, dass ich annehme, Zosimus habe in seiner bekannten Flüchtigkeit λοιμός für λιμός gelesen; zn dieser Annahme werde ich dadurch geführt, dass der, wenngleich im übrigen durchaus abweichende Bericht des Syncellus S. 715 (= Zonaras XII 23 Bd. III, S. 140, 21—31) ebenfalls angiebt, das römische Heer sei vom Hunger gequält worden.

Die folgende Darstellung der Gefangennahme selbst ist uns bei Petrus nicht mehr erhalten. De Book 5) ist der Ansicht, dieser Bericht sei übereinstimmend mit dem ersten des Zonaras XII 23 Bd. III, S. 140, 12 ff. gewesen, wonach Valerian im Kampfe gefangen wurde. 6) Das halte ich deswegen für sehr unwahrscheinlich, weil Petrus Patricius fr. 13 7) den Persern den Vorwurf machen lässt, dass sie Valerian durch Hinterlist gefangen genommen hätten. Ich meine daher, dass so gut wie der Ein-

<sup>1)</sup> MÜLLER, FHG. IV S. 187.

<sup>2)</sup> FHG. IV S. 187.

<sup>3)</sup> Byzant. Zeitschr. I S. 22f.

<sup>4)</sup> S. 26 Anm.

<sup>5)</sup> Byzant. Zeitschr. I S. 22.

<sup>6)</sup> Vgl. Leo S. 78, 5ff.; Cedren S. 454, 3ff.

<sup>7)</sup> FHG. IV S. 188.

gang auch die weitere Erzählung bei Petrus mit der des Zosimus übereinstimmend gelautet habe. Die beiden Berichte gehen also auf eine gemeinsame Quelle zurück; dass aber diese Quelle Dexippus war, ergiebt sich für mich aus folgender Erwägung: Die bereits von Niebuhr geäusserte Annahme ist neuerdings von de Boor!) zu hoher Wahrscheinlichkeit erhoben worden, dass nämlich der Anonymus post Dionem identisch mit Petrus Patricius sei, und dass aus seinem Werke die constantinischen Exzerpte?) stammen. Dann aber ist man durchaus berechtigt, hier Dexippus als Quelle anzunehmen, der auch sonst in der Hauptsache jenen Exzerpten zu Grunde liegt.

Dass keiner der beiden Berichte bei Zon. XII 23 ³) mit dem des Patricius übereinstimmt, benutzte Mendelssohn ⁴) als Beweis dafür, dass letzterer nicht mit dem Anonymus post Dionem identisch sein könne. Denn er ging von der Ansicht aus, dass sich Zonaras nur an diese eine Quelle gehalten habe, was sich besonders seit dem Bekanntwerden der Synopsis Sathas als irrig erwiesen hat, und hier, wo Zonaras sicher verschiedene Quellen heranzog, konnte er sehr wohl eine sonst mehr benutzte verlassen.

Es kommt nun hinzu, dass der Bericht über die Gefangennahme Valerians in der vita Valeriani, der uns leider verloren gegangen ist, mit Zosimus übereingestimmt haben wird. Die hier aufgeführten Briefe nämlich, die natürlich eine Erfindung 5) des Biographen sind, aber ihre thatsächlichen Angaben nach Art des Pollio aus den von ihm benutzten Quellen schöpfen, setzen voraus, dass Valerian vom Perserkönig gefangen genommen war und zwar durch Hinterlist. 5) Diese Übereinstimmung führt uns wieder auf Dexippus als gemeinsame Quelle, dem Trebellius Pollio den wichtigsten Teil seiner Angaben verdankt.

Was dann ferner den Bericht über die Kämpfe nach der Gefangennahme Valerians betrifft, so stimmt hier Zon. XII 25 Bd. III, S. 141, 3—6. 141, 26—142, 14 aufs genaueste mit Syncellus S. 716, 1—15 überein. Die bei Zonaras dazwischen liegende Erzählung S. 141, 7—25 stammt

<sup>1</sup> Byzant. Zeitschr. I S. 13ff.

<sup>2)</sup> DINDORF V S. 181-232.

<sup>3)</sup> Der erste entstammt jedenfalls der sogenaunten Leoquelle, da auch Leo Gramm. S. 78 und Cedren S. 454 berichten, dass Valerian im Kampfe gefangen genommen wurde; diese selbe Quelle hat Zonaras auch bald nach unserer Stelle benutzt (vgl. S. 437 oben); der zweite Bericht geht auf Syncellus zurück (vgl. S. 434).

<sup>4)</sup> S. XXXIV, 1.

<sup>5)</sup> Siehe hierzu Rappaport S. 80. Vgl. ferner Bernhardt S. 271; Wölffelin, Die Script. h. Aug. I. Sitzungs-Ber. der kgl. bayr. Akad. der Wissensch. Philos-philol. u. histor. Klasse 1891, S. 502f. Ohne triftigen Grund bestreitet Peter, Die Scr. h. Aug. S. 156 dem Pollio das Recht, dem Sapores wegen seines Verfahrens gegen Valerian den Vorwurf des Betruges machen zu lassen.

<sup>6</sup> S. r. Valeriani 1, 2,

<sup>7</sup> Vgl. Boehme S. 58 ff.; Mommsen, Hermes XXV S. 255.

wohl aus der sogenannten Leoquelle; denn Zonaras giebt S. 141, 11 ff. an, dass Caesarea mit 400 000 Einwohnern eingenommen worden sei, und diese selbe Nachricht findet sich auch bei Leo S. 78, nur dass er versehentlich auch Valerian in dieser Stadt gefangen genommen werden lässt. Boehme 1) meinte für diese Partie des Syncellus dadurch Dexippus als Quelle erweisen zu können, dass er auf die Übereinstimmung des ersteren mit Zonaras hinwies, der seiner Ansicht nach durch Vermittelung des Anonymus p. Dion, auf Dexippus zurückgehe. Die Sache liegt aber anders. Dass nämlich Zonaras nicht bloss eine Quelle hier benntzt hat, zeigt uns folgender Umstand: In der Darstellung der Prätendentenkämpfe im Orient, Zon, XII 24, findet sich stets die Namensform Βαλλίστα.<sup>2</sup>) Dagegen haben wir dafür an unserer Stelle fälschlich Κάλλιστος.3) Da nun Zonaras in seinem Bericht über diese Ereignisse auf das engste mit Syncellus übereinstimmt,4) bei diesem aber allein gleichfalls die falsche5) Form Κάλλιστος begegnet, so sind wir zu dem Schlusse berechtigt, dass Zonaras (XII 25) seine Angaben dem Syncellus entnommen hat. Somit kann Zonavas als Faktor für den Quellennachweis bei Zosimus an unserer Stelle nicht in Betracht kommen.

Von dem Bericht Syncellus-Zonaras weicht Zosimus I 39 ab, und Mendelssohn, von der Voraussetzung ausgehend, dass ersterer Überlieferung Dexippus zu Grunde liege, sprach dem Zosimus diese Quelle ab. Dagegen ist es auch Mendelssohn nicht entgangen. dass Zosimus sich in Übereinstimmung mit der Erzählung der Scriptores hist. Aug. befindet. Bei diesen kehrt der Bericht an drei Stellen übereinstimmend wieder: v. Gall. 10, 2 ff. = 12, 1 = tyr. trig. 15, 3, 4 = Zos. 1 39, und es fragt sich nun, ist Dexippus hier die gemeinsame Quelle oder nicht? Boehme? verneinte dies, glaubte vielmehr, dass man in dem Bericht v. Valer. 4, 3, der mit Syncellus und Zonaras sich decke, den dexippeischen zu sehen habe. Zunächst fand er eine Übereinstimmung zwischen der vita Val. und Syncellus-Zonaras in der gemeinsamen Erwähnung des Ballista. Aber gerade diese ist ein

<sup>1)</sup> S. 18.

<sup>2)</sup> S. Bd. HI S. 145, 7; S. 146, 5, 9, 12.

<sup>3)</sup> S. Bd. III S. 141, 30; 142, 8.

<sup>4</sup> Vgl. S. 436 unten.

<sup>5)</sup> Mommen, Röm. Gesch. V S. 432 Anm. 1 hielt Κάλλιστος für die richtige Namensform, da er Dexippus als Quelle dieser Stelle des Syncellus ansah; ebenso Peter, Scr. h. Aug. S. 152. Richtig ist aber vielmehr die Form Ballista, wie die Scr. h. Aug. u. Zon. XII 24 angeben. Ballista geben auch die allerdings wohl gefülschten Münzen [s. Ecknel VII S. 461; Conen VI S. 9]; vgl. Hinschfeld, Terraltungsgeschichte I 237; Schiller I \*22ff., die Balista schreiben, auch Obendick, Römerfeindl. Bewegungen S. 21 Anm. 29. Ballista dagegen schreiben die neuesten Forscher, s. Klebs, Röm. Prosopographic S. 227; Henze, Ballista bei Paulx-Wissowa II Sp. 2831.

<sup>6)</sup> S. auch Boehme S. 68.

<sup>7,</sup> S. 67f.

<sup>8</sup> S. S. 18 f.

Beweis dafür, dass die vita einer andern Überlieferung folgt, da sie die richtige Form Ballista hat, Syncellus und Zonaras dagegen die falsche Κάλλιστος. Was dann den zweiten Punkt betrifft, den Boehme als Stütze seiner Meinung ansieht, die Gefangennahme der Kebsweiber und die Erbeutung der Schätze, so findet sich dies auch in dem mit Zosimus übereinstimmenden Bericht v. tyr. trig. 15. 4. Dass hiervon in der gemeinsamen Quelle der Scr. h. Aug. und des Zosimus die Rede war, darauf weist auch die Bemerkung des Zosimus 1 39. 2 hin Πέρσας τοῖς οἰχείοις ἐναπέχλεισεν άγαπώντας εί παϊδας και γυναϊκάς . . . πεοισώσαιεν. Den Bericht der v. Valer. 4.3 im Gegensatz zu den anderen auf dieselben Ereignisse bezüglichen Stellen der Scr. h. Aug. und zu Zosimus allein als dexippeisch in Anspruch zu nehmen, ist daher nicht angängig. Weiterhin meint Boehme, 1) dass in der im allgemeinen mit Zosimus sich deckenden Darstellung der Scr. h. Aug. Dexippus deswegen nicht Quelle sein könne, weil sich v. Gall. 10, 2 die Bemerkung finde,2) in vindictam Valeriani sei dieser Krieg von Odenath unternommen worden, eine Bemerkung, von der er sagt: non redolet Dexippi ingenium. Ich kann mich dieser Ansicht nicht anschliessen; denn die Gefangennahme des Kaisers war das Ereignis, das den verheerenden Einfall der Perser, gegen den Odenath sich wandte, einleitete, und so konnte sich Dexippus sehr wohl so ausgedrückt haben. Aber angenommen auch, Boehmes ganz subjektive Meinung sei richtig, so würde das doch kein Grund gegen Dexippus als Quelle sein. Denn Zosimus, der auch nach Boehmes Ansicht dieselbe Quelle wie die vita benntzte, weiss davon nichts. Dass aber in der vita diese Bemerkung sich findet, ist sehr erklärlich; sie entsprang derselben Tendenz, die den Verfasser auch bewog die verschiedensten Barbarenfürsten Schritte für Valerians Befreiung thun zu lassen,") nämlich seiner grossen Vorliebe und Verehrung, die er für diesen Kaiser augenscheinlich hegt, und der er an anderer Stelle 4) beredten Ausdruck geliehen hat.

Die Gründe, die gegen Dexippus als Gewährsmann des bei Zosimus und den Scr. h. Aug. übereinstimmend sich findenden Berichtes vorgebracht worden sind, haben sich demnach als nicht stichhaltig erwiesen. Dagegen lässt sich aus einer Reihe von Momenten entnehmen, dass Dexippus in der That hier die Quelle ist. Wie bei der Erzählung von der Gefangennahme Valerians, so ist auch hier der glaubwürdigere Bericht bei den Scr. h. Aug. und Zosimus. So haben wir in der vit. Val. 4. 3 die richtige Namensform Ballista, ferner sprechen sie richtig nur von Belagerungen von Ctesiphon, während es nach Syncellus' falscher Angabe erobert wurde. 5) Nun steht

<sup>1)</sup> S. 67.

<sup>2)</sup> Vgl. auch 10. 8.

<sup>3)</sup> V. Valer, c. 1-4.

<sup>4)</sup> V. Valer. c. 5 u. 6.

<sup>5)</sup> S. darüber unten S. 441.

aber fest, dass die historisch richtigen Angaben des Trebellius Pollio<sup>1</sup>) zum grössten Teil auf Dexippus zurückgehen. Ferner aber, und dies ist entscheidend, wird der bei den Scr. h. Aug. und Zosimus übereinstimmend auftretende Bericht durch die annalistische Erzählungsform mit ausdrücklicher Konsulangabe<sup>2</sup>) als unzweifelhaft dexippeisch gekennzeichnet.<sup>3</sup>) Die abweichende Darstellung bei Syncellus-Zonaras geht also auf eine andere Quelle als Dexippus zurück, jedenfalls wiederum auf jene, ans der schon die Erzählung von der Gefangennahme Valerians geflossen war.<sup>4</sup>)

Zur völligen Klarlegung der Frage, ob Dexippus für Zosimus I 1—46 die Quelle gewesen ist oder nicht, wollen wir zum Schluss den vermeintlich ans Dexippus stammenden Bericht des Syncellus S. 715/17 noch weiterhin untersuchen.

Mit jener Schilderung der Kämpfe mit den Persern verknüpft Syncellus S. 716, 16 ff. einen Bericht über Einfälle der Goten. Der Ausdruck τότε, mit dem Dexippus chronologische Bemerkungen einzuleiten pflegt, bund die Wendung οἱ Σεὐθαι καὶ Γότθοι λεγόμενοι beharakterisieren diesen Bericht als dexippeisch, der freilich ziemlich ungeschickt an jene aus der andern Quelle stammende Erzählung angereiht ist. Syncellus giebt hier einen ganz summarischen Bericht über die Gotenzüge, die v. Gall. c. 4, 6, 11, 12 eingehend nach Dexippus geschildert werden; freilich ist der Bericht des Syncellus so kurz und unklar, dass alle Einfälle vom ersten Anftreten Odenaths bis zu seinem Tode in einen einzigen zusammenzuftiessen scheinen.

Es gab über den Tod des Odenath verschiedene Relationen, deren eine uns bei Zos. I 39. 2 erhalten ist. Mit dieser Darstellung stimmt im allgemeinen v. Gall. 13. 1—3 überein; nur nennt Zosimus auch den Ort Emesa, der in der vita ansgelassen ist. Herennianus und Timolaus, die die vita Gall. 13, 2 nennt, sind wahrscheinlich nur eine Erfindung s) des

Vgl. Enmann, Philologus 4. Sppl. Bd. (1884) S. 376; Klers, Hist. Zeilsehr. 61.
 (1889) S. 228, 244; Rhein. Mus. N. F. 47 (1892) S. 7; Mommsen, Hermes XXV (1890)
 S. 255; Wölfflin, Sitzungs-Ber. der bayr. Ak. phil. Kl. 1891, S. 485; Peter, Ser. h. Ang.
 S. 64.

<sup>2:</sup> V. Gall 10, 1.

<sup>3)</sup> Vgl. Ennap. fr. 1 bei Müller, FHG. IV S. 11 = Dindorf, hist. grace. min. 1 207; Boehme S. 8; Mommsen, Hermes XXV S. 255 Anm. 3 und S. 263 Anm. 3.

<sup>4</sup> S. S. 434 ff.

<sup>5)</sup> S. Gelzer, S. Julius Africanus und die byzant. Chronographie 1 S. 183 Anm. 1.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 705. 10: Σκύθαι . . . οἱ λεγόμενοι Γότθοι und v. Gall. 6. 2: Seythac autem, hoc est pars Gothorum; Boehme S. 18.

<sup>7)</sup> Dass dieser Berieht sich auf die Einfälle 256-258 bei Zos. 1 32-36 beziehen, wie Wietersheim, Geseh. der Völkerwanderung 12 S. 633 und zum Teil auch Oberdick S. 36 Anm. 52 behaupten, halte ich für unrichtig; vgl. Rappaport S. 58.

<sup>8)</sup> Vgl. von Sallet, Die Fürsten von Palmyra. Berlin 1866, S. 12; Mommsen, Röm. Gesch. V 436, Anm. 4. der freilich unrichtig angiebt, dass v. Aurel. 38. 1 die Existenz

Biographen. Zwischen beiden Berichten finden sich keine Widersprüche, und beide schliessen mit einem Preis auf die männlichen Tugenden Zenobias; wir dürfen hier also eine gemeinsame Quelle annehmen. Dieser Bericht ist von den modernen Darstellern als der richtige angesehen worden.) Wir haben nun gesehen, dass die Scr. h. Aug. und Zosimus für die Ereignisse im Orient Dexippus benutzt haben, ferner ist bei beiden unmittelbar vorher wie nachher Dexippus ganz unzweifelhaft Quelle, sodass wir auf ihn auch diese durchaus glaubwürdige Überlieferung zurückführen können.

Abweichend lautet dagegen der Bericht des Syncellus, den wir zu näherer Untersuchung einmal mit dem dexippeischen in v. Gall. 12, 6—13. 1 vergleichen wollen.

Gall. 12. 6—13. 1.

Occupato tamen Odenato bello Persico, Gallieno rebus ineptissimis, ut solebat, incubante Scythae navibus factis Heracleam perrenerunt atque inde cum praeda in solum proprium reverterunt, quamvis multi naufragio perierint.")

Per idem tempus Odenatus insidiis consobrini sui interemptus est cum filio Herode, quem et ipsum imperatorem appellaverat. Tum Zenobia uxor cius, quod parvuli essent filii cius, qui supercrant Herennianus et Timolaus, ipsa suscepit imperium diuque recit.

Sync. I, S. 716, 22-717, 5. 'Αλλά πάλιν 'Ωδέναθος κατά Περσών αυιστεύσας και Κτησιφώντα πολιορχία παραστησάμενος, άχούσας της 'Ασίας τὰς συμφοράς σπουδαίως ἐπὶ την Πουτικήν Ἡράκλειαν ἔργεται διά Καππαδοχίας σύν ταῖς δυνάμεσί τισι Σχύθας καταληψόμενος αὐτόθι δολοφονείται ὑπό τινος 'Ωδενάθου τούνομα και αὐτοῦ, οι δὲ Σκύθαι πρίν αὐτὸν έλθεῖν ξπανηλθον είς τὰ ἴδια διὰ τοῦ Πόντου, καὶ διαφθείρουσιν ' Ωδέναθον του ' Ωδενάθου σονευτήν οι τούτου δοουσόσοι, Ζηνοβία δὲ τῆ γαμετῆ αὐτοῦ τὴν ἀρχὴν της έωας εγχειρίζουσι.

Mit ἀλλά verlässt Syncellus seinen Bericht über die Gotenzüge und wendet sich wieder den Ereignissen im Orient zu. Aber gleich seine erste Bemerkung zeigt, dass er Dexippus nicht mehr benutzt, sondern wieder jener schlechteren Quelle folgt. Während nämlich in dem unzweifelhaft auf Dexippus zurückgehenden Bericht v. Gall. 10. 6; 12, 1; v. tyr. trig. 15, 4 und damit übereinstimmend Zos. I 39, 1 3) nur von einer Belage-

der beiden geleugnet werde. Klebs, Rhein. Mus. 47 S. 10; Peter, Ser. h. A. S. 152; Dessau, Prosopogr. II S. 135. Dagegen glaubt Bernhardt S. 303 ff. an die Angabe des Biographen.

Vgl. Bernhardt S. 159ff.; Oberdick S. 39f.; Mommsen, Röm. Gesch. V S. 436;
 Schiller I S. 857f.

<sup>2)</sup> Die hier im Text folgenden Worte Navali bello superati sunt sind von Peter mit Recht als späteres Einschiebsel bezeichnet worden; wohl nach dem Muster von v. Gall. 12, 7.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 437 f.

rung von Ctesiphon die Rede ist, berichtet Syncellus fälschlich,<sup>3</sup>) dass Ctesiphon von Odenath erobert worden sei. Es folgt nun der Bericht über Odenaths Tod, der in vollem Widerspruch mit unserer sonstigen Überlieferung steht und daher von fast allen Forschern<sup>2</sup>) mit Recht verworfen worden ist. Wie ist nun der Bericht des Syncellus zu erklären?

Zunächst hatte derselbe nach jener oben charakterisierten Quelle die Kämpfe mit den Persern geschildert. Mit τότε hatte er dann einen aus Dexippus stammenden Bericht über die Einfälle der Goten angefügt, bei dem man trotz seiner Verworrenheit doch noch diesen Ursprung erkennen kann. Dann ging er wieder auf jene erste Quelle zurück, und nun folgt der merkwürdige Bericht, der Odenath auf einem Zuge gegen die Scythen in der Gegend von Heraclea umkommen lässt. Diese Angabe kann man nun wohl folgendermassen erklären: Dexippus hatte nur berichtet,5) dass Odenath sich zur Zeit jenes Einfalles im Kampte mit den Persern befand und dann am Schlusse seines Berichtes über diesen Scythenzug bemerkt, dass Odenath zu jener Zeit ermordet wurde; vielleicht hatte er auch von einer Absicht desselben, gegen die Goten zu ziehen, gesprochen.4) Mit diesem dexippeischen Bericht nun hat Syncellus mit derselben Flüchtigkeit, die wir schon vorhin bei ihm den Angaben des Dexippus gegenüber bemerkten, die zweite Quelle so verquickt, dass er in der Gegend von Heraclea, wohin nach Dexippus 5) die Goten kamen, den Odenath auf einem Zuge gegen sie ermordet werden lässt.

Auch in dem weiteren Bericht erkennen wir deutlich jene von Dexippus abweichende Quelle. Weder v. Gall. 13, 16) noch der damit übereinstimmende Zos. I 39 nennen den Namen des Mörders, und Dexippus scheint daher denselben nicht berichtet zu haben. Syncellus dagegen weiss, dass der Mörder Odenath hiess, eine falsche und nirgends bezeugte

<sup>1</sup> S. Mommen, Röm. Gesch. V S. 435 Anm. 2; verkehrt ist Oreedick S. 35 Anm. 51. Mendelssonn macht auch für diese Angabe des Syncellus den Dexippus verantwortlich.

 $<sup>2\</sup>circ$ S. Bernhardt S. 32, 159 ff.; Wietersheim F²S. 633; Schiller I S. 857; Mommsex, Röm. Gesch. V S. 436. Nur Oberdick S. 36 Anm. 52 macht verzweifelte Anstrengungen, den Bericht des Syncellus zu halten.

<sup>3)</sup> Vgl. v. Gall. 12. 6; 13. I.

<sup>4)</sup> Oh Odenath in der That gegen die Goten gezogen und Dexippus davon beriehtet hat, wie das nach Syncellus den Anschein gewinnt, lässt sich nicht unbedingt sieher entscheiden; doch legen die, wenngleich verworrenen, Angaben des Syncellus im Verein mit dem Umstande, dass die Goten im Gegensatz zu dem gewaltigen Umfang der bisherigen Züge diesmal ihre Operationen nicht über Heraelen ausgedehnt zu haben seheinen, diese Annahme immerhin nahe; vgl. Rappaport S. 66 f.

<sup>5)</sup> S. v. Gall. 12. 6.

<sup>6)</sup> Der eingehendere Bericht über Odenaths Tod v. tyr., trig. e. 15 u. 17 stammt jedenfalls aus einer anderen Quelle. Der Mörder heisst hier Maconius.

#### 442 B. Rappaport, Hat Zosimus I, c. 1-46 die Chronik des Dexippus benutzt?

Angabe. Ferner berichtet er, wovon ebenfalls jene beiden nichts wissen, dass der Mörder der Rache der Leibgarde zum Opfer fiel, und diese dann die Herrschaft der Zenobia übertragen habe.

Somit hat sich gezeigt, dass der Abschnitt bei Sync, I, S. 715, 15—717, 8 zum grössten Teil auf eine von Dexippus abweichende Quelle zurückzuführen ist. Hierdurch und durch die im Eingang gegebenen Ausführungen glaube ich den Nachweis erbracht zu haben, dass trotz der von Mexdelssohn und zum Teil auch von Boehme angeführten Gründe und trotz Wachsmuths abweichender Ansicht die Chronik des Dexippus als Quelle für Zosimus I 1—46 anzuschen ist.

# Zur historischen Geographie des mesopotamischen Parallelogramms.

Von Kurt Regling.

Die vorliegenden Untersuchungen sind hervorgegangen aus Studien über den Partherkrieg des Crassus. Um diesen einer neuen Bearbeitung zu unterziehen, waren zunächst eingehende Quellenforschungen nötig, deren Früchte ich in meiner Schrift de belli Parthici Crassiani fontibus niedergelegt habe. Dann führten mich einige bisher übersehene wichtige geographische Hinweise in den Quellenschriftstellern auf die geographische Seite der Frage. Die Studien hierüber nahmen, da ich notwendigerweise das ganze Gebiet zwischen den Strassen Zeugma-Edessa und Barbalissos-Nikephorion in den Kreis meiner Untersuchung ziehen musste, einen solchen Umfang an, dass es geraten schien, sie von der eigentlichen Darstellung des Feldzuges, die ich bald in diesen Blättern folgen lassen zu können hoffe, äusserlich und innerlich loszulösen.

Bei der Schilderung der heutigen Verhältnisse des mesopotamischen Parallelogrammes haben diejenigen Gelehrten, welche zuletzt das fragliche Gebiet bereist haben, Herr Geheimrat Sachau, Herr Professor Moritz, Herr Dr. Frh. von Offenheim, mir in liebenswürdigster Weise das in ihren Reisewerken nicht publicierte Material durch mündliche Belehrung oder briefliche Mitteilung zur Verfügung gestellt, wofür ich ihnen an dieser Stelle meinen wärmsten Dank ausspreche.

Die Benutzung der mir fremden arabischen und syrischen Quellen haben mir die Herren Dr. Notzel, Andreas, Horowitz und Mittwoch gütigst ermöglicht und die Arbeit hierdurch wesentlich gefördert; Herr Professor Hirschfeld hat mir bei der Entstehung der vorliegenden Untersuchung seinen bewährten Rat und Beistand stets zu Teil werden lassen.

Die beigegebene Karte ist mit gütiger Erlaubnis des Herrn Dr. R. Kiepert, welcher mich auch bei der Anlage und technischen Ausführung

Diss. inaug. histor., Berlin 1899. Vgl. Wochenschrift für klass. Philol. 1899,
 Sp. 1147; Berl. philolog. Wochenschrift 1901, Sp. 850; Bolletino di filologia classica 1900,
 140; Revue critique d'histoire et de littérature 1899. S. 484.

derselben freundlichst unterstützt hat, der von diesem Gelehrten für das Reisewerk des Frh. v. Oppenheim angefertigten Karte (Syrien und Mesopotamien, I., Westliches Blatt) entlehnt.

Unter der Bezeichnung "mesopotamisches Parallelogramm" verstehe ich denjenigen Teil des nordwestlichen Mesopotamiens, welcher im W. von dem hier in nordsüdlicher Richtung fliessenden Euphrat (von Zeugma bis zum Knie von Barbalissos), im S. ebenfalls von dem, hier westöstlich strömenden Euphrat (vom Knie von Barbalissos bis zur Einmündung des Flüsschens Balissos = Belich), 1) im O. von diesem Balissos und den ihm von Norden her zufliessenden Bächen, im N. endlich durch die grosse Karawanenstrasse begrenzt wird, die von Zeugma-Bircipk nach Edessa-Urfa führt.

Von alten Quellen stehen uns über dies Gebiet folgende geographische Schriftsteller zur Verfügung:

Strabo, geogr. XVI, 746-748.

Isidoros von Charax, mansiones Parth., bei Meller, Geographi graeci minores Bd. I, S. 244—247.

Plinius, natur. histor., besonders V § 86.7, VI § 118 9.

Ptolemaios, geogr., besonders V 15 und 19.

Stephanos von Byzanz, ¿9 rixá.

Dazu treten die itineraria:

tabula Peutingerana, herausgegeben von E. Desjardins; kleine Ausgabe mit guter Reproduktion der Tafel von K. Miller, Weltkarte des Castorius, Rayensburg 1888.

itincravium Antonini, herausgegeben von Parther und Pinder, eitiert nach den Seiten der Ausgabe von Wesseling.

anonymus Ravennas, herausgegeben von denselben.

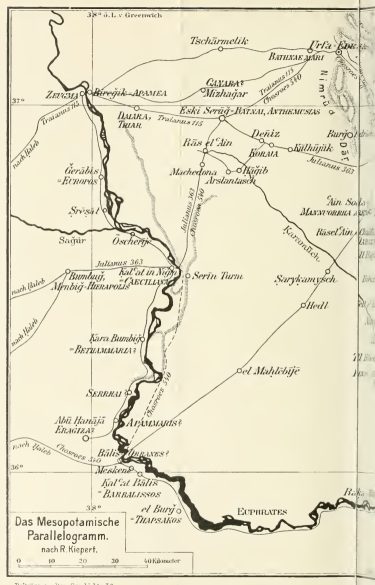
Hieroclis synecdemus, bei Wesseling, vet. Roman. itineraria, Amsterdam 1735, S. 713—715.

Ferner ist heranzuziehen die *notitia dignitatum*, das Staatshandbuch aus dem 5. Jahrh. nach Christus, herausgegeben von Böcking, von Seeck (citiert nach letzterer Ausgabe).

Die gelegentlich herangezogenen orientalischen Autoren werden jeder an seiner Stelle citiert werden. Ausser der geographischen Fachlitteratur, der sich ein Werk wie Prokopios, de aedificiis anschliesst, sind die Berichte über die Feldzüge des Crassus. Traianus, Verus, Antoninus Severi filius. Galerius, Julianus und Chosroes mehr oder weniger wertvoll an geographischen und topographischen Angaben.

<sup>1</sup> Moderne orientalische Namen setze ich kursiv; in der Umschreibung folge ich der Kiepertschen Karte zu v. Oppenheims Reisewerk.









Daran schliessen sich an die modernen Reisebeschreibungen 1) und die das Material schon verarbeitenden geographischen Werke.<sup>2</sup>)

Die neuste und beste Karte des Parallelogramms,") die ich meiner Skizze mit gütiger Erlaubnis des Herrn Redaktors zu Grunde gelegt habe. ist die von R. Kiepert entworfene, im Reisewerk des Frh. v. Oppenheim, Vom Mittelmeer zum persischen Golf, Berlin 1899 1900, Karte 1; hier sind u. a. auch die zum Teil unpublicierten Routen von Pressel, Sterret (1884), Moritz und Schroder (1890) zum ersten Male ausgebeutet, vgl. die Bemerkungen im Text des Reisewerkes Bd. II S. 291-293.4)

Um über den Lauf des Euphrat einiges voranzuschicken, so verfolgt er zunächst eine fast südliche Richtung, die sich dann mehr nach S.O. wendet und bei Kal'at in Nigm den östlichsten Punkt erreicht. Der Fluss biegt dann wieder nach S.W. um, bis er bei Meskene nahezu den Meridian von Bireğik wieder erreicht. Hier beginnt die östliche Richtung, die auch nach einer scharfen Abbiegung östlich von Barbalissos beibehalten wird. Nach kurzer Nordwendung erreicht man an Nikephorion-Rakka vorbei die Mündung des Balissos-Belich. Wenden wir uns nun

- 1) Von mir wurden die folgenden benutzt: Pococke, Description of the east, Bd. II, London 1745 fol. — Otter, Voyages en Turquie et en Perse, Paris 1748, 2 Bde. — C. Niebuir, Reisebeschreibung nach Arabien, Kopenhagen 1774/8, 2 Bde. - Bucking-HAM. Travels in Mesopotamia, London 1827, 2 Bde. - Ainsworth, Travels and researches in Asia minor, Mesopotamia etc., London 1842, 2 Bde. — v. Moltke, Briefe aus der Türkei, 5. Aufl., Berlin 1891. - Chesney, Expedition to the Euphrates and Tigris, London 1850, 2 Bde.; vgl. auch Journal of the royal geographical society VII 8, 422. - C. Haussknecht, Routen im Orient, 1865-9, die Karten redigiert von II. Kiepert, mit Vorberieht Berlin 1882. — SACHAU, Reise in Syrien und Mesopotamien, Leipzig 1883. Der Herr Verfasser hat mieh ausserdem durch ausgiebige mündliche Mitteilungen in liebenswürdigster Weise unterstützt. - Moritz, freundliche briefliche Mitteilung über seine Reise am Ufer des Belīch, datiert Cairo 27. April 1901. — Frii. v. Oppenheim, freundliche briefliche und mündliche Mitteilungen über seine Zweite Reise 1899, und Berieht über diese Reise in der Zeitschrift der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin, Bd. XXXVI, 1901, S. 69-99 mit kleiner Übersichtskarte.
- 2) Benutzt wurden: Mannert, Geographie der Griechen und Römer, Bd. 5, Teil 2. Forbiger, Handbuch der alten Geographie, Bd. 2. - Ritter, Erdkunde von Asien, Abteilung X, XI. - Smith, Dietionary of Greek and Roman Geography. - Kiefert, Lehrbuch der alten Geographie, sowie die betreffenden Artikel in der Realencyklopädie von Pauly und in der Neubearbeitung von Wissowa.
- 3) Die erste ausführlichere Karte des Parallelogramms ist die von H. Kiepert für Haussknechts Reisen entworfene, die erste, die den Belich-Lauf genauer bringt, die von demselben an Sachaus Reisewerk angefügte; den südlichen Teil des Parallelogramus brachte danu Moritz, Zur antiken Topographie der Palmyrene, Abhandlungen der Berliner Akademie 1889, Karte, den uördliehen findet man auch bei Humann und Puenstein, Reisen in Kleinasien und Syrien, Berlin 1890, Karte 2.
- 4) Die älteren Karten, so die in Buckinghams Werk, Bd. 1, bei Chesner 1. c., Karte 1 und 2-3, und die II. Kiepertsche von 1858 (Karte von Armenien, Kurdistan etc., Berlin 1858, sind namentlich für den Lauf des Belich nicht mehr massgebend.

zur Betrachtung des Landes selbst, welche sich in folgende drei Abschnitte gliedert:

- Der nördliche Teil; Die Strassen von Zeugma nach Edessa und Karrhai; Natur des Landes; Gebirge. (S. 446—459.)
- II. Der östliche Teil: Die Strasse von Edessa über Karrhai nach Nikephorion; der Belich, seine Zuflüsse und seine Ufer; Isidors Stationen von Koraia bis Nikephorion; das Binnenland zwischen Euphrat und Belich. (S. 459—469.)
- III. Der westliche Teil und die Strasse von Syrien: Die Strassen von Antiochia nach Hierapolis, von Hierapolis nach Zeugma, von Zeugma nach Eragiza; die Querrouten von Hierapolis über Batnai nach Edessa. (S. 469—476.)

#### I. Der nördliche Teil.

Die Strassen von Zeugma nach Edessa und Karrhai; Natur des Landes; Gebirge.

Als Nordgrenze des mesopotamischen Parallelogramms habe ich die Strasse von Zeugma-Bireĝik nach Edessa-Urfa angesetzt. Das heutige Bireĝik liegt am linken, östlichen Ufer des Euphrat an der Stelle des alten Apamea, des Brückenkopfes von Zeugma, als dessen Reste ich die von Otter, Niebuhr und Sachau bemerkten Überbleibsel eines in muhammedanischer Zeit erneuerten Kastells ansprechen möchte. degenüber, am westlichen Ufer, lag das alte Zeugma. Hier war damals liehente der besuchteste Euphratübergang und der Mittelpunkt des Verkehrs zwischen Syrien und Mesopotamien; vermittelt wurde er zur Zeit des Seleukos I. durch eine Schiffbrücke (Plinius I. c.), heute durch Fähren.

<sup>1)</sup> Vgl. Рососке, S. 162, der auf seiner Karte Bîr (= Bīreğik) von einem sonst nirgends erwähnten Orte Zima, was wohl Zeugma sein soll, trenut; Оттел I, S. 108/9; Niebuhr II S. 412/3 (El-Bīr); Вискіманам I, S. 45 ff., 57 ff.; Ainsworth I, S. 304 ff.; Модике S. 224/6, 342/4; Сневкех I, S. 46; Spiegel, Eranische Altertumskunde I, S. 165; Ritter X S. 989/94; Sachau S. 178/80 und die Handbücher. Über Zeugma als Bischofssitz: Asseman, Bībliotheea orientalis II с. 9 s. v. Es ist nicht mit Rūm-ķale zu verwechseln, wie z. В. Малкент S. 199, Dean Merivale, Roman empire 4. ed., London 1862, I, S. 518 Aum. thaten, vgl. Ritter X, S. 988, Rawlinson, The sixth great Oriental monarchy S. 155 Anm. 3.

<sup>2)</sup> Apamea erwähnt bei Isidor S. 245, Plinius V § 86, VI § 119.

Strabo XVI 746 fin., 747 in.; er unterscheidet dies Zeugma als τὸ Ζεῦγμα τὸ νῦν τὸ κατὰ τὴν Κομμαγηνήν von Thapsakos, τὸ παλαιόν; Plinius V § S6, VI § 118; Isidoros S. 244.

POCOCKE, S. 162; BUCKINGHAN I, S. 57 ff.; MOLTRE, S. 225; CHESNEY I, S. 46; RITTER X. S. 994; SACHAU, S. 179 Zeile 11—13.

<sup>5)</sup> Der beutige Name Bireğik, El Bir darf nicht dazu verführen, es mit Mannert, S. 200, Chesner I, S. 40, Böcking zur not. dign., or. XXXV 28, Bückingham I, S. 49 mit dem alten Birth a zu identifizieren. (Ptolemaios, Geogr. V 19. 3, Hierokles S. 715, 2, Bintha not. dign. l. e., Birtä kastra in der Chronik des Josua Stylites, ed. Wright S. 71). Dieser Ort ist vielmehr nicht sieher zu identifizieren, H. Kuppert, atlas antiquus, setzt

Von Zeugma-Bireğik führt eine vielbetretene Strasse nach Edessa-Urfa, 1) Sachau (S. 181) nennt zwei Wege der Art, den einen nördlich über Tscharmelik, den andern mehr südlich über den Arab-Daghy, welch letzteren er selbst wählte. Nur den nördlicheren über Tscharmelik findet man auf den Karten von Chesner (nr. H) und H. Kiepert (von 1858), und ebenso sind Otter, der I S. 109 den Weg von Zeugma nach Tschärmelik als zehnstündig beschreibt, Buckingham (vgl. 1 cap. 3, besonders S. 73), Ainsworth (II S. 102 3: von Bireğik nach Tschärmelik zehn Stunden), Moltke (S. 226/7, 342), der Oberst Chesney (i. J. 1832, siehe Einzeichnung auf seiner Karte II), Haussenecht (zweimal, 1865 und 1867, vgl. Karte 1.2 und Vorbericht S. 3), Pressel (nach Einzeichnung auf R. Kieperts Karte) über Tschärmelik gereist, welchen Weg in umgekehrter Richtung auch Pococke (vgl. S. 161) gezogen ist.2)

Auch die alten Quellen nun geben uns zwei von Zeugma nach Edessa führende Wege an, und entsprechend der Thatsache, dass im Orient im wesentlichen wenigstens die grossen Routen dieselben geblieben sind bis auf den heutigen Tag, wird es nahe liegen, beide mit den heutigen gleichzusetzen. Dies wird durch die Zahlenergebnisse bestätigt: der erste Weg nämlich 3) führt von Zeugma nach Canaba 4) (25 milia passuum). von da über "in medio" (22 m. p.)<sup>5</sup>) nach Edessa (18 m. p.), zusammen also 65 m, p. = 97,5 Kilometer, welche Summe sich bei Nachmessung aus der Sachau'schen Karte für den südlichen Weg ergiebt, während die R. Kiepertsche, die den Weg von Mizhajar aus viel gerader verlaufen lässt, um mehrere Kilometer differiert. Die Zwischenstationen nach den Entfernungen des Itinerars einzutragen, erscheint daher zu gewagt. höchstens könnte man Canaba mit Mizhagar gleichsetzen, welches auf beiden Karten von Zeugma aus etwa 25 milia passuum (= 37,5 km) entfernt ist.

Der zweite Weg von Zeugma nach Edessa 6) führt über "Bemmari Canna" (40 m. p.) und "Bathnas Mari" (8 m. p.) nach "Edissa" (10 m. p.).

- 1) Über die Stadt Edessa-Urfa selbst siehe unten S. 459 f.
- 2) Auf welchem von beiden Wegen Niebuhr reiste, ist weder aus seiner Schilderung (S. 410/2) noch aus seiner Karte (tab. L11 bei S. 416) zu entnehmen.
  - 3) Im itin. Antonini, S. 191, 2-5 Wess.
- 4) Wohl das Ganaba der not. dign., or. XXXV 15, vgl. Bockings Ausgabe I S. 396; der Name bezeichnet eine in Anlehnung an ein Truppenlager entstandene Niederlassung.
- 5) Nach Böcking not. dign. 1, S. 399 zu or. XXXV 22 mit dem dort genannten Mediana identiseh (?).
  - 6) Im itin. Antonini, S. 190, 3-5 Wess.

ihn an die Stelle des heutigen Der ez Zer, vgl. v. Oppenheim 1, S. 329. Gegen Birtha = Bîreğik vgl. hes. Müller zu Isidoros S. 245. — Wahrseheinlich aber ist Bīreģik das Til Barsip der Keilsehriften (Keilinschriftliche Bibliothek KB 1, S. 133, I61, 163, 169; AMIAUD-SCHEIL, Les inser. de Salmanassar II, Paris 1890. S. 19, 21, 23, 25, 33, wie dies die Karte in KB. 1 andentet.

ist also 58 m.p. = 87 km lang. Dazu stimmt der weiter nördlich gelegene Weg über *Tschārmelik*, die "königliche Hochstrasse" genannt,") und zwar wiederum nach Sachaus Karte genau, während R. Kieperts abermals ein wenig differiert; von einer Identifikation des "Bemmari Canna" sehe ich daher ab ²) und mache nur darauf aufmerksam, dass "Bathnae Mari" seiner Entfernung von Edessa nach etwas westlich von dem Vereinigaugspunkt der beiden Strassen zu suchen ist,") wo Sachau anch Ruinen verzeichnet.4)

Ausser der soeben behandelten Strasse Zeugma-Edessa führte von Zeugma auch eine vielbetretene Strasse nach Karrhai. Von neueren hat sie nur Lynch 5) in ihrer ganzen Ausdehnung bereist, während Haussknecht, 6) Sterret, 7) v. Oppenheim 5) sie nur zu einem Teile, Sachau 9) sie garnicht benntzt hat. Man reist heute vielmehr, wie mir der letztere mitteilt, meist nicht direkt von Bireğik nach Harrān, sondern nimmt den Umweg über Edessa-Urfa.

Umsomehr bieten uns die alten Quellen:

Isidoros von Charax bei Müller. Geogr. Gr. min. I. S. 244/6 beschreibt eine Strasse, die von Apamea — jenem oben erwähnten Brückenkopfe von Zeugma an der Stelle des heutigen Bireğik — in 3 schoeni nach Daiara, von da in 5 schoeni nach Charax Sidn-Anthemusias, von da in 3 schoeni nach Koraia in Batana führt. Dann wendet sich sein

- 1) SACHAU, S. 188.
- 2) Zum Namen dieses Ortes siehe unten S. 473 Anm. 1.
- 3) Man hat dies Bathnae mari (mari ist jedenfalls ein Fehler; Wesseling zur Stelle glaubte es aus muni = munieipium versebrieben) meist mit dem Batnai (Bathnai) ideutifiziert, welches auf der Strasse von Zeugma nach Karrbai liegt; dieses liegt indessen nicht 10 m. p., sondern eine Tagereise von Edessa entfernt (vgl. Prokop., bell. Pers. II 12 und unten S. 475 Ann. 8). Über das häufige Vorkommen des Namens Batnai in dieser Gegend siehe unten S. 470 Ann. 3.
  - 4) Reisewerk, S. 189 nebst Einzeichnung auf der Karte.
- 5) Er zog, von Harrān kommend, über Serāğ nach Bireğik mit einem Umwege über Arslantasch und Rās el 'Ain, vgl. Karte II in Cuesneys Reisewerk und die Eintragung in R. Kieperts Karte.
- 6) HAUSSKNECHT reiste von 'Aintāb nach Bīreģik und von da über Serāğ Khan Surudj, auf seiner Karte I zu weit westlieh eingetragen auf der Strasse nach Karthai weiter, bog aber kurz vor dem Endpunkt bei Burğ Bedrāchi nordöstlich nach Urfa ab, vgl. Yorbericht S. 3. Karte I u. II und die Eintragung in R. Kreperrs Karte.
- 7) lm Jahre 1884, vgl. die Bemerkungen R. Киеревтя bei v. Оррекневм, Vom Mittelmeer zum persischen Golf II, S. 392.
- 8) Von Diärbekr über Sewerek nach Urfa kommend, zog er von dort nach Seräğ und benutzte erst von hier an die Strasse Zeugma-Karrhai bis Bireğik. Vgl. seinen Bericht, Zeitschr. d. Gesellsch. für Erdkunde zu Berlin XXXVI, 1901, S. 92.
- 9) Sachau erwähnt die Strasse S. 223 seines Reisewerkes kurz und bemerkt, dass er des mangelnden Verkehrs wegen Näheres nicht erfahren habe; auf seiner Karte ist sie eingezeichnet.

Weg, da sein Ziel nicht Karrhai, sondern der Belich ist, nach Südosten ab, wie er auch durch die Worte έν δεξιοῖς ταύτης angiebt.

Die tabula Peutingerana: von Zeugma nach Thiar 12 m. p., von da nach Batnai 32 m. p., von da nach Karrhai 30 m. p.1)

Der Geograph von Ravenna H c. 13 bietet, ebenso wie die tabula von Rhesaina über Salar (Sahal auf der tab.) nach Karrhai kommend, von S. 79, 17 an dieselbe Route in umgekehrter Richtung: "Carris — Batnis — Thiar", springt dann aber auf eine andere Route der tubula "ber.")

Das itinerar. Antonini giebt, S. 192, 4—5 Wess., eine Teilstrecke aus diesem Wege in umgekehrter Richtung an: Carris — Bathnas (codex D Bathanas) 30 m. p.

Endlich mögen für diese Teilstrecke auch Zosimos nebst Ammian 3) erwähnt werden, die von dem Marsche des Kaisers Julian von Batnai nach Karrhai berichten, während die andere Teilstrecke Zengma-Batnai von Traianus auf seinem Feldzuge des Jahres 115 benutzt wurde (siehe unten S. 457 Anm. 2).

Von späteren Schriftstellern nenne ich nur Abulfeda.4) der die Strecke Serūğ — Harrān als einen Tagemarsch lang erwähnt.

Die Gesamtentfernung von Zeugma nach Karrhai ist nach der tabula 74 m. p. = 111 km, und ebensoviel ergiebt die Nachmessung auf Sachaus und R. Kieperts Karte, sodass die Identität der Wege nicht zweifelhaft ist. Versuchen wir also die Festlegung der Zwischenstationen.

Die erste Station heisst bei Isidor Daiara, auf der tab. Peut. und beim geogr. Rav. Thiar. Der Gleichklang der Namen lässt die Gleichsetzung beider Orte als gesichert erscheinen. 5) Damit gewinnen wir zugleich einen Anhaltspunkt zur Beantwortung der Frage, welchen der viclen schoeni Isidor seinen Angaben zu Grunde legte: da die tabula 12 m. p., Isidor 3 schoeni als Entfernung angiebt, so bedient sich Isidor

<sup>1)</sup> Mannert behauptet (S. 205) irrtümlich, die tabula gäbe 32 m. p.

<sup>2)</sup> Nämlich von Bieum = vieus der tabula) über Barna = Simitta der tabula? und, indem er dann Sathena und Italia der tab. auslässt, über Thatama (= Thalama der tab.), dann Edessa auslassend nach Karrhai und zum "Fons Chaborrae".

<sup>3)</sup> Zosimos III 12, Ammianus Marcellinus XXIII e. 2 und 3.

<sup>4)</sup> In der Übersetzung von Reinaud Bd. II, S. 52.

<sup>5)</sup> MÜLLER zur Isidorstelle identifizierte sebon Daiara und Thiar mit Recht, während Pococke S. 161 Thiar fälschlich mit Breğik — Apamea gleichsetzte. Dass die Zeichnung der tabula Thiar näher an den Euphrat rückt als z. B. Zeugma, fällt, wie ebenfalls schon MULLER (zur Stelle) bemerkt, nicht ins Gewicht, da auf Stellung und Richtung der Linien und Plätze zueinander und zu den gezeichneten Flüssen und Gebirgen in der tabula nichts zu geben ist; sie setzt z. B. Karrhai zweimal an ganz auseinanderliegenden Stellen an!

eines schoenus von 4 milia passuum (= 5954 m oder rund 6 km), welche Ansetzung des schoenus übrigens auch sonst die gebräuchlichste ist,¹)

Isidor nennt als nächste Station: Χάραξ Σίδου,²) ὑπὸ δὲ Ἑλλήνων ஃπθεμουσιὰς πόλις, von Apamea (Zeugma) um 3+5=8 schoeni = etwa 48 km entfernt. Eine Identifikation von Anthemusias kann nur im Zusammenhang mit der der Stadt Batnai versucht werden, auf die ich daher gleich jetzt zu sprechen komme:

Bάτναι wird in dieser Form erwähnt von Cassius Dio LXVIII, 23, Stephanos Byz, s. v., Prokop, de aedificiis II 7, Zosimos III 12, als "Batnae" in der tabula Peut, beim geogr. Ravenn. II 13, S. 79, 18 (diese Stelle fehlt in Frankels Artikel bei Pault-Wissowa III, Sp. 141), bei Ammianus Marc. XXIII, 2, 7, bei Hierokles, synecdemus, S. 714 Wess.; als "Bathnae" im itin. Anton. S. 192, 2 Wess. (vv. II. Bathas, Bathanas) und 192, 5 Wess. (vv. II. Bathas, Bathanas, Bhnas); als Batne (Báτνη) bei Prokop, bell. Pers. II, 12, 17, Ammianus Marcellinus XIV, 3, 3 (v. I. Batane); als Landschafts name tritt es auf bei Isidoros von Charax I. c.: Κοραία ή ξν. Βατάνη; 3) zur Entstehung und Etymologie des Namens vgl. unten S. 470

- 1) Sie findet sieh z. B. bei Plinius, nat. hist. XII 14 § 53, wo zwei verschiedene Arten von schoeni angegeben sind, einer zu 40 Stadien, nach Plinius = 5 m. p. (= 7442 m), und einer zu 32 Stadien, also zu 4 m. p. (= 5954 m). Dieser letztere ist also auch Isidors schoenus; es ist der alte babylonisch-persische von dreissig Stadien des babylonischpersischen Maasses (198,4 m) oder zweiunddreissig Stadien, wenn man wie Plinius das Achtelmillienstadium (stadium Italieum = 186,06 m) zu Grunde legt. Das doppelte dieses schoenus — wie ja stets im babylonischen Maasssystem ein doppeltes Maass neben dem einfachen unter derselben Bezeichnung einhergeht - meint Herodot II 6, wenn er den schoenus zu 60 Stadien angiebt. Vgl. auch C. F. Lehmann, Wochenschr. f. klass. Phil. 1895. Sp. 180ff. — Eine dritte Art schoenus liegt vor bei Plinius nat. hist, V 10 & 63, wo der schoenus zu dreissig Achtelmillienstadien gerechnet wird (dass es Achtelmillienstadien sind, zeigt seine Gleichung: 40 schoeni zu 30 Stadien seien gleich 150 Millien, also 1200 Stadien — 150 Millien, 1 Stadion = 1, Millie). Dieser schoenus wäre also 5582 m gross und ihn hat Ritter (Abt. X S. 1117) im Auge, wenn er den schoenus zu 30 Stadien = 3 geogr. Meile rechnet; ganz ohne Anhaltspunkt setzt Miller, Weltkarte des Castorius S. 108 den schoenns zu 25 Stadien, 3 römischen Meilen = 4465 m an. Vermutlich beruhen übrigens die sehoeni von 7442 m und 5582 m nur auf falschen Umrechnungen des Plinius, der beidemal XII § 53 und V § 63 die Stadien, ohne zu prüfen, ob wirklich Achtelmillienstadien gemeint sind, nach dem Satze 8 Stadien = 1 Millie umrechnet (vgl. Lenmann a. a. 0), - Über den schoenus von 4 m. p. und das Achtelmillienstadium vgl. C. F. Lehmann, Das altbabylonische Muassu. Gewichtssystem Verhandl. des 8. Orientalistenkongresses, Leiden 1893, S. 67.
- 2 Diese Form des Namens stellte Müller zu Isidor S. 245 aus dem Χάρακα σίδον oder Χαρακοσίδον der codices wohl mit Recht her und erklärte sie als "Stadt des Sides", nach Analogie von Χάραξ Σπασίνον; diesen letzteren Namen wollte nach dem Vorgange von Fabricus und Miller Ritter Abt. X, S. 1118 herstellen, was weder mit dem Text noch mit dem Thatbestand Χάραξ Σπασίνον lag unweit des persischen Meerbusens stimmt. Wer der Sides war, nach dem Anthemusias eine Zeitlang Χάραξ Σίδον hiess, weiss man nicht.
- 3" Nicht hierhergehörig sind die oft (die erstbesprochene Stelle z. B. von Abbeloos Citat weiter unten S. 92 Anm. 5 und Assemani, bibl. or. 1 S. 283 4, die an zweiter

Anm. 3. Nach Ammian (XIV, 3, 3) war die Stadt eine wichtige Station für den Handel mit indischen und serischen Waren, die hier auf einer grossen Messe umgesetzt wurden. Als Kreuzungspunkt der Strassen von Zeugma nach Karrhai und von Hierapolis nach Edessa (vgl. unten S, 474) wurde sie von Justinian durch ein Kastell befestigt.<sup>1</sup>)

An Entfernungsangaben haben wir, ausser der Angabe des Zosimes 1. c., dass der Kaiser Julian, von Hierapolis kommend, sie in einem Tagemarsch erreicht habe, und der des Prokop (bell. Pers. II 12). dass sie eine Tagereise von Edessa entfernt sei, die Ziffern der tabula Peut., wonach Batnai 12 + 32 = 44 m. p. von Zeugma, 30 m. p. von Karrhai entfernt sei, welche letztere Ziffer von 30 m. p. auch durch das itin. Ant. (S. 192, 5 Wess.) geboten wird. Wenn wir Batnai danach auf dem jetzigen Wege von Zeugma nach Karrhai eintrügen, so fiele es etwa mit dem Orte Külhüjük?) zusammen. Gegen diese Gleichsetzung erheben sich aber die schwersten Bedenken, da Külhüjük, woranf mich Herr R. Kiepert aufmerksam machte, nicht mehr in der Serüğ-Oase liegt, sondern ausserhalb derselben in der Steppe, in einem Gelände, wo eine grosse und nach Ammians Schilderung vielbesuchte Stadt nicht existieren kann. Vielmehr muss Batnai in der Oase selbst gelegen haben. Dann müssen die Zahlangaben in der tab. Peut. und im itin. Ant. notwendig falsch sein, und die auf den ersten Blick befremdende Thatsache, dass die tab. Peut. und das itin. Ant. beide denselben Fehler machen (30 m. p.), dürfte dann durch Benutzung derselben Quelle zu erklären sein, wie solche Fälle gelegentlich vorkommen.3)

Machen wir uns also von den Entfernungsangaben los, so wird eine Identifikation von Batnai leicht. Die auf den modernen Karten verzeichnete Stadt Serūğ oder Eski-Serūğ hiess nämlich in früheren Zeiten, z.B. in der syrischen vita des heiligen Jacobus, eines litterarisch thätigen Bischofes dieser Stadt aus dem Anfange des 6. Jahrh., Batna Sarugi oder Batna in Sarugo 4)

Stelle besproehene z. B. hei Smrn, dictionary I, S. 383 fälschlich hierzu angezogenen Stellen Julian, cpist. 27, das sich vielmehr auf Bathnai in der Kyrrhestike bezieht, da ja der Kaiser von Litarbai über Beroia kommend aus Ilierapolis sehreibt, und itin. Ant. S. 190, 4 Wess., wo ein "Bathnas mari" genannt wird, das vielmehr auf der Strasse von Zeugma nach Edessa liegt, siche oben S. 448 Ann. 3.

Prokop. de aed. 117.

<sup>2)</sup> Auf Pocockes Karte findet man zwischen Bir und Tschärmelik einen Ort Kolejoly eingetragen; es ist wohl derselbe Ort wie Külhüjük gemeint, dann aber viel zu weit nach XW, angesetzt.

<sup>3)</sup> vgl. Miller, Weltkarte des Custorius S. 74.

<sup>4)</sup> Syrisch (1960); so bei Abbeloos, de vita et scriptis sancti Jacobi Sarugensis, Löwen 1867, S. 311 Zeile 2—3 und S. 312 Zeile 6, (vgl. Asseman, Bibl. or. II S. 321/2), ebenso in dem syrischen panegyriens auf ihn bei Abbeloos S. 24 Zeile 2, S. 40 Zeile 145. — Über Jacob vgl. ausser Abbeloos noch Asseman, Bibl. or. 1 cap. XXVII, S. 283, Martin, ZDMG, 1876, S. 217 ff., Whigher, Chronicle of Joshua Stylites (Cambridge 1882), S. 43 Ann. †, wo die übrige Litteratur zu finden ist.

und wird nach Herrn Mortz: Mitteilung auch heute noch bei den Syrern Baţnān de Serūġ genannt.¹) Dies wäre an sich noch kein giltiger Beweis für die Identität beider Städte, da es einfach bedeuten könnte Batnai in Serūġ, wobei Serūġ Landschaftsname wäre.²) Da aber an drei der S. 451 Anm. 4 genannten Stellen³) Jacob als Bischof von Batna Sarugi bezeichnet wird, in einer anderen vita von ihm aber als von dem Bischofe der Stadt Serūġ gesprochen wird ohne den Znsatz von Batnai,⁴) so ist die Identifikation der Stadt Batuai mit der Stadt Serūġ damit unumstösslich gesichert.⁵) [Ob die von Maxxert²) versuchte Identifikation von Batnai mit der von Plinius VI § 119 genannten Satrapenresidenz Caphrena das richtige trifft, wage ich nicht zu entscheiden.⁻)]

Die Entwickelung der Namen Batnai und Serüğ ist offenbar die gewesen, dass die Stadt Batnai, welcher Name, wie wir oben aus Isidor sahen, gelegentlich auch als Landschaftsname verwendet wurde (Κοραία ἡ ἐν Βατάνη), bei der Eroberung durch die Araber den Namen Serüğ, wie die Araber die Landschaft nannten, hinzunahm ') und also den Doppelnamen Batna-Sarugi führte, dass endlich aber der ursprüngliche Name ganz abgeworfen wird und nur der Name Serüğ für Stadt und Land übrig bleibt. ') Übrigens hat Herr v. Oppenheim bei seiner

I) Vgl. auch Pauly, Realencykl. 1, S. 2308 "Batan oder Serudsch" und Fränkel in der Wissowaschen Neubearheitung III Sp. 141: "bei den Syrern Batnán, bei den Arabern  $Sar\hat{u}\hat{q}^a$ .

<sup>2)</sup> So wird z. B. in derselben vita bei Abbeloos S. 312 Zeile 4 Sowij vibersetzt mit "in Hauris Sarugi" (S. 313), hier dient der Zusatz "Sarugi" also sieher nur zur Bezeichnung der Landschaft.

<sup>3)</sup> Abbeloos, S. 311, 2. 3; 312, 6; 24, 2.

<sup>4)</sup> Assemant, Bibl. or. 1, S. 289: ຜູ້ຄວາມ ວັດພວັນ ວັງ Bischof der Stadt Scrūǧ; Abbeloos hat S. 90) diese vita nur iu lat. Übersetzung.

<sup>5)</sup> Diese Identifikation wird bereits vertreten von Mannert V, 2 S. 202, der sich auf Offer I cap. XI und Xierurh I 410 — wo aber von Batnai nicht die Rede ist — beruftl, von Forbiger II 629, Chesney I 46 und Karte II, von Reichard und Lapie nach dem Index zum itin. Ant. S. 311, von Ritter XI, 291, von Ainsworth II 103 und von Fränkel bei P. W. III 141, doch überall ohne nähere Begründung.

<sup>6)</sup> S. 275, vgl. Ritter, Abt. XI, S. 280.

<sup>7)</sup> Anmerkungsweise stelle ich die ausser Jacob noch aus Unterschriften in den Konzilakten bekannten Bischöfe von Batnai zusammen vgl. Assemani, Bibl. or. 1, 8, 284 und H cap. 9 s. v. Sarug und Abbeloos 8, 93): Abramus episcopus Bathnensis, Konzil zu Chalcedon (nach Wesseling, Itineraria 8, 190 zu Bathnas mari). — Dadas episcopus Batenorum, Konzil zu Antiochia. — Julianus Batnon, 5, Generalsynode.

<sup>8)</sup> In der syrischen Chronik von Edessa, verfasst von Josua Stylites, wird cap. LXIII zum Jahr 502 3 p. Chr. und cap. LXXXIX zum Jahr 5045 noch der Stadtname Batnai gebraucht, während c. LIX am Ende, c. LX am Anfang der Name Seräğ vorkommt (unkenntlich ob für Stadt oder Landschaft, wahrscheinlich aber für letztere); c. LXXXIX wird es als Batnän kastrā in Seräğ bezeichnet.

<sup>9)</sup> Vgl. über diese Entwickelung des Namens auch Ritter X II40, XI 289 (der noch irrtümlich behauptet, Sarug bedeute nie einen Stadtnamen), Abbeloos, S. 92, im

Reise durch die Landschaft Serūğ, wie er mir mitteilt, einen Stadtnamen Serug oder gar Eski-Serüg — dessen Existenz er schon wegen der türkischen Vorsilbe Eski (= alt) bezweifelt — nie gehört; der Stadtname Scrüg zur Bezeichnung der Stätte des alten Batnai scheint sich also wieder verloren zu haben.

Wenden wir uns nunmehr zu Anthemusias. Als Stadt wird Anthemusias, benannt nach der makedonischen Stadt Anthemus, ausser von Isidor I 245 ('Ανθεμονσιάς, v. l. 'Ανθεμονσία) noch von Plinius (V § 86 Anthemusia, VI § 118 Anthemus), Tacitus (ann. VI 41 Anthemusias), Steph. Byz. ('Arθεμούς) erwähnt. Die Münzen derselben 1) tragen entweder das Ethnikon 'Ανθεμουσίων oder den Nominativ des Stadtnamens 'Aνθεμουσία. Als Landschaft wird Anthemusia erwähnt von Strabo (XVI 747/8 zweimal als 'Ανθεμονσία). Cassius Dio (LXVIII 21 'Ανθεμονσία), Ptolemaios (V 18.4 Ανθεμονσία), Entropius (VIII 3 Anthemusia, danach Sextus Rufus Festus c. 20 Anthemusia, und hist. miscell. X, 3 Anthemusium), Ammianus Marcellinus (XIV 3.3 Anthemusia) und endlich in der Inschrift CIL VI 1377 = Dessau, Inscript. selectae 1098 im Zusammenhange mit dem Partherkriege des Marcus und Verus.

Für die Landschaft Anthemusia<sup>2</sup>) vgl. Ritter Abt. XI, S. 285, Sachau Reisewerk, S. 1814, Frankel bei P. W. I, Sp. 2370. Ihre Identifikation ist damit gegeben, dass von Ammianus l. c. Batnai als ihr Hauptort angegeben wird; also ist es die Landschaft (Oase) Serāğ, die in alter Zeit den Namen Anthemusia führte, und dazu passt der Sinn des Namens Anthemusia, "Land der Blüte" vortrefflich, da diese Gegend auch hente noch durch ihre Fruchtbarkeit berühmt ist (vgl. S. 457 Ann. 6). In etwas weiterem Sinne fasst die Landschaft Strabo auf, indem er sie westlich bis an den Euphrat und östlich bis an den Chaborras sich er-

Anschluss an Assemani, bibl. or. 11: dissertatio de Syris monophysitis cap. 9 s. v. und I, S. 284/5; über Geschichte und Bedeutung der Stadt Batnai-Serag siehe Ritter, Abt. X 1118 f. 1132. 1140, Abt. XI 280. 282. 284. 286.91; sie wird auch von Ofter I S. 110 Ann. 117 und S. 109 als Suroudge erwähnt. Über den Bischofssitz in Batnai-Serāğ vgl. Assemani II c. 9 s. v. Sarug.

<sup>1)</sup> Man findet sie bei Pellerin, Mélanges de médailles 1, S. 346, Taf. 24, 7 und II, S. 142, Eckhel, Doctrina numorum III S. 506, (bei welchen beiden auf die älteren Autoren Ligorius, Holstenius, Harduin und Maffet verwiesen wird), Sestini, lettere 11 S. 159, V1 S. 10, lettere di continuazione I, S. 63-67, mus. Hedervar. 111, S. 123 nr. 1 Tafel \$2, 3, Mionnet, description V S. 592, Suppl. VIII S. 389 90, vgl auch Head, Historia numorum S. 688. Die von I eake, numismata Hellenica, Suppl. S. 16 an Anthemusias gegebene Münze ist vielmehr von Anemurion in Kilikien, vgl. Hill im Katalog des British Museum Lycaonia, Isauria and Cilicia, S. XLI Anm. D. Da die Mehrzahl derselben unter Antoninus (Caracalla) geschlagen ist, liegt die Vermutung nahe, dass dieser bei seinem Orientfeldzug auch Anthemusias besucht hat.

<sup>2)</sup> Diese Namensform führt die Landschaft stets, mit Ausnahme der stark abgeleiteten historia miscella, wo sie Anthemusium heisst.

strecken lässt.¹) Ihre Nordgrenze bildet ein ödes, unfruchtbares Gebirge, in welchem die Strasse von Zeugma nach Edessa sich hinzieht.²) Nördlich dieser Strasse ist die Landschaft Osrhoene zu suchen, deren Hauptstadt Edessa, früher Orrhoe genannt, der Landschaft ihren Namen gab genau wie Anthemusias der Landschaft Anthemusia. Mit Genauigkeit lassen sich die Grenzen der Landschaften Osrhoene und Anthemusia natürlich nicht festlegen.³)

Grössere Schwierigkeiten bietet die Identifikation der Stadt Anthemusias. Die einzige Entfernungsangabe ist die Isidors, welcher Anthemusias 3+5=8 schoeni von Apamea-Bīreğik entfernt sein lässt.<sup>4</sup>) Diese Ziffer von etwa 48 km passt nan ungefähr — Genanigkeit ist bei dem hohen Einheitsmass des Isidors (6 km), das er stets in ganzen Zahlen giebt, nicht zu verlangen — zu der auf den Karten nachgemessenen Eintfernung zwischen Bīreğik und Scrūğ, und der Umstand, dass sowohl Scrūğ wie Anthemusia(s) auch als Landschaftsname Verwendung finden, spricht ebenfalls nachdrücklich für eine Gleichsetzung beider. Ferner ist anch in der heutigen Oase Scrūğ ausser der gleichnamigen Stadt kein anderer Ort, der für die Stätte einer antiken grösseren Stadt gehalten werden könnte ausser etwa dem Arslantasch<sup>5</sup>) oder dem Orte Hāğib.

Strabo XVI 748: ή διάβασις (τοῦ Εὐφράτον) ἔστιν αὐτοῖς κατὰ τὴν 'Ανθεμονσίαν und ib. 747 περὶ τὴν 'Ανθεμονσίαν 'Αβόρρας (ποταμός βεῖ).

<sup>2,</sup> v. Oppenheim, Zeitschr. d. Ges. f. Erdk. XXXVI, 1901, S. 92.

<sup>3)</sup> Die nabeliegende völlige Gleichsetzung von Anthemusia mit Osrhoene verbietet sich durch die oben erwähnte Inschrift CIL VI 1377 = Dessau, Inser. sel. 1098, wo ein "leg(atus) Augg. pr. pr. auxilior(um) per orientem in Armeniam et Osrhoenam et Anthe musiam ductorum" vorkommt.

<sup>4)</sup> Die allgemein in den Handbüchern — z. B. Forriger II 634, Smith, dictionary I 140, Fränkel bei P. W. 1 2370 — verbreitete Angabe, Anthemusias läge 4 schoeni von Edessa entfernt, findet nirgends einen Beleg und scheint auf Missverständnis der Strabostelle (XV1 748) zu bernhen, indem man zu ἐπέρχειται τοῦ ποταμοῦ σχοίτους τέττασας als Subjekt 'Ανθεμονσία annahm; vielmehr ist 'Ιεράπολις Subjekt. Ein ähnliches Missverständnis scheint bei Mannert, S. 213 vorzuliegen. 1eh will diese Strabostelle, die zu manchen Erörterungen Anlass giebt, hier kurz besprechen; er sagt; "durch die Wüste der Malier führt der Weg nach Babylon und Seleukeia. Dabei findet der Euphratübergang statt κατὰ τὴν 'Ανθεμουσίαν, τόπον τῆς Μεσοποταμίας. Vier schoeni vom Flusse entfernt liegt Hierapolis. Nach dem Übergange kommt man durch die Wüste zur babylonischen Grenze\*. Strabo hat also einen Weg im Auge, der von Hierapolis aus sich in kürzester Entfernung zum Euphrat wendet - und 4 schoeni ist wirklich, wie man sich auf der Karte überzeugen kann, die kürzeste Entfernung zwischen Hierapolis und dem nächsten zum Übergang geeigneten Punkt des Euphrat, und zwar liegt dieser nächste Punkt des Euphratufers im NO. von Hierapolis bei Oscherije -, diesen in der Landschaft Anthemusia überschreitet und weiter bis zur gleichnamigen Stadt führt, wo er die gewöhnliche Strasse trifft. Dadurch, dass Anthemusias die erste grössere Stadt nach dem Übergange ist, ist Strabo berechtigt, auch die Übergangsstelle als zur Landschaft Anthemusia gehörig zu bezeichnen, worauf auch τόπος, doppelsinnig für Stadt und Land, deutet. Über die Route vgl. noch S. 475.

<sup>5)</sup> Arslantasch = Löwenhügel, so benannt nach zwei Löwenskulpturen in Basalt;

Gegen eine Identifikation von Arslantasch, wie sie mir von Herrn Moritz brieflich vorgeschlagen wurde, oder von Hağib, welchen Ort mir Herr v. Oppenheim als den derzeit bedeutendsten der Oase Serūğ bezeichnet, mit der Stadt Anthemusias spricht aber der Umstand, dass ein so starkes Abbiegen nach Süden einen recht erheblichen Umweg für die von Zeugma nach Karrhai Reisenden bedeuten würde: übrigens macht folgende Beobachtung die Identifikation von Arslantasch oder Hāğib mit Anthemusias völlig mmöglich: Isidor sagt geradezn, dass sein Weg, der über Anthemusias bis Koraia geht, dann nach rechts abbiegt. Diese Rechtsabbiegung führt ihn dann zum Belich, den er 6 schoeni oberhalb Ichnai (= Chnēz) schon erreicht hat, also etwa beim hentigen Hōhiz. Man überzeuge sich nunmehr, dass die Strecke Biregik - Arslantasch (bez. Hāğib) -Höhiz eine schnurgerade Linie bildet, bei der von einer Rechtsabbiegung keine Rede sein kann; folglich kann Arslantasch oder Hägib nicht Anthemusias sein und es bleibt für Anthemusias nur das heutige (Eski-)Serāģ übrig.1)

Nun hatten wir aber soeben gesehen, dass schon das alte Batnai notwendig mit dem heutigen Serāġ gleichzusetzen ist, woraus folgt, dass Anthemusias und Batnai dieselbe antike Stadt bezeichnen.²) Diese im ersten Augenblick befremdende Thatsache wird erklärlich, wenn wir daran denken, dass bei der Ansiedelung makedonischer Veteranen in dieser Gegend auch andere Städte ihren alteinheimischen Namen mit einem griechischen, vorzugsweise mit dem Namen einer Stadt der makedonischen Heimat vertanschen mussten. So wurde das alte Orrhoe in Edessa, Til-Barsip in Zeugma umgetauft, und auch die später Serrhai, Nikephorion, Zenodotion und Ichnai genannten Städte dürften nur Neugründungen und Neubenennungen älterer Städte sein.³)

vgl. Ritter X 1119 und Xl 280. Chesnev l 1114; an die Grabstätte des Antoninus Caracalla) zu denken, wie Ritter Xl 280 vorschlägt, verbietet natürlich die Lage des Ortes.

<sup>1)</sup> Mit dieser bereits von Ritter (X 1118, XI 249) vorgeschlagenen und auch von II. Kiefert (vgl. die Karte von 1858 und sein Lehrbuch S. 156 Ann. 2) vertretenen Gleichsetzung von Anthemusias mit Scrūğ fallen alle übrigen, so Mannerts, der S. 218 entweder Scharmely (= Tschärmelik), das aber auf der Strasse Zeugma-Edessa liegt, siehe oben S. 447 u. 448, oder Thilatikomum mit Anthemusias gleichsetzen will, welches Thilatikomum aber auf der Strasse Ilierapolis-Batnai, 31 m. p. von ersterem, 22 m. p. von letzterem entfernt liegt, vgl. itūn. Ant., S. 192, 5—193, 1 Wess. und unten S. 474; ebenso fällt Cnesners Identifikation (II S. 612), der ebenfalls die "Ruinen von Charmelik (Tschärmelik) und Narsis", 3 miles vom Euphrat. 30 miles von Samosata, für Anthemusias anspricht, denn Anthemusias liegt nicht 3 "miles", sondern nach Isidor 8 schoeni = 48 km = 30 "miles" vom Euphrat entfernt. Auch liegt Tschärmelik nach den Karten nicht 3 miles = 4,8 km, sondern einige 30 km vom nächstgelegenen Punkte des Euphrat entfernt. Cnesner kennt augenscheinlich Isidor gar nicht, wie er ihn auch nicht als Beleg für Anthemusias anführt.

<sup>2)</sup> So auch Müller, Geogr. Gr. min. I, S. 247 zur Isidorstelle.

<sup>3)</sup> Für Zenodotion geht dies wohl daraus hervor, dass Plutarch, Crassus cap. 17, 3

Dass Anthemusias zu diesen neu-makedonischen Städten gehörte, sagt Tacitus ') übrigens ausdrücklich. Ebenso nun, wie der alte Stadtname Edessa, Orrhoe, in der Landschaftsbezeichnung fortlebte, so taucht der alte, schon für assyrische Zeit vorauszusetzende ') Name von Anthemusias, Batnai, auch zuerst als Landschaftsname wieder auf, nämlich bei Isidor l. c.; als Stadtname finden wir Batnai zuerst bei Cassius Dio wieder, und seitdem verdrängt er Anthemusias als Stadtname evöllig, was möglicherweise mit dem siegreichen Vordringen der Sassaniden und der damit verbundenen Kräftigung des einheimisch-orientalischen Elementes zusammenhängt. Als Landschaftsname erhielt sich Anthemusia etwas länger, da wir es noch bei Ammian l. c. finden, welcher überhaupt der letzte ist, der den griechischen Namen nennt.") Wie später hinwiederum der syrische Name Batnai durch den arabischen Serūģ verdrängt wird, ist bereits oben (S. 452) besprochen.

Wenden wir uns nunmehr nach Festlegung von Isidors zweiter Station Anthemusias zu seiner Route zurück: er gelangt von Anthemusias aus in 3 schoeni zu der Festung  $Ko \varrho \alpha i \alpha i \nu B\alpha r \alpha r_h$ . Tragen wir diese Entfernung auf der Strecke Zeugma-Karrhai von Anthemusias aus ab, so fällt Koraia etwa zwischen Deñiz und Külhäjük, was insofern gut stimmt, als sich dadurch Koraia als Sperrfort des Passes von Külhüjük³ kennzeichnet. Durch den Zusatz  $i\nu$  Barár $\eta$ , "im Batnischen". verbietet es sich ganz von selbst, Koraia mit der Stadt Batnai zu identifizieren, wie Ritter und H. Kiepert³) thaten, und ein recht unglücklicher Gedanke von Maxnert³) war es, Koraia gar mit Karrhai gleichzusetzen, welches doch von Apamea—Zeugma nicht reichlich 65 km (3+5+3=11 schoeni), sondern nach der tab. Pcut. 74 m. p. = 111 km entfernt lag. Ritter dachte übrigens auch daran, Koraia mit Arslantasch

ausdrücklich sagt " $Z\eta rodoriar ἐπάλονν τἡν πόλιν οἱ "Ελληνες", also nannten sie andere anders. Für Serrhai vgl. unten S. 473 Ann. 3; die auf Chesneys Karte II (danach in H. Kieperts Karte von 1858 und in R. Kieperts zu v. Oppenheims Reisewerk) südlich von <math>R\bar{u}s$  el 'Ain aufgeführte Ortschaft Machedona dürfte ebenfalls auf einen antiken Ort makedoniseher Gründung hinweisen.

- $1)\ Ann.$ VI 41; der makedonischen Abstammung der Bevölkerung in diesen Gegenden gedenkt auch Cassius Dio XL 13, I.
  - Vgl. unten S, 470 Anm. 3.
- 3) Abgesehen natürlich von den späteren Abschreibern Eutrop, Festus und dem Verfasser der historia miscella, die den Namen Anthemusias ja nur ihrer Vorlage entuehmen.
  - 4) Vgl. Chesney, Karte II; Ritter, Abt. X 1119.
- 5) Ritter, Abt. XI 286, H. Kiepert Karte von 1858. Anders steht es mit der Stelle bei Prokop, de aed. II 7: φρούριον, ὁ ἐν Βάννας ἦν; hier ist ein Kastell in der Stadt Batnai gemeint, da er ja den Stadtnamen Εάνναι, nicht den Landschaftsnamen Εανάνη, gebraucht.
- Mannert, S. 204, vgl. auch S. 208, ihm folgend Formger II 629, widerlegt von Müller, zu Isidor, S. 246.

gleichzusetzen, was Müller mit durchschlagenden Gründen abwies.<sup>1</sup>) wenn auch der Abstand Koraias von Anthemusias mit dem zwischen Arslantosch und Serūğ etwa übereinstimmt.

Von Koraia aus verlässt Isidor die bisherige Richtung und wendet sich, wie er ausdrücklich sagt, rechts, d. h. südost wärts, zum Belich, wo wir ihn später begleiten werden. Wir verfolgen zunächst in östlicher Richtung die Strasse weiter über Batnai hinaus?) nach Karrhai (vgl. oben S. 449). Die Einmündung dieser alten Strasse Zengma-Karrhai in die von Edessa nach Karrhai führende Strasse hat Sachau bemerkt.") Über die heutige Stadt Harran, das alte Karrhai, vgl. Pococke, S. 161. OTTER I. S. 111 Ann. 19, Buckingham I S. 162 sqq., Chesney I, S. 115, Moltke, S. 244, Kiepert, Lehrbuch, S. 156, Sachau, S. 217-223, v. Oppenheim, Zeitschr. der Ges. f. Erdkunde XXXVI, 1901, S. 83—84. Über Harran als Bischofssitz siehe Assemani, Bibl. or. II c. 9 s. v.

Waren dies die beiden Hauptwege, welche von Zeugma aus in östlicher Richtung nach Edessa bezw. Karrhai führen, so wäre über die Natur des daz wischen liegenden Landes einiges hinznzufügen. Vorab möchte ich mit Rücksicht auf Crassus' Partherfeldzug 1) bemerken. dass das Euphratthal in der Gegend von Zeugma seiner Nebel wegen berüchtigt ist.<sup>5</sup>) Das Gebiet von Zeugma bis Karrhai und Edessa ist "das alte Syrerland Serūg, eine gesegnete Kornkammer".") Hier fand Sachau stets bebautes Land, reichliche Quellen, und die Nähe zahlreicher, gut situierter Dörfer liess sich wahrnehmen. Frh. v. Oppenheim zählte hier .im Bereich von kaum zwei Tagereisen im Quadrat. über 300 blühende Dörfer". Diese fruchtbaren Gefilde mögen sich nach Sachau

<sup>1)</sup> Ritter, Abt. Xl 280, vgl. X 1119, dagegen Müller, Geogr. Gr. min. I 246 zur Isidorstelle; über Arslantasch siehe S. 454 Anm. 5.

<sup>2)</sup> Diese Strasse bildete auch die Marschlinie Traians auf seinem orientalischen Feldzuge v. J. 115, der die Sicherung Mesopotamiens zum Zwecke hatte: er marschierte wohl von Antiochia nach Zeugma, überschritt hier den Fluss und zog auf der oben besprochenen Strasse Zeugma-Karrhai bis Batnai Dio LXVIII 23), von wo er, ebenfalls auf bekannter Strasse (vgl. unten S. 475), linksum nach Edessa sieh wandte Dio LXVIII 21). Von hier aus setzte er seinen Zug nach Nisibis (Dio LXVIII 23. 2), von da nach Singara (Dio LXVIII 22.1) fort. Die einzelnen Orte nennt Dio nicht in der Reihenfolge, wie der Kaiser sie betrat, sondern man muss sich die Route aus den einzehnen gelegentlichen Notizen zusammenstellen, wie dies im wesentlichen richtig bereits Schiller, Geschichte der römischen Kaiserzeit I 2 S. 558, gethan hat, der auch Anthemusias richtig mit Serāğ gleichsetzt. Mommsen, Röm. Geschichte V, S. 400, deutet die Route nur kurz an.

<sup>3)</sup> Reisewerk, S. 217, vgl. auch den Plan auf S. 223.

<sup>4)</sup> Plutarch, Crassus e. 19.

<sup>5)</sup> Sachau, Reisewerk, S. 254.

<sup>6)</sup> Vgl. Sachau, Reisewerk, S. 181; über die Fruchtbarkeit dieser Landstriche vgl. ausser Pococke, S. 163/4, Niebuhr 11 410-412, Ainsworth II, S. 103, Sachau, S. 181, 285 namentlich Retten Abt. XI S. 283, der sich auf die Nachrichten der älteren Reisenden beruft, und Fri. v. Oppenheim, Zeitschr. d. Ges. für Erdkunde XXXVI, 1901, S. 92.

bis auf die geographische Breite der Belich-Quelle erstrecken, von wo an eine wesentlich andere Bodengestalt die Striche zwischen Euphrat und Belich ausfülle, (Sachau, Reisewerk, S. 233) und uur noch die eigentliche Flussniederung des Belich eine ähnliche Natur beibehalte (Sachau), c. S. 232). Nach Osten dehnt sich dieses gesegnete Land aus bis an die Zuflüsse des Belich und über sie hinaus, nach Westen bis an die parallel dem Euphrat laufenden Gebirgszüge. Der kleine Raum zwischen diesen Höhenzügen und dem Euphrat selbst bietet für den Anbau wenig Gelegenheit und dient nur als Viehweide.<sup>1</sup>)

Von Gebirgen ist in Anthemusia und Osrhoene ausser den eben erwähnten Hügelketten zunächst der Nimrūd Dār zu nennen, ein kleines Gebirge, das sich nach Sachaus Karte nördlich der Strasse Zeugma-Karrhai und südlich bezw. östlich der Strasse Zeugma-Edessa erhebt, nach H. Kieperts Karte von 1858 nördlich der Strasse von Zeugma nach Edessa sich befindet, das thatsächlich aber — siehe R. Kieperts Karte etwa parallel der Strasse Edessa-Karrhai und den Zuflüssen des Belich in nordsüdlicher Richtung verläuft und das nach Herrn Moritz brieflicher Mitteilung von Karrhai aus etwa drei Stunden nach Westen zu liegt. Ferner ist zu erwähnen der Köprü-Dār, der östlich und nordöstlich von Edessa sich hinzieht — etwa mit dem Garmusch der Kiepertschen Karte von 1858 identisch — und schliesslich im Tektek-Gebirge verläuft. Der Köprü-Dār ist das nächste von Karrhai aus in nördlicher Richtung sichtbare Gebirge und besteht, nach Herrn Sachau, aus einzelnen Felsgruppen und Hochplateaus fast ohne Ebenen und charakteristische Unterschiede. Daher dürfte ein einzelner Punkt wie Sinnaka, wo nach Plutarch und Strabo, vielleicht nach derselben Quelle,2) Crassus seinen Untergang fand, sich uicht feststellen lassen. Dies Sinnaka scheint nach Plutarch l. c. eher eine einzelne Hügelgruppe als eine Ortschaft zu sein, wie man das letztere aus Strabo (l. c.) herauslesen könnte.3) Es hat

der mir brieflich das westliche Mesopotamien als ein Fruchtland ersten Ranges bezeichnete. Auf den Namen 21x3:uordie — "Land der Blüte" ist sehon oben S. 453 in diesem Sinne aufmerksam gemacht worden. — Chesnet I, S. 46—49, auf den sich Rawlinson, The sixth great Oriental monarchy S. 158 note 1 bezieht, beschreibt indessen (S. 46) nur die Ufer des Euphrat von Samosata bis Zeugma und (S. 48) von Thapsakos bis zur Belieh-Mündung als "fine pasture country".

<sup>1)</sup> Chesney I, S. 48; Sachau, Reisewerk, S. 180.

Plntarch, Crassus e. 29, Strabo XVI 747; als Quelle beider habe ich Anm. 104 meiner Dissertation Timagenes vermutet.

<sup>3)</sup> Strabo folgend nennt Mommen, Röm. Gesch. 111, S. 349, Sinnaka eine Festung; möglicherweise sind beide Auffassungen richtig. d. h. Berg und Festung gleich benannt gewesen. — Der von Ptolemaios V 18. 11 genannte Ort Sinna wird, da er dem Zusammenhange nach am mons Masius zu suchen ist, sehwerlich hiermit in Verbindung zu bringen sein. — Östlich von Karrhai, wie Spiegel, Eran. Altertumskunde 111, S. 109 vermutet, kann Sinnaka nicht gelegen haben, da Crassus auf dem Wege nach Armenien (Dio XL 25 § 5) war, also nach Norden zog.

augenscheinlich in der östlichen, nach dem Tektek zu verlaufenden Fortsetzung des Köprü-Dār gelegen, da Crassus nach einem Marsche durch Sumpfland, worunter nur die überschwemmten Betten der im Köprü-Dar entspringenden Zuflüsse des Belich, Nahr el Kut und Gullab, verstanden werden können (siehe unten S. 464), dorthin gelangte. Der Marsch durch dieselben stellt, auch abgesehen von dem Umstande, dass der nasse Boden den Zug sehr aufhalten musste, eine nicht unbedeutende Verzögerung des Weges gegenüber der geraden Strasse von Karrhai nach Edessa dar, was ich zur Bestätigung des von Plutarch (Crassus c. 29) über die Verräterei des Andromachos Gesagten betone.

Endlich ist noch des eigentlichen Tektek-Gebirges zu gedenken, von dem ein nordsüdlich verlaufender Ausläufer parallel dem Nimrud-Dar, der Strasse Edessa-Karrhai und den Zuflüssen des Belich am östlichen Ufer des Gullāb sich hinzieht und dessen ziemlich steiler Abhang nach Herrn Moritz etwa zwei Stunden östlich von Karrhai entfernt liegt.

#### II. Der östliche Teil.

Die Strasse von Edessa über Karrhai nach Nikephorion; der Belich, seine Zuflüsse und seine Ufer; Isidors Stationen von Koraia bis Nikephorion; das Binnenland zwischen Euphrat und Belich.

Nach dieser Betrachtung des nördlichen Teils des Parallelogrammes wenden wir uns zum östlichen, der wiederum am besten im Anschluss an die wichtigste Verkehrsader, die von Edessa südwärts führende Strasse, besprochen wird.

Das alte Edessa, ursprünglich Orrhoe und erst bei der Besiedelung durch Makedonier nach der gleichnamigen Stadt in der makedonischen Heimat Edessa genannt, änderte wie die meisten mesopotamischen Städte den Namen in der Seleukidenzeit in Antiochia, mit dem Zusatz ἐπὶ Καλλιφόη, nach einer Quelle Kallirhoe 1) zubenannt. Als solche hat sie unter Antiochos IV auch Münzen geschlagen.2) Hente wird die Stadt Orfa oder Urfa genannt; vgl. über sie Pococke, S. 159-161, Ofter I 109-112 Anm. 16, Niebuhr II, S. 410 — die übrige ältere Litteratur siehe bei Bocking zur notitia dignitatum I, S. 239 — Buckingham I capp. IV—VI S. 89 ff., Ainsworth H. S. 103, Moltke, S. 227-229, 339-342, Smith, Dictionary I 806, Kiepert, Lehrbuch, S. 156, Sachau, Reisewerk, S. 189-210.

<sup>1)</sup> Vgl. Plinius, nat. hist. V § 86 "Edessam, quae quondam Antiochia dicebatur, Callirhoen a fonte nominatam", wo offenbar der Ablativ Callirhoe herzustellen ist, "nach einer Quelle Kallirhoe zubenannt". Vgl. auch Stephanos Byz. s. v. 'Arriogia. ογδόη ή έπὶ τῆς Καλλιορόης λίμνης und s. v. "Εδεσσα · δια τὴν τῶν ὑδάτων ψύμην οἔτω κληθείσα. Vgl. über diese Quelle auch Βυσκινσμαм I S. 109.

<sup>2)</sup> Sie tragen die Aufschrift ANTIOXEON TON EHI KAAAIPOHI; vgl. Ecknet. doctr. num. HI S. 305, Mionnet, Descript. V S. 37 nr. 326 ff., Suppl. VIII S 30 nr. 157, Head, Historia numorum S. 689.

Wright, Chronicle of Joshua Stylites S. 1 Anm. \*, bei dem man auch eine Karte von Edessa und Umgegend findet; über Edessa als Bischofssitz vgl. Assemani, Bibl. Orient. II cap. 9 s. v.

Von Edessa führt nach den Karten eine Route in wesentlich südlicher Richtung über Karrhai und dann am Belich entlang nach Nikephorion-Kallinikon, heute Rakka genannt, welchen Weg Sachau in seiner ganzen Ansdehnung bereiste, während früher Reisende wie Otter, Niebuhr, Ainsworth, Buckingham, Moltke<sup>1</sup>) in dieser Richtung nicht vorgedrungen sind.<sup>2</sup>) Nach Sachau hat Moritz — vgl. die Einzeichnung seiner Route auf R. Kieferts Karte — die ganze Strecke, Frh. v. Oppenheim<sup>2</sup>) einen Teil — nämlich von Ras el 'Ain el Chālīl (der Quelle des Belīch) über Harrān nach Urfa — bereist.

Von alten Quellen nennt Prokop, de aed. Il 7, die drei Städte Edessa, Karrhai und Nikephorion in dieser Reihenfolge, hat also offenbar eine Ronte wie die zu besprechende im Auge. Der erste Teil derselben, die Strecke von Edessa nach Karrhai, ist im Altertum eine viel begangene Wegstrecke gewesen. So zog Antoninus (Caracalla) auf ihr von Edessa nach Karrhai, so marschierte auch Chosroes I im Jahre 540 auf seinem Zuge nach Konstantine. Von den Itinerarien giebt die tabula Peutingerana einen Weg von Edessa nach Karrhai, der dann aber nicht nach Süden, sondern nach Osten zum "fons Scabore", d. h. zur Quelle des Chaborras, sich fortsetzt. Misst man auf den modernen Karten nach, so ergiebt sich, dass die Entfernungsangabe der tabula — von Edessa nach Karrhai 39 m. p. — aufs genaueste stimmt. Auch Niebuhrs Angabe, Karrhai läge von Edessa zwei Tagereisen nach Süd-Südost, stimmt, während Abulfeda 7) nur einen Tagemarsch von Harrān bis Rohā (= Urfa-Edessa) angiebt.

Karrhai wird gelegentlich des Perserfeldzuges Julians als Knotenpunkt zweier grosser, von hier ins Innere führender Strassen bezeichnet,

<sup>1)</sup> Vgl. RITTER XI, S. 291.

<sup>2)</sup> Eine Gruppe der Chesney-Expedition, bestehend aus Lyncn, Eden und Ainsworth, zog von Samosata über Edessa und von hier nach Karrbai, bog dann aber westlich über Serāğ nach Bīreğik ab. Vgl. Chesney, General statement of the labours etc. im Journal of the London geographical society VII 1837 S. 422 und Chesneys Karte II. Auch Haussknecht hat die Strecke Edessa-Karrhai bereist, vgl. Vorbericht S. 3 und Karte I.

<sup>3)</sup> Vgl. Zeitschr. d. Ges. f. Erdkunde XXXVI, 1901, S. 83 4 nebst der Karte.

<sup>4)</sup> Vgl. in den seriptores historiae Augustae die vita Antonini Caraeallae eap. 6; Herodian IV 13; Dio LXXVIII 5 § 4 (Xiphilinos S. 719 Boissevaix, Zonaras XII 12 S. 113 Dixdorf).

<sup>5)</sup> Über seinen Feldzug siehe unten S. 475.

<sup>6)</sup> Der geogr, Rav. hat Edessa hinter Thatama (= Thalama tabula) ausgelassen (H e. 13 S. 80, 5 und 6), bietet also nur "Chara" (= Karrhair bis "fons Cavorae", vgl. S. 449 Anm. 2; das itin. Ant. gewährt keine Ausbeute.

<sup>7)</sup> Ubersetzt von Reinaud II, S. 50.

deren südliche, also die Fortsetzung der soeben behandelten Strasse Edessa-Karrhai, der Kaiser selbst wählte.1) Dieser Weg führte ihn von Karrhai aus, vermutlich an den Quellbächen des Belich entlang, im Laufe desselben Tages nach Davana, "unde ortus Belias flumen funditur in Enphratem".2) Diese Angabe Ammians, dass bei dem auch von Prokop3) als Dabanaj unter den Kastellen Mesopotamiens aufgeführten und in der notitia dignitatum, or. XXXV 17 als Garnison einer Reitertruppe genannten Orte Dabana der Belias (Balissos, Belich) entspringe, wird bestätigt durch die arabischen Geographen: Ibn Chordadbeh und ebenso Ibn Rosteh bemerken, dass der Belich bei Dahbana entspringe.4) Dasselbe ergiebt sich auch aus Abulfeda, welcher den "Nahr al Balykh" bei

I) Der Feldzug Julians wird geschildert von Zosimos III 12 und Ammianus Marcellinus XXIII e. 2 und 3. Beide folgen, wie sehon bei blossem Durchlesen sieh ergiebt, derselben Quelle, und zwar dem Magnos von Karrhai, der den Feldzug selbst mitmachte. Sein Werk ist verloren, doch existiert für unsere Partie ein kurzer Auszug des Malalas, zu finden bei MÜLLER, Frg. hist. Graec. IV 4. - Der Kaiser kam von Antiochia über Hierapolis nach Batnai (über diese Route siehe unten S. 471 u. 474). Von hier hätten ihn nach Zosimos die Edessener in ihre Stadt gerufen: "ό δὲ · Ιουλιανός) ἀποδεξάμενος καὶ ἐπιστὰς τὴ πόλει καὶ ὄσα ἔδει χοηματίσας ἐπὶ Κάρρας ະອີດປະເ." Dies kann nur bedeuten, dass Julian nach Zosimos wirklich von Batnai aus, anstatt geraden Weges nach Karrhai zu marschieren, einen Abstecher nach Edessa gemacht habe. Doch der Umstand, dass ihm, dem Apostata, der Besueb einer durebaus christlichen Stadt nur Unannehmliehkeiten bringen konnte - vgl. Sozomenos VI 1 bei Migne, Patrol. Gr. 57, 1288 - und der Mangel jeglichen politischen oder strategischen Grundes für diese Diversion, endlich das völlige Stillsehweigen Ammians und die gegenteilige Angabe des Sozomenos lassen die Angabe des Zosimos über den Marseh nach Edessa als einen Irrtum oder ein Missverständnis des Schriftstellers erseheinen; vgl. Sievers, Studien zur Geschichte der röm. Kaiser S. 243. Julian wird sieh vielmehr auf dem uns bekannten Wege (oben S. 449) von Batnai aus direkt nach Karrhai begeben haben. Von hier führten, wie Magnos von Karrhai, Ammian und Zosimos II. ee. berichten, zwei grosse Strassen ins Innere, die eine nach links über Nisibis zum Tigris und von da nach Adiabene, die andere rechts zum Eupbrat und von da über Kirkesion nach Assyrien. Ammian drückt sieh hier ungenau so aus, dass er das zu erreichende Land dem Flusse voranstellt: "inde i. e. Carrhis' duae ducentes Persidem viae regiae distinguuntur, laeva per Adiabenam et Tigridem, dextra per Assyrios et Euphratem", dagegen korrekt Zosimos: δυοίν τοίνυν έντεῦθεν όδοῖν προκειμέναιν της μεν διά τοῦ ποταμοῦ Τίγρητος και πόλεως Νισίβιος ταῖς Αδιαβηνής σατραπείαις έμβαλλούσης, της δε διά τοῦ Εὐφράτου καὶ τοῦ Κιρκησίου. Dadurch, dass Sievers I. e. die Stelle des Ammian wörtlich übersetzt in seine Darstellung aufnimmt ("der linke führte üher Adiabene und den Tigris, der rechte über Assyrien und den Emphrat"), wird dieselbe schief. — Zu Ammians Ausdruck viac regiae könnte man notieren, dass nach Sachau, S. 188 dieser Ausdruck "die königliche Hochstrasse" heute an der Strasse Zeugma-Edessa haftet. - Von den beiden Wegen wählte Julian den rechten, südlichen, suchte aber durch Entsendung eines fliegenden Corps nach Osten den Ansehein zu erweeken, als zöge er zum Tigris.

<sup>2</sup> Ammian XXIII 3. 7.

<sup>3)</sup> De aedif. H 4; doeh ist die Beziehung auf unser Dabana nicht sieher.

<sup>4)</sup> Vgl. Bibliotheea geographorum ed. de Goeje Bd. VI S. 175 (S. 136 der französisehen Übersetzung) und Bd. VII S. 90.

einem Orte "al Dahabânya" auf dem Gebiete von Harrān entspringen lässt.") Von Josua Stylites?) wird Dahbānā als der Ort erwähnt, wo der Perserkönig Kavades nach dem Abzuge von Edessa sein Lager aufschlug, im Jahre 5023 n. Chr. In neuerer Zeit scheint dieser Name des Ortes verschollen zu sein, nur bei Ottes habe ich eine Quelle "Duhebanæ" erwähnt gefunden, die vielleicht hiermit zusammenzubringen ist.")

Der Fluss Belich selbst heisst in Keilinschriften  $Balifu.^4$ ) jetzt Belich und ähnlich; bei Isidor wird er  $Bi\lambda\eta\chi\alpha$  oder  $B\dot{\alpha}\lambda\iota\chi\alpha$ , bei Plutarch  $B\dot{\alpha}\lambda\iota\sigma\sigma\sigma\varsigma$ , bei Ammianus Belias genanut. Auch Strabos Bezeichnung  $B\alpha\sigmai\lambda\iota\iota\sigma\varsigma$   $\sigma\tau\alpha\mu\dot{\sigma}\varsigma$  dürfte mit Müller und Frankel in  $B\alpha\lambdai\sigma\iota\sigma\varsigma$  oder ähnlich zu ändern und auf den Belich zu beziehen sein.

Durch diese allseitige Sicherstellung von Dabana als Ort an der Quelle des Belich wird auch Klarheit in das Gewirr von Flussläufen gebracht, welches Ritter Abt. X S. 1124 vergeblich zu lösen versuchte. während er Abt. XI S. 251 schon richtiger darüber urteilt. Der Hamptstrom, der Belich, entspringt nämlich aus zwei Quellen, der nördlichen 'Ain Solola und der grösseren südlichen 'Ain Chalil er Rahman, der Abrahamsquelle, auch Rās el 'Ain el Chalil genannt. Diese letztere gilt vorzugsweise als Quelle des Belich und an ihr haben wir also Dabana zu suchen, wozu es stimmt, dass wir für 'Ain Solola einen anderen Ort ermitteln werden, nämlich Isidors Mannuorrha Aureth. An der Abrahamsquelle fand Moritz, wie er mir brieflich mitteilte, Ruinen, die er mit Dabana zu identifizieren geneigt war, und v: Offenheim hat hier recht bedeutende Anlagen, z. B. die Reste eines römischen Bades und einer Wasserleitung gefunden.') Beide Quellgebiete, wie sie mir Herr Moritz schildert, bilden grosse Teiche mit zum Teil sumpfigen Ufern und sind getrennt durch breite Hügelwellen. Von diesen beiden Quellen aus fliesst der Belich in südöstlicher Richtung und als perennierendes Gewässer dem

2) C. LXI, S 53 der Wrightsehen Ausgabe.

Abulfeda übersetzt von Reinaud, Paris 1848, 8, 66; vgl. Chesney I, S. 48 mit Anm. 3, der eine englische Übersetzung von Rassam zitiert, und Rutter Abt. XI, S. 252.

<sup>3)</sup> Otter Bd. 1, S. 106. — Mannert S. 285 identifizierte Dabana mit Isidors Alagma, aber Dabana als an der Quelle des *Belieh* liegt von Nikephorion etwa 80 km, Alagma nach Isidor 8 sehoeni — ea. 48 km von Nikephorion entfernt.

<sup>4)</sup> KB. I, S. 133, 171; AMACO-SCHEIL, Les inscriptions de Salmanassar II, S. 37, 39.

<sup>5 |</sup> Otter 1 106, Cresney 1 48, Forbiger II 627-628, Ritter XI 250-253, Sachau, S. 230 ff. und die Handbücher; die verschiedenen modernen Namensformen bei Müller, Geogr. Gr. min. I. S. 246-247 zur Isidorstelle.

<sup>6)</sup> Isidor bei Müller I. e., Plutarch, Crassus c. 23, Ammianus Marc. XXIII 3. 7.

<sup>7)</sup> Strabo XVI 747, dazu Müller zur Isidorstelle und Fränkel bei Pauly-Wissowa II Sp. 2828; Chrsker identifiziert Strabos "Basilius" irrümlich mit dem bei Karthai vorbeifliessenden Bache, dem Gulläb, und verlegt hierber die Schlacht zwischen Crasus und den Parthern (Bd. II S. 115). An anderer Stelle [H S. 410] nennt er ihn Balesius.

<sup>8)</sup> Zeitschr. d. Ges. f. Erdkunde XXXVI. 1901, S. 83. — Über die beiden Quellen des Belieh vgl. auch Sachau, S. 229—230.

Euphrat zn. Zwischen beiden Quellen wird sein Lauf durch Aufnahme eines Nebenflüsschens verstärkt, das sich seinerseits aus zwei Quellbächen zusammensetzt, die in der östlichen Fortsetzung des Köprü-Där (nach dem Tektek-Gebirge zu) entspringen, dem Gullab und dem weiter westlichen Nahr el Kut. Der Gullab oder Gallab strömt von seinem Ursprung aus in südlicher Richtung, umfliesst die Stadt Harrän im Osten<sup>2</sup>) und schlängelt sich dann neben der Strasse Edessa-Karrhai her: doch ist sein Lauf im einzelnen ziemlich unbekannt.3) Wenn nach diesem wichtigen Zufluss auch der Beläch selbst zuweilen Gulläb genannt wird,4) so hat dies nichts Auffallendes. 5) ist jedoch für Ritter (X 1124) der Grund zur Verwirrung gewesen: er identifiziert mit Golius beide Flüsse völlig, erklärt den bei Karrhai fliessenden Bach Gullāb für den Belich<sup>6</sup>) und verwirft Ammians Nachricht, dass der Belich bei Dabana entspringe. — Dieser Gullāb ist offenbar der von Stephanos Byz. s. v. Kάρραι genannte Bach Κάρρα, nach der Stadt Karrhai, die er umfliesst, so benaunt.

Der andere Zufinss des Belich ist der Nahr cl Kut, welcher von anderen Daigan  $^{7})$  oder Kara  $Koy\bar{u}n$   $^{8})$  genannt wird. Er wird von al  $Mas^{c}\bar{u}d\bar{t}$  erwähnt,  $^{9})$  der ihn bei Edessa vorbeiftiessen und hernach in den Belich sich ergiessen lässt. Im Altertum führte er den Namen  $Skirtos.^{10})$  Er entspringt anf demselben Höhenzuge wie der Gullab etwas westlich von diesem, nimmt rechts einen kleinen Stadtbach von Edessa her auf und länft ebenfalls parallel der Strasse Edessa-Karrhai,

Ygl, Sachaus und R. Kieferts Karte und Wright zu Josua Styl., S. 49 Ann \*.
 Der Čiullāb wird von Ritter XI 251 — wo noch andere Namensformen erwähnt werden besprochen, auch schon bei Buckingham 1. S. 233 erwähnt.

<sup>2)</sup> Sachau, S. 222 and Wright I. e.

<sup>3)</sup> SACHAU, S. 227.

<sup>4)</sup> Vgl. Sachau, S. 235 Ann. I.

<sup>5)</sup> Als Analogie f

ür dergleichen Verwechslungen von Haupt- und Nebenfluss erinnere ieh an Herodot IV 44 mit Steins Anmerkung.

<sup>6)</sup> Diesem Irrtume, den übrigens schon Ofter I. S. 106 begeht, kann sich Ritter auch im elften Teil (S. 252) noch nicht entziehen, indem er auch hier von einem Belieh spricht, der sich bis \*!Harrān\* verfolgen liesse.

<sup>7)</sup> Z. B. von Ritter XI, S. 251/2, Forriger in Pactys Realencykl, VI I, S. 1870, Ainsworth II, S. 105, Beckingham I, S. 155 Anm.

<sup>8)</sup> Vgl. Wright, Chroniele of Joshua Styl., S. 18 Ann. ‡, siehe auch S. 41 Ann. ‡.

<sup>9)</sup> Bibl. geogr. ed. de Goeje VIII S. 130.

<sup>10)</sup> Prokop, de aed, II 7; die Identifikation des Nahr el Kut-Daison mit den Skirtos sehon bei H. Kiepert, Karte von 1858 und Lehrbuch, S. 155. Vom Skirtos behauptet Forriger (Geographie II 627 Ann. 34 und bei Paulx I. e.), dass er ein Teil des Chaborras sei, mit Unrecht, denn er fliesst ja an Edessa vorbei. Forriger wollte ferner (II 630) den Kögos mit dem Skirtos gleichsetzen, den Steph. Byz. s. v. Εόγχαι, "βραργισί, 'Ωτίγη, aus Asinius Quadratus zifiert und den er dem Euphrat parallel hufen lärst. Doeh geht aus Stephanos' Worten deutlieh hervor, dass es sich um einen armenischen, nicht um einen osrhoenischen Fluss handelt.

und zwar zuerst links, dann rechts von ihr. Er umfliesst Karrhai im Westen und vereinigt sich unmittelbar hinter der Stadt mit dem  $\dot{G}udl\bar{\omega}b$ , mit dem zusammen er sich zwischen ' $A\dot{m}$  Sol $\bar{\omega}la$  und der Abrahamsquelle in den Belich ergiesst.') Beide Zuflüsse sind, wie mir Herr Moritz mitteilt, in der heissen Jahreszeit fast wasserlos, da sie vollkommen austrocknen oder zur Bewässerung aufgebraucht werden; zu Beginn des Frühlings indessen führen sie — dies nach Herrn Sachaus Schilderung — soviel Wasser, dass sie leicht über ihre Ufer treten, wie denn Prokop eine verheerende Überschwemmung des Skirtos erwähnt und Crassus auf seiner Flucht von Karrhai ins Gebirge durch  $\tilde{\epsilon}l\eta$   $\beta a \vartheta \epsilon a$  und  $\chi \omega \rho i \alpha \tau a q \rho \omega \nu$   $\mu \omega \tau a$  geführt wird, worunter die überschwemmten Ufergebiete beider Bäche zu verstehen sind.")

Das Gelände, welches diese Bäche sowie die Strasse von Edessa nach Karrhai bis zur Niederung von 'Ain Solola durchschneiden, ist die Ebene von Edessa, "ein rotbrauner, fetter Humus", für Weizenbau sehr geeignet, mit Dörfern übersät; an Wasser und Brunnen ist kein Mangel.3) Das Thal des Belich, in welches man nach dem Verlassen der Niederung von 'Ain Solola eintritt, ist nach Herrn Sachau meist nur 1-2 km breit, erweitert sich aber zuweilen zu 2-3 Stunden Breite (Sachar Reisewerk S. 232). Überschreitbar soll es nach Sachau (Reisewerk S. 237) des weichen und sumpfigen Bodens wegen nicht sein, während Herr Moritz mir schrieb, dass er es selbst überschritten habe und auch im allgemeinen für wohl überschreitbar hält. Das Ufergebiet ist ein fruchtbares Marschland mit ausgebildetem Bewässerungssystem und reichem Ackerbau. Viele Teiche, welche unweit des eigentlichen Flussbettes sich finden, erschweren den Weg für den Reiter oft und nötigen zu Umwegen.4) Ein kleiner rechter Nebenbach des Belich, der Bach von Tell Hajā, begleitet die Strasse längere Zeit, bis er sich nach einer Ostwendung in den Belich ergiesst.5) Wenige Meilen nördlich des 36. Breitengrades bemerkt man im Belich-Thale die Reste eines anscheinend für Bewässerungszwecke hergestellten antiken Dammes.<sup>6</sup>) Auf der Strasse südwärts reitend, hat man links die Aussicht auf das Wiesenterrain des Belich-Thales, rechts aber erblickt man nur die welligen Höhen einer Marienglaswüste, welche bald hinter der Niederung von 'Ain Solola beginnend die Ufer des Belich bis zur Einmündung desselben in den Euphrat begleitet (vgl. Sachau, S. 230-233). Über die Temperatur des Belichthales schreibt mir Herr Morrtz, dass

<sup>1)</sup> Der Lauf beschrieben nach Sachat, S. 216, S. 222, S. 227 Zeile 23 25.

Prokop, de aed. II 7, Plutarch Crassus c. 29, vgl. Ainsworth II, S. 105, Sachau, S. 216.

<sup>3)</sup> Sachau, Reisewerk, S. 215.

<sup>4</sup> SACHAU, S. 238, auch durch mündliche Mitteilung bestätigt.

<sup>5</sup> SACHAU, S. 231—232, 234.

<sup>6)</sup> v. Oppenheim, Vom Mittelmeer zum persischen Golf II, S. 4.

er zwischen den beiden Quellen marschierend am 21. Juli 1885 früh 4 Uhr 21º Celsius, um 10 Uhr im Zelt 36º Celsius, um 12 Uhr in der Luft 2 m über dem Erdboden 44° Celsius gemessen habe,1)

Von der Belich-Quelle bei Dabana gelangte der Kaiser Julian. dessen Route wir nun wieder aufnehmen, in angeblich einem Tagemarsche<sup>2</sup>) nach Nikephorion, dem heutigen Rakka, ohne dass uns auf dieser Strecke Zwischenstationen genannt würden.

Für diese Zwischenstationen tritt nun ergänzend Isidors Itinerar ein. Wir verliessen ihn (oben S. 457), als er bei dem Orte Koraia, welcher kurz vor dem heutigen Külhüjük gelegen haben muss, von der Strasse Zeugma-Karrhai rechts (südöstlich) abbog, während wir dieselbe östlich bis Karrhai verfolgten. Nehmen wir jetzt seine Route wieder auf.

Er nennt folgende mansiones:

|                   | schoeni | km (ca.) |
|-------------------|---------|----------|
| Koraia            |         |          |
| Mannuorrha Aureth | 5       | 30       |
| Kommisimbela      | 4       | 24       |
| Alagma            | 3       | 18       |
| Ichnai            | 3       | 18       |
| Nikephorion       | 5       | 30       |

Für die Ansetzung der ersten mansio nach Koraia, Mannuorrha Aureth. fehlt uns zunächst der Anhaltspunkt, da wir nicht wissen, unter welchem Winkel die Rechtsabbiegung von der bisherigen Strasse erfolgt. Ebensowenig bieten die Angaben, dass bei Mannuorrha Aureth eine Quelle sei oder dass Kommisimbela am Belich läge, gleich eine Anknüpfung. Und da über Alagma überhaupt nichts zur Identifikation Geeignetes ausgesagt wird, so sind wir allein auf Ichnai angewiesen. Ichnai nun lässt sich mit Sicherheit feststellen, da der, wie mir Herr Moritz mitteilt, ganz unarabische Name Chnēz, den eine am Belīch unweit nördlich des Einflusses eines Chnēzebendi genannten Baches gelegene Ortschaft trägt, deutlich den griechischen Namen Ichnai verrät<sup>3</sup>) und Herr Moritz laut brieflicher

<sup>1)</sup> Chesney I, S. 106-107 giebt als maximum der Temperatur in Osrhoene 1109 Fahrenheit = 43° Celsius an; Herr Sachau erklärte mir auf Befragen, dass schon im Mai dort die Hitze unerträglich werden könne.

<sup>2)</sup> Ammian XXIII 3, 7; diese Angabe kann unmöglich richtig sein, da die Wegstreeke von Dabana bis Nikephorion ca. 80 km beträgt und also selbst bei Zugrundelegung der hohen Schätzung Prokops (de bell. Vand. I 10: ein Tagemarsch = 210 Stadien - 37,8 km) mehr denn 2 Tagereisen ausmacht, wie sich auch aus Sachaus Itinerar ergiebt: 14. Dezember Mittags an der Belich-Quelle (S. 230), 16. Dezember Nachmittags in Nikephorion (S. 240 des Reisewerks).

<sup>3)</sup> Die Identifikation anseheinend zuerst von H. Kiepert (Karte von 1858: Ichnai = "Choneis") aufgestellt, von Moritz (Karte zu seinem Aufsatz Zur Topographie der Palmyrene: Ichnai = "Chnêze") befestigt. Allerdings stimmt Isidors Entfernungsangabe

Mitteilung dort auch einen langgestreckten (1 km langen) Ruinenhügel fand. Von diesem gesicherten Punkte Ichnai-Chnēz nun tragen wir der Entfernung Isidors gemäss Kommisimbela ein, von dem der Autor erklärt, dass es am Belich läge, wobei es etwa mit dem heutigen Hōhiz zusammenfällt, und zeichnen zwischen Ichnai und Kommisimbela, 3 schoeni von jedem entfernt, auch Alagma ein. Wenn wir uns nun nach Mannuorrha Aureth umsehen, wo der Autor eine Quelle erwähnt, von der die Eingeborenen ihr Trinkwasser nehmen, so finden wir, dass 4 schoeni von Höhiz entfernt die nördlichere Quelle des Belich, die 'Ain Solola genannt wird, liegt, mit der wir also den Ort Mannuorrha ohne weiteres gleichsetzen können.1) Von Koraia (kurz vor Külhüjük) liegt 'Ain Solola allerdings nicht, wie Isidor angiebt, 5 schoeni, sondern etwa 36 km = 6 schoeni entfernt, doch ist dies wohl, wie oben S. 454 bei ähnlicher Gelegenheit bemerkt, auf die durch die Grösse des Einheitsmasses entstehende Ungenauigkeit zu schieben und kaum einem Fehler des Autors oder der Handschriften zur Last zu legen.

Die Route Isidors biegt also bei Koraia, dem Passe von Külhüjük, rechts (südöstlich) von der grossen Strasse Zeugma-Karrhai ab und gelangt ohne Zwischenstation zur Quelle Ain Solōla-Manmorrha Aureth: dann führt sie am Belīch entlang bis Kommisimbela-Hōhiz, welches ausdrücklich als am Belīch liegend bezeichnet wird.<sup>2</sup>) Es folgt nach 3 schoeni Alagma<sup>3</sup>) (mit einem heutigen benannten Platze nicht identifizierbar) und abermals nach 3 schoeni Ichnai. Diese Stadt, bei Isidor l. c. Steph.

<sup>5</sup> schoeni nicht, es sind vielmehr nach den Karten von *Chnēz* nach Rakka ca. 37 km = reichlich 6 schoeni (nach Moritz 61 4 Marschstunden lant gefälliger brieflicher Mitteilung).

<sup>1</sup> Als Identifikation von Mannuorrha Aureth brachte Mannert, S. 204 Edessa in Vorschlag, was weder den Zahlen nach stimmt — Edessa liegt von Koraia-Kulhüjuk ea. 35 km, von Karrhai aber, das Maxnert für Koraia nahm S. 204, vgl. auch S. 208 ca. 40 km entfernt — noch vor allem der Richtung nach: Edessa liegt nicht rechts der Strasse Zengma-Koraia, sondern links. Über die von Mannert vorgeschlagene Etymologie von Mannuorrha (im ersten Teile verberge sich Mannus, ein bekannter Königsname in Edessa, im zweiten Orrha = Orrhoe, alter Name von Edessa) vgl. v. Gutschmid, Geschichte Irans, S. 56 Anm. 3; zur ganzen Frage der Ansetzung von Mannuorrha Müllers Anmerkungen zu Isidor. — II. Kiepert setzte auf seiner Karte von 1858 Mannuorrha an der Quelle des Karamüch, eines Zuflüsschens des Belich, bei einem Orte Hejabendi an; dies ist deshalb nicht mehr angängig, weil die Quelle des Karamüch heute viel weiter nördlich, nämlich bei Rös el 'Ain nordwestlich von Arslantasch gesetzt wird. Übrigens kommt auch H. Kiepert mit der Angabe der 5 schoeni des Isidor nicht aus, wie man sich durch Nachmessung auf seiner Karte überzeugen kann. — Die oben vorgeschlagene Gleichsetzung von Mannuorrha Aureth mit Ain Solola about school Ritter, X 1120.

<sup>2</sup>º Dass Isidor die südlichere Belich-Quelle Rös el 'Ain el Chalil mit Dabana nicht erwähnt, ist erklärlich, da sein Reiseplan ja eben erst an der nördlicheren Quelle eine mansio angesetzt hat.

<sup>3)</sup> Über Maxxerts Gleichsetzung Alagma - Dabana siehe oben S. 462 Anm. 3.

Byz. und Plutarch Crassus c. 25, 11 'Izraa, bei Cassius Dio 40, 12, 2 'Izriaa genannt, war nach der gleichuamigen makedonischen ') Stadt, welche bei Herodot VII 123. Steph. Byz. s. v. und auf Münzen vorkommt, benannt worden. Wir haben sie bereits soeben S. 465 f. auf Grund des Namensanklangs mit dem hentigen Chuēz identifiziert und auch dort Anm. 3 bemerkt, dass die Entfernung zwischen Ichnai und Nikephorion nicht 5 schoeni, wie Isidor angiebt, sondern etwa 6 schoeni beträgt.

Von der Belich-Quelle an verfolgt also Isidor denselben Weg, den, wie wir sahen (S. 465), Julian gezogen ist und den in neuerer Zeit Sachau und Mortz bereist haben.<sup>2</sup>) Im Ganzen betrachtet stellt seine Route eine Abkürzung des Weges von Zeugma nach Nikephorion dar, der gewöhnlich mit dem Umweg über Karrhai oder Edessa genommen wurde.

Anf der letzten Wegstrecke, zwischen Karrhai und Nikephorion, wird auch die nur aus dem Crassusfeldzuge bekannte Stadt Zenodotion<sup>3</sup>) zu suchen sein, die im Zusammenhange mit Ichnai und Nikephorion erwähnt wird und die Steph. Byz. s. v. αλησίον Νιαηφορίον ansetzt. Auf derselben Strecke, "inter Callinicum Carrasque", fand nach Eutropius (IX c. 24) auch die Schlacht statt, die Galerius Maximianus auf seinem ersten Perserzuge gegen Narses verlor.

Die Endstation Nikephorion, eine in der Diadochenzeit gegründete oder doch neubesiedelte, später Kallinikon<sup>4</sup>) genannte Stadt,<sup>5</sup>) ist das heutige *Ralķķa.*<sup>6</sup>) Die Stadt liegt, nach Herru Sachau, nicht direkt am

<sup>1)</sup> Eine thessalische Stadt dieses Namens erwährt Strabo V, S. 435.

<sup>2)</sup> Dieser Weg ist von Sachau und Moritz auf dem rechten (westlichen) Ufer des Belüch zurückgelegt worden, und so wohl auch im Altertum. Zwar giebt es nach Sachau S. 240 auch einen auf dem linken, östlichen Ufer entlaugführenden Weg, doch dürfte dieser bei einer Reise von Westen her nach dem am Westufer gelegenen Nikephorion nicht in Frage kommen, da dazu eine zweimalige Übersehreitung des Belüch notwendig wäre, welche mindestens zeitraubend ist (vgl. oben S. 464 und Sachau S. 237) und von der auch Isidor günzlich sehweigt.

Cassius Dio 40, 13, 2 und Steph. Byz. s. v. (aus Arrians Parthika) Ζηνοδότιον, Plutarch, Crassus 17, 3 Ζηνοδοτία.

<sup>4</sup> Z. B. Callinieum in der notitia dign., or. XXXV 16; Καλλινίνη heisst sie hei Hierokles S. 714 Wess.

<sup>5)</sup> Vgl. Ritter, Abt. X, S. 1125 ff., Müller zu Isidor S. 247, Kiepert, Lehrbuch S. 154 u. 155. Über Nikephorion-Kallinikon als Entrepot des Grenzhandels vgl. noch Momber, Röm. Gesch. V S. 424 m. Anm. 1; über Nikephorion-Kallinikon als Bischofssitz siehe Assemani, Bibl. Or. II c. 9 s. v. Die Stadt wurde im Partherkriege des Marcus und Verus von den Römern erobert, vgl. Fronto, Epistula ad Ver. 2, 1 S. 121 Naner, wo der eodex Nieephorum bietet, und dazu Schiller, Gesch. der röm. Kaiserzeit 1 2, S. 641. Die von Müller zur Isidorstelle vorgeschlagene Gleichsetzung mit dem späteren Konstantine (Κωρστώγτια bei Hierokles S. 714 Wess.) ist, wie mir Herr Sachau mittellt, irrig.: Konstantine ist vielmehr gleich Tellā de Manzelath = Wörānšahr un der Strasse von Nisibis nach Amida.

<sup>6)</sup> Vgl. Olter I 110 Anm. 15; Sachau, S. 241-249.

Euphratt, sondern auf dem Raude der Steppe, welche das dort breite Euphratthal überragt, und eine Strecke westlich von der Einmündung des Belich entfernt.\(^1\)) An diese M\u00fcndung verlegt Reterr (Abt. XI 251) Isidors n\u00e4chste Station Galabatha, verf\u00e4hrt durch den Gleichklang des Namens mit dem Flusse \u00e9all\u00e4b. \u00e9ull\u00e4b, welcher Name des Zuflusses des Belich, wie wir sahen (oben S. 463), gelegentlich auch f\u00fcr den Hauptfluss verwandt wird. Dieser Lokalisierung des Ortes Galabatha widerspricht aber seine Entfernung von Nikephorion, die nach Isidor 4 schoeni = 24 km betr\u00e4gt, w\u00e4hrend nach der Karte die M\u00fcndung des Belich von Nikephorion nur 10 km entfernt liegt.

Nach dieser Betrachtung der Strasse und des Flusslaufes wende ich mich zur Betrachtung des Landstriches zwischen Euphrat und Belich. wie ich oben die Landstriche bis zur geographischen Breite der Belichquelle besprochen habe (S. 457/8). Die Gegenden zwischen Euphrat und Belich sind, nachdem noch vor 50 Jahren Ritter seine absolute Unkenntnis über dies Gebiet aussprach<sup>2</sup>) — während er über die Gegend nördlich der Strasse Zeugma-Karrhai und um diese herum schon ziemlich gut unterrichtet war -, durch die Erkundungen Sachaus einigermassen bekannt geworden; durch ihn haben wir, wie die ersten Nachrichten über den Belich und seine Ufer, so auch über die Natur des Binnenlandes Näheres erfahren. Seine Nachrichten erfahren allerdings durch die Mitteilungen. die mir Herr Moritz und Herr v. Oppenheim über die Resultate ihrer Reisen mitgeteilt haben, wesentliche Einschränkungen. Sachaus Schilderung ist etwa folgende: Der Landstrich, der zwischen Euphrat und Belich liegt, sich im W. und S. bis an das Thal des Euphrat, im O. bis an das Ufergebiet des Belich erstreckt und seine Nordgrenze findet in einer etwa in der geographischen Breite der Belich-Quelle gezogenen Linie, welche die Grenze gegen die blühende Landschaft Scrūq bildet,3) dieser Landstrich ist nach Sachaus Erkundigungen eine einzige grosse wasserlose Steppe. Ein weissschimmernder Kalkstein 1) oder weiter südlich Marienglas 5) bildet den Boden und blendet, vom Strahle der sengenden Sonne getroffen, das Auge des Reisenden.<sup>6</sup>) anderwärts ist der

<sup>1)</sup> So ausdrücklich Ibn Chordāḍbeh bei de Goeje VI 175, Abulfeda übers, von Reinard S. 66, Orien I 106, Sachau, S. 249—50, welch' letzterer zu Pferd zwei Stunden und 5 Minuten von Nikephorion bis zur Belöch-Furt brauchte. Ungenau lässt z. B. Jāqūt, Geogr. Wörterbuch I, S. 734.5, 804 den Belöch unmittelbar bei Nikephorion sich in den Euphrat ergiessen.

<sup>2)</sup> Abt. XI, S. 248—249; "es ist, als läge ein undurchdringliches Geheimnis auf der südlichen Strecke".

<sup>3)</sup> Diese Umgrenzung des Steppengebietes nach Sachau, S. 233.

<sup>4)</sup> Nach Herrn Sachaus mündlicher Mitteilung.

Über Marienglasformation in der benachbarten syrischen Wüste vgl. z. B. v. Optenbeim, Zeitschr. d. Ges. f. Erdk. XXXVI, 1901, S. 80.

<sup>6)</sup> Sachau trug dort, wie er mir erzählte, eine Schutzbrille.

Boden von einer feinen Sandschicht bedeckt, die zu massenhafter Staubbildung führt. Unter diesen Umständen ist von einer Vegetation ausser dürren Wüstenkräutern, welche wenigen Gazellen eine kärgliche Nahrung bieten, keine Spur vorhanden. Das ewige Einerlei einer flachen welligen Sandwüste ermüdet das Auge des Vorüberziehenden und er empfindet es mit Freude, dass die Hügelwellen sich am Rande des Belich-Thales soweit erheben, dass sie die Aussicht auf jene trostlose Öde versperren. Wasserläufe existieren nicht, nur in der nördlichen Hälfte des Steppengebietes findet sich ein Nebenbach des Belich, der Karamüch, der aber den grössten Teil des Jahres über ausgetrocknet ist. Es fehlen hier also die Lebensbedingungen wie für Pflanzen und Tiere so auch für den Menschen. Nur Boten, welche von Edessa aus auf kürzestem Wege nach Meskene zur dortigen Euphratfurt ') sich begeben, durchqueren die Wüste und treffen auf der ganzen etwa 11 Meilen langen Wüstenstrecke (nach Überschreitung des Kuramüch gerechnet) nur auf fünf Stationen, von denen man drei — Sarykamysch, Hedl und el Mahlēbije — auf den Karten findet.2)

#### III. Der westliche Teil und die Strasse von Syrien.

Die Strassen von Antiochia nach Hierapolis, von Hierapolis nach Zeugma, von Zeugma nach Eragiza; die Querrouten von Hierapolis über Bathnai nach Edessa.

Mit dem eben über die Natur des den Belich begleitenden Landstriches Gesagten stimmt es überein, dass sich aus dem Altertum kein

<sup>1 |</sup> Vgl. das Furtenverzeichnis des Euphrat bei v. Oppennem, Vom Mittelmeer zum persischen Golf II, S. 5 Ann. 3, nr. 1.

<sup>2)</sup> Die Beschreibung dieser Wüstenstrecke, welche Sachat, S. 227-241 seines Reisewerks gegeben und mir durch mündliche Schilderungen in dankenswertester Weise ergünzt hat, wird, wie im Text (S. 468) bemerkt, nicht unwesentlich eingeschräukt durch Nachrichten des Herrn Moritz, wonach er jenes Gebiet, allerdings zu günstiger Jahreszeit, mit reichliebem Steppengras hoch bestanden gesehen habe und ihm infolgedessen den Charakter einer Wüste abspricht; v. Oppenbeim ferner, der früher la. a. O. II S. 3) noch Sachaus Ansicht folgte, erklärt jetzt, nachdem er die fraglichen Landstriche selbst bereist hat - er ist, wie seine Routenkarte zeigt, am Euphratufer nordwärts gezogen und vom Serīn-Turm an quer durch das Parallelogramm gereist, — "das ganze Gebiet zwischen Euphrat und Belich . . . als ein Fruchtgebiet ersten Ranges" (Zeitschr. d. Ges. f. Erdk. XXXVI, 1901 S. 80), und ebenda S. 83 berichtet er, das auf der Strecke zwischen der Strasse vom Serīn-Turm (etwa gegenüber Kal'at in Niğm) bis zur Belīchquelle und dem von Meskene aus ostwärts fliessenden Euphrat etwa 40 oder 50 weitere Ruinenorte liegen sollen. Er hat mir auch mündlich bestätigt, dass das von ihm durchzogene Gebiet ausserordentlich fruehtbar, wohl angebaut und stark bevölkert ist und dass der südlich seines Weges gelegene Landstrich nach den Schilderungen der Einwohner denselben Charakter trage. Der sterile Boden und zumal die Marienglasformation beginnt erst jenseits des Chaborras. Demnach kann sieh die Schilderung Sachaus erstlich nur auf die ungünstige Jahreszeit und ferner nur auf einen dem Uferland des Belich parallel laufenden sehmalen Landstreifen beziehen, während jenseits desselben und wohl durch die von Sachau geschenen Hügelketten von ihm getrennt wieder der fruchtbare Boden der Ebene von Serūğ sich zeigt.

Rontier durch dies Gebiet erhalten hat. Vielmehr halten sich alle vom Enphrat zum Flussgebiete des Belich führenden Wege nördlich der Steppe. Der Ausgangspunkt dieser Wege ist die in der Kyrrhestike gelegene Stadt Hierapolis — auf den Münzen Hieropolis genannt — die sonst auch bei den klassischen Schriftstellern Bambyke oder Mabog genannt wird. Es ist dies der heute Bunbuğ oder Menbiğ genannte Ort, sowohl durch den Namen — Bunbuğ = Bambyke — als auch durch die Entfernung vom Enphrat — von Öscherije aus gemessen 24 km = 4 schoeni 1) — sicher identifiziert.<sup>2</sup>) Von der Hauptstadt Syriens gelangte man über Litarbai, Beroia. Bathnai 3) — angeblich in 5 Tagen 4) — nach Hierapolis; so reiste der Kaiser Julian im Jahre 363, vgl. Julian, epistala, 27. Ähnlich ist der in der tab. Peut. und in umgekehrter Reihenfolge beim geogr. Ravenn. (8, 86) beschriebene Weg:

<sup>1:</sup> Strabo XVI 748, vgl. oben S. 454 Anm. 4.

<sup>2)</sup> Die antike Stadt heisst Mabog bei Plin, V enp. 19. Edessa nennt sie Strabo XVI 748 wohl nur irrtümlich, vgl. Ritter X S. 1046 und Benzinger P. W. II, Sp. 2844. Über die heutige Stadt vgl. besonders Ritter, S. 1041—1061, bei dem die ältere Litteratur zu finden ist, und Sachau, S. 146—151; über Hierapolis als Bischofssitz Assemani, Bibl. or. II cap. 9 s. v.

<sup>3</sup> Um der Verwechselung der vier gleichnamigen Städte Bathnai ein Ende zu machen, stelle ich hier kurz das in Betracht kommende Material zusammen:

<sup>1.</sup> Erstes Bathnai in der Kyrrhestike, gelegen zwischen Beroia und Thiltauri (Phaltauri: "Bannis" tab. Peut., "Bathnis" geogr. Rav. 86, 12, letztere Stelle fälschlich citiert unter Batnai in Osrhoene bei Fränkel P. W. 111, Sp. 141.

<sup>2.</sup> Zweites Bathnai in der Kyrrhestike, gelegen zwischen Thiltauri (Phaltauri) und Hierapolis: "Bathnas" tab. Peat... "Bathnas" tib. Ant. 191, 7 Wess.; dies oder das vorige Bathnai gemeint bei Ptolem. V 15. 13 ("Baira"), beim geogr. Rav. S. 87, 9 ("Bata") und bei Julianus epist. 27, welch letztere Stelle öfter irrtimlich zum vierten Bathnai eitiert wird. vgl. oben S. 450 Anm. 3. Über dies zweite Bathnai vgl. noch Sachau, Zeitschrift für Assyriologie XII S. 49 f. und Bezzinger bei P. W. 111 Sp. 124, zur Identifikation auch den Index zu Partner-Pinders Ausgabe des tiin. Int. S. 311.

 <sup>&</sup>quot;Bathnas mari" in Osrhoene zwischen Zeugma und Edessa, itin. Ant. 190,
 Wess., früher meist mit dem folgenden gleichgesetzt, siehe oben S. 448 mit
 Anm. 3.

<sup>4.</sup> Bathnai oder Batnai in Osrhoene zwischen Zeugma und Karrhai, heute  $Eski-Scr\bar{a}\check{g}$ , vgl. oben S. 450—453, von mir zur Unterscheidung von den anderen drei stets ohne h gesetzt.

Dieses häufige Vorkommen des Namens Bathnai, der sich in dem heutigen Wädi Butnän zwischen Aleppo-Beroia und Menbiğ-Hierapolis noch erhalten hat, erklärt Sachau, Zeitschr. f. Assyriol. XII, S. 50—51, sehr ansprechend als verderbt aus Bit-Adini, dem alten Landesnamen dieses Gebietes zu beiden Seiten des Euphrat, der an mehreren Ortschaften haften geblieben sei. Dadurch erledigen sich frühere Etymologieen des Namens, z. B. die bei Wesseling, Itineraria, S. 191 und Smith, Dictionary I, S. 383.

<sup>4)</sup> So Zosimos III 12, doch stimmen die 155 m. p. = 232,5 km der tabula dazu nicht,

| tab. Peut.           |           | geogr. Rav. 86, 15 - 11. |           |
|----------------------|-----------|--------------------------|-----------|
| Antiochia            |           |                          |           |
| Emma <sup>-1</sup> ) | 33 1      | п. р.                    | Achia 2)  |
| Calcida              | 20 m      | п. р.                    | Chacida   |
| Beroea               | 30 1      | n. p.                    | Beria     |
| Bannis               | -27 - 1   | и. р.                    | Bathnis   |
| Thiltauri            | 15 n      | n. p.                    | Phaltauri |
| Bathna               | $12^{-1}$ | n. p.                    |           |
| Hierapoli            | 18 1      | n. D.                    |           |

Von "Phaltanri" aus wendet sich der geogr. Rav. nicht, wie die tabula, nach Hierapolis, sondern nordöstlich nach Zeugma. Auch die bei demselben Autor (S. 87, 5 ff.) beschriebene Ronte: "Apamea—Temeuso—Calhi (= Chalkis)—Byrsa (= Beroia)—Bata (= Bannis-Bathnis oder Bathna der tabula) — Zaronavus — Europa" ist für die Strecke von Chalkis über Beroia bis zum ersten oder zweiten Bathnai dieselbe, biegt dann aber nordöstlich über Zaronavus (?) nach Europos ab. Das itin. Ant. 191, 6—8 Wess. bietet "Callicome") — 24 — Bathnas — 21 — Hierapoli", giebt also den Schluss des Weges der tabula, vom zweiten Bathnai bis Hierapolis, nur dass die Entfernung von Bathnai nach Hierapolis um 3 m. p. länger angegeben wird als in der tabula. Dieser Weg von Antiochia über Chalkis und Beroia nach Hierapolis ist also ans alten Quellen wohlbekannt und auch zur Jetztzeit geht der Verkehr so. (Sachau, Zeitschr, f. Ass. XII. S. 49 unten.)

Von Hierapolis gab es im Altertum zwei Wegenach Zengma; einer derselben wird ohne Zwischenstationen in der tab. Peut. folgendermassen beschrieben: "ab Hierapoli Zeuma m. p. XXIV"; diese Zahl kann unmöglich richtig sein, da der kürzeste Weg von Hierapolis nach Zeugma. auf der Karte in Luftlinie gemessen, 56 km = fast 38 m. p. beträgt; vielleicht liegt ein blosser Abschreibefehler vor. Der andere, ebenfalls auf der tab. Peut. verzeichnete Weg bietet uns mehrere Zwischenstationen: "Hierapoli — 24 — Ceciliana — 16 — (das Bild einer Burg ohne Namen)4) — 24 — Zeugma", zusammen 64 m. p. = 96 km. Einen Weg, welcher

<sup>1)</sup> Vgl. über diese Stadt Sychau, Z. f. Ass. XII, S. 48; Synkellos, S. 721 lässt hier das Heer der Zenobia von Anrelianus geschlagen werden, vgl. jedoch Mommsen, Röm. Gesch. V S. 440 Ann. 1.

Wohl eine durch Abkürzung von Antiochia entstandene Verderbnis.

<sup>3) &</sup>quot;Callicome" mit Beroia gleichzusetzen, wie Sachau I. c. S. 50 Anm. 2 will, würde ich wegen der Entfernungsdifferenz von Bathnai aus (it. Ant. 24 m. p., tabula 27 + 15 + 12 = 54 m. p.) nicht empfehlen.

<sup>4:</sup> Diese Barg ist von Ritter (Abt. X S. 996), H. Kiepert (Karte von 1858) und Benzinger (bei P. W. 111 Sp. 1172) überschen worden, und Ritter und Benzinger geben daher als Entfernung zwischen Zeugma und Cacciliana nur 24 statt 24 + 16 du. p. an, daher setzen H. Kiepert (Karte von 1858) und Benzinger I. e. Cacciliana und die südlich von Cacciliana gelegenen Stationen viel zu weit nördlich an, nämlich

yon Hierapolis-Menbiğ über Kal'at in Niğm, ein am rechten Euphratufer gelegenes Kastell, das Sternenschloss, am Euphrat entlang über Europos-Gerābis nach Zeugma führt, hat Sachau, der ihn zum Teil auch selbst bereist hat, auf seiner Karte verzeichnet. Schon Haussknecht hatte 1867 dieselbe Strecke bereist: von Aleppo kommend über Hierapolis nach Kal'at in Nigm und von dort, da ihm der Übergang verweigert wurde, am rechten Euphratufer nach Bireğik.<sup>1</sup>) Nachgemessen ergiebt dieser Weg eine Länge von etwa 95 km, was also zu der Route der tab. Peut. vorzüglich stimmt. Versuchen wir daher, die Zwischenstationen einzutragen, so fällt Caeciliana, sc. castra,<sup>2</sup>) 24 m. p. = 36 km von Hierapolis entfernt, genau auf den Euphratübergang Kal'at in Niğm,3) sodass wir an der Identität dieser beiden Orte nicht zu zweifeln brauchen. Wegen der Feststellung des ausgefallenen Namens der nunmehr auf der tab. Peut. folgenden Stadt entsteht insofern eine Schwierigkeit, als sie nach der Ausmessung (16 m, p. = 24 km) auf das heutige Srēsat fallen würde, andrerseits es aber auffallend wäre, wenn das wichtige Europos4) auf der tab. Peut, nicht verzeichnet wäre: so vermute ich, dass der Abschreiber der tabula die Ziffern zwischen Caeciliana und der unbenannten Stadt mit der zwischen der unbenannten Stadt und Zeugma vertauscht hat, wonach sie also Caeciliana - 24 -(anonyme Stadt)— 16 — Zeugma lauten müssten. Dann passen die Ziffern genau zu den Entfernungen zwischen Kal'at in Nigm-Caeciliana, Gerābis-Europos und Biregik-Zeugma, und die namenlose Stadt ist Europos.<sup>5</sup>)

Bethamalis auf Kal 'at in Niğm (Bexzinger P. W. III Sp. 362), das vielmehr, wie wir sehen werden, Cacciliana ist, Serrhai auf Kara Menbiğ, wo vielmehr Bethamalis zu suchen ist, ferner auch Apammaris und Eragiza etwas zu weit nach Norden.

<sup>1)</sup> Vgl. seine Karte I und Vorbericht, S. 3.

<sup>2] &</sup>quot;Ceciliana" tab. Peut.; Καισιλία Ptol. V 15, 14; "Celciliana", Geogr. Rav. II 15, S. 87, 12. Der Ort wird von Chesker Karte II nordnordöstlich von Hierapolis gegenüber dem Südende der grossen Euphratinsel angesetzt, wozu weder die Entfernung der tabula von Zeugma noch die von Hierapolis passt. Die Kiepertsche Karte von 1858 setzt Caeciliana etwas mehr südöstlich, etwa an der Stelle an, wo Schröders Route (vgl. R. Kieperts Karte) den Fluss verlässt; auch dazu passen die Distanzen nicht; vgl. auch S. 471 Anm. 4.

<sup>3)</sup> Vgl. Otter I, S. 109, Ritter, Aht. X, S. 1062 ff., Sachau S. 153-155; Chesneys Karte II verzeichnet dort ruins of a bridge and causeway.

<sup>4)</sup> Erwähnt ausser in der tab. Peut. bei Ptolemaios V 15. 14, Plinius VI eap. 21 § 87, geogr. Rav., 8. 87, 11 ("Europa"), Polybios V 48, Lukian, quomodo hist. eonser. c. 20. 24. 28, Hierokles S. 713, Prokopios, hell. Pers. Il 20, de aed. II 9. Die Lukian l. c. § 28 erwähnte Schlacht aus dem Partherkriege des Marcus und Verus drehte sich wohl um den Euphratübergang des römischen Heeres. — Die zuweilen für dies Europos eitierte Stelle Strabo XI S. 524 bezieht sich vielmehr auf Raga in Medien, das Xikator Europos benannte. Vgl. auch Josua Stylit, ehron. eap. XCI S. 71 Warenr mit Anm. II. Die Gleichsetzung mit Ğerābīs ist durch den Namensanklang gesichert.

<sup>5</sup> Dies vermutete schon MÜLLER, Wellkarte des Castorius, S. 93; für solche Ziffernverwechselung in der tab. Peut. vgl. H. Kiepert bei Humaxx und Publistein, Reisen etc., S. 413.

Südwärts von Caeciliana setzt sich, um dies hier gleich einzuschalten, der Weg der tab. Peut., vermutlich immer am Euphrat entlang, in folgender Weise fort: "Caeciliana — 14 — Bethamali — 13 — Serre — 8 — Apammari -- 18 — Eraziha". Auf dieser Strecke findet sich auf den Karten eine Strasse nicht verzeichnet, und so können wir nur vermutungsweise die Zwischenstationen in den auf der tabula genannten Entfernungen längs des Euphratufers abtragen, wobei dann "Bethamali" (= Bethammaria") bei Ptol. V 15) etwa mit Kara Menbig,2) wo Chesney (siehe seine Karte 1) und Sachau Ruinen sahen, oder mit den auf Chesneys 3. Karte und R. Kieperts Karte ein wenig nördlich davon aufgezeichneten römischen Ruinen zusammenfällt, während für Serre (Γέρρη Ptolem. l. c., wohl das Πέρρη des Hierokles S. 713 Wess.)3) und Apammaris ('Αρίμαρα bei Ptolem. l. c.) keine Ruinenstätte namhaft gemacht werden kann.

Eragiza (so Ptol. l. c., tab. Peut. Eraziha)4) endlich fällt dann ungefähr auf die Ruinen von Abă Hanājā, wo es bereits auf Sachaus und und R. Kieperts Karte lokalisiert wird.

Die Wegstrecke der tabula am Euphrat also, wie sie sich aus den beiden Teilwegen Caeciliana-Zeugma und Caeciliana-Eragiza zusammensetzt, geht von Zeugma über (Europos), Caeciliana, "Bethamali", Serrhai, Apammaris nach Eragiza. Ganz ähnlich ist die beim geogr. Rav. Il 15 S. 87, 11—14 beschriebene Strecke: "Europa—Celciliana—Pamanari— Ierapolis", nur dass sie von Pamanari (= Apammaris) aus westlich sich in einer scharfen Rechtsbiegung nach Hierapolis wendet. Auch Ptolemaios (V 15.14) bezeichnet durch die Ortschaften Ζεῦγμα, Εὐοωπος, Καιχιλία, Βηθαμμαρία, Γέρρη, Αρίμαρα, Έραγίζα dieselbe Strecke.

Über das Euphratthal auf dieser Strecke ist nach Herrn Sachaus persönlicher Mitteilung nachzutragen, dass es hier breit und wiesenreich ist und von Arabern, die Schafzucht treiben, bewohnt wird. Die Berge, die nach Plutarch 5) das Ufer begleiten, findet man auch auf den Karten

2) Über frühere Identifizierungen von Bethamalis siehe S. 471 Anm. 4; Assemant, Bibl. or. 11 cap. 9 s. v. identifizierte es mit Amoria.

3) Die Stadt dürfte richtig Serrhai heissen (so schon Ritter, X. Abt., S. 1000) nnd ich vermute, dass sie wie so viele andere (siehe oben S. 455 f.) nach der gleichnamigen makedonischen Stadt benannt worden ist, die sich allerdings erst in später Zeit nachweisen lässt. [Vgl. Forbiger in Paulys Realeneykl. VI 1 S. 1079 s. v.)

5) Crassus c. 21: ἀπωτάτω τοῦ ποταμοῦ καὶ τῶν ὑπωρειῶν.

<sup>1</sup> Ob der Ort "Bemmari Canna", den das itin. Ant. S. 190, 3 Wess. zwischen Zeugma und Edessa nennt, nur zufällig an Bethammaria anklingt oder ob diese Namensähnlichkeit besondere Gründe hat, weiss ich nicht.

<sup>4)</sup> Vgl. Ritter, Abt. X. S. 1000, den heutigen Ort Rajik, mit dem er Eragiza gleichsetzt, findet man auf R. Kieperts Karte nicht. - Die auf der tab. Peut. ferner noch angegebene Entfernung Hierapolis-Eragiza m. p. XXV = km 37,5 stimmt zu der durch Nachmessung auf der Karte gewonnenen nicht, es sind mindestens 50 km. -Wie Benzinger bei P. W. I Sp. 2666 dazu kommt, Eragiza auf die Strasse von Hierapolis nach Zeugma zu verlegen, verstehe ich nicht.

angedeutet. Von Meskene an wird das Uter unfruchtbar und nuwirtlich. Auf den nach der Ostbiegung des Euphrat am Südufer des Flusses sich hinziehenden Strassenzug mit seinen meist als Flussübergang wichtigen Orten Barbalissos. Obbanes (S. 475 Anm. 7), Thapsakos und Sura habe ich meine Untersuchungen nicht ausgedelnt; das Ziel desselben ist die wieder am Nordufer des Flusses liegende Stadt Nikephorion.<sup>1</sup>)

Ich wende mich nunmehr zu den von Hierapolis aus ins Innere des Parallelogramms führenden Routen. Das *itin. Antonini* bietet folgende zwei Ansetzungen:

S. 191, 8—192, 3 Wess: Hierapoli — 10 — Thilaticomum — 15 — Bathnas (Bathas, Bathanas vv. ll.) — 15 — Edissa.

S. 192, 4—193, 1 Wess.: Carris — 30 — Bathnas (Bathas, Bathanas, Bthnas vv. ll.) — 22 — Thilaticomum — 31 — Hierapoli.

Es werden also zwischen Hierapolis—Thilatikomum und Thilatikomum—Bathnai (in Osrhoene. =  $Ser\bar{u}\dot{g}$ , siehe oben S. 450—453) in jeder der Ronten verschiedene Entfernungen angegeben; richtig können nur die an zweiter Stelle angegebenen sein, da die Entfernung von  $Menbi\dot{g}$  = Hierapolis bis  $Ser\bar{u}\dot{g}$  = Bat(h)nai nach der Karte in Luttlinie fast 70 km ist, die Entfernungen des Itinerars nach der ersten Route hierfür nur 25 m. p. =  $37^{+1}$  km ergeben, während die Entfernung nach der zweiten Route, 31 + 22 = 53 m. p. = 79.5 km. zu einer Luftlinie von 70 km passt.

Um mit dem Itinerar von Hierapolis nach Batnai (Bathnai) zu gelangen, ist eine Überschreitung des Euphrat notwendig. Auf diesem Wege liegt am passendsten zum Übergange Caeciliana-Kal at in Niğm (vgl. oben S. 472), und wenn wir über diese Stadt den Weg Hierapolis-Batnai leiten, so stimmt die auf der Karte nachgemessene Entfernung (80 km) auch vorzüglich zu den Angaben des Itinerars (79,5 km), und wir vermögen Thilatik om um²) seiner Entfernung von Hierapolis und Batnai entsprechend einzutragen, wobei es etwas nordöstlich von Kal'at in Niğm auf das östliche Euphratufer zu liegen kommt.³) Die Route des Itinerars zieht sich also, den Euphrat vermutlich bei Caeciliana überschreitend, jenseits in nordöstlicher Richtung durch das Land Anthemusia-Seräÿ über Thilatikomum bis Batnai hin, wo sie den oben (8. 448 ff.) beschriebenen Weg Zeugma-Karrhai kreuzt.

<sup>1)</sup> Vgl. über sie oben S. 467f.

<sup>2)</sup> In der notitia dign., or. XXXV werden Thillazamana (Z. 21), Thillacama (Z. 21) und Thillaamana (Z. 32) erwähnt; einer von diesen Orten dürfte Thilatikomum sein, vgl. Böcking zu den eitierten Stellen der notitia und Wesseling, itineraria S. 192.

<sup>3)</sup> Mannerts Identifikation von Anthemusias mit Thilatikomum ist bereits oben 8, 455 Anm. I abgewiesen; Ritter Abt. X S. 997 hat es dagegen richtig auf das linke Euphratufer in einiger Entfernung vom Flusse gesetzt. II. Kiepert (Karte von 1858) hat es ehenda, aber seiner nördlicheren Ansetzung von Caeciliana entsprechend zu weit nördlich eingetragen.

Den eben geschilderten Marsch legte der Kaiser Julianus auf seinem Perserkriege im Jahre 363 zurück 1): von Antiochia nach Hierapolis gelangt (siehe oben S. 471), überschritt er auf einer Schiffbrücke, vermutlich bei Caeciliana, den Emphrat?) und gelangte nach wenigen Tagen 3) nach Batnai, von wo er sich nach Karrhai und weiter nach Nikephorion begab (s. oben S. 460, 461 mit Aum. 1).4)

Ähnlich ist der Weg von Syrien nach Babylon, den Strabo XVI 748, vgl. oben S. 454 Anm. 4, andeutet, nur dass der Euphratübergang hier nicht bei Caeciliana, sondern weiter nördlich an einer 4 schoeni von Hierapolis entfernten Stelle des Ufers, also etwa beim Einfluss des Sagūr in den Euphrat unweit Oscherije, stattfindet.

Von Batnai aus setzt sich die nordöstliche Querroute nach Edessa fort, vgl. itin. Ant. 192, 2-3 Wess.5) Diese Strecke des Weges benutzte der Kaiser Traianus im Jahre 115, als er von Batnai nach Edessa marschierte (vgl. oben S. 457 Anm. 2), ferner auch der Perserkönig Chosroes, als er nach der Einnahme Antiochias im Jahre 540 von Syrien her in Osrhoene einfiel.6) Er hatte, von Apamea über Chalkis kommend, den Euphrat bei Obbanes<sup>7</sup>) überschritten, war dann wohl am Euphrat entlang und erst etwa von Caeciliana an sich dem Innern zuwendend, vielleicht auf der eben besprochenen Strasse des Itinerars — bis Batnai gekommen und zog von hier in grösster Schnelligkeit. nämlich in einem einzigen Tagemarsche.") nach Edessa. Von hier wandte er sich dann 9) auf bekannter Strasse 10) nach Karrhai, von hier aus nordöstlich nach Konstantine.

1 Vgl. Zosimos III 12, Ammianus Marc. XXIII c. 2 und 3.

2) Mannert, S. 201 vermutete, Julian habe den Fluss bei Bethamalis überschriften, doch liegt dies zuweit südlich und würde einen grossen Umweg bedeuten.

6) Vgl. Prokop, de bello Persico II 12.

<sup>3)</sup> Zosimos III 12 berichtet, von Hierapolis nach Batnai sei ein Tagemarsch (μόνας ήμέρας), was wegen der Entfernung (53 m. p. nach der tab. Peut.) nicht angeht; es liegt wohl ein Irrtum in seiner Quelle, dem Tagebuche des Magnos von Karrhai, vor (vgl. S. 461 Anm. 1).

<sup>4)</sup> Den ganzen Marsch von Hierapolis nach Karrhai veranschlagt Sievers (Studien S. 243, wo durch Druckfehler Heliopolis statt Hierapolis gesagt ist) auf zwei Tage, offenbar viel zu gering, da es 83 m. p. sind.

<sup>5)</sup> Die dort angegebene Entfernung ist wie die übrigen in dieser Ronte - siehe oben S. 474 — viel zu kurz (15 m. p. = 221)<sub>2</sub> km statt etwa 40 km).

<sup>7)</sup> Dieser anderwärts nicht genannte Übergangsort lag nach Prokop I. e. 40 Stadien = 7,2 km von Barbalissos entfernt. Da in dieser Entfernung von Barbalissos (= Kal·at Bālis) das hentige Bālis liegt, mag hier vielleicht das alte Obbanes zu suchen sein.

<sup>8)</sup> Es sind nach der Karte etwa 40 km, welche nach Prokops Schätzung (de bello Vandalico I I0: ein Tagemarsch sei 210 stadia = 37,8 km) einen starken Tagemarsch darstellen.

<sup>9)</sup> Vgl. Prokop, bell. Pers. II 13.

<sup>10</sup> Siehe oben S. 449.

Nun noch ein paar Worte über die in arabischer und heutiger Zeit quer durch das Parallelogramm führenden Routen; der Weg des Ibn Sa'īd bei Abulfeda'): Überschreitung des Euphrat bei Nadjm = Kal'at in Nigm = Caeciliana, dann "à une forte marche" nach Baddāna, das also etwa der Lage von Thilatikomum entspricht, dann nach Saroudj =  $Ser\bar{u}\dot{q} = Batnai-Anthemusias$ , von dort nach  $Harr\bar{u}n = Karrhai$ , entspricht genau der antiken Route. Der Weg bei de Goeje?) von Harran über Scrāğ nach Kara-Menbig (= Betamalis?), wo der Euphrat überschritten wird, weicht hinsichtlich der Übergangsstelle etwas ab. Von modernen Reisenden ist Euting 3) ebenso gereist wie Ibn Sa'īd angiebt; Generalkonsul Schröder 4) überschrift (i. J. 1890), von Edessa über Eski-Serūğ kommend, den Enphrat nördlich von Kal at in Nigm beim Gebel il Hammam und wendete sich dann nach Bumbug-Menbig = Hierapolis. Freiherr v. Oppenheim zog auf seiner zweiten Reise, 5) von Aleppo über il Bāb (Hierapolis im Norden liegen lassend) zum Euphrat, den er bei Mas'ūdije (südlich von Kara-Menbià) überschritt; von hier marschierte er am Flusse anfwärts bis Seren, von wo er auf bisher unbetretenem Pfade sich zur Belich-Quelle begab.

Zum Schlusse will ich kurz den Verlauf und einige der wichtigeren Punkte meiner Untersuchung herausheben: von den beiden wichtigen Verkehrsadern des nördlichen Teiles unseres Parallelogramms, den Strassen Zeugma-Edessa und Zeugma-Karrhai ausgehend, verweilte ich länger bei der Stadt Batnai-Anthemusias-Serūğ, um die Identität dieser drei Orte festzustellen. Dann zur Betrachtung der Strasse Edessa-Karrhai-Nikephorion übergehend, habe ich auf die Schilderung des Flusslaufes und der Uferstrecken des Belich und seiner Zuflüsse besonderen Wert gelegt. Dadurch auf die Natur des Landes zwischen Euphrat und Belich geführt, suchte ich an der Hand der neueren Berichte die Beschaffenheit dieser südlichen Strecke darzulegen. Sodann bildeten die westliche Zugangsstrasse — bei welcher Gelegenheit die vier verschiedenen Bathnai einer Sichtung unterzogen wurden — und die Wege von Hierapolis nach Zeugma und von Zeugma am Euphrat entlang bis Eragiza, wobei mir die Festlegung von Caeciliana besonders wichtig erschien, endlich die Querronten von Hierapolis nach Batnai und Edessa den Gegenstand der Betrachtung.

<sup>1)</sup> Übers, v. Reinaud, Bd. II, S. 12.

<sup>2)</sup> Bibl. geogr. 11, S. 157.

<sup>3)</sup> Tagebuch einer Reise in Inner-Arabien, Leiden 1896, siehe die Karte dazu.

<sup>4)</sup> Seine Route eingezeichnet auf R. Kieperts Karte, siehe dessen Bemerkungen in v. Oppenheims Reisewerk II, S. 392.

<sup>5)</sup> Vgl. Zeitschr. d. Ges. für Erdkunde XXXVI, 1901, S. 81/2 und die Karte dazu.

# Mitteilungen und Nachrichten.

## Praefecti Aegypti unter Commodus.

Von Paul M. Meyer.

lm Journal of Hell. Stud. XXI (1901), 275 ff. veröffentlicht J. G. MILNE eine Inschrift aus Sakha (Xois), die sich jetzt im Gizeh-Museum in Kairo befindet (n. 9288). Die Schlusszeilen lauten nach seiner Lesung:

v. 15: ἐπὶ [.....]οινου ἐπάοχου Αῖγύπτου ἐπιστοατηγοῦντος Αὖοηλίου Ἰάσονος στοατηγοῦντος 'Αρτεμιδώρου

v. 18: ἔτους κα' ἐπεῖφ ι'.

Die Inschrift ist also datiert (wie v. 1 ff. zeigen) vom 10. Epiph des 21. Jahres des Commodus, also vom 25. Juni 181 p. Chr. Der Name des praefectus Aegypti ist wie der des Kaisers eradiert.

Nun zeigt uns ein Papyrus (Griechische Urkunden des Berliner Museum [BGU] 847), der einen fragmentierten Auszug aus dem τόμος ἐπιzοίσεων des praef. Aeg. enthält, als Präfekten in den letzten Monaten des 23. Jahres des Commodus (Mai bis August 183) Veturius Macrinus, den die vita Didii Juliani (7, 5) als praef. praet. im Jahre 193 nennt (s. meine Ausführungen Berl. Phil. Wochenschr., 23. Febr. 1901). Sein Name ist v. 15 zu ergänzen:

έπὶ [Οὐετουρίου Μακ]ρίνου ἐπάργου Αἰγύπτου.

Veturius Macrinus ist also praefectus Aegypti mindestens vom Juni 181 bis August 183,

Danach kann der CIG. 4683 Add. p. 1186 genannte Präfekt nicht, wie bisher angenommen, in diesen Jahren fungiert haben. SEYMOUR DE RICCI vermutet mit vollem Recht in einer brieflichen Mitteilung an mich, dass sein Name Houxovlov Φαγοτιανοῦ zu lesen sei. Es ist also Pomponius Faustini)anus, der auch Oxyrhynchus Papyri 11 n. 237 VI, 32 ff.; VII, 6 (Januar bis Juni 186), BGU. 842 (September 187) und Amherst Papyri II n. 79 (c. 186) genannt ist.

Ebensowenig kann an der Datierung des Präfekten Flavius Priscus, den ich in das Jahr 181 p. Chr. gesetzt, festgehalten werden. Die einzige Urkunde, die seinen Namen nennt, ist BGU. 12 aus dem 22. Jahre des Commodus = 181/182 p. Chr. Hier wird v. 12 ff. ein Schreiben von ihm erwähnt, das an den Vorgänger eines in diesem Jahre amtierenden έπιτηφητής gerichtet ist. BGU. 12 beweist also nicht im geringsten, dass Priscus damals noch praef. Aeg. war. Die oben behandelte Inschrift aus Xois zeigt, dass er es damals

<sup>1)</sup> Heerwesen der Ptolemäer und Römer, S. 146.

nicht mehr war. Zweifellos hat er vor Veturius Macrinus, nach T. Pactumeius

Magnus fungiert.

Es ergiebt sich uns also nach den bisher vorliegenden Quellen folgende Chronologie der praef. Aeg. für die hier in Betracht kommende Zeit. Wenn wir die kurze Amtsdauer der oberen Beamten unter Commodus in Betracht ziehen, dürften neue Funde dieses Bild wohl noch mannigfach verändern.

T. Pactumeius Magnus: 175/176 (Fayûm Towns 159), 28. März 177 (BGU, 525), ? (BGU, 823; CIG, 4704).

Flavius Priscus: vor 181 (BG U. 12 v. 12 ff.).

Veturius Macrinus: 25. Juni 181 (Gizeh-Mus. 9288), Mai bis August

183 (BGU, 847).

T. Longaeus Rufus: April bis Juli 185 (Amh. P. II n. 173; 107; 174), April bis Ende 185 (Oxyr. P. II n. 237 p. 145), c. 185 (Amh. P. II n. 79 v. 11, 28; n. 176; 177; BGU, 807, 10), 185/186 (Amh. P. II n. 108; 175). ?(CIL, III, 14137).

Pomponius Faustianus: Januar bis Juni 186 (Oxyr. P. II n. 237 VI, 32 ff.; VII, 6), c. 186 (Amh. P. II n. 79), September 187 (BGU. 842), ?(ClG.

4683 Add. p. 1186).

M. Aurelius Papirius Dionysius: vor 189 (Prosopogr. Imp. R. A. 1283).

Ich füge kurz die sonst für die praefecti Aegypti in Betracht kommenden neuen Urkunden des vergangenen Jahres hinzu:

L. Julius Vestinus (59-61 p.): Amh. P. II n. 68 R., 21: 59 60 p.

Ursus (bisher unbekannt): Amh. P. II n. 68 V., 39, 67; Vorgänger des C. Septimius Vegetus (c. 86—88), also c. 84 85; vgl. Prosop. C. 1205; I. 416—418; U. 688.

M. Mettius Rufus (89 90 p.): Amh. P. II n. 68 V., 69.

C. Minicius Italus (Vorgänger des Vibius Maximus: s. GRENFELL AND HUNT,

Amh. P. II n. 64: 99 bis c. 103 p.): BGU. 908, 17.

C. Vibius Maximus (c. 103—107): (Rer. arch. 1883 II, 177: 103/104. — CIL. III, 38: 16. Febr. 104. —) Amh. P. II n. 65 I, 9 ff.: 19. April 105. — Amh. P. II n. 64: 26. März 107.

C. (Flavius) Sulpicius Similis (von 107 an): (BGU. 140: 4. August 107.—)<sup>1</sup>) Amh. P. II. n. 64 v. 10 ff.: 107.— (Fay. T. 117, 5: 14. Januar 108.— CIL. III. 24; CIG. 4713 c.: 108 109.— CIG. 4714: 14. Mai 109.— Oxyr. P. II. n. 237 VIII, 27: 8. November 109 (?).—) Amh. P. II n. 65 I.

M. Rutilius Lupus (114-117): Amh. P. II. n. 70.

M. Furius Victorinus: wird in einer unedierten syrischen Inschrift, wie Seymour de Ricci mitteilt, als Präfekt erwähnt; s. Prosop. F. 409. Vielleicht fungiert er als solcher zwischen M. Sempronius Liberalis und L. Volusius Maecianus, also c. 158 p. Postumus ist als praefectus Aegypti zu streichen.

M. Bassaeus Rufus (166-169): BG U. 903: 168 169.

Q. Maecius Lacius (c. 201): wird in einem unedierten Papyrus, dessen Photographie mir HAUSSOULLIER gütigst zugesandt, als Präfekt erwähnt.

Mevius Honoratianus (c. 231—233): Amh. P. II n. 80, 12: 20. August

233. — Amh. P. II n. 67, 13.

Valerius Firmus (bisher unbekannt): Amh. P. II n. 72: 16. Juni 246. – Amh. P. II n. 81: 3. Mai 246 bis 26. März 247. Vgl. Prosop. B. 24.

<sup>[1]</sup> Im soeben erschienenen Hermes Bd. 37, Heft 1 weist Wilcken durch Korrektur der Lesung Zipque in 'Pequis (Q. Rhammius Martialis) und Ergänzung des Konsulnaunens BGU. 140 in des Jahr 119. Näheres im nächsten Heft dieser Beiträge. | Korr-Zusatz 5., 111, 02)].

### Quaestiunculae.

F. P. Garofalo.

1.

#### Sulla Colonia Julia Augusta Vienna.

Questa Colonia, cioè il capoluogo della Civitas Allobrogum, non vera Colonia cioé con deductio, ma semplicemente nominale e onoraria, passó successivamente attraverso le fasi del diritto del Latium, e poi di quello della completa cittadinanza romana (conferito l'uno e l'altro jus agli abitanti).1)

La Latinitas, che - come si vede dai nummi - essa aveva ancora nel tempo antecedente all'a. 727/27,2) fu largita o da Cesare,3) o meglio forse, in conformità alle vedute politiche del grande nomo di Stato, dai Triumviri, e piuttostoché da Antonio, da Ottavio (onde l'intestazione nei nummi: Colonia Julia Viennensium).

La Civitas romana fu concessa da Augusto.4) Secondo l'opinione MOMMSENIANA, ció avvenne sotto Caligola (probabilmente durante il soggiorno di costui in Gallia, nel 39 e 40 d, C.).

Il solidum civitatis romanae beneficium, che, come disse l'imperatore Claudio nel suo famoso discorso al Senato, nell'a. 48, era stato già conseguito dall' ornatissima colonia valentissimaque Viennensium e dopoché essa aveva dato senatori e anche magistrati elevati e qualche console, cioé dopo il consolato, come generalmente si ammette, del Viennese L. Valerius Asiaticus (console la prima volta anteriormente al 41), dovette esser concesso in un tempo antecedente al 48, peró non bene determinabile, da Caligola o da Tiberio ovvero da Claudio.

Tale beneficium consistette nell'accordare alcune limitazioni al diritto della romana cittadinanza, che ancora rimaneva a dare fin dal tempo di Augusto.5) Si riferivano esse all' ius honorum probabilmente; cioé mentre prima l'ammissione in senato e anche l'elevazione ad alte cariche imperiali avvenivano per favore speciale dei Cesari, diventarono poscia diritto generale della colonia.6)

Non é peró inverosimile che l'espressione usata da Claudio concerna qualcosa di più del comune diritto di cittadinanza romana, e precisamente, il jus Italicum, che la nostra colonia ebbe, come ne fu rivestita Lugudunum: questa probabilmente per concessione di Claudio.7)

11.

#### Sulla Colonia Copia Lugudunum.

Un senatus consultum del 711 43 invitava L. Munatius Plancus e M. Aemilius Lepidus a fondare una nuova sede per coloro ch'erano stati cacciati da Vienna per opera di quegl'indigeni Allobroges.") Siffatta deductio benché l'incarico fosse

Se realmente sia esistita una vera e propria colonia, scomparsa per effetto di espulsione dei coloni per parte degl'indigeni, diremo più innanzi.
 Vedi nostro libro sugli Allobroges, 1895, p. 81 (egli autori ivi citati);
 Huscoretzo in C.H. XII, p. 218; e l'articolo del Kornemanni in Patlay-Wissowa Enegel, s. v. Coloniae, nº 191.
 Cf. tra gli altri E. De Ruggelero, in Bullettino dell'Istituto di diritto romano, V (1892), p. 412 sg. — etc.
 Vedi Strabon IV 6, 4 — Plinio N. H. 111 4, 36) può aver attinto a fonti protoriori al Agrinu (V pratre citato lavoro p. 82 n. 3.

posteriori ad Agrippa (V. nostro citato lavoro, p. 82, n. 3).

<sup>6)</sup> V. nostro libro, pag. 83 sg.
7) Vedi Paul, in Dig. L 15, 8, 1 (Cf. anche De Ruggiero, in Dizion, epigr. di
Ant. rom., s. v. Colomia, p. 443.
8) Cass. Dio XLVI 50; Cf. anche CH. X 6087; Senec., Ep. XCI 14, — Vedi Hirschfeld in CIL, XIII 1, p. 248 sg.; e un cenno in Pauly-Wissowa cit., n.º 97.

affidato anche a Lepido, governatore della Narbonensis, e di tutta la Narbonensis, fu opera esclusiva di Planco, come i documenti concordi comprovano.1)

Il senatus consultum fu certamente anteriore al 29 maggio (data dell'unione di Lepido con M. Antonio), e probabilmente fu prima anche della battaglia di Modena,) anzi prima del tempo in cui si diede ai due predetti governatori l'ordine di mettersi in marcia per l'Italia. L'incarico cui si riferisce il decreto del senato, se fosse stato dato dopo la battaglia Modenese, avrebbe fatto apparire troppo chiaramente e ingenuamente la paura del senato nel desiderio di fermare in Gallia con un pretesto qualunque i due personaggi, dei quali si diffidava.

Discutiamo ora brevemente due interessanti questioni:

1ª) Quando era avvenuta l'espulsione da Vienna?

2a) Gli espulsi erano Coloni romani?

1ª) L'espulsione non può esser avvenuta né nell'a. 693 61²) né proprio nel medesimo anno 711/43 pinttostoché nel precedente 44. Dovette succedere alla morte di Cesare, nel corso dei torbidi che a questa seguirono. Un certo intervallo probabilmente corse fra l'espulsione e la deductio.3)

2ª) Che fossero coloni romani, non è necessario conchindere dal fatto che Lugudunum ebbe subito la cittadinanza romana. Non é detto che una colonia romana vi fosse già dedotta da Cesare,4) o che ivi fossero stanziati cittadini romani per affari o simil cosa.<sup>5</sup>) Nulla inoltre si sa di deductio di veterani fatta da

Planco.6)

Noi preferiamo di credere, che i cacciati fossero una parte degli Allobroges medesimi, mandata via dai propri conterranei, per effetto delle discordie intestine divampate dopo la morte di Cesare. Essa ebbe una sede buona e non lontana, insieme con la civitas romana.

Nel caso diverso, non si comprenderebbe l'impunitá lasciata a chi aveva offeso cittadini romani. Certamente, se pure il senato si fosse mostrato debole, i Triumviri e Augusto non avrebbero fatto correre una simile offesa.

#### III.

#### Sul numero delle civitates Galliche.

Le civitates Galliche erano certamente 64 nel secondo secolo, come sono date da Ptolem.7) Tale cifra é identica a quella riferita da Tacit. (Annal.

III 44; cf. Serv. ad. Aen. I 286) e per l'a. 21 d. C.

Che 60 fossero quelle aventi la propria rappresentanza in Lugdunum nel concilium Galliarum, lo dice Strabon. (IV 3, 2). Ora pur attribuendo valore preciso a questa notizia, non possiamo realmente conoscere quali fossero, nel tempo di Augusto, le civitates vere e proprie, e ogni studio statistico comparativo manca di basi sicure.8) Che sin da principio fossero 60 in tutto e

3 Come si potrebbe desumere dalla parola ποτέ di Cass. Dio 1. c.

7) Veramente egli ne dá 63. La mancante è forse quella degli *Ubii* (?). Vedi mio libro sugli *Helvetii*, 2 ed., p. 79, nota d.
S. Come fa con molta diligenza il Kornemann, nella presente Raccolta, 1 2,

p.331 sgg. Del resto quest'egregio scrittore distrugge da sé stesso la propria asserzione, giacche dai numeri totali 60 o 62 (secondo le due liste o redazioni di lista da lui

<sup>1)</sup> V. nostro volume sugli Allobroges, p. 73, n. 2; e p. 76 sg. 2) Vedi anche nostro articolo Osservazioni al vol. XIII 1 del CIL. (in Boll. di filol. elassiea, febbr. 1901).

<sup>4)</sup> Una tale colonia non avrebbe avuto nessuna ragione militare e strategica in un paese che pacificamente si sviluppava nel senso romano, e vicino al quale sorgeva quasi nel medesimo tempo la Colonia Equestris (Noviodunum).

5) V. nostro libro cit., pp. 78 e 80.
6) Niente sul proposito si rileva dalla somiglianza d'iscrizioni Lionesi con Retiche

<sup>(</sup>Vedi CIL. eit., p. 249, n. 4)

poi divenissero 64 (probabilmente nel medesimo tempo di Angusto) è possibile, come anche è possibile che ammontasse a 64 il numero fin dal primo momento. Nella prima ipotesi, non è da escludere — nè è provato il contrario — che le nuove 4 fossero ammesse alla stessa rappresentanza. Esse non potrebbero trovarsi nell' Aquitania iberica (chè qui non furono mai quattro i)), ma solamente nelle Germaniae; e molto probabilmente, non sarebbero risultate che da frazionamento delle civitates della Belgica più vaste.<sup>2</sup>)

## Nachträgliches zur historischen Semiramis.

Von C. F. Lehmann.

Zu S. 259 sub 3 und S. 277f. Nach MARQUARTS erwägenswerten Darlegungen (Chronologische Untersuchungen, Philologus, Suppl. VII und separat, S, 642[8]) geben auch die auf Semirannis bezüglichen Worte des armenischen Eusebius (Chronic. p. 25. 14 sq., SCHOENE) nach Polyhistor in dem Zusammenhange, wie sie dastehen, einen verständlichen Sinn, sodass sie eine Erwähnung unter den Nachrichten über die historische Semiramis verdienten.

S. 280 Abs. 2 a. E. ist zu lesen. "Vor Adadnirari III. werden sie" (die Meder) "dagegen nur erwähnt von dessen Grossvater Salmanassar II. der in seinem 24. Regierungsjahre (836) unter anderen Völkern auch die Amadai(a) bekämptt, und von seinem Vater (Salmanassars II. Sohn) Samsi-Adad (Kol. III, 27 ff.), der die Matai(a) bekämpft. Also unter dem Grossvater und Vater gleichsam Vorgefechte mit der Vorhut des eindringenden indogermanischen Volkes, dessen Gros der Sohn zum ersten Male und wiederholt die Spitze zu bieten hat."

Zu S. 280 f. Anm. 7. Eine Erinnerung an die wiederholten Kämpfe, die Sammuramats Gemahl Adadnirari III. gegen das später von Armeniern bewohnte Land und Reich Chaldia, zu bestehen hatte, findet sich auch in der sagenhaften Tradition, wie bekanntlich Diodor II 18 und, woran mich Herr CKÖNERT erinnert, der Ninos-Roman (Hermes 28, S. 161 fl.), Kol. II, III zeigen. Vgl. dazu WILCKEN a. a. O. S. 186 u. Anm. 2. Adad-nirari III. setzt auch hier in gesteigertem Mausse fort, was Salmanassar II. und Šamši-Adad (s. dessen Nairi-Feldzüge 821-19, S. 261 f. Anm. 4) begonnen hatten.

# Zur Entstehung des Sexagesimalsystems und des sexagesimalen babylonischen Längenmaasses.

Von C. F. Lehmann.

ZIMMERNS oben S. 400 Anm. I genannte Abhandlung Das Princip unserer Zeit- und Raumteilung (Sützungsber. sächs. Ges. d. W. 14. Nov. 1901, S. 47—61) liegt jetzt im Reindruck veröffentlicht vor. Soweit die Arbeit die bekannten Beziehungen zwischen unserer und der babylonischen Zeiteinteilung, namentlich der späteren Zeit, in klarer Weise zur Darstellung bringt, ist sie dankbar zu begrüssen. Auch auf die stürkere Betonung des Jahreskreises und Jahres-KAS.PU., in der wir zusammentreffen, ist hinzuweisen. Ferner enthalten die Anmerkungen eine Fülle wertvollster philologischer Erörterungen, namentlich teils schlagende.

filologia classica, anno VII Febbr. 1901).

immaginate) togliendo quello delle civitates presunte escluse dalla rappresentanza di Lione, non si avrebbe il numero di 60, ch'e per il Kornemann il dato fondamentale. 1) Cf. contrariamente all'opinione dell' Hirschfeld, il mio articolo in Bollettino di

<sup>2)</sup> Rimando al citato volume sugli Helvetii, pag. 79.

teils erwägenswerte Vorschläge zur Lesung und Grundbedeutung von Ideogrammen

und zur Etymologie der Maass- und Zeitbezeichnungen.

ZIMMERNS Hauptziel aber ist: "von dem eigentlichen Ausgangspunkt dieser Zeit- und Raumteilung und damit zusammenhängend von dem wirklichen Ursprung der ganzen Sexagesimalrechnung" die nach ZIMMERNS Ansicht bisher iehlende "Erklärung" zu geben, "die in jeder Hinsicht befriedigte".

Hier bedürfen ZIMMERNS Auslassungen, sowohl dieser ihrer Voraussetzung

wie ihrem sonstigen Inhalt nach, vielfach nachdrücklicher Richtigstellung.

Die Ansicht, dass der Ursprung der 60 auf dem Verhältnis des Sonnendurchmessers zur Ekliptik beruhe, schreibt ZIMMERN (S. 47, Anm. 2) BRANDIS zu und erklärt meine Ableitung, in der das Verhältnis des Sonnendurchmessers zu <sup>1</sup>/<sub>12</sub> der Ekliptik, zur Doppelstunde, betont wird (vgl. oben S. 350), für eine

Modifikation der BRANDISschen Ansicht.

Dies ist unrichtig. Hätte Brandis (S. 17 f.) die Ableitung der 60 aus dem Verhältnis des scheinbaren Sonnendurchmessers zur Ekliptik bereits ausgesprochen. so hätte ich nicht, unter Hinweis (Congr. S. 249, Anm. 1, s. o. S. 382) auf eben jene Worte von Brandis, an dessen Hand ich ja überhaupt in die Metrologie eingedrungen bin (BMG W. passim), die Frage als ein Problem zu bezeichnen und mich, da mich LETRONNES und CANTORS Ableitung nicht befriedigte, Jahre lang mit dessen Lösung abzumühen brauchen. Aber Brandis vermeidet es gerade, sich über die Entstehung der 60 und der 6 in irgend einer klaren Form zu äussern: es war offenbar hier eine Lücke in seinen Vorstellungen. Während er von der Einteilung des äquinoctialen Tageskreises in "720 Stadien", "360 Doppelstadien", der Einteilung der 12 Zeichen der Ekliptik1) in je 30 "Teile" oder "Grade" unter ausdrücklicher Anführung dieser Zahlen spricht, redet BRANDIS von der Sechzigteilung deutlich erst bei der Einteilung jener kleineren Grösse, des "Teiles" oder "Grades". So ist denn auch - ehe ich die genannte Ableitung der 60 aus der Zeitrechnung veröffentlichte, eine solche in der bewussten Stelle bei BRANDIS niemals gefunden worden; auch z. B. von CANTOR nicht, der Brandis' Werk anerkennend citiert (Vorlesungen über Geschichte der Mathematik, S. 79, Anm. 10) und verwertet, aber die Herleitung der 60 als ein völlig neues Problem behandelt: "wir glauben indessen doch auf der richtigen Spur gewesen zu sein, als wir das astronomische Gebiet betraten, denn dort däucht uns liegt der Ursprung dieser Wahl." - Noch irriger ist es, wenn ZIMMERN behauptet, BRANDIS beriefe sich für seine Herleitung bereits auf Letronne. Denn Letronne in seiner mir seit langem infolge von BRANDIS' Hinweise wohlbekannten Abhandlung glaubt, dass die, nach seiner Ansicht aus der ursprünglicheren Zahl 720 durch Hälftelung entstandene, 360 deshalb von Hipparch und den übrigen Mathematikern bevorzugt sei, a ce qu'il leur fournissoit un nombre plus simple pour le rayon ou le côté de l'hexagone 360 6 = 60 ° d. h. Letronne giebt für die Entstehung der 60 gerade die andere (geometrische) Erklärung, die neben der von mir auf dem Gebiete der Zeitrechnung gefundenen in Betracht kommt. Vgl. oben S. 350, S. 391 ff., an welch letzterer Stelle deshalb auch LETRONNE vor CANTOR genannt ist, der von jenem unabhängig diese Erklärung gegeben hat.

ZIMMERN freilich glaubt eine andere Herleitung der 60 gefunden zu haben.

Suššu bedeutet ursprünglich 1 6 (o. S. 391).

"Somit", sagt Zimmer, "muss die Zahl 60 ihrem Ursprunge nach eine solche bekannte Grösse in der Natur") sein, die gleichzeitig sowohl das 60 fache einer I-fachen

2) Von mir gesperrt.

<sup>1)</sup> Zur Frage nach den Beziehungen der Tierkreisbilder zu den Helfern der Tiamat (8, 368 u. Anm. 2) ist noch zu verweisen auf Hommer, Aufsätze und Abhandlungen II, S. 265 f., und III, S. 395 Ann. 2.

483

Grösse, als der 6. Teil einer in 360 Teile zerfallenden Grösse ist. Das trifft aber in ungekünstelter und für eine relativ primitive Kulturstufe passender Weise nur zu auf den Zeitraum von 60 Tageu, der gleichzeitig das 60 fache des Einzeltages und  $^{1}/_{6}$  des Rundjahres von 360 Tagen ist (S. 49f.).

Zimmers (S. 55) steht "nicht an", .... "es als das Wahrscheinlichste zu bezeichnen, dass der eigentliche Ursprung des Sexagesimalsystems in einer von der Vollzahl 360 (= den 360 Tagen des Rundjahres) ausgegangenen 6-Teilung (= 60 Tage)

zu erblicken ist." Die Bezeichnung des Zeitraums von 60 Tagen als einer in der Natur gegebenen Grösse ist zum Mindesten sehr missverständlich. Zur Sechstelung des Jahres konnte man doch erst gelangen, wenn die Bedeutung der Sechs bereits feststand. Mit der Arithmetik, mit den "rein mathematischen Eigenschaften der Zahlen will ja auch Zimmern (S. 47) sich nicht begnügen. Da aber ZIMMEEN den Ursprung der "uralten" (S. 51), nach seiner Ansicht primitiven (vgl. S. 56) 6-Teilung nicht erklärt, so hält seine vermeintliche Lösung gerade da auf, wo das Problem in Wahrheit beginnt, das da lautet: wo bietet sich in der Natur und in den natürlichen Verhältnissen die 6 oder die 60 in der Weise dar, wie die 12 durch die ca. 12 Mondumläufe während eines Sonnenkreises, die 30 durch die ca. 30 Tage des synodischen Mondumlaufes, die 360 durch die 12×30 Tage der 12 Mondumläufe gegeben ist (o. S. 392)? In diesem Sinne ist das Sechsteljahr keine in der Natur gegebene Grösse.

Dass durch Zimmerns Auffassung die "Herleitung der 60 vom regulären Sechseck sich als die relativ richtigste erwiese" (S. 50 Anm 2), ist somit ebensowenig richtig, wie der gegen meine Ableitung angeführte Grund, "dass gerade die Zeit von 2 Zeiteinheiten oder 1,2 Himmelsgrad, die dem Sonnendurchmesser entspreche, sich im Babylonischen nirgends als Einheit im Gebrauch findet, wie man doch erwarten müsste, wenn von hier aus die Zahl 60 ihren Ausgangspunkt genommen hätte". Die letztere Voraussetzung ist unzutreffend. Wenn man statt der Einteilung des Tageskreises in 720 Sonnendurchmesser die in 360 Teile bevorzugte, so musste natürlich auch die Zeit von 2 Minuten gegen deren Doppeltes, die von 4 Minuten (s. o. S. 389) in den Hintergrund treten. In Wahrheit ist ja aber die Doppelminute, der ogos,2) als babylonische Einheit ausdrücklich bezeugt (S. 382). Ausserdem aber ist sicher auch das  $^{1/}_{60}$  der Doppelstunde eine sexagesimale Einheit gerade wie deren 60 faches, die Zeit von 5 Tagen, der Sechstelmonat,") worauf ein andermal zurückzukommen.

Dass in meiner Ableitung die von HOMMEL ermittelte Gleichung,4) šuššu, ursprünglich = "ein Sechstel", "ganz ausser Acht" geblieben sei (ZIMMERN, S. 46.

<sup>2)</sup> Zimmern will mit Bilfinger (Die babyl, Doppelstunde) bei Achilles Tatius a. a. O. δορα als Doppelstunde deuten und δρος als die Zeit von 4 Minuten. Dass a. a. O. ωρα als Doppelstunde deuten und ωρος als die Zeit von 4 Minuten. Dass Achilles Tatius das habe sagen wollen, kaun aber Biltingen, dessen verdienstliche Schrift auch sonst mancherlei Bedenkliches enthält (vgl. z. B. Yerh. Berl. Phys. Ges. Ioben S. 394 Ann. 2 1889, S. 91), nur begründen mit Argumenten, die nicht stichhalten und mit unzulässigen Anderungen des griechischen Textes: zweinal wird. für καθ καβ ώρας und soge eingesetzt. Die zweite Anderung vertritt allerdings auch Nissex (Metrol. 2 856) aber keineswegs etwa, um aus dem ωρος, den er ausdrücklich gleich "2 Minuten", der "Dauer des Sonnenaufgangs" setzt, 4 Minuten zu machen. Die ganze Stelle bei Achilles Tatius läuft ja überhaupt darauf hinaus, dass die Sonne selbst die Maasseinheit, eben den Sonnendurchmesser, liefert, dessen Bedass die Sonne selbst die Maasseinheit, eben den Sonnendurchmesser, liefert, dessen Bestimmung seitens der Babylonicr ja anderweitig genugsam bezeugt ist (8, 350 f. u.

<sup>3)</sup>  $^1$  Monat =  $^1$  Jahr =  $^1$  Doppeljahr. Für die Bedeutung der 36 als des Zehntels von 360 und der übrigen sexagesimalen Zahlengrössen zweiten Grades (S, 385 f, Anm. 2) wird arithmetisch die Gleichung  $10 \times 36(0) = 6 \times 60(0)$  entscheidend mitgespielt haben.

<sup>4</sup> Zimmern verweist dafür noch auf ZDMG, 46 (1892), S. 570.

Anm. 1) trifft nicht zu (s. bes. ob. S. 391); auch für mich ist der Soss zunächst das Sechsteljahr. Dass sie in meinen früheren Schriften nicht ausdrücklich erwähnt ist, rührt daher, dass die Fortsetzung meiner metrologischen Nova den Vorbereitungen zu meiner armenischen Forschungsreise zum Opfer gefallen ist (s. 382 Anm. 2, S. 391 Anm. 3).

Auch bei den bisherigen Erklärungen ist die 60 in ihrer Bedeutung und Entstehung als <sup>1</sup>,6 des Jahreskreises von 360 Tagen gewürdigt worden. Der Unterschied war nur der, dass dabei das eigentliche Problem, die Ableitung der 6 oder der 60 aus der Natur ins Auge gefasst wurde, bei ZIMMERN hingegen

nicht. Ein Fortschritt ist das also nicht.

In Wahrheit giebt es nun noch eine weitere Möglichkeit die 6 aus der Natur zu erklären. Das Material dazu findet sich bei ZIMMERN (S. 58; S. 51, Anm. 1; S. 49, Anm. 2), wird aber nicht verwertet, weil er die 6 als etwas "uralt" Gegebenes, der Erklärung nicht weiter Bedürftiges behandelt. Die menschliche Hand ohne Daumen (4 Fingerbreiten) verhält sich zum ganzen Unterarm ungefähr wie 1:6 (daher die primitive Einteilung der Elle in 24 Fingerbreiten). Ob diese Betrachtung allein genügt haben würde, die Bedeutung der Sechs zu begründen und zu einer Sechstelung des Jahreskreises zu führen, steht dahin. Ich für meinen Teil hätte nichts dagegen auch diese Beobachtung den beiden anderen Ableitungen hinzuzufügen, so dass also als ineinander greifend (nicht etwa in ihrer Wirksamkeit aufeinander folgend [8, 392]), ausser der Arithmetik in Betracht kämen, Zeitrechnung, Geometrie und die Verhältnisse des menschlichen Körpers. Ja, es liegt vielleicht sogar ein direkter Beweis dafür vor in den Bedeutungen des einen Wortes katu "Hand" und seines Ideogrammes SU (ZIMMERN an den beiden letztgenannten Stellen), als "Hand", "Teil" und "suššu  $= \frac{1}{6}$  und dann = 60" (ob. S. 391). Die "Hand" (ohne Daumen) ist ein organischer Teil des Unterarms (der Elle), und zwar deren Sechstel. Vgl. freilich auch ob. S. 388, Anm. 3.

Immer aber würde ich das Problem erst da mit für gelöst betrachten, dass die Grundzahl des ganzen Systems als solche, nicht in sekundärer Ableitung, als in der Natur vorgezeichnet nachgewiesen wäre, und das ist nur der Fall

in den Gleichung

1 Doppelstunde = 60 scheinbare Sonnendurchmesser

(vgl. bes. oben S. 393, Abs. 1). Das Sexagesimalsystem mit seinen astronomischen und (technisch-)chronologischen Voraussetzungen ist nun einmal nichts primitives und kann aus primitiven Vorstellungen allein nicht erklärt werden (S. 392).

Die Entstehung des sexagesimalen Längenmaasses denkt sich ZIMMERN (S. 57 ff.),

wie folgt.

Die Babylonier hätten zunächst (da der Kilometer ca. 12 Minuten heanspruche) den Doppelstundenweg (KAS.PU') auf ca. 10 Kilometer bestimmt, danach die übrigen Maasse, wonach der Weg-GAR ( $^{1}$ <sub>1800</sub> KAS.PU') auf 5,555 m gekommen wäre. Zwischen dem so gewonnenen Maasse und dem primitiveren System (vgl. S. 382. Abs. 3), in welchem nach ZIMMERNS Vorstellungen die Elle, "voraussichtlich,") dem Körpermaasse eines Durchschnittsmannes entsprechend, 0,440 m", und demgemäss die höhere Einheit, 1  $qan\bar{u}=7$  Ellen, 3,080 m lang "gewesen sein wird",") soll dann, "so gut es eben ging", ein Ausgleich stattgefunden haben.

"Den Vorgang werden wir uns", sagt Zimmen, "dabei ungefähr folgendermassen zu denken haben. Die beiden Maasssysteme, das ältere von der Fingerbreite und der Elle ansgehend nach der Rute, dem babylonisehen qann, zu aufsteigend, das neue von

<sup>1)</sup> Von mir gesperrt.

der Weg-Stundes abwärts nach der babylouischen Weg-Sekunde =  $GAR^{-1}$ , zu herabgleitend, stiesen zusammen bei der Rute und der Weg-Sekunde, indem 1 altes  $qan\bar{n}$  von  $\pm 3,080$  m ung efähr die Hälfte des neuen GAR von  $\pm 5,555$  m war. So setzte man zunächst 1 GAR dir ekt = 2  $qan\bar{n}$ , gab den GAR im neuen System aber nicht etwa 14, sondern blos 12 Ellen, indem man dabei einerseits dem Sexagesinalsystem Rechnung trug, in welches nur die 12, aber nicht die 14 passt, andererseits auch dem Umstande, dass das alte  $qan\bar{n}$  eben doch etwas grösser als die Hälfte des neuen GAR war, denmach ein Ausgleich mit dem alten System auch leichter berbeizuführen war bei einer nunmehrigen Einteilung des GAR in 12 Ellen, statt in 14. Von dem vom Sonnenlauf herstammenden GAR von = 5,555 m aus hätte sich bei der 12-Teilung des GAR eine Elle von  $\pm$  0,463 m ergeben. Zwischen dieser und der vom menschlichen Körper herstammenden Elle von  $\pm$  0,440 m wird dann schliesslich ein Ausgleich getroffen worden sein, von dem man annehmen möchte, dass er etwa auf  $\pm$  0,450 m gelautet bätter.

Machen wir zunüchst einmal ZIMMERNS Vorstellungskreis zu dem unseren und sehen, ob er in sich Bestand hat. Da erweist sich denn die Hereinziehung des qunü als vollkommen wirkungslos, als reines Beiwerk, das ohne irgend eine Spur zu hinterlassen ausgeschaltet werden kann und deshalb muss. Denn es wird bei ZIMMEIN eben nicht das alte Doppel-qunü von 6,160 m gezwölftelt, was eine Elle von 0,513 m ergeben hätte, sondern einfach das GAR: 5,555  $_{12} = 0,463$  m, und auch bei dem vermeintlichen Ausgleich zwischen der vom Sonnenlauf herstammenden Elle von 0,463 und den übrigen Maassen bleibt das Zwölftel des Doppel-qunü ganz ausser Betracht.

In Wahrheit besagt also ZIMMERNS ganze Auseinandersetzung nichts weiter als: die Babylonier nahmen den Doppelstundenweg auf 10 km an, berechneten die Weg-Elle (als desseu ½1600 nach der Tabelle von Senkereh) auf 0,463 m und nahmen als Norm für die sexagesinale Elle einen Mittelwert zwischen 0,463 und der "primitiven Elle von 0.440 m" an: ca. 0,450 m.

Dazu ist zunächst zu bemerken, dass, wenn sich die Babylonier zur Neueinführung eines Ellenmaasses entschlossen, es keinen Zweck hatte, dieses dem älteren Maass um einen Zentimeter anzunähern.²) Weiter aber und hauptsächlich: die ganze Berechnung des Betrages der Längeneinheit aus einer grösseren Wegeinheit, widerspricht nicht nur allen historischen und technischen Überlieferungen und Erfahrungen, nach denen stets die kleinere Längeneinheit das  $\pi \varrho \bar{\wp} rov,$  die grossen Wegemaasse das Abgeleitete sind: sie lässt sich auch direkt als unmöglich erweisen.

Das Meter hatten doch die Babylonier nicht. Sie konnten also das Wegemaass zunächst nur in ihren "primitiven" Ellen resp. in qanû von 7 solcher Ellen ausdrücken. Nehmen wir für einen Augenblick mit ZIMMERN an, sie hätten den Doppelstundenweg auf ca. 10 km bestimmt, d. h. 1000000/44 = ca. 22727 von ZIMMERNS "primitiven Ellen zu 0,440 m4, so hätten sie, da das doch nur ein ungefähres Maass war, die nächste sexagesimale Ellenzahl wählen müssen, 21600 Ellen, und hätten diese als Wegemaass festgesetzt. Allenfalls konnten sie, wollten sie sehr genau sein, die Differenz von ca. 1727 solchen Ellen = 760 Metern durch eine dem Sexagesimalsystem conforme Erhöhung ausgleichen. Da  $^{21600}/_{1727} = 12{,}50$ , so hot sich höchst bequem die Erhöhung um  $^{-1}/_{12}$ : statt "0,440" vielmehr  $^{13}/_{12} \times$  0,440 = 0,4765. Oder sie konnten ihre "Elle von 0.440 m" beibehalten und eine höhere, in das Sexagesimalsystem sich fügende Ellenzahl wählen, z. B.  $2 \times 12960 = 25920$ (360 × 72) Ellen, wobei sie dann immer noch einen ganz brauchbaren Doppelstundenweg von 11,4 (Stundenweg 5,7) km erhalten hätten, einen Wert, der hinter der späteren Wegstunde Parasang (Wegdoppelstunde, Herodots σχοῖνος, ob. S. 390) ca. 5,94 (11,88) km (vgl. u. a. Conqr. 229 f.) immer noch erheblich zurückblieb.

<sup>1)</sup> Mit "Weg-Stunde" ist hier die Doppelstunde gemeint, mit "Weg-Sekunde" das GAR. Zwischen beiden besteht das Verhältnis 1800:1, also nicht das der Stunde zur Sekunde 3600:1. Die Bezeichnungen sind also missverständlich, wenn auch aus S. 57 Ann. 2 bei Zimmens erklärbar.

<sup>2)</sup> Vgl. hierzu im Allgemeinen, BMGW, 255, Hermes 35, S. 641.

Aber die ganze Annahme ist überhaupt undenkbar. Wir rechnen doch nur de shalb **ungefähr** 5 km auf die Stunde, weil wir eben das Metersystem haben. Und wäre es den babylonischen Priestergelehrten nur auf eine ungefähre Bemessung angekommen, so hätten sie für den Doppelstundenweg eine ihnen arithmetisch passende Zahl, z. B. also  $360^{\circ2} = 21600$ , gewählt und jede Elle, deren Länge sich nicht allzuschr von ½ m entfernte, hätte diesem Zwecke einer annähernden Bemessung genügt. Aber darin liegt gerade das wesentlich Unterscheidende und die Grösse der babylonischen Betrachtungsweise, dass sie nicht eine populäre und ungefähre Vergleichung ins Auge fasst, sondern ein genaues, strikt zahlenmässig durchgeführtes System von Beziehungen zwischen Zeit und Weg aufstellt.

Wenn wir, von der Gleichung 1 km = 12 Minnten aus, den Minntenweg herechnen, erhalten wir  $83^{1}_{3}$  m. also Brüche in Metern, von den dezimalen Längeneinheiten (Hektometer, Dekameter) ganz zu schweigen. Im babylonischen System aber entspricht, wie auch ZIMMERN annimmt (S. 61), jeder der sexagesimalen Zeiteinheiten, die (oder deren Hälften resp. Viertel) wir von ihnen übernommen haben, nicht nur eine Zahl in ganzen Ellen (Doppelellen), sondern jedesmal

eine sexagesimale Zahl.

Solche zahlenmässig durchgeführte, genaue Beziehungen lassen sich nur herstellen durch Aufbau des Systems von kleineren, genau messbaren und kontrollier-

baren Beträgen aus.

Es wird daher bei dem Vergleich von Zeiteinheit, Schrittzahl, Schrittlänge (vgl. das Institut der Bematisten) als der Grundlage jener Beziehungen zu bleiben haben. Die Gleichung 1(2) Doppelnuinute(n) = 240/480) Schritt = 180 (360) Doppelellen (vgl. dazu speziell 8, 396) ergab den Doppelstundenweg von 14400 Schritt = 10800 Doppelellen = 21600 Ellen.

Der einzige metrologisch bezeugte Betrag des altbabylonischen Längenmasses, die Gudea (Elle) Doppelelle von rund (495)990 mm ergiebt den KAS.PU von (21600)10800 dieser (Ellen) Doppelellen = 10,692 km, der übrigens der Gleichung 1 km = 12 Minuten näher als irgend ein anderes antikes Wegemaass kommt. Der spätere auf der königlichen Elle aufgebaute Stundenweg, der Parasang ( $\sigma_{70}\bar{\nu}_{90}$ ) von  $12 \times 30 \times 360 = 10800$  königlichen Ellen = ea. 5,94 km nähert sich mehr der Gleichung 1 km = 10 Minuten. 1)

Den Betrag der sexagesimalen (Doppel-)Elle kennen wir, und für seine Herleitung auf dem Gebiete der Beziehungen zwischen Zeit- und Raummessung

haben wir bedentsame Anhaltspunkte (S. 393 ff.) gefunden.

Dagegen wissen wir über den Betrag der primitiven Elle, die vor Einführung der sexagesimalen Doppelelle von Sekundenpendellänge, und ihrer Hälfte als Elle, im Gebrauch gewesen sein muss, garnichts, weil eben schon in der historisch erreichbaren altesten Zeit das Sexagesimalsystem in voller Ausbildung herrscht. Damit kommen wir zu ZIMMERNS grösstem methodischem Fehler: er operiert mit lauter supponierten Beträgen der verschiedenen Ellen. Weder für seine primitive Elle von 0,440,2 noch für die seiner Ansicht nach aus

<sup>1)</sup> Die Ellenzahl blieb unveräudert, nur die Elle wurde vergrössert. Auch das kann als Bestätigung dafür gelten, dass es eben auf die durch die Schrittzahl bedingte Ellenzahl ankam. Meine Gedauken über die Entstehung der königlichen Elle und des auf ihr aufgebauten Wegemaasses, halte ieh, soweit ich sie nicht schon früher augedeutet habe, bis zu weiterer Klärung zurück.

2 Wie misslieh es, von allem audern abgesehen, ist, für primitive Systeme die

<sup>2</sup> Wie misslich es, von allem andern abgesehen, ist, für primitive Systeme die Körpermaasse "eines Durch's eb nitts mannes" voraussetzen, zeigt das englische yard, das 1101 p. Chr. von Heinrich dem I. von England nach seiner Armlänge (offenbar vom Hals zur Mittelfingerspitze) festgesetzt wurde und 0,914 m misst, also eine Dopphelle, die eine Elle von ea. 0,457 m ergäbe. Diese Tradition, ob beglaubigt oder nicht, zeigt,

dem Wegemaass abgeleitete von 0,463 m, noch für den vermeintlichen Ausgleich zwischen beiden, die Elle von 0,450 m, liegt auch nur der Schatten eines quellenmässigen Anhalts auf babylonischem Boden<sup>1</sup>) vor.

Seine ohnehin nicht haltbaren Daulegungen aber stehen und fallen mit den von ihm augenommenen Werten.

Wenn daher ZIMMERN behauptet (und es sich als Verdienst anrechnet), dass er "auf die Frage nach dem thatsächlichen Betrage der babylonischen Elle mit keinem Worte eingehe", so ist das thatsächlich unrichtig.

Diese Äusserung rröffnet eine Anmerkung ZIMMERNS, die sich speziell mit meinen Arbeiten beschäftigt und wie folgt lautet. (Ich gestatte mir gleich die Buchstaben einzufügen, nach denen ich meine Erwiderung auf die einzelnen Punkte der Reihe nach bezeichne.)

Auf die äusserst komplizierte Frage nach dem thatsächlichen Betrage der babylonischen Elle gehe ich, wie man sicht, absiehtlich mit keinem Worte ein, da mir, trotz der gegenteiligen Versicherungen (a) Leidanska, in diesen Punkte noch gar nichts festzustehen scheint. (b) Vgl. in dieser Hinsieht auch die Ausführungen von Johns a. a. O. p. 196 ff. (c) 1eh zweifle allerdings keinen Augenblick daran, dass sich über kurz oder lang noch einmal mit Evidenz die Abbängigkeit auch der sämtlichen Längenmaasse des Altertums und damit auch der Neuzeit (abgesehen vom Metermaass) von den babylonischen Längenmaassen herausstellen wird, wie dies hei den Gewichtsmaassen bereits jetzt, nicht zum wenigsten gerade durch die Arbeiten Leimanns, als erwiesen gelten kann. (d) Dabei werden dann auch die Untersuchungen Leimanns über die Längenmaasse als sehr dankenswerte Vorarbeiten zu ihrem Rechte kommen. (c) Nur sollte Leimanns solche Dinge, wie die Hineinziehung des Sekundenpendels, das er bereits bei den Babyloniern als bekannt voraussetzen will, lieber aus dem Spiele lassen, da dadurch die an und für sich schon genügend komplizierte Angelegenheit nur noch unnötig komplizierter gestaltet wird. (f) (Zinmenn, S. 59 Ann. 1.)

#### 1ch erwidere:

a) Wenn — besonders an der bedeutsamen Stelle, an der ZIMMERN seine metrologische Erstlingsarbeit veröffentlicht, — ohne nähere Nachweise von "Versicherungen" meinerseits gesprochen wird, so wird der irrige Eindruck erweckt, als hätte ich meine Ermittelungen ohne Begründung gelassen. Das ist niemals der Fall gewesen. Auch bei meiner letzten Äusserung zur Sache, bei der ich auf mehrfach wiederholte ausführliche Darlegungen hätte verweisen können, habe ich es vorgezogen, meine Argumentation in ihren Grundzügen zu wiederholen. VBAG. 1896, S. 452—58. Gegnerische Erklärungen bedürfen daher gleichfalls näherer Begründung.

b) Die Ermittelung des thatsächlichen Betrages der babylonischen Elle ist an sich durchaus keine komplizierte Frage. Sie wird nur künstlich kompliziert und zwar, abgesehen von dem oben S. 355 Anm. 3 monierten Fehler, besonders dadurch. dass man auf diesem Gebiete historischer Forschung die Regeln historischer Quellenverwertung ausser Acht lässt. So rechnet Zimmern mit lauter supponierten Grössen, statt den Maasstab des Gudea zu befragen, der, so wie es nach BORCHARDTS fachmännischem Urteil aufzufassen ist, unzweideutig auf eine Elle von 495—498 mm, eine Doppelelle von 990—990 mm führt. Dass meine Darlegungen sich von Anfang an ausdrücklich auf BORCHARDTS Ausführungen über den Gudea-Maassstab und den so wichtigen babylonischen Grundriss gestützt haben (BMG W. 288 ff.), scheint zu wiederholen nicht überflüssig (vgl. oben S. 387 Anm. 2).

dass der primitiven Vorstellung die Normierung nach einem (auch an Grösse und Kraft hervorragenden Mannes mindestens ebenso nahe liegt.

1 Dassdie Elle des kleinen ptolemäisehen Fusses (3 3 von ca. 0,309m] Congr. Tab. bei 244 ||). ea. 0,463 m, die kleine ägyptisehe Elle ca. 0,450 m misst, woran ich hiermit erinnere, ist natürlich für die Frage des Betrages der altbabylonischen Längeneinheit von keinem Belang.

c) Dass sich ans dem Maassstab des Gudea eine Doppelelle von ca. 990 mm ergiebt, erkennt gerade auch JOHNS (s. o. S. 388 Anm. 1) an. Im Übrigen vgl. man zu Johns Anschauungen oben S. 384 Anm. 1;1) S. 394f. Anm. 1. Neben der gemeinen Elle ist die königliche Elle bezeugt: 10 g der ersteren, vgl. BMG W. S. 300, 313 Anm. 1, Congr. S. 195 f. u. Anm. 1: oben S. 229, 236 f. Ferner eine Elle von 24 Fingern (JOHNS p. 218, ZIMMERN p. 58 Anm. 3), für deren Bemessung (wie immer in solchen Fällen) zwei Möglichkeiten vorliegen, entweder der Finger blieb unverändert, dann hätten wir es mit einer Elle von 24/30 = 4/5 der Gudea-Elle zu than oder die Elle blieb unverändert, dann war der Finger grösser,  $^{1}_{24}$  (statt  $^{1}_{30}$ ) Elle = 20,625. Das erstere ist das wahrscheinlichere. Zur Annahme eines Fingers von 17,4 (statt 16,5 bis 16,6 Gudea), wie es JOHNS thut, und zur Ansetzung einer ganzen Anzahl weiterer babylonischassyrischer Ellen-Beträge (JOHNS p. 218) geben die Quellen mit Nichten Anlass.

d) Auf dem Gebiete der Gewichte lagen die Dinge ungleich komplizierter als auf dem der Längenmaasse. Es ist nicht abzusehen, warum somit die Methode, die dort zur Klärung geführt hat, auf dem der Längenmaasse versagen sollte. So könnte ich damit anch ganz zufrieden sein, dass auf gegnerischer Seite der Beweis für den Zusammenhang zwischen den antiken Längenmaassen, den ich erbracht zu haben glaube, mit Bestimmtheit von der Zuknuft erwartet wird. Meinen jetzt, auch von Johns p. 256 und Zimmern, anerkannten Ermittelungen über die Gewichte, ist es ja noch weit schlimmer ergangen (vgl. dazu VBAG., 1892, 420; 1894, 188 ff., Hermes 27, 544 f. Anm. 1).

e) Von ZIMMERN wird aber ganz übersehen, dass mein Beweis für den Zusammenhang der antiken Längenmaasse und ihre Ableitung aus dem babylonischen Maass gar nicht von dem Betrage des babylonischen Längenmaasses abhängt. Dadurch, dass ich nur die antiken Nachrichten über das Verhältnis der verschiedenen grösseren Wegemaase, (KAS.PU. Parasang, Schoinos, Meile und der verschiedenen Stadien) zu einander in Betracht zog, wurde jene "Frage" geradezu ausgeschaltet, wie das auch deutlich und nachdrücklich von mir betont worden ist (Congr. 245). Der Beweis, dass meine Ermittelungen falsch oder unzureichend sind, hätte also hier einzusetzen, und nicht beim Betrage der babylonischen Elle.

f) Dass das für die Herleitung des Längenmaasses in Betracht kommende Pendel nicht etwas Kompliziertes, sondern etwas sehr Einfaches ist, ist oben (8. 394 f.) gezeigt worden. Die ganz unzutreffenden Vorstellungen, denen wir bei Herrn JOHNS begegneten, scheinen doch weiter verbreitet zu sein, als ich annahm. Ohne meine Schnld, da ich von vornherein mit Nachdruck darauf hingewiesen hatte (vgl. oben 8, 395 Ann.), dass alle komplizierten Formen ausser Frage stünden. — Im Übrigen würde, wenn es sich darum handelt, ein schwieriges Problem bis in seine letzten Wnrzeln zu verfolgen, die Erwägung, ob es dadurch etwa noch mehr kompliziert werde, niemals für mich maass-

gebend sein.

Ich schliesse mit einer allgemeinen Bemerkung, die, oft zurückgehalten, doch nun ihre Ausserung fordert. Bei metrologischen und verwandten Problemen handelt es sich darum, unter der Fülle der verschiedenen Zahlenbeziehungen und -Verhältnisse die eine oder die wenigen herauszusuchen, für deren Berücksichtigung und Verwertung seitens der Schöpfer, Verbreiter und Neuordner der Systeme die grösste innere Wahrscheinlichkeit spricht. Sehr oft sind das gerade nicht die, die im ersten Augenblick am meisten ansprechen. Diese sichtende Thätigkeit kann immer nur sehr langsam und Schritt für Schritt

<sup>1</sup> Meine Congr.-Abhandlung ist übrigens Johns nicht ganz unbekannt. Er führt sie bei der Behandlung der Gewichte einmal (p. 256° an. Um so verwunderlicher, dass er sie bei den Längenmaassen ganz ausser Acht lässt.

vor sich gehen. Bei allzu anhaltender Beschäftigung in einem Guss trübt sich der Blick, anstatt sich zu schärfen. Förderndes ist nur dadurch zu erzielen, dass stets erst das Resultat dieses langsamen Sichtens unter stillschweigender Übergehung der ausgeschiedenen konkurrierenden Möglichkeiten veröffentlicht wird, und auch dies nur, nachdem irgend wichtigere Ergebnisse Jahre lang im Stillen wieder und wieder geprüft worden sind.

Die anfänglich durch v. BISSINGS Freigebigkeit 1898/9 und 1899/1900 ermöglichten Ausgrabungen auf dem Totenfeld von Abusir (ca. 3 Stunden sädlich von Kairo) an den religions-, kultur- und (besonders wegen der lebensvollen farbigen Reliefs) kunstgeschichtlich höchst interessanten Anlagen der fünften Dynastie (Zeitschr. f. äg. Spruche u. Alterthumskunde 38, S. 1 ff. u. 94 ff.) werden munmehr anf Kosten der Deutschen Orient-Gesellschaft (s. deren Mittellungen Nr. 10, S. 3 ff.) unter L. BORCHARDTS Leitung fortgesetzt.

Stand des griechischen Inschriftenwerks, Anfang 1902. Der von Max Fränkel herausgegehene erste Band des Corpus inscriptionum graecarum Peloponnesi, der die Inschriften von Aigina und der Argolis umfasst, wird demnächst ausgegeben werden: ihm sind noch die bei den Ausgrabungen von FURTWÄNGLER in Aigina gefundenen Steine zu gute gekommen. Der Druck der thessalischen Inschriften (CIG. Graeciae septentrionalis 1112), deren Herausgabe O. Kern übertragen ist, soll im Frühjahr beginnen; als Prodromos kann ein Rostocker Univers. Programm (WS. 1901/2) desselben Gelehrten angesehen werden, welches die 24 archaischen Inschriften von Thessalien zusammenstellt. Von den Inscriptiones graccae insularum maris Aegaei (F. Hiller von Gaertringen) ist ein neuer fasciculus, V., seit Neujahr im Druck; er wird die Inseln los, Sikinos, Naxos, Paros, Oliaros, Siphnos, Seriphos, Kythnos, Keos, Andros, Tenos, Gyaros und Syros umfassen. Am besten vertreten ist davon Paros, dank den Ausgrabungen des Instituts im Jahre 1898/9, die von O. RUBENSOHN geleitet wurden und wichtige Ergebnisse geliefert haben, über die in den athenischen Mitteilungen des Deutschen urchäologischen Instituts zu Athen berichtet werden (F. H. v. G.) wird.

Von Eduard Meyers Geschichte des Alterthums, in der die Auffassung und Behandlung der alten Geschichte als eines einheitlichen Gebietes vertreten wird, wie sie auch unsere Beiträge anstreben, ist Bd. IV erschienen. Er enthält des dritten Teiles ("Das Perserreich und die Griechen") drittes Buch: "Athen Vom Frieden von 446 bis zur Kapitulation Athens im Jahre 404 v. Chr.". Den Abschluss des dritten Teiles soll der fünfte Band (Viertes Buch: "Der Ausgang der griechischen Geschichte, die Zeit von 404 bis 355\*) bilden, nach dessen Veröffentlichung wir auf den dritten Teil und das Werk überhaupt zurückzusommen uns vorbehalten.

## Namen- und Sachverzeichnis.

## Von K. Regling.

Die Zahlen bedeuten die Seiten, kleine Zahlen die Anmerkungen. Die griechischen Namen sind in griechischer, die römischen in lateinischer, die orientalischen, soweit sie in klassischer Form vorkommen, in dieser, sonst kursiv in der Transskription des Autors aufgeführt. Schriftstellereitate und Inschriften sind nur aufgenommen, wenn ausführlicher über dieselben gehandelt wird.

| Seite                                         | Seite                                       |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------|
| äβατον auf 1nschr 225                         | Aigai in Mak                                |
| Abdera                                        | Aigeus und Aigeiden in Sparta 214           |
| Abramus episcopus 4527                        | 'Ain Solōla                                 |
| $Ab\bar{u}$ $Han\bar{a}j\bar{a}$ 473          | Aisanios von Thera 214                      |
| Achilleus Tatios (in Arat. § 18) 382/3, 483 2 | Aischron, arch. Ath 421. 422                |
| Adad, assyr. Gott (nicht Rammân) 256 1        | Akanthos 53                                 |
| Adad-nirari II 264                            | Alagma in Osrh 462 s. 465 6                 |
| Adad-nirari 111. 256. 258. 261 7. 269,70.     | Alba Longa: Etymologie 235; Dreiteilung     |
| 277 80. 281 4. 481                            | in Curien 247; alb. Königsreihe . 234       |
| 277 80. 281 4. 481 advocati                   | Albigenses 346                              |
| Aedui                                         | Albirûnî 16. 359 1                          |
| Ägypten und Babylon 363 2; Äg. und Thera      | Aleppo s. Beroia.                           |
| 218/21; Äg. Jahr 37, 352, 374 1; Kolonat      | Alexander von Epeiros 55                    |
| in Äg. 424; Äg. seit Sept. Severus 150.       | Alexander der Grosse: Gesamtauffassung      |
| 182; praefecti Aegypti 477/8; äg. und         | Alexanders 56 3; A. in Babylon 261 2;       |
| maked. Kalender der PtolZeit 72 i. 74         | A. und der Herrscherkult 56,65, 68,70.      |
| Aelius Seianus 316                            | 71 5. 72. 75. 78 2. 84. 89. 98. 143/4; A.   |
| (Aë) šar apsî, babyl. Gott 2612               | als Gottesname 624; A. als Hörnerträger     |
| Äthiopischer Zug des Kambyses 44              | 281 4; APortrait auf Münzen 645             |
| Africa, nova und vetus 139 40; Kaiserkult     | Alexanderhistoriker über Babylon . 2736     |
| iu Afr                                        | Alegardoeia-Spiele 57                       |
| Agathe Tyche, Agathos Daimon in Thera         | Alexandreia in Äg. 59, 61,63, 65, 68/9, 71. |
| 221. 222<br>Agbatana in Med                   | 72 4, 76, 95, 98, 143, 153, 178             |
| Agbatana in Med 27. 46                        | civitas Alisineusis 343 1. 344 1            |
| ager publicus 298                             | allecti 186; vgl. quinquennalis.            |
| Agesilaos                                     | Allobroges 479, 480 i                       |
| Άγνῶτες                                       | Alpenprovinzen, Kaiserkult in den A. 126.7  |
| Agricola s. Julius Agricola.                  | Amadai (= Meder) 280, 481                   |
| Agrippa 102. 1042; seine Reichsstatistik      | Ambiani                                     |
| 332, 334, 479 (                               | Ambilareti, Ambivareti 335 3                |
| Agrippina Claudii 105                         | Ambilatri 333. 335 s. 340                   |
| colonia Agrippinensis 339 3. 344              | Ameria, Stadt 1501                          |
| Agu-kak-rimi, bab. Kg 8                       | , Amida, Stadt 467 5                        |
| Agyieus in Thera 215                          | Ammianus Marcell, (XXIII e. 2 3) 461 i      |
|                                               |                                             |

| Seite                                         | Seite                                     |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| Ammon-Ra und Alexander d. Gr. 56 7, 585.      | Aphrodite in Thera 223; Aphrodite u.      |
| 61, 64 5, 67                                  | Berenike 82; Aphrodite-Arsinoe . 71       |
| Amorgos                                       | Apisstelen 35                             |
| Amoria, Stadt 473 2                           | Apollon 864, 932, 943; A. Stammvater der  |
| Amphipelis in Mak                             | Seleuk, 67; A. von Hypata 224; A., A.     |
| Anagnutes                                     | Delphinios, Karneios, Lykeios, Maleatas,  |
| Anagnutes                                     | Pythios in Thera 216 8, 220 1, 226; didy- |
| Anaxilarates, arch. Ath. (a. 307/6) 407. 412. | mäischer Apollo 67 4 · AHelios 92, 9323;  |
| 417 8; a. 279 8) 402, 405, 410, 418           | ASoter = Antiochos I 79, 81 2             |
| Anaximander                                   | Aπολλωνιείς, ath. Demos 420               |
| Andros, Schlacht bei A. 289 92; maked.        | Apollonios (Math.)                        |
| Besatzung dort 292                            | Apollonis (Königin) 861                   |
| Anemurion in Kilik 4531                       | Apollonis (Konigin)                       |
| Ankyra in Galat 100,101                       | Aquae                                     |
| annalistischer Monat 2002; ann. Prinzip       | Aquae Mattiacae 3433                      |
| der röm. Historiker 301. 303 5; des           | civitas Aquensium                         |
| Dexippos 439                                  | M. Aquilius Regulus 322 4. 3281           |
| annona und tributa 176 81, 183,4, 156 7       | Aquineum                                  |
| anonymus post Dionem 436                      | Aquitanien von Augustus eingerichtet, bei |
| Anthemusia(s) 448, 450, 453 6, 474, 476       | Plin. und Strabo 332,4, 339; bei Ptol.    |
| Antigonos (Monophthalmos) 66. 291             | 345; A. als eine civitas 335 2. 338 3; A. |
| Antigonos I. Gonatas . 84 5, 289 1, 290 4     | und der Lyoner Landtag 346. 481           |
| Antigones 11, Doson 841, 289,92               | Arab Daghy, Gebirge 447                   |
| Antiocheia am Orontes 69, 432, 4572, 4611.    | Araber, durch Babyl. beeinflusst 359 61;  |
| 471. 475                                      | ihre Mondstationen 16,7. 20,4; ihre       |
| Άντιόχεια έπὶ Καλλιοόη 459 12                 | Planetenkenntnis 1906; ihr Doppelmonat    |
| Antiochos, Vater des Scleukos 69              | 391; ihre Übersetzungsthätigkeit . 360    |
| Antiochos I., Soter 57 5. 67 4. 68. 78 2. 79. | Aracha, Prätendent (= Nebukadnezar IV.)   |
| 80. 82. 275. 293. 299 1. 405                  | 28. 30, 33, 37, 48                        |
| Antiochos II., Theos 60, 782, 7982, 290.      | Arachosien 28. 37. 47                     |
| 293, 296                                      | L. Aradius Valerius Proculus 1385         |
| Antiochos Hierax, Sohn Ant. 11, 290, 299 i    | arae Flaviae (Rottweil) 133               |
| Antiochos III., der Grosse 81                 | ara Hadriana 295                          |
| Antiochos, Sohn Ant. III 814                  | ara Romae et Augusti s. Lugudunum.        |
| Antiochos IV., Epiphanes 81, 299 1, 459       | Arakadriš, Berg 26. 31/2. 36. 38. 44      |
| Antiochos V., Eupator 611                     | Aratos (Astronomi 10. 3721; (Staatsmann)  |
| Antiochos VI                                  | 84 1. 85 3                                |
| Antiochos XII 82                              | ara Ubiorum 101 2. 338 9. 347 1           |
| Antiochos I. von Kommagene 90 4               | Arbela 27                                 |
| Antipater 65. 84                              | Areadius imp                              |
| Antipater                                     | Areadius imp                              |
| Antiphates, arch. Ath 401, 407, 417, 8        | Archelaos, arch. Ath 411, 421 3           |
| Antiphilos, arch. Ath 419, 422 3              | Archimedes 210 2. 358. 379 2              |
| Antistius Sossianus 317 2. 320 1              | Archonten Athens im 3. Jahrh 401/23       |
| Antonius 95 98. 150 3, 153, 303 2, 480        | Ardea etrusk, Ursprungs 246               |
| Antonius Primus 321. 325                      | Ares                                      |
| Autoninus Caracalla, 342 x 347, 453 1.        | Argistis I. von Chaldia 2807              |
| 454 s. 460                                    | Argolis und Thera 211. 218                |
| Anu, bab. Gott                                | Ariganthes IV 833                         |
| Anubis in Thera                               | Aristeashrief                             |
| Apameia Osrh 446 2. 448. 449 5. 454           | Aristomenes von Mess                      |
| Apameia Syr 471. 475                          |                                           |
| Apammaris (Αρίμωρα, Pamanari) 471 4.          |                                           |
|                                               |                                           |

| Seite                                      | Seite                                           |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| Aristophanes, arch. Ath 406                | Astronomie der Babylonier 1/25, 189/211.        |
| Aristoteles                                | 349 380; der Griechen 9 10, 189, 190 6;         |
| Aristoteles-Battos                         | der Araber 359 61; der Hebräer 358 9;           |
| Aristyllos 205                             | der Inder 361 3; astron. Terminologie d.        |
| Arkesilaos                                 | Bab. 192 2. 196; astron. Tafeln 12. 13. 23      |
| Armenien: Aufstand in A. gegen Dareios     | eonventus Asturum und Asturica Augusta,         |
| 27. 36/7. 45/6; arm. Monat Margas 44;      | Kaiserkult hier 119/21                          |
| Armenier u. Chalder bei Xen. 2713;         |                                                 |
| Fortleben der Semiramislegende bei den     | Atlen im Besitze des Antig. Gonatas 292.        |
| A. 2807; armparth, Kriege in Tac. ann.     |                                                 |
|                                            | 294, 419; Archonten im 111, Jahrh, 401, 23;     |
| 303 2. 320 1                               | ath. Kalender 4118; Verehrung des               |
| Arrheneides, arch. Ath 405, 6, 410, 418    | Phrurarehen Diogenes 841, des Atta-             |
| Arrhidaios 61                              | los I                                           |
| <i>Aršádá</i> , Festung 28. 48             | Athena in Thera                                 |
| 'Aggiroa, Fest in Thera 219 20             | Athenais, Scherin 573                           |
| Arsinoe, Gattin des Lysim. 293; Gattin     | Athosdurchsteehung 53                           |
| des Philadelphos 68 2, 70 1, 82, 219, 278; | Atrebates                                       |
| Schwester Philopators 2791                 | Atrina, Prätendent 26, 44/5                     |
| Arsinoe (Krokodilopolis) in Äg. 71, 171,2  | Attaliden, ihr Herrscherkult . 85/90, 143       |
| Arsinoe in der Pelop. (= Methana?) 218     | Attalis, ath. Phyle 420                         |
| Arslantasch 448 5. 454 7. 466 1            | 'Arrahistal                                     |
| Artachaies, Perser                         | Attalos 1 8614, 8724, 89, 290                   |
| Artagnes, pers. Gott 92. 9323              | Attalos II                                      |
| Artavardija, Feldherr d. Dareios 28, 47    | Attalos III 861                                 |
| Artemidoros von Perge in Thera 219/20.     | Atticus' Besitzungen in Epeiros 298             |
| 224                                        | Augures 237                                     |
| Artemis in Thera 218, 224; A. von Perge    | civitas Auderiensium 3441                       |
| in Thera                                   | Augusta, Städtebeiname 120. 131                 |
| Artemisia, Königin 55 6                    | Augusta Rauricorum 3444                         |
| Artontes 48                                | Augusta Vindelieorum 129 30                     |
| Arulenus Rustiens 3231; seine Biographie   | Augustus 154, 170, 315, 3181, 479, 480, 1; Ord- |
| des Paetus Thrasea 3172                    | nung von Gallien 332, 339, 347, 480 1;          |
| Arverni                                    | Stellung zum Herrscherkult 96 102, 120 2.       |
| Arvii oder Arubii 340. 345/6               | 131/2, 144; sein Kult in Thera 225; Kult        |
| Asinius Polio                              | des divus A. 103 8, 114 7, 121 8, 129 4         |
| Asinius Quadratus 303 2. 463 10            | Aulerei Diablintes 3407                         |
| Asklepios 86 4; A. von Epidauros in Hypata | Aurelianus 136, 471 1                           |
| 224                                        | M.Aurelius Papirius Dionysius praef. Acg. 478   |
| Assarhaddon 264 1. 268. 270 2. 280 3       | Ausei                                           |
| Ašur, ass. Gott 267                        | Ausculum, Schlacht bei A 288                    |
| Ašurbanabal 264 1. 268                     | Autijara, Schlacht bei A. 27, 39, 43, 46        |
| Ašurbėlkala 264                            | Autolykos (Math.) 358                           |
| Ašurnāṣirabal III 267                      | Autricum, Druidenkonzil 347 6                   |
| _18urnirari                                | aves Titiae                                     |
| Assyrien: Aufstand in A. gegen Dareios     | Avestischer Kalender 37/8                       |
| 27. 37. 45; A. und Babylonien, Begriff     | T. Avidius Quietus (cos. 97) 3111               |
| und Verhältnis zueinander siehe Babylon;   |                                                 |
| 'Aσσύριοι λόγοι des Herodot 270/2          | $il\ B\bar{a}b$ 476                             |
| Astrologie im Verhältnis zur Astronomie    | Babylonien und Assyrien: diese Begriffe         |
| 198, 367 8; astrolog, Ursprung der bab.    | bei Herodot 270/1, bei Xen. 271 3; Bab.         |
| Mondstationen 6. 25; astrolog. Lehrbuch    | im Kampf gegen Assyr, unter Šamši-              |
| von Borsippa 1981                          | Adad 261 2, friedl. Ausgleich unter Adad-       |
|                                            |                                                 |

| Seite                                                                   | Sette                                          |
|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| nirari 111 262/4, 277; bab. Kgsherrschaft                               | Behistûn Insehrift 26 8, 31/3, 36 7, 41 8;     |
| des Kambyses 31; B. im Aufstand unter                                   | kleine B. Inschr                               |
| Nidintubel 26, 27, 36, 45, unter Aracha                                 | Bel, Baal, (Sohn des Anu 3, 5; Bel von         |
| 28. 37. dritter Aufstand, von Zopyros                                   | Assur 267; Bel-Marduk 32, 261, 266, 8,         |
| überwältigt 270 s; unter Nerxes 32, 48 i. 1                             | 273, 275, 2765, 365; vgl. Saturnus.            |
| 267, 271 i. 273 s. 275, 276 s; Ländereien                               | Belgica bei Plinius 335.8; bei Ptol. 345;      |
| des Antiochos II bei Bab. 299 1; — Ein-                                 | Stellung zum Lyoner Landtag 345,7, 481         |
| fluss der hab. Kultur auf Westasien,                                    | Belich (Belias, Balissos, Balihu) 3594, 441 5. |
| Griech., Rom 356/64; auf West- und                                      | 449, 455, 457 69, 476                          |
| Ostasien 17; Kulte der Bab. 260/1; bab.                                 | Bellovaci                                      |
| Einfluss im Herrscherkult 83 2; bab. Be-                                | Bêl-tarşi-iluma, Assyrer 258, 269              |
| ziehungen zwischen Zeit und Raummes-                                    | Bemmari Canna 447 8. 473 1                     |
| sung 381/400; bab. Maass und Gewicht                                    | Beobachtungshilfsmittel, astronomische         |
| 349, 353/6; bab. Monate 29/47, 50; As-                                  | 378,9                                          |
| tronomie der Bab. 1/25, 189,211, 349/380;                               | Berenike, Enkelin des Lysimaehos . 293         |
| Ausgrabungen in Babylon 2734; zur To-                                   | Berenike I, Gemahlin Soters 70, 712, 75, 82    |
| pographie der Stadt                                                     | Berenike II. Gemahlin Euergetes' 72, 74, 420   |
| Baddāya 476                                                             | Berenike, Tochter Euergetes' 74 5              |
| Baebius Massa 319                                                       | Βερετικίδαι, Demos 420                         |
| Baetasii                                                                | Beroia (Aleppo) 450 s. 470 2. 476              |
| Baetiea, Kaiserkult                                                     | Berosos über Semiramis                         |
| Bagaios 48                                                              | Berrates                                       |
| Baga-opfer                                                              | Bethamalis, Bethammaria (Kara Menbiğ)          |
| Bαῖrα, Stadt 4703                                                       | 471 1. 473. 475 2. 476                         |
| Baktrien, Satrapie 27. 45                                               | Betriaeum, Schlacht bei B 324                  |
| Balbinus 429/31                                                         | Bienm (= vieus)                                |
| Bālis s. Obbanes.                                                       | biographische Darstellungen d. Kaisergesch.    |
| Bαλλίστα, Prätendent 437 5. 438                                         | 308/13                                         |
| Bambyke s. Hierapolis.                                                  | Bir, El-Bir 446 1 5. 451 2                     |
| Bannis der tab. Peut 470 3. 471                                         | Bīreğik s. Zeugma.                             |
| Barbalissos (— <i>Kal¹at Bālis</i> ) 444 5. 474. 4757                   | Biris in Thera                                 |
| Bardes, Bardija, Barziia, Sohn des Kyros                                | Birtha                                         |
| s. Gaumâta und Vahjazdâta.                                              | Bit-Adini                                      |
| Barua                                                                   | Bituriges Cubi                                 |
| civitas Basiliensium                                                    | Bituriges Vivisei                              |
| Basilisten                                                              | Bogenmaasse der Bab 193 i. 356                 |
| M. Bassaeus Rufus praef. Aeg 478                                        | Boi                                            |
| Bassi                                                                   | Boiates                                        |
| Bata des geogr. Rav 470 s. 471<br>Batana, Landschaft 448. 450. 452. 456 | Boreaios in Thera                              |
| Batavi in der Liste der Belgiea 337. 340/2;                             | Borsippa 260, 268, 273, 275, 2991; astrol.     |
| als Truppenkörper 337 5; Bataverkrieg 319                               | Lehrbueh von B 1981                            |
| Batavodurum                                                             | Braeara Augusta und conventus Braear-          |
| Bathnae mari                                                            | augustanus, Kaiserkult 119/21                  |
| Bathnai in der Kyrrhestike 4503. 4703 471                               | Branchidenorakel s. Miletos.                   |
| Batnai in Osrhoene 4483, 449/53, 455/6.                                 | Brasidas                                       |
| 461 1, 470 3, 474 6                                                     | Brettier und Lukaner gegen Rhegion und         |
| Battos s, Aristoteles.                                                  | Lokroi 285                                     |
| Bau-ah-iddin, bab. Kg. 261 t. 262, 2645, 265.                           | Briefe bei den script, hist. Aug 436           |
| 2814.                                                                   | Britanni in Plin. Liste der Belgiea 337;       |
| Bauten der Nitokris 269, 273, 276, der Se-                              | Kaiserkult in Britannien 102. 103. 105         |
| miramis 272. 276                                                        | Bructerer 3141                                 |
| Reitrige z alten Geschichte I3.                                         | 32                                             |
| 2011-0- 01 011-01                                                       | A                                              |

| Seite                                           | Seite                                              |
|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| Bukris, Pirat 421                               | Christentum und Kaiserkult 136, 139 142.           |
| Bumbuğ s. Hierapolis.                           | 145/6; Chr. in Thera                               |
| Burunitanus saltus                              | Chronologie der alban. Könige 234                  |
|                                                 | Chšathrita                                         |
| Cadurci                                         | Cicero über die tribus                             |
| Caeciliana (Kal'at in Nigm) 445, 4692, 471/6    | Cirta                                              |
| Caccina                                         | Čitraûtachma, Prätendent 27. 37                    |
| Caesar 479 80; üb. d. Bürgerkrieg 307; göttl.   | civis und civitas 337 5; colonia und civitas       |
| Verehrung des C. 95 6; vgl. divus Julius        | 344, 479; Gallische civitates 331/48, 480/1        |
| Caeroesi                                        | elarissimus vir 164                                |
| Callicome                                       | Claudius imp. 103, 5, 107, 8, 127, 144, 479; seine |
| Camulodunum                                     | Säkularspiele 315; Kult des divus Claudius         |
| Canaba in Osrh. 447: Canabenses in Stuhl-       | 105, 116                                           |
| weissenburg 134; canabae von Castra             | Claudius Gothicus                                  |
| Vetera 3424                                     |                                                    |
|                                                 | Clementia                                          |
| Cannenefates                                    | Cluniensis conventus, Kaiserkult 120 1             |
|                                                 | Cluvius Rufus                                      |
| 161/2. 164. 186                                 | eolonia und eivitas                                |
| Caphrena                                        | ex comitibus, Titel 165                            |
| Caracalla s. Antoninus.                         | Commodus                                           |
| Carales in Sard 128. 136                        | concilium provinciae 157 8; concilium trium        |
| Carnuteni                                       | Galliarum                                          |
| Castra Vetera                                   | Condrusi, pagus Condrustis 3365                    |
| Catoslugi                                       | Consorauni 341                                     |
| celeres (Reiter) 229. 233 2. 242 1; vgl. tribu- | Consecration Caesars 96 9. 97, der auguste-        |
| nus celerum.                                    | ischen Zeit 251, des Constantius I. 1386;          |
| censores in Bithynien 159,60; censorische       | spätere Consect                                    |
| Thätigkeit d. decemprimi 156. 158. 169. 173     | Constans                                           |
| Ceres                                           | Constantina = Cirta 139. I41                       |
| Chaborras 359 4, 449 2, 453, 460 6, 463 10.     | Constantinus I, 173, 1765, 177; C. und der         |
| 4692                                            | Kaiserkult 1295. 136; divus Constantinus           |
| Chairephou, arch. Ath 421/2                     | 140 з                                              |
| Chaldäer                                        | Constantius 1                                      |
| Chalder 2807, 481; Ch. und Armenier bei         | Constantius II 140. 164                            |
| Xen                                             | Consuln des Jahres 97 p. C. 3111; Consu-           |
| Chalkedon, Konzil 226                           | lat der Flavier 312                                |
| Chalkis in der Kyrrh 471. 475                   | convenae                                           |
| Charax Sidu (= Anthemusias . 448, 450           | Corellius Rufus 3141                               |
| Charax Spasinu 4502                             | Coriosolites                                       |
| Charinos, arch. Ath                             | coronatus, Titel 115; in nachdioclet. Zeit         |
| Chariten in Thera 216, 218                      | 136 5 138, 140                                     |
| Chersiacus pagus                                | Cossutianus Capito 3172                            |
| χιλιαρχός = trib. mil 244                       | Crassus' Partherkrieg 303 2, 457 9, 462 7, 464.    |
| China und die ind. Astronomie 3631: chines.     | 467                                                |
| Zodiacus 17, Mondstationen 18 23                | Cremona im J. 68 9 p. C                            |
| Chiron in Thera                                 | Cugerni                                            |
| Chnēz s. 1chnai.                                | Curien, römische 228, 32, 242-3, 246-7, 250, 252   |
| Chordenrechnung 379                             | euriones                                           |
| Chosroes 1                                      |                                                    |
| Chosroes 11                                     | Dabana, Davana 461 3. 465. 466 23                  |
| Chremonideischer Krieg 29I 1. 292. 294.         | Dâdaršiš 27, 37, 39, 44, 46                        |
| 405 6, 419                                      | Dadas episcopus 4527                               |

| Seite                                                             | Seite                                                                                |
|-------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| Daiara, Thiar 449                                                 | Dionysios von Halikarnass über die Tribus                                            |
| δαίμων, Bez. für einen Vergötterten 905                           | 280 232; über Romulus u. Remus 233                                                   |
| Daişan                                                            | Dionysios von Milet Quelle Herodots 271 2                                            |
| Dakien, Kaiserkult 115                                            | Dionysos, D. Anthister in Thera 219, 221;                                            |
| δαμιοργός, Priester in Thera 218                                  | D. als Stammvater des Alex, 585, 70, des                                             |
| Danae, Gattin des Sophron 291                                     | Ptol. 67 5 6. 83 2; D. als Antiochos XII. 82                                         |
| Dareios erste Regierungsjahre 26,50; seine                        | Dioskuren in Th 216. 220                                                             |
| Satrapieen                                                        | Diotimos, arch. Ath. 403 1, 404, 408/10, 415.                                        |
| Decemprimat                                                       | 418                                                                                  |
| decemvir maximus                                                  | divns und deus 97                                                                    |
| decuriones, ordo decurionum 147,8, 154/8.                         | Dominen asiat. Ursprungs                                                             |
| 160/2, 164/6, 169, 172, 182, 186/7                                | Domitianus 115, 116, 117 s, 133, 135/6, 300,                                         |
| defensor                                                          | 305, 308 1, 312, 321                                                                 |
| Deinarchos                                                        | L. Domitius Ahenobarbus 132                                                          |
| Dekaprotie                                                        | Domitius Apollinaris (cos. 97 p. C.) 311 1                                           |
| Delos 66, 841; D. z. Z. des Antigonos I.                          | Donatisten                                                                           |
| 292, 294                                                          | Doppelmaass neben dem einfachen 390, 397.<br>450 i                                   |
| Delphoi und das Orakel 219, 220; delph.                           | Doppelminute                                                                         |
| Archon Peithagoras 422                                            | Doppelmonat                                                                          |
| Demainetos, Strateg                                               | Doppelstunde s. kas. bu.                                                             |
| Demeter 864; Demeter Eleusinia in Thera 214 Demetries = Sikvon 66 | Dorer in Thera                                                                       |
| John William - Stary on                                           | Dorieus von Sparta                                                                   |
| Demetrios I. Poliorketes von Mak. 66, 84.                         | Dreiteilung der ält. röm. Geseh. sacral 242 3,                                       |
| 402. 4031. 4111; sein Sieg bei Salamis<br>auf Kypros              | militärisch 244 5, etrusk. Ursprungs 245/7,                                          |
| auf Kypros                                                        | in Italien überhaupt                                                                 |
|                                                                   | Dreizahl bei den Etruskern 246/7. 253, in                                            |
| Demetrios III. v. Syr 81<br>Demetrios III. v. Syr 82              | Italien                                                                              |
| Demetrios, arch. Ath                                              | Druidenkonzil in Autricum 3476                                                       |
| Demetrios von Phaleron 411                                        | Drusus 101. 132. 3365                                                                |
| Demochares                                                        |                                                                                      |
| Demokles, arch. Ath. 402, 405, 410, 416/8                         | Ea, bah. Gott 4. 268                                                                 |
| Demokritos                                                        | Eburaeum 3081                                                                        |
| Deñiz                                                             | Eburones                                                                             |
| <i>Dēr ez Zōr</i>                                                 | Ecolisnenses 346                                                                     |
| Designation der Consuln 3111                                      | Edessa (Orrhoe, Urfa) 444, 446/8, 451, 454/64.                                       |
| Despotismus in Assyr. und Babyl 2641                              | 466 1, 467, 469, 470 3, 475 6; irrtümlich                                            |
| Deuteros in Thera 216                                             | für Hierapolis 4702                                                                  |
| Dexippos, Quelle des Zosimos 427,42, des                          | Egestaier                                                                            |
| Panodor 433                                                       | Einquellenprincip bei antiken Histor. 3211;                                          |
| Dezimalsystem 3476, in der röm. Verfassung                        | bei Zonaras 434                                                                      |
| 149                                                               | Elagabalus                                                                           |
| Diadochen, Herrscherkulte der D. 59/95                            | Eleusis Hafen, Eleusinios Monat in Thera 214                                         |
| didymäiseher Apollo 674                                           | Elle (= U) 384, 386/9, 484, 488; gemeine u.                                          |
| Dio über die älteste röm. Gesch. 234/7                            | kgl. 2736. 390. 488; Doppelelle 388/9. 486/8                                         |
| Diocletianus 158. 169. 176/7. 183                                 | Elusates                                                                             |
| Diodoros (H 30) 14; (XXII, 7, 5) 284 ff                           | Emerita                                                                              |
| Diogenes, Phrurarch in Athen 841, 8711                            | Emma in der Kyrrb 4711<br>Engel- und Heroenkult vermischt 225, 2273                  |
| Diognetos, arch. Ath 402, 410, 418                                | Engel- und Heroenkuit vermischt 225, 2213<br>Epagomenen (Zusatztage, Ferwardin-tage) |
| Diokles, arch. Ath. 403 : 408/10. 415. 417/22                     | Epagomenen (Zusatztage, Ferwarane age)                                               |
| Diokles von Syrakus 53                                            | Ephemeriden Alexanders 261 2                                                         |
| Dion von Syrakus                                                  | Epinemeriden Alexanders 2712                                                         |
|                                                                   |                                                                                      |

| Seite                                                                             | Seite                                                                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| Ephesos von Sophron befehligt 290/1; in                                           | flamen und sacerdos 115; flamines der Curien                                       |
| den letzten Jahren Soters syrisch 293;                                            | 242; flamen und flaminica im Kaiserkult                                            |
| templum Romae et divi Juli hier. 98                                               | 105, 110 3, 122 4, 126 8                                                           |
| Epikuros                                                                          | Flamininus 94                                                                      |
| <sup>2</sup> Επιφάνης, Beiname 83. 91. 95                                         | Flavius Priscus pracf. Aeg 477.8                                                   |
| colonia Equestris 344. 3464                                                       | C. Flavius Sulpicius Similis praef. Aeg. 478                                       |
| Eragiza 4714. 473                                                                 | Formeln, assyrische 258 4 5. 276 s                                                 |
| Eratosthenes (Math.) 9, 358                                                       | Frâda, Priitendent in Margiana . 27. 39                                            |
| Eravisei                                                                          | Frauenals Beamte 1851; "Frau des Palastes",                                        |
| Ergochares, arch. Ath 419 20, 422 3                                               | Titel der Semiramis 258, 2701                                                      |
| Erinyen in Thera 216; E. des Laios u. Oi-                                         | Friedberg in Hessen vielleicht caput einer                                         |
| dipus 214                                                                         | eivitas                                                                            |
| Erûa, bab. Göttin 2753                                                            | Frisiavones                                                                        |
| Erythrai 55. 67                                                                   | Frisii 3375. 3441                                                                  |
| Esaggil, Tempel in Bab. 8, 32, 260/1, 266.                                        | Fürsprecher auf assyrbab. Monumenten 2811                                          |
| 268, 271 1, 273 5                                                                 | Q. Fulvius Gillo Bittius Proculus , 3291                                           |
| Eski Serūğ s. Serūğ.                                                              | M. Furius Victorinus praef. Aeg 478                                                |
| Etruskische Einflüsse in Rom 232; Etr.                                            | Fuss                                                                               |
| ritus 245,7. 252; Etr. Ursprung der drei                                          |                                                                                    |
| Tribus und Curien 246 7                                                           | Ga in Thera 218                                                                    |
| Eubulos, arch. Ath 404 5. 410. 418                                                | Gabales                                                                            |
| Euhemeros 145                                                                     | Gaius (Caligula' 104                                                               |
| Eukleides (Math.)                                                                 | Galabatha 468                                                                      |
| Euktemon, arch. Ath. 401, 407, 414, 418                                           | Galba imp. 304/5, 307, 3184, 322/3, 3274                                           |
| Eumenes I 63 5. 85 5. 89. 261 2. 293                                              | Galerius Maximianus 467                                                            |
| Eumenes II 8711. 88 9                                                             | Galliereinfall791; Gallische civitates 331/48.                                     |
| Euphiletos, arch. Ath 419. 422                                                    | 480/1; Kaiserkult der tres Galliae s. Lugu-                                        |
| Euphratfurten 4691; — lauf 444,5                                                  | dunum.                                                                             |
| Euphron von Sikyon 53                                                             | Gallus imp                                                                         |
| Europos (Ĝerābīs)                                                                 | Ganaba                                                                             |
| Eusebios Quelle des Panodor 433<br>Euthios, arch. Ath. 403 1, 404 5, 409 10, 415. | Gandutara Landschaft 28. 39. 47.8<br>gar (zwei Doppelsekunden) 387, 90. 395, 484.5 |
| 417.8                                                                             | Garmuseh, Gebirge 458                                                              |
| Euxenippos, arch. Ath 407, 414, 417/8                                             | Gaumâta (Bardes, Bar-zi-ia, Smerdis) 26.                                           |
| exactor tributorum                                                                | 28. 30 6. 38. 41 5. 50. 271 1; sein Anden-                                         |
| exitus illustrium virorum                                                         | ken getilgt 32, 42                                                                 |
| Exterritorialität                                                                 | Gebundenheit an die Scholle 295/9, 424 6;                                          |
| Ezida, Tempel in Babylon Borsippa 260.                                            | an die idia, Heimatsbezirk 424/5                                                   |
| 273. 275; in Kalach 269                                                           | Gelon von Syrakus 53                                                               |
|                                                                                   | Geminus (Astronom 201. 206                                                         |
| Fabius (Pictor) Quelle des Polybios 286 7,                                        | Generationen 269                                                                   |
| des Dio 235                                                                       | gens Flavia, ihr Kult 136,8; gentes mino-                                          |
| Fabius Postuminus                                                                 | res und maiores 236, 240, 241; gentes                                              |
| Fabius Rusticus, Vorgänger des Tacitus                                            | und eivitates bei der Aushebung . 337                                              |
| 301                                                                               | C. Genucius consul 288                                                             |
| Fabricius (consul 282 a. C.) 285. 288                                             | geographus Ravennas 449, 4606, 470 1, 473                                          |
| Fabricius Veiento 3141                                                            | Gerābīs s. Europos.                                                                |
| C. Fannius, Historiker 311                                                        | Germani 3365; Germanorum cohortes 3383;                                            |
| Farbensymbolik                                                                    | Germania bez. Germani des l. Rheinufers                                            |
| feriale von Capua                                                                 | eine eiv. der Belgiea, ihre Stellung zum                                           |
| Feste s. Spiele.                                                                  | Lyoner Landtage 338 9, 345, 6, 481; Ger-                                           |
| Flächenmaasse der Bab 356                                                         | mania sup. und inf. 1236. 340. 345. 347                                            |

| Germanicus flamen 105, bei Tacitus 320 i,<br>als Astronom                                                                                            | Hephaistions Heroisierung 59 60.62 3.65.731. 802                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| als Astronom . 9<br>Gestirndienst der Bab, 365 f.; vgl. Mond-<br>kultus.<br>Gewichte der Bab, 356, 397 8; bab. Mine<br>und neuere Gewichtsgrößen 399 | Heraios, Monat der Totenfeier und Heate       546         (Fest)       545         Herakleia in Lukanien, Schlacht b. H.       285         Herakleia Pontike       441         Herakleitos, arch. Ath.       419, 422         Herakleis 92       93       94 s; in Thera       2212       223;         Stammyater des Alexander 65       des Ptole- |
| Gestirndienst der Bab. 365f.; vgl. Mond-<br>kultus.<br>Gewichte der Bab. 356, 397/8; bab. Mine<br>und neuere Gewichtsgrössen 399                     | Heraios, Monat der Totenfeier und Heate       546         (Fest)       545         Herakleia in Lukanien, Schlacht b. H.       285         Herakleia Pontike       441         Herakleitos, arch. Ath.       419, 422         Herakleis 92       93       94 s; in Thera       2212       223;         Stammyater des Alexander 65       des Ptole- |
| kultus.<br>Gewichte der Bab. 356, 397/8; bab. Mine<br>und neuere Gewichtsgrößen 399                                                                  | (Fest)     545       Herakleia in Lukanien, Schlacht b. II.     285       Herakleia Pontike     441       Herakleitos, arch. Ath.     419. 422       Herakleise 92. 93. 94 3; in Thera     221 2 223;       Stammyater des Alexander 65, des Ptole-                                                                                                 |
| und neuere Gewichtsgrössen 399                                                                                                                       | Herakleia in Lukanien, Schlacht b. H. 285<br>Herakleia Pontike                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| und neuere Gewichtsgrössen 399                                                                                                                       | Herakleia Pontike                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Cohruse (Laharu Ganharura) 98 971 2                                                                                                                  | Herakleitos, arch. Ath 419, 422<br>Herakles 92, 93, 94 s; in Thera 224 s, 223;<br>Stammyater des Alexander 65, des Ptole-                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                      | Herakles 92, 93, 94 3; in Thera 221 2, 223;<br>Stammyater des Alexander 65, des Ptole-                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Göttl. Verehrung Lebender 54 6; s. Toten-                                                                                                            | Stammvater des Alexander 65, des Ptole-                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| kult, Herrscherkult.                                                                                                                                 | Stammvater des Alexander 65, des Ptole-                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Gold und Silber, Verhältnis von G. u. S.                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 3561                                                                                                                                                 | maios 67. 82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Gordiani I. und H 428/31                                                                                                                             | Herennianus 439                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Gordianus II                                                                                                                                         | Hermes 932; II., Hermes Στροφέος in Thera                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Gordianus III                                                                                                                                        | 217. 221. 223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Gorgias, arch. Ath. 402, 405, 409 10, 418                                                                                                            | Hermogenes, arch. Ath 420                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Gorgobina                                                                                                                                            | Herodianus 428/30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Goteneinfälle                                                                                                                                        | Herodot (1184f.) 259; (1187) 258 5; (11167)                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Gottkönigtum und Göttermaskeraden 2811;                                                                                                              | 34; (HI 68, 33; (HI 126/128) 48; (HI 153)                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| vgl. Herrseherkult.                                                                                                                                  | 48 1; H. über Bab, und Assyrien, Aσσύριοι                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Grenzsteine, bab., mit den Tierkreiszeichen                                                                                                          | λόγοι 270/5; über Semiramis 256/7. 259.                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7.9. 25                                                                                                                                              | 269 70, 272 3, 275 8; seine Quellen 271.                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Grinos von Thera                                                                                                                                     | 273 c. 276; seine Reisen 2762                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Grosses Jahr 3613; G. J., Perioden und                                                                                                               | Heroisierungen 52/5; 11. und Kult von                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Cyklen bei Bab., Griech. und Chinesen 398                                                                                                            | Privatpersonen 85 s. 87 11; Heroenkult in                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Gudea, Statuen 2814, Maasstab des G. 355.                                                                                                            | Thera 224/5; H., Urform des Königs-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 387. 486 8                                                                                                                                           | kultes 69 6; 100 xrioths 62. 69; vgl.                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Ğullāb, Fluss 459. 4627. 463/4 468                                                                                                                   | Herrscherkult, Totenkult.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| gur, bab. Maass                                                                                                                                      | Herrscherkulte 51 146; in Thera 219, 225 6;                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| gur, bab. maass                                                                                                                                      | Kultformen und Ritus beim Herrscher-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Hadrianus 112. 134. 136                                                                                                                              | kult 57 5, 62 3, 63 4, 85 3, 86 7, 91, 99 101.                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Hāǧib                                                                                                                                                | 106,7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Hagnon                                                                                                                                               | Hestia in Thera                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Haldita, Vater des Aracha 28. 48                                                                                                                     | Hexapolis des linken Pontos 136                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Halikarnassos                                                                                                                                        | Hierapolis Kyrrh. / Mabog, Bambyke =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| il Hammöm                                                                                                                                            | Bumbuğ, Menbiğ) 450 3. 451. 454 1. 461 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Hammurabi, Kg. von Bab 272                                                                                                                           | 470 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Handbreite (Maass) 3883. 484                                                                                                                         | Hieronnemon, arch. Ath 412, 417 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Harrān s. Karrhai.                                                                                                                                   | Hieron I. von Syrakus 53, 287                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Hatšepsowet von Äg 278                                                                                                                               | Hieron, arch. Ath 404, 409 10, 416 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Hausgötter in Thera                                                                                                                                  | Hieronymos von Kardia 2612                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Hebräer s. Juden.                                                                                                                                    | Hieronymus, der hl., über Taeitus . 309                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Hedl                                                                                                                                                 | Himmelsbeobachtung der Bab., Alter der-                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Hegemachos, arch. Ath 401, 407, 418                                                                                                                  | selben 197; Himmelsteilung der Bab. 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Hegesias, arch. Ath 401                                                                                                                              | Hipparchos (Astronom) 10. 200'2. 2034.                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Hejabendi                                                                                                                                            | 205 7, 209 11, 357, 363, 372 1, 379 2, 482.                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Hekataios von Milet Quelle des Dionysios                                                                                                             | Hipponion im Pyrrh. Krieg 285                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| vou Milet 2712, des Herodot 2712, 273 s. 276                                                                                                         | Hispellum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Hekataios von Teos 1452                                                                                                                              | Histiaia 841                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Heliodoros, arch. Ath                                                                                                                                | Hörner, göttl. Abzeichen 646, 2814                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Helios-Ra 74; vgl. Apollon-Helios.                                                                                                                   | Hōhiz 455. 166                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Helvetii                                                                                                                                             | Hohlmaasse der Bab 349 i. 397                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Helvidius Prisens 316, 319, 3231                                                                                                                     | Homonoia in Thera                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| Seite                                        | Seite                                        |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------|
| Honorius                                     | 164, X (7940) 127/8, Wilmanns (2843)         |
| Horstier und Curintier 917                   | 137                                          |
| Hostilia viena Vereneurium 905               |                                              |
| IIIostina vieus veronensium 525              | Intervall zwischen Consulat und Procon-      |
| Hydarnes — Vidarna 27 8. 37. 46              | sulat                                        |
| Hypata, Kulte                                | Iob (38, 31)                                 |
| Hypsikles (Math.)                            | Josephos (c. Ap. I 142) 259                  |
| Hyrkanischer Aufstand unter Phraortes 27.    | Josias, jud. Kg 15                           |
| 36/7. 46                                     | Josua Stylites 452s                          |
| Hystaspes — Vištâspa, Vater des Dareios      | Jovianus, consecriert 140                    |
| 27, 37, 46 7                                 | Isaios, arch. Ath 404, 409 10, 418           |
|                                              | Isidoros von Charax 448/50, 456/7, 465/7     |
| Jahr und seine Einteilung 352/3. 390/1;      | Isis in Thera 218; in Halikarnassos 682;     |
| Jahreszeiten im Tierkreis 6; Länge der       | Stern der Isis                               |
| astron. Jahreszeiten 206/7; Jahrespunkt      | ὶσόθεοι τιμαί                                |
| , 1                                          |                                              |
| 3571; Entstehung des Jahres bei den          | Ispuinis (Ušpina) von Chaldia 2807           |
| Bab. 374/5; Jahresangabe bei Priester-       | Ištar, ass. Göttin 279                       |
| tumern 113 2. 126 3; Zahl der Tage des       | Italia in Osrh                               |
| Jahres                                       | itinerarium Antonini 447, 449, 451, 471, 474 |
| Jakob von Batnai-Serūğ 451 4. 452            | Itti-Marduk-balatu, Babylonier 43            |
| Jason, arch. Ath 406                         | Itu'(a). Ziige der Assyrer gegen die I. 2633 |
| Jasos                                        | 'Ιτυπαΐοι 283/4                              |
| lehnai — <i>Chnēz</i>                        | Jnba II. als Quelle Plutarchs 231 1; J. und  |
| Iluronenses                                  | der Kaiserkult                               |
| Immunität des Kaiserpriesters 141            | Juden (Hebräer), durch Bah. beeinflusst      |
| imaima, Prätendent 28                        | 358'9; jüd. Kalender 3591; Maasse der        |
| Inder: ihre Mathematik 489; ihre Astro-      | Hehr. 359; Wohnsitze der exilierten J.       |
| nomie 361/3; ihre Mondstationen (na,vatra)   | 359 4; vgl. Makkabäer.                       |
| 16/7. 20/3. 372 1; ihr Jahr 352 1; ihr       | Julianus imp., consecriert 140; sein Perser- |
| Doppelmonat                                  | krieg 449, 451, 460, 461 i, 465, 470, 475    |
| Inschriften bei Tacitus 330 1; aegyptische:  | Julianus episeop                             |
| von Kanopos 72,5, Edikt von Memphis          | divus Julius, Kult des d. J. 96 s. 97. 102.  |
|                                              |                                              |
| 76,7, Stein von Rosette 76,7; babylonische:  | 104 5. 113. 128/9. 144                       |
| Kontrakttafeln 30/6. 41. 43,5. 49; vgl.      | Julius Africanus, Quelle des Panodor 433     |
| Kamhyses, Nebukadnezar II., Šamaššumu-       | Julius Agricola . 308 1. 311 1. 312. 317 2   |
| kin; assyrische: 258. 261. 263. 266/8.       | Ti. Julius Ferox                             |
| 280; Inschr. des Samši Adad 261, genea-      | Julius Festus Hymettius 140                  |
| logische I. des Adadnirari 267, Eponymen-    | Julius Frontinus 311 1. 314 1                |
| liste mit Beischr. 259, Prisma-Inschr. des   | Julius Sahinus                               |
| Sanherib 2804; Verwaltungsliste 259.         | L. Julius Vestinus, praef. Aeg 478           |
| 261 4. 263. 280; synchronistische Ge-        | Junius Blaesus 326                           |
| schichte 262, 6, 281 4; chaldisehe I, 256 1; | Juno Curis (Curitis) 247                     |
| griechische: von Delos 292, 294, von         | Jupiter Julius 96                            |
| Thera 215 7, 219 25; CIG. (2693 b) 55 6,     | ius Latium 334, 339, 479; i. Italieum 479    |
| (3490 1) 151 3. 152 2. 167. 182 4, (6084)    | Justinians Codification 161, 185             |
| 401/2, CIA. III (623/4) 125, I.G.Ins. I      | Izzitu. Schlacht bei I 27. 39. 44. 46        |
| (145) 281, Ath. Mitt. (VI, 167) 152 t,       |                                              |
| Bull. hell. (XI, 473) 151 s. 168 9, revue    | <i>ķa</i> , bab. Maass                       |
| des ét. gr. (VI, 160) 153. 163, Kaibel       | Kadmos u. Kadmeer in Thera . 213/4           |
| epigr. (781 2912; lateinische: CIL. II       | Kaiserkulte 95 146, K. in Thera 225 6;       |
| (4248) 119 1, 111 (7506) 131 1, (10496)      | val. Herrseherkulte.                         |
| 130 2, VI (1377) 454 3, VIII (2403) 161 2.   | Kalach-Nimrud 2601, 268; Inschriften v. K.   |
| 164, 2757) 149 2, 1X (338) 154 6. 161 2.     | 258, 263, 266; Monumente dort 2593, 2814     |
| 207, 2007, 110 2, 121 (000) 101 0. 101,2.    | 200, 200, 200, Montanente doit 2000, 2014    |

| Seite                                          | Seite                                       |
|------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| Kal'atBālis s. Barbalissos,                    | Kleopatra, Gattin Ptol. V                   |
| Kal'at in Niğm s. Caeciliana.                  | Kleopatra, die letzte . 78, 98              |
| Kalender, siche ägyptischer, athenischer,      | Kleostratos aus Tenedos (Astr.) 9           |
| jüdischer, persischer, römischer K., Tag,      | Knidos 84 1, 291 2                          |
| Woche, Monat, Jahr.                            | Königtum der Bab. 32, 34, 266 8, 277 8;     |
|                                                |                                             |
| Kall , arch. Ath 420, 422 3                    | Königsliste der bab. Dynastie H. 264 5.     |
| Kallaisehros, arch. Ath 421 2                  | 278 2. 281 4                                |
| Kallinikon s. Nikephorion.                     | Koprů Dār                                   |
| Kallippos, Cyklus des K 377                    | κοινόβουλος                                 |
| Kallirhoe, Quelle                              | zorròr tör Toror                            |
| Kallisthenes 357 a; histor, Wert des Pseudo-   | Kolonat, Ursprung des K 295'9, 424 6        |
| Kallisth 631                                   | Kolophon 413                                |
| Källistos = Ballista 437 -                     | Komeas, Hipparch 404 5. 417                 |
| Kallistratos, arch. Ath                        | Kometen, ihre Beobachtung bei den Bab. 198  |
| Kambyses' Zug nach Athiopien 44; als Kg.       | Kommagene, Herrscherkult 90 4               |
| von Babylon 31; sein Tod 26, 28, 31.           | Kommisimbela 465 6                          |
| 41/3, 50; nach ihm datierte Tafeln 12.         | Konstantine (Wērānšahr) 467 5. 475          |
| 81, 84 5, 191, 193                             | Kora in Thera 217                           |
| Kampada = Καμβαδηνή, Landschaft 27, 46         | Koraia 448, 452, 456 7, 465                 |
| Kampaner in Rhegion 284 8                      | Koran (Sure 10, 5 u. 36, 39 16              |
| Kâpišakâniš, Schlacht bei K. 28, 39, 47 8      | Koroibos, arch. Ath 407, 412 3, 417 8       |
| Kappadokien, Herrscherkult 832                 | Korupedion, Schlacht bei K 405              |
| Kara Koyun                                     | Kos, Schlacht bei K 289/94                  |
| Kura Menbiğ s. Bethamalis.                     | Kranaspes, Sohn d. Mitrobates 48            |
| Karanuch                                       | Kreisteilung                                |
| Karische Expedition des Antigonos Doson        | Kreta und Thera 214/8                       |
| 290                                            | Kroton, von kamp, Söldn, besetzt . 287      |
| Karneenfest                                    | Ktesias über bab. Mauer 273 6; Semiramis-   |
| Κάρρα, Bach                                    | roman                                       |
| Karrhai Harrān) 359 4, 448/9, 451, 456 67.     | Ktesiphon unter Valerian belagert 438, 441  |
| 470 s. 474 6; Mondfeiern der Harraniten.       | Kuduruš, Schlacht bei K. 27, 39, 44, 46 7   |
| 15 16                                          | Külhüjük                                    |
| Karthago und Rom: Zweites Bündnis beider       | Kulte der Bab. 260 1; in Thera 212 27;      |
| 283 4; drittes Bündnis 282 3; im pyrrh.        |                                             |
|                                                | Kultbilder d. Assyrer 2593; vgl. Herrscher- |
| Kriege 2846; Municipalkult des divus           | kult, Kaiserkult.                           |
| Augustus in K                                  | Kureten in Thera 216. 222 3, 227 4          |
| Kassauder                                      | Kypros 801                                  |
| Kassandreia                                    | Kyrene und Thera                            |
| kas.bu, kas.pu, bab. Doppelstunde 350 1.       | πύριοι Καρχηδόνιοι                          |
| 353, 356, 3867, 3901, 3989, 4826.              | Kvoos, Bach                                 |
| 424                                            | Kyros 271 s; sein Tod 35                    |
| κάτοικοι                                       | Kyzikos                                     |
| Kaulonia, zerstört 287                         |                                             |
| Kavades, Perserkg 462                          | Lachares 408                                |
| Keilschrift als Verkehrsträger 363 4           | Laches 402                                  |
| Keltische sakrale Institutionen 3476           | Lactora 346 3: Lactorates 341               |
| Kephisodoros, arch. Ath 402                    | Längenmaasse der Bab 355, 481 9             |
| Kimon, arch. Ath. 402, 3, 405, 408, 410, 417-8 | laios, arch. Ath 404                        |
| Kleanthes, Philosoph 406                       | Lakydes, Philosoph 421                      |
| Klearchos, arch. Ath. 401, 407, 414, 417 8     | lamischer Krieg 407                         |
| Kleomenes, Statth. v. Äg 59                    | Laodike, Gattin Antiochos' II 79, 290, 296. |
| Kleopatra, Schwester Alex 55                   | 299 1                                       |

| Seite                                          |                                              |
|------------------------------------------------|----------------------------------------------|
|                                                | Seito                                        |
| λαογραφία                                      | Lysimaehos 64 5, 66 7, 84, 89, 293 4, 403 1, |
| λαοί als Kolonen 425; λαοί βασιλικοί 297       | 405. 417                                     |
| 1άρισσα (Kalach) 2601                          |                                              |
| Latinische Kolonieen 1496; latinische Ge-      | Maasse s. Babylonien, Juden,                 |
| sandtsehaft in Rom 149 6; vgl. ius Latium.     | Mabog s. Hierapolis.                         |
| legio, Begriff 288; legio V Mac. 1311;         | Machedona, Ort 4553                          |
| legio VII Claudiana 325                        |                                              |
|                                                | Q. Maecius Laetus, praef. Aeg 478            |
| Lemnos                                         | Maeonius                                     |
| Lemoniees                                      | Magnos von Karrhai 461 1. 475 3              |
| Leochares, arch. Ath 419, 422 3                | μαγοσονία 30                                 |
| Leontion, Gattin des Metrodoros 291            | el Maḥlēbije 469                             |
| Leoquelle des Zonaras 436 s. 437               | Majorianus imp                               |
| Leostratos, areh. Ath. 407, 409, 414, 417 8    | Makkabäeraufstand 81, 145                    |
| Lepidus 479/80; gegen Sulla 305                |                                              |
|                                                | Makedonien, Herrscherkult 84 5,143; make-    |
| Leuei                                          | donische Ansiedlungen in Mesop. 455 6        |
| Leuka, Insel bei Itanos 218                    | Mamertiner in Messana 284 5. 287             |
| -1εὐπολλα 289. 291                             | Mandäer, ihre Planetenkenntnis 1906          |
| lex eoloniae Genetivae 241, 252; lex           | Mannos                                       |
| Hieroniea 298; lex Maneiana 295; lex           | Mannuorrha Aureth 462, 465, 4661             |
| Ogulnia 237. 239. 241                          | Mantua, Tribuseinteilung 246. 252            |
| Lingones                                       |                                              |
|                                                | Marcus imp. 1345; Partherkrieg des M.        |
| Lindos, Felsaltäre 218                         | und Verus 453. 467 5. 472 1                  |
| Linienführung in der tab. Peut 4495            | Marduk 8. Bel-Marduk.                        |
| Litarbai 450 3. 470                            | Marduk balut su-ikbi, Kg. von Bab. 261 4.    |
| Livia (diva Augusta) 103 6. 129 4              | 262. 281 4                                   |
| Livius über die Auguru 237 40; Buch X.         | Margiana, Aufstand gegen Dareios dort 27.    |
| 6. 7)                                          | 45. 47                                       |
| Lochaia Damia iu Thera 216                     | Marius Maximus' Composition 309              |
| Logographen, Quelle Herodots 271               |                                              |
|                                                | Martija, Präteudent in Susiana . 27, 36      |
| Lokroi im Pyrrh. Krieg 285 6                   | Marus in Medien, Schlacht bei M. 27, 38, 46  |
| T. Longaeus Rufus, praef. Aeg 478              | Massilia, Verfassung 147 9. 151              |
| Lopodunum 342                                  | Mas'udije 476                                |
| Luceres 228 9, 231 2, 235 6, 240, 247, 249 50. | civitas Mattiacorum 343                      |
| 254 5                                          | Mauretania, Kaiserkult 127                   |
| Lucerus von Ardea 231 s. 247                   | Maussollos von Karien 55                     |
| Lueumo 231. 247                                | Maxentius                                    |
| Lucus Augusti in der Narbon 3423               | Maximinus                                    |
| Lucus Augusti und conventus Lucensis in        | Maximus (vulgo Papienus) 429/31              |
| Spanieu, Kaiserkult 119 21                     | mazzaloth s. Mondstationen.                  |
|                                                |                                              |
| Ludus Troiae                                   | Mediana                                      |
| Lugudunum (Lyon) 326, 344 6, 479 80; ara       | Meder als Bildner der Semiramissage 280;     |
| und templum Romae et Aug. 101 2, 105.          | Aufstand in Medien gegen Dareios 27.         |
| 108 10. 331. 338 9. 345 8; Insehriften 480 6:  | 36, 43, 45 6, 48; vgl. Amadai.               |
| Lugdunensis bei Plinius 334 5                  | Mediomatrici                                 |
| Lugudunum Batavorum 341                        | Megalopolis                                  |
| Lukaner s. Brettier.                           | Meldi                                        |
| Inperei 96                                     | Membliaros in Thera                          |
|                                                |                                              |
| Lusitania, Kaiserkult 122 3                    | Memphis 77; Beisetzung Alexanders in M. 613  |
| Lydien, Satrapie 48                            | Menapii                                      |
| Lysanders göttl. Verehrung 54 5, 59            | Menbiğ s. Hierapolis.                        |
| Lysandros (= Hades 545                         | Menekles, arch. Ath. 404, 409 10 416 8       |
| Lysias, arch. Ath 402, 408, 410, 417 8         | Menekrates, arch. Ath 419 23                 |
|                                                |                                              |

| Seite                                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| Mennas von Chaldia 2807                                                             |
| Meskene                                                                             |
| Mesopotamisches Parallelogramm, Geogra-                                             |
| phie des M. P 443 76                                                                |
| phie des M. P                                                                       |
| Messana s. Mamertiner.                                                              |
| μεταλλάττειν u. ä. als techn. Ausdruck 60.61 i                                      |
| Methana s. Arsinoe.                                                                 |
| Metrisches Maass                                                                    |
| Metrodoros Epikurcer                                                                |
| Metrodoros, Epikurcer 291, 402<br>M. Mettius Rufus, praef. Acg 478                  |
| Maying Honorationus proef Age 478                                                   |
| Mevius Honoratianus, praef. Aeg. 478 Milehstrasse 4. 7. 8                           |
| Minuar in Thorn 914 918                                                             |
| Minyer in Thera 214. 218 miles, Etymologie 229. 245                                 |
| Miletos 67 4; Branchidenorakel bei M. 57. 585                                       |
| Militärdistrikt in Mösien                                                           |
| Militardistrikt in Moslen 1905                                                      |
| MilitärischeBedeutg.d.tribus 229, 232 4.244/5                                       |
| Miltiades, Sohn des Kypselos 53<br>C. Minieius Italus, praef Aeg 478                |
| C. Minicius Italus, praef Aeg 478                                                   |
| Mithras                                                                             |
| Mithradatischer Krieg des Pompeius 150                                              |
| Mitrobates, Satrap von Phrygien 48                                                  |
| Mizhağar                                                                            |
| Muesidemos, arch. Ath 401, 407, 417 8                                               |
| Modena, Schlacht bei M 480<br>Moesia, Kaiserkult 131 3. 135 6                       |
| Moesia, Kaiserkult 131 3. 135 6                                                     |
| Monatsnamen und Monatsgötter der Baby-                                              |
| lonier 366 2; persische und bahylonische                                            |
| Monate 26/47, 50; susische Monate 28 31.                                            |
| 33. 39. 43 4. 49/50; armenischer Monat                                              |
| Margas 44; Monate des Revolutions-                                                  |
| kalenders 30; drakonitiseber, siderischer                                           |
| u. synodischer M 200 2 363, 373                                                     |
| Mondbeobachtungen der Bab. 193,7; Mond-                                             |
| durchmesser 208/9; Mondfinsternisse 196 ı.                                          |
| 375,7; Mondkultus in Harran 15'6, der                                               |
| Bab. 3561. 359. 3689; Mondrechnungs-                                                |
| tafeln 199/203; Mondstationen der Bab.                                              |
| 14. 24. 25. 359. 369, der Araber und                                                |
| Hebräer (mazzaloth, manzil) 15 7. 20/4.<br>359, 369, der Chinesen (sin) 18/23, 369, |
| 359, 369, der Chinesen (sin) 18 23, 369,                                            |
| der Inder (navatra) . 16.7, 20.3, 369                                               |
| Morini                                                                              |
| Münzen mit Alexanderkopf 64 5 6, M. von                                             |
| Tarraco 1021, Lugudunum 1091. Ichnai                                                |
| Mak. 467, des Antigonos Gonatas 84 2.                                               |
| 2912, von Syros 894, von Thera 2174,                                                |
| der Attaliden 89, von Mytilene 8711, des                                            |
| Antiochos H. 81, des Ant. IV. u. seiner                                             |
| Nachfolger 81, von Hierapolis Kyrrh, 470,                                           |
|                                                                                     |
| Anthemusias 453 1, Antiochia ἐπὶ Καλλιρόη                                           |

| Seite                                                                                                                                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 459 2, der Ptolemäer 78; röm. Münzwesen                                                                                                                                                              |
| babyl, Ursprungs 354; Münzen Nervas                                                                                                                                                                  |
| 3001, des Balista 4375, Consecrations-                                                                                                                                                               |
| münze Constantius I. 1386, Münzver-                                                                                                                                                                  |
| schlechterung des 3. Jahrh 177. 187                                                                                                                                                                  |
| municipia                                                                                                                                                                                            |
| municipia                                                                                                                                                                                            |
| munus patrimonii, personale und mixtum                                                                                                                                                               |
| 174 6. 1822. 185                                                                                                                                                                                     |
| Mylasa ('Arτιοχείς έκτου Χουσαοφέων έθνους                                                                                                                                                           |
| TS 2                                                                                                                                                                                                 |
| Mythologie d. Inder, z. T. babyl, Urspr, 363 1                                                                                                                                                       |
| Mythologie d. Inder, z. 1. nanyi. Oispi. 505 1                                                                                                                                                       |
| Mytilene 87 II                                                                                                                                                                                       |
| 37 7 "                                                                                                                                                                                               |
| Nabonnassar-ara                                                                                                                                                                                      |
| Nabonned, Kg. von Bab 28. 31. 48                                                                                                                                                                     |
| Nabopotassars Dynastie 2021                                                                                                                                                                          |
| Nabonnassar-ära         34           Nabonned, Kg. von Bab.         28. 37. 48           Nabopolassars Dynastie         2621           Nabūbaliddin, Kg. v. Bab.         2593                        |
| Nabûšumiškum                                                                                                                                                                                         |
| Nahr el Kut                                                                                                                                                                                          |
| Najaden in Thera 220                                                                                                                                                                                 |
| Nairi 261 4. 2807                                                                                                                                                                                    |
| Nahokatudada, Kg. V. Dah.       264 Nabisumiskum       264 Nahorel Kut       459, 463         Najaden in Thera       220 Nairi       261 t. 2807         Namenswesen der Griechen       2191; Namen, |
| assyrische, mit <i>Nebo</i> 260<br>Narhonensis, Kaiserkult                                                                                                                                           |
| Narhonensis, Kaiserkult 124/6                                                                                                                                                                        |
| Narses, Perserkg 467                                                                                                                                                                                 |
| Narses, Perserkg.                                                                                                                                                                                    |
| varatra s Mondstationen.                                                                                                                                                                             |
| Nebo (Nabû) und sein Kult in Assyrien                                                                                                                                                                |
| 257.61, 266.9, 278, 2814; sein Tempel in                                                                                                                                                             |
| Borsippa                                                                                                                                                                                             |
| Nebukadnezar II. 269, 272, 276; seine In-                                                                                                                                                            |
| schriften 273 134. 276 3                                                                                                                                                                             |
| Nebukadnezar III. s. Nidintubel.                                                                                                                                                                     |
| Nehukadnezar IV s. Aracha.                                                                                                                                                                           |
| Nemausus                                                                                                                                                                                             |
| Nemausus         170           Nemetes         337         340           Nemrud Dagh, Denkmal vom N. 90         3         90         3                                                               |
| Neward Dagh Denkmal you N 90 3                                                                                                                                                                       |
| Neriglissar (Nergalšarusur) 277 1                                                                                                                                                                    |
| Nero, Sohn des Germanicus 105                                                                                                                                                                        |
| Nero imp. 105, 107/8, 116, 127, 3172, 320,                                                                                                                                                           |
| 322                                                                                                                                                                                                  |
| Nerva imp 300. 306. 3141. 327                                                                                                                                                                        |
| Merva Imp 500. 500. 5141. 524                                                                                                                                                                        |
| Nervii                                                                                                                                                                                               |
| Nesioten, Bund der N                                                                                                                                                                                 |
| Nesos                                                                                                                                                                                                |
| Nicretum: civitas Ulpia Sueborum Nicretum<br>342                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                      |
| Nidintubel-Nebukadnezar III., Prätendent                                                                                                                                                             |
| 26 7, 30 1, 33, 36, 42 5, 271 1                                                                                                                                                                      |
| Nikaia, templum Romae et divi Juli 98                                                                                                                                                                |
| Nikator, Beiname 67                                                                                                                                                                                  |

| Seite Niloudoriou Follinikou Dallo 445 455                         | Orrhog a Edgesa                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| Nikephorion-Kalliuikon Raķķa) 445. 455.                            | Orrhoe s. Edessa.                                                                    |
| 460, 462 s, 465, 467, 8, 474 5<br>Niketes, arch. Ath 419/20, 422/3 | Oscherīje                                                                            |
| Nikias, arch. Ath. a. 296/5 401, 407, 415.                         | Osorapis                                                                             |
| 417.8                                                              | Osrhoene 454; siehe auch Batnai, Serūų.                                              |
| Nikias von Otrvne, arch. Ath. (a. 280 79)                          | Otanes, Satrap von Lydien 48                                                         |
| 403 5, 409 10, 416, 418                                            | Otho 307. 318. 320. 322. 3231. 324 6                                                 |
| Nikias von Kos                                                     | Otho                                                                                 |
| Nikodoros, arch. Ath 412. 416.8                                    | T. Pactumeius Magnus, praef. Acg. 478                                                |
| Nikokles, arch. Ath 401 407, 414, 418                              | Paemani                                                                              |
| Nikomedeia, templum Rom. et Aug. 98                                | Paetus Thrasea                                                                       |
| Nikophemos, arch. Ath 401                                          | Pamanari s. Apammaris.                                                               |
| Nikostratos, arch. Ath. 401, 407, 410, 415 8                       | Pannonia, Kaiserkult                                                                 |
| Nimrud Dār                                                         | Panodor als Quelle des Synkellos 433; seine                                          |
| Ninireh zerstört                                                   | Quellen                                                                              |
| Ninos                                                              | Pantauchos                                                                           |
| Nisibis                                                            | Panyassis                                                                            |
| Nitiobroges                                                        | Papyrus Oxyr. (I 62) 184                                                             |
| Nitokris                                                           | Paraga, Berg 47                                                                      |
| Noricum s. Raetia.                                                 | Parasang s. schoines.                                                                |
| Novempopulana 341. 346 s. 347                                      | Paros, Heiligtum von P 224                                                           |
| Noviodunum (colonia Equestris) 346, 4804                           | Parisi                                                                               |
| Noviomagns                                                         | Partherkrieg s. Crassus, Marcus und Verus;                                           |
| Nugimmud, Gott                                                     | Aufstand in Parthien gegen Dareios 27.                                               |
| Numidia, Kaiserkult 128 9. 139                                     | 36 7. 45/6. 48                                                                       |
| Nymphend, Hylleer u. Dymaneni, Thera 217                           | Pasiades, arch. Ath 421                                                              |
| •                                                                  | Patigrabanâ, Schlacht bei P. 27, 39, 46 7                                            |
| obaerati                                                           | Patricisch-plebejische Bürgerschaft in den                                           |
| Obbanes (= $B\bar{a}lis$ ?) 474, 475 $\tau$                        | Stammtribus 244 5; vgl. proci patricii.                                              |
| Octavius 479                                                       | patronus einer Stadt                                                                 |
| Octavius Sagitta                                                   | Peithidemos, arch. Ath 405, 416, 418                                                 |
| Cn. Octavius Titinius Capito (Historiker)                          | Perdikkas, Reichsverweser 61. 2612                                                   |
| 302 1. 311 2. 328                                                  | Pergamon, Herrscherkult s. Attaliden; tem-                                           |
| Odenathos 438 41; sein gleichnamiger Mör-                          | plum Romae et Aug. 98 100, 105 7, 1256                                               |
| der ?) 441                                                         | Persaios, Schüler des Zenon 145                                                      |
| Örtliche Bedeutung der Tribus 232                                  | Persepolis 64                                                                        |
| Oescus                                                             | Persien, Anfstand hier gegen Dareios 27 8.                                           |
| Oidipussage                                                        | 45. 47 8; Perserkrieg Gordians 185, unter                                            |
| οίπιστής, Verehrung des oiz. 52 3; vgl. ήρως πτίστης.              | Valerian und Odenath 434 9, 441, Julians<br>449, 451, 460, 4614, 465, 470, 475; Pla- |
| Oinopides 398                                                      | netenkenntnis der P. 1906; pers. Kalender                                            |
| Oiolykos in Thera 214                                              | 26,47, 50; pers. Jahr 352, 3741; pers.                                               |
| Olympias, Mutter Alex 606                                          | Monate 26 47. 50                                                                     |
| Olympiodoros, arch. Ath. 401, 408, 410, 415.                       | pes Drusianus 3365; pes horarius . 393                                               |
| 418                                                                | Pessinus 101                                                                         |
| Orchomenos und Thera 218                                           | Petillius Cerialis 311 1                                                             |
| Ordo der Provincialpriester 141; ordo de-                          | Petrocorii 333                                                                       |
| eurionum s. decuriones.                                            | Petrus Patricius (frg. 9)                                                            |
| Oresthasier                                                        | Penkestas 64                                                                         |
| Orion, Sternbild                                                   | Phaidros von Sphettos 402, 404 5                                                     |
| Oroites, Satrap von Lydien 48                                      | Phanos, delischer Archout 292                                                        |
| Oromasdes, pers. Gott 92, 93 2 3                                   | Phaselis                                                                             |

| Seite                                              | Seut                                            |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| Pherekles, arch. Ath. 407, 409, 417 8              | Poppaca                                         |
| Pherekles, arch. Ath. 407, 409, 417 8<br>Phigaleia | Poseidon in Thera 213 4, 220; P als Vater       |
| Philetaireia, Stadt 855, 861                       | Alexanders                                      |
| Philetairos                                        | Postdatierung in Bab                            |
| Philippos II. von Maked 55 8, 64                   | Priapos in Thera                                |
| Philippos von Kroton                               | Priene                                          |
| Philippos, arch. Ath. 401 2, 408, 410, 417 8       | Priester in Thera 218; Priester der Kaiser-     |
| Philochoros, Opferschauer 294                      | kulte 107,31, 135 42; Mitwirken der äg.         |
| Philokrates, arch. Ath. 405, 409 10, 416 8         | Priesterschaft beim Herrscherkult 75, 77.       |
| Philoneos, arch. Ath. 405, 405 10, 416 5           | 82. 143                                         |
| Philopoimen                                        | primus curiae 149, 153, 164 5                   |
| Phoiniker in Thera 213 4; phoin. Erfin-            | princeps senatus                                |
|                                                    |                                                 |
| dungen                                             | principales 1484, 160, 1644, 165 6, 169, 1721.  |
|                                                    | 181 1                                           |
| Phrygien, Satrapie                                 | Privilegien der Senatoren 162                   |
| Phylen in Athen 406 10, 413, 417 8, 420 3;         | proci patricii                                  |
| Phylen (στοῖχοι` in Thera 217                      | πρωτεύων                                        |
| qvloβασιλεῖς in Athen 242                          | Provincialherrscherkulte der Seleukiden 80;     |
| Pictones                                           | im röm. Reiche                                  |
| Pindar, Sternkunde 9; Pyth. V 217                  | Prusias ad Hyp 1534, 157 9                      |
| Pisa                                               | Pschent, ägypt. Doppelkrone 76 ti               |
| Piso, Galbas Adoptivsohn 318 1, 322 3, 327 1       | Ptolemaier in Thera 218 21; ihr Herrscher-      |
| Piso (consul 111 p. C.)                            | kult 68 78, 143; ihr Steuerwesen 178,           |
| Planeus, L. Munatius P 479 80                      | 424 6; Pt. im Wetteifer mit den Seleu-          |
| Planetenstationen der Bab. 12 4. 25; Pla-          | kiden                                           |
| netenkenntnis der Griechen 189, 190 6;             | Ptolemaios 1., Soter 61 3, 646, 65, 662, 68 70. |
| der Bab. 189 93; der Araber, Mandäer,              | 71 2 5. 74 82. 95. 218. 291. 402. 403 1. 426;   |
| Syrer, Perser190; Namen und Reihenfolge            | führt Sarapiskult ein 2612; als Historiker      |
| der P 189,90                                       | 261 z. 273 c                                    |
| Plataiai 54                                        | Ptolemaios II., Philadelphos 61 3, 68 72, 74 1. |
| Platon                                             | 75. 82. 143 4. 289. 2911. 293 4, 426            |
| Plinius sen., über die Germanenkriege 3032;        | Ptolemaios III, Euergetes 714, 72, 219, 290.    |
| als Quelle des Tac. 304 i 323 i; benutzt           | 420                                             |
| die agr - aug. Reichsstatistik 332; nat.           | Ptolemaios IV. Philopator 75, 77, 290.          |
| hist. IV (105 109, 332, 8, V (86) 459 1            | 420                                             |
| Plinius iun. und Tacitus 3021. 311 3 328 9;        | Ptolemaios V. Epiphanes 7234, 767, 834          |
| Erscheinen seiner epistulae 328 9                  | Ptolemaios VI. Philometor 218 9                 |
| Plutarch, Biographie Galbas 3151; Quellen          | Ptolomaios VII. Euergetes 11 78                 |
| im Romulus 2311; Arat e. 12 . 292                  | Ptolemaios, Sohn der Arsinoe von Lysi-          |
| Poetovio                                           | machos                                          |
| Polemon der Philos 405                             | Ptolemaios Geograph u. Astronom 194.            |
| Polemon, arch. Ath 418                             | 200 2. 206 11. 357 8. 363. 372 1; die έθνη      |
| Politographie                                      | der Belgiea bei Ptol. 338 s. 340 1; Ptol.       |
| Polybios als Vorbild des Tae. 304; (III 24, 3)     | Königskanon 32, 34 5, 277                       |
| 283,4; III 25, 3 4) 282,3; VII, 9, 5) 284          | Ptolemais, Stadt 68 9. 71 2                     |
| Polyeuktos, arch. Ath. 404, 409 10 416 8           | Ptolemais, Phyle 420, 423                       |
| Polykrates 48                                      | Publicius Certus                                |
| Polyperehon 611                                    | Pyrrhos gegen Demetrius 4031, 4111; Pyr-        |
| Pompeius                                           | rhischer Krieg der Römer 282 ×                  |
| Pomponius Faustianus, praef. Acg. 477.8            | Pythagoras                                      |
| pontifex als Kaiserpriester 138 9; collegium       | Pytharatos, arch. Ath. 402, 408, 410.           |
| der pontifices                                     | 418                                             |
|                                                    |                                                 |

| Seite                                         | Scite                                                                                                                                  |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| qanii   Maass                                 | Säkularspiele des Aug. und Claudius 315 6<br>Sagartier, Aufstand der S 27. 37. 47<br>Sayur, Fluss 475<br>Sakäenfest (zagmuku Fest) 352 |
|                                               | Saken, Aufstände der S. (der eine unter                                                                                                |
| Rachâ, Schlacht bei R. in Persien 28, 39, 47  | Sakuîka) 27 8. 45                                                                                                                      |
|                                               |                                                                                                                                        |
| Raetia, Insehriften 4806; R. und Norieum,     | Salamis, Seeschlacht bei S. auf Kypros 291                                                                                             |
| Kaiserkult 129/31                             | Salar (Sahal) Ort 449                                                                                                                  |
| Rajik, Ort 4734                               | Sallustius, Vorbild des Tae 304 15                                                                                                     |
| Ragâ în Medien = Europos 27, 46 7, 4724       | Salmanassar II 263, 280, 481                                                                                                           |
| Raķķa s. Nikephorion.                         | saltus als techn. Begriff 295, 299                                                                                                     |
| Rammân s. Adad.                               | Samaritaner im Makkab. Aufstand . 81                                                                                                   |
| Ramnes 228 9. 231 2. 235 6. 240. 247. 249 50. | Šamaš, Sonnengott der Bab 2593                                                                                                         |
|                                               |                                                                                                                                        |
| 254 5                                         | Samaššumukin 268. 2702; Inschriften des                                                                                                |
| Raphia, Schlacht bei R 2791                   | S. 2585; Mondfinsternis unter ihm 1961                                                                                                 |
| Rās el 'Ain bei Arslantasch 4553, 4661        | Samos 48. 54                                                                                                                           |
| Ras el 'Ain el Chalil, Abrahamsquelle 460.    | Samosata 455 1. 457 6. 460 2                                                                                                           |
| 462 464 4669                                  | Samothrake 66; Göttin von S. in Thera 220                                                                                              |
| Ratssekretäre in Athen                        | Sammuramat s, Semiramis.                                                                                                               |
| Rauriei                                       | Šamši-Adad (nicht -Ramman) 261 3. 269.                                                                                                 |
|                                               |                                                                                                                                        |
| reges (11-23, 5                               | 281 4. 481                                                                                                                             |
| Remesiana                                     | Sanherib 267 8, 272, 277, 2804; als Kg. von                                                                                            |
| Remi                                          | Bab                                                                                                                                    |
| Remns s. Romulus.                             | Santoni                                                                                                                                |
| Rhamnes, augur des Turnus 247                 | Sarapis 2612; SIsis in Halikarnassos 682;                                                                                              |
| Rhegion im pyrrh. Kriege 284 8                | S. in Thera 218                                                                                                                        |
| Rhodos 66                                     | Sardanapallegende 2721                                                                                                                 |
| Rittercenturien 229, 231, 236 7, 249, 254 5;  | Sardes, Xerxes in S 2711                                                                                                               |
| Ritterschaft Roms nicht rein patric, 254 5    | Sardinien, Kaiserkult                                                                                                                  |
| Rom: templum divi Aug. in Palatio 1044.       | Sardur III. von Chaldia 2561                                                                                                           |
| 1167; templum gentis Flaviae 1386; Do-        | Sargon II                                                                                                                              |
| mitians Geburtshaus auf dem Quirinal          | Sarykamysch, Ort 469                                                                                                                   |
| 321; röm. Kalender durch den bab. be-         | Såssåniden 456; ihr Jahr ein Sonnenjahr 37                                                                                             |
| einflusst 357; Doppelmonat im röm. Ka-        | Sathena                                                                                                                                |
| lender 391; dea Roma und ihr Kult 94.         | Satrapieeneinteilung des Dareios                                                                                                       |
|                                               |                                                                                                                                        |
| 98 104, 108 12, 116 7, 119 20, 1324, 136;     |                                                                                                                                        |
| vgl. Karthago und Rom etc.                    | Saturnus Baal-kult in Afrika 1151                                                                                                      |
| Romulus und Remus                             | Savaria                                                                                                                                |
| Romulus Maxentii filius 1386                  | Schalteyklus in Athen 411 8                                                                                                            |
| $R\bar{u}mkale$                               | Schiffe des Antigonos und Hieron . 289                                                                                                 |
| Ruteni                                        | Schöpfungsmythen der Bab. 3583, 3682                                                                                                   |
| M. Rutilius Lupus, praef. Aeg 478             | schoinos Parasang) 390, 449, 4501, 485 6.                                                                                              |
| Rutuler 246 s. 247                            | 488                                                                                                                                    |
|                                               | Schritt                                                                                                                                |
| Sabazios Gott/ in Thera                       | Schwur bei Vergötterten 60                                                                                                             |
| Sabiner, ihre Vereinigung mit den Römern      | Segni                                                                                                                                  |
| 230 1. 235                                    | Segusiari                                                                                                                              |
| sacerdos, Kaiserpriester in Afrika 140:       | Sekundenpendel 355 2. 393 7. 487 8                                                                                                     |
| Fortdauer des Amtes in christl, Zeit 140 2;   | Seleukeia (am Orontes) 68 9                                                                                                            |
|                                               | Scleukiden: ihr Herrscherkult 78 84, 143;                                                                                              |
| sacerdotes und sacerdotales provinciae        | **                                                                                                                                     |
| der nachdioklet, Zeit 13646                   | S. im Wetteifer mit den Ptol. 2612; Ara                                                                                                |
| sacrale Bedeutung der tribus 242 3            | der S 1912, 192,4, 2932, 2991                                                                                                          |

| Seite                                         | Seite                                             |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| Seleukos 1, Nikator 646, 668, 782, 81/2.      | Sosigenes, arch. Ath                              |
| 89, 2994, 404, 446, 472+                      | Sosistratos, arch. Ath 406                        |
| Seleukos, Sohn des Antiochos Soter 405        | Soter, Beiname 66 3, 67, 78, 79 1; vgl. 9801      |
| Seleukos II. Kallinikos . 81, 924, 2994       | σωτῆρες.                                          |
| Seleukos III. Soter 81                        | Soterien, Fest                                    |
| Seleukos IV. Philopator 81                    | Spanien, Kaiserkult s. Asturica, Braear-          |
| Semiramis-Sammuramat 256 81, 2994, 481        | augusta, Lucus Augusti, Tarraco.                  |
| Sempronius Densus                             | Sparta und Thera 214, 218; Heroisierung           |
| Senat als Gott 103; Senatsprotokolle, Quelle  | der sp. Kge                                       |
| des Tac. 323; Senatorenzahl 237               | Spiele und Feste zu Ehren Vergötterter            |
| Senkereh, Tafeln von S. 349, 353 i. 355, 381. | 54, 57, 66 8, 72 7, 85 35, 87 m, 91, 95 s,        |
| 384/91. 485                                   | 99 101, 106, 137 8, 141, 150;                     |
| Sequani                                       | Srēṣat 472                                        |
| Serrhai (Γέρρη, Πέρρη) 455 3, 471 4, 473 3    | Stadion                                           |
| Serīn, Ort                                    | Sterngruppierung der Bab. 4; bab. Stern-          |
| Serūğ 448567, 449, 451, 7, 460 2, 468, 469 2, | namen 4 6                                         |
| 470 s. 474. 476                               | Stenererhebung der Ptolemäer in Äg. 178.          |
| Severus imp 150, 181 2, 347 6                 | 424/6; Steuerthätigkeit der decemprimi            |
| Sexagesimalsystem der Bab. 349 54, 356.       | 172,87; Steuerpacht 178,81                        |
| 359 1. 360 1. 381 400. 481 9; der Kelten      | στοίχοι = Phylen in Thera 217                     |
| 347 g                                         | Strabo, Geogr. 1V 3, 2 C. 192) 331/8;             |
| Siam und die ind. Astronomie 363:; S.         | (XVI, I, I4. 20) 27I 2; (XVI, 747) 462 7;         |
| durch Bab. beeinflusst 3692; Doppelmonat      | (XV1, 748) 454 4. 475                             |
| in S 391                                      | Stratonike, Gattin Antigonos' 1 292/3             |
| Sicilien, Heimat des Totenkult 53             | Stratonike, Gattin Antiochos' I. 57 5. 78 2.      |
| Sides 4502                                    | 299 1                                             |
| Sikyon                                        | Stratonikeia in Kar                               |
| Silius Italicus                               | Strombichos 404                                   |
| Sillyon                                       | Stufentürme in Babylon 260 I. 273/5; in           |
| Silvanectes                                   | Kalach-Nimrud 2601                                |
| Simitta                                       | Suaeuconi                                         |
| Simonides, arch. Ath 417/8                    | Successianus                                      |
| Simos, Bildhauer 219                          | Suchi Toutoni                                     |
| Sin, Mondgott                                 | Suessiones                                        |
| Singara                                       | Suctors Komposition 309                           |
| Sinna                                         | Sullas Tod                                        |
| Sinnaka 458                                   | Sumelocenna                                       |
| Sintflutsage der Bab 3583, 3682               | Sunnei                                            |
| Sippar, Becken von S 2763                     | Sura                                              |
| Sisenna, Vorgänger des Sallust 304 1. 305     | Sârya-Siddhânta, ind. Kompendium d. Math<br>361 8 |
| Siu s. Mondstationen.                         | susceptor annonae 174. IS6 7                      |
| Skirtos, Bach                                 | šusi Finger, Maasseinheit)                        |
| Skythen = Goten 439 6. 441                    | Susiana, Aufstand dort 26 S. 36, 44 5             |
| Smerdis s. Gaumâta.                           | susische Monate                                   |
| Smyrna                                        | Synkellos u. seine Quellen 432,42                 |
| sodales Titii                                 | σύτναος, πάρεδρος 55. 67. 71 2. 82. 86. 91. 9-    |
| Sogdiana unter Dareios 45                     | synopsis Sathas                                   |
| Sonnenbewegung 351; ihre Berechnung bei       | Syrakusai                                         |
| den Bab. 203/9; Sonnendurchmesser 350 s.      | Syrer, ihre Planetenkenntnis 190                  |
| 384; Sonnenjahr bei den Persern 37;           | Syros, Dekret von S. 292; Munze von S             |
| Sonnenfinsternisse 1946, 1961, 208, 377       | 89                                                |
| Sopbron, ptol. Admiral 289 91                 | 0.0                                               |

| Seite tabula Peutingerana 449, 451, 460, 470 3; | Soite                                          |
|-------------------------------------------------|------------------------------------------------|
|                                                 | θεοί Εὐεργέται 72'5; θεοί Σωτήρες 66.          |
| Zahlenvertauschung in der t. P. 4725;           | 70 <sub>1</sub> 2. 75                          |
| Linienführung in der t. P. 4495; zuw.           | Thera                                          |
| dieselbe Quelle wie it. Aut 451                 | Theras in Sparta und Thera 213/4, 217          |
| tabularii                                       | Theron von Akragas                             |
| Tacitus, consul 3111. 3291; proconsul Asiac     | Thessalien und Thera 218                       |
| 329 1; Stil des T. 302; Compositionskunst       | Thiar s. Daiara.                               |
| 307.8; Rücksicht auf Tageszustände 306;         | Thilatikomum 455 1. 474 3. 476                 |
| Anklänge an andere Schriftsteller 318 1;        | Thillaamana, Thillacama, Thillazamana          |
| Rückverweisungen u. Selbsteitate 315 20;        | 474 2                                          |
| hand dubie bei Tac. 3151; Excurse 316;          | Thiltauri (Phaltauri) 470 s. 471               |
| Annalistische Anlage im Gegensatz zur           | Thrakien, Heimat des Totenkult 53/4            |
| biographischen 308, 13; T. als Dramatiker       | Thrasyphon 402, 407, 420 3                     |
| 3081; T. Quellen 3032, 3041, 3091, 3172.        | Thyateira 151. 153. 167 9. 182 3               |
| 323. 325. 328 1; Annalen, Abfassungszeit        | Tiāmat Legende der Bab. 6. 368 2. 482 1        |
| 330; Plan der Annalen 301 3; Agricola           | Tiberias, Stadt                                |
| und Germania, Abfassungszeit 314 1;             | Tiberius 171, 318 1, 479; T. und der Kaiser-   |
| Agricola 308 1, 311, 327 1; Abriss über         | kult 103,5, 124, 132, 144                      |
| Britann, Kriege 303 2. 320 1; Entstehung        | Tierkreis, seine Zeichen und Namen bei         |
| der Historien                                   | den Bab. 5,8, 11/2, babyl. Ursprungs 7.        |
| Tafue 74 5                                      | 8. 11. 25, Entstehung aus den Mond-            |
| Tag, Einteilung des T, 353 4, 381, 386,         | stationen 370/3, Zeitansetzung der Ein-        |
| 391 3; Tagesdaten der Behistûninschr.           | führung der TZeichen 7,8, 11/2; T. der         |
| 39,41; Tagemarsch                               | Inder 3614, der Ostasiaten . 3704. 371         |
| Tarbelli                                        | Tiglatpileser I 4. 264. 267                    |
| Tarent, Kapitulation von T. im pyrrh.           | Tiglatpileser III 278. 280 3                   |
| Krieg 287                                       | Tigra, Schlacht bei T. in Armenien 27.         |
| Tarquinius Priscus' Reformen 235/7              | 3S. <b>4</b> 6                                 |
| Tarracina                                       | Til Barsip 446 5. 455                          |
| Tarraeonensis, Kaiserkult 101 3, 105, 110 2.    | Timesios von Klazomenai 52                     |
| 121                                             | τιμητής 159 ε. 160                             |
| Tar-zi-ia (Haz-zi-ia), Prätendent 48 1. 271 1   | Timocharis, Astronom 205                       |
| Tatiuslegende                                   | Timolaos 439                                   |
| Taunensium eivitas                              | Timoleon 53                                    |
| Teier, Gründer von Abdera 52                    | notae Tironianae                               |
| Tektek, Gebirge                                 | Tities 228/9, 231/2, 235/6, 240, 249/50, 254/5 |
| Tell Hajā, Bach                                 | Titinins Capito s. Octavius Titinius Capito.   |
| Telokles, arch. Ath 404 5. 416/8                | Titulaturen der provincialen Kaiserpriester    |
| Texuandri                                       | 108/113, 115; T. der babyl, Königinnen         |
| Thalama, Thatama 449 2. 460 6                   | 2991; T. der decemprimi 164/5                  |
| Thales, Sternkunde 9                            | Titus imp                                      |
| Thamugadi, Decurionenliste . 161 2, 164         | Totenkult und Heroenkult 52 4, 59 60, 62 3.    |
| Thapsakos 446 s. 457 c. 474                     | 67 9; T. des Tatins 251; T. in Thera 224 5     |
| Thasier                                         | Traianus imp. 134 136. 3063. 3141. 327.        |
| Theodosius der Grosse 1723                      | 341/2. 3463; T. und Zebs Pilios in Per-        |
| Theon von Alexandreia 3631                      | gamon 106; sein Feldzug von 115 p. C.          |
| Theophanes von Mytilene 87 11                   | 449, 4572, 475                                 |
| Theophilos, arch. Ath 419. 422/3                | eivitas Traianensis                            |
| Theophrastos, Philosoph 358                     | transrhenana, Preisgebung der t 3442           |
| Theophrastos, arch. Ath 412, 417/8              | Trebellius Pollio und seine Quellen 436 9      |
| θεός. Beiname des vergött. Herrschers           | Q. Trebellius Rufus 125                        |
| 68 2. 70. 81 2; Φεοί Άδελφοί 71 2 75;           | tresviri agris dandis, coloniae deducendae 245 |

| Seite                                                                        | Seite                                        |
|------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| Treveri                                                                      | Varro über die Stammtribus 229 32; über      |
| Triboei                                                                      | Romulus und Remus                            |
| tribuni celerum                                                              | Vasates 340                                  |
| tribuni militum 229. 244                                                     | Vasio , . , 3423                             |
| Tribus, die drei ältesten röm. T. 228 55                                     | Vaumisa, Feldherr des Dareios 27, 37, 43 4.  |
| tribus und territorium                                                       | 46.7                                         |
| tributa s. annona.                                                           | Velaeda                                      |
| Trienses 335                                                                 | Veliocasses                                  |
| Trigonometrie der Bab, und Griechen 210                                      | pagus Vellaus                                |
| Triumviri 480                                                                | Vellavi                                      |
| Troesmis                                                                     | Velleius' Komposition 309                    |
| Trogus (epit. 27)                                                            | Verus' Partherkrieg 303 2, 453, 467 5, 472 t |
| Tschārmelik                                                                  | Verginius Rufus 3111. 3141                   |
| Tuihanti                                                                     | Vespasianus 113 4. 116. 126. 305 6. 3172.    |
| Tuklat Ninib 1                                                               | 3231                                         |
| Tungri                                                                       | Vestalinnen                                  |
| Turnus, Kg. der Rutuler                                                      | Vestricius Spurinna 314 i. 328 2             |
| Turnus, Ng. der Kunner 2403, 247                                             | Veturius Macrinus, praef. Aeg 477 8          |
| Tuscia et Umbria, Kaiserkult 1364. 137 9                                     | C. Vibius Maximus, pracf. Acg 478            |
| Tušpa s. Van.                                                                | vicus s. Bieum.                              |
| Tyche, Agathe Tyche in Thera 200/2;                                          |                                              |
| Tέχη Personifikation des Königs 91/2                                         | vieus 4492; v. novus von Heddernheim 3434    |
| Tyros in den römkarth. Verträgen 283/4                                       | Vienna, Colonia Julia Augusta V. 479         |
|                                                                              | vigintiviri                                  |
| Ubii 3375, 338/9, 4807; vgl. ara Ubiorum.                                    | Viñdafrâ, Feldherr des Dareios 28. 39. 49    |
| uddu ,                                                                       | Vinius                                       |
| uddu ,                                                                       | Vipstanus Messalla 322; seine Memoiren       |
| 38, 44, 46                                                                   | 325; Quelle d. Tac 3041                      |
| Ulpianus 182                                                                 | Viromandui                                   |
| Ulpia Traiana 342                                                            | Vispauzatiš, Schlacht bei V. 27. 39. 46,7    |
| Umbria s. Tuscia.                                                            | Vitellius imp 316, 321, 3231, 324 6          |
| undecimprimi , 148s, 1554                                                    | L. Vitellius 321                             |
| urbs und civitas 342                                                         | Vivâna, Satrap von Arachosien 28, 37, 47/8   |
| Urfa s. Edessa.                                                              | Vocontii                                     |
| Urios, arch. Ath. 404, 409/10, 415, 417.8                                    | Volnius, etrusk. Tragödiendichter 231 2.     |
| Ursus, praef. Aeg 478                                                        | 246, 250                                     |
| Utier-Jutijâ, pers. Stamm 28. 37                                             | Volsinii                                     |
| Uvachšatara-Kvaxares, Haus des U. 27, 45                                     |                                              |
| Urādaidaja, Stadt 28, 47                                                     | Wasserwägungen der Bah 3503                  |
|                                                                              | Widmungen, assyrische 2584                   |
| Vagoritum                                                                    | Wimpfen, caput der civ. Alisinensis 3432     |
| Vahjazdâta, Prätendent (angebl. Bardes)                                      | Woche als Zeitmaass 359; 10 tägige Woche     |
| 27.8. 37. 39. 41. 47                                                         | 373; Bezeichnung der Wochentage, viell.      |
| Valentinianus I. 153 1. 186 3. 187; conse-                                   | babyl, Ursprungs 1906                        |
| criert                                                                       | - Frank - Frank                              |
| Valerianus als princeps senatus 428; im                                      | Xenophon, areb. Ath 403, 405, 418            |
| Orient 432, 3; Gefangennahme des V. 431.8                                    | Xenophon, der Schriftsteller, über Bab. u.   |
| Valerius Antias über Romulus u. Remus 233                                    | Assyrien 2713; Anabasis III 4, 7 u. 10       |
| Valerius, L. Val. Asiaticus 479                                              | 2601: Cyropädie                              |
| Valerius Firmus, praef. Aeg 478                                              | Xerxes und die Bahylonier 32, 481, 267.      |
| Valerius Firmus, praet. Aeg 470<br>Van, Inschrift dort 2561; Erinnerungen an | 271 i. 273 c. 275. 276 5                     |
| ran, the christ dort 2501; Erithertingen an                                  | ELT II GOOD ELD ELD                          |
| Semiramis                                                                    | vard (Maass 4862                             |
| Vangiones 3375. 340                                                          | yard (maass                                  |

| Seite                                         |
|-----------------------------------------------|
| Zahl der gallischen civitates 331 48; Zah-    |
| lensymbolik 366+, Zahl- und Maassau-          |
| gaben bei Herodot 2736; Zablangaben           |
| bei Heeren der ält. röm. Gesch. 288, bei      |
| Diodor 285; Zahlsysteme und heilige           |
| Zahlen bei den Indogermanen 3476; Zah-        |
| lenvertauschung in der tab. Peut. 4725        |
| Zazâma, Schlacht bei Z 27. 38. 45             |
| Zeit- u. Raummessung d. Bab. 381 400. 481/5   |
| Zenobia 440. 4711                             |
| Zenodotion 4553. 4673                         |
| Zenon, Stoiker 85, 145, 406                   |
| Zeugma-Bireğik 444 9, 451, 454, 456 8, 460 2. |
| 466 7. 470 3. 471 2. 473 4. 474               |

| Seite                                     |
|-------------------------------------------|
| Zeus beim Herrscherkult 57, 5815, 61, 82, |
| 92. 93 23. 94 s; Zeus Eleutherios 413;    |
| Zeus Nikator = Seleukos 1) 68/9, 81/2;    |
| Zeus Soter 85 3; Zευς Φίλιος 106; Zeus,   |
| Z. Hikesios, Kataibates, Ktesios, Meli-   |
| chios, Soter, Stoichaios in Thera 216 7.  |
| 220 2. 225                                |
| Zima, Ort 4461                            |
| Zonaras und seine Quellen . 430 1. 433 7  |
| Zopyros                                   |
| Zosimos (1 1 46) benutzt Dexippos 427 42; |
| (111 12)                                  |
| Zuzu, Schlacht bei Z 27. 38. 46           |
| Zata, behinele but h                      |





D Klio 51 K6 Bd.1

PLEASE DO NOT REMOVE SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO
LIBRARY

