

сказки и предания

# HFAHACAH

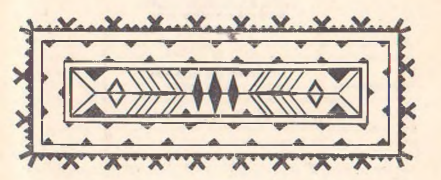


сказки и мифы народов востока



ИЗДАТЕЛЬСТВО «НАУКА»

### мифологические сказки и исторические предания НГАНАСАН



#### РЕДАКЦИОННАЯ КОЛЛЕГИЯ СЕРИИ «СКАЗКИ И МИФЫ НАРОДОВ ВОСТОКА»

И. С. БРАГИНСКИЙ, Е. М. МЕЛЕТИНСКИЙ, С. Ю. НЕКЛЮДОВ (секретарь), Д. А. ОЛЬДЕРОГГЕ (председатель),

С. Ю. НЕКЛЮДОВ (секретарь), Д. А. ОЛЬДЕРОГГЕ (председатель), Э. В. ПОМЕРАНЦЕВА, В. Л. РИФТИН, С. А. ТОКАРЕВ, С. С. ЦЕЛЬНИКЕР

Запись и подготовка токстов, введение и комментарии Б. О. ДОЛГИХ

Ответственный редактор Э. В. ПОМЕРАНЦЕВА

 $M \frac{70304-070}{013(02)-76} 204-76$ 

© Главная редакция восточной литературы издательства «Наука», 1976.

#### ОТ РЕДКОЛЛЕГИИ

Работа Б. О. Долгих «Мифологические сказки и исторические предания нганасан» издается посмертно. Она была закончена автором и отредактирована Э. В. Померанцевой.

Всю свою творческую жизнь В. О. Долгих посвятил изучению народов Сибири. Особенно его интересовали народы самодийской языковой группы — энцы и нганасаны. Основной темой его исследований был этногенез народов Севера, родовой и племенной состав пародов Сибири к приходу русских в XVII в., эволюции родо-племенной структуры. В своих научных изысканиях Б. О. Долгих использовал как полевые, так и архивные материалы. Проделав титаническую работу, Борис Осипович создает труд «Родовой и племенной состав народов Сибири в XVII в.». Им была составлена карта распространения этических групп, племен и родов пародов Сибири в XVII в. В 1970 г. выходит книга «Очерки ио этической истории непцев и энцев». Помимо книг Б. О. Долгих написал огромное число статей, большинство которых опубликовано. Пока не опубликована большая работа «Родовой и племенной состав народностей севера Средпей Сибири», неоконченная монография «Нгапасаны» и ряд статой.

В своих исследованиях Б. О. Долгих широко использовал фольклор народов Севера. Интерес к фольклору у него проявился очень давно: в 1938 г. в Красноярске выходит книга «Легенды и сказки иганасаи», в 1961 г. был выпущек сборник «Мифологические сказки и исторические предация энцев», а в 1962 г.— «Бытовые рассказы энцев». Все опубликованные тексты были записаны Б. О. Долгих и им же снабжены комментариями.

Настоящая книга продолжает эту серию работ Б. О. Долгих.

Сборник нганасанских сказок и предавий дает представление о сложных этногенетических процессах на Крайнем Северс, о древнейшей мифологии и религиозных верованиях северо-азиатских аборигелов.

Почти исо тексты, вошедшие в сборник, записаны Б. О. Долгих.

Следует подчеркнуть, что все тексты рассказывались нганасанами по-русски и поэтому, естественно, имеют ряд отклонений от порм современного русского языка. Но, с другой стороны, эти подлинные, необработанные записи имеют особую ценность как своеобразные документы двуязычия, интерференции языков и культур.

Тексты предваряет содержательный исследовательский очерк покойного ученого о пганасанах, их происхождении, этнической истории, современном быте и основных жанрах их фольклора. Этот очерк — итог многолетией работы этнографа.

Некоторые общетеоретические положения, высказанные Б. О. Долгих во Введении, кстати сказать до сих пор разделяемые рядом этнографов, представляются несколько спорными в свете последних работ исследователей фольклора народов Севера. Однако они достаточно обстоятельно обоснованы автором и дают материал для дальнейших разысканий.

### введение

T

Иганасаны живут в Дудинском и Хатангском районах Таймырского национального округа Красноярского края. В Дудинском районе нганасаны вместе с долганами входят в колхоз им. Калинина, в Хатангском районе — в колхоз им. Гагарина и «Путь к коммунизму». В недавнем прошлом, когда нганасаны на лето откочевывали в глубь полуострова Таймыр, они были самым соверным народом Евразии. Да и сейчас, если не считать населения советских полярных станций, оленеводческие и охотничьи бригады, состоящие из нганасан, заходят на материке Евразии на север дальше всех других его обитателей.

По языку и основным этнографическим признакам нганасаны сейчас представляют северо-восточную нериферию так называемых самодийских («самоедских») народов. Но ряд этнографических черт тем не менее отличал нганасан от ненцев, осповного самодийского народа Северной Сибири и европейской части СССР. Сюда надо отнести особенное значение еще в недавнем прошлом охоты па диких оленей в хоздйстве нганасан, извыки и пережиточные детали в технике охоты, характерные именно для очець архаичных пешнх, безоленных охотников, отсутствие прочной оденеводческой традиции, ряд других несамодийских бытовых особенностей и, как увидим ниже, несамодийский пласт в фольклоре. По этим и по ряду других своих этнографических особенностей (одежда, устройство чума, типы оленьих санок, орнамент и т. п.) нганасаны образовали одно делое с тупдровыми эннами и вместе с ними могли быть противопоставлены ненцам. Но фольклор нганасан, хоти и обнаруживал в отдельных случаях сходство с энецким, в целом отличался от носледнего и вилючал целые разделы, отсутствующие у эпцев, и, наоборот, не имел циклов и сюжетов, характерных для эпцев. Значительна разница между пранасанами и энцами по изыку. Если в отношении материальной культуры пранасаны вместе с тундровыми энцами могли быть противопоставлены пепцам, то в языковом отношении энцы скорее ближе к ненцам, а нгапасаны стоят несколько более изолированно.

Все эти особенности нганасан по сравнению с другими самодийскими пародами объясняются их особым происхождением. Вкратце наши сведения об этом сводятся к следующему <sup>1</sup>.

В сравнительно отдаленное время полоса лесотундры, по крайней мере от р. Таз на западе и до Лены на востоке, была, по-видимому, занята племенами пеших, т. е. безоленных, охотпиков на дикого северного олени. Эти племена не были по своему языку и культуре самодийскими, а, пероятно, представляли западное продолжение того палеоазиатского населения Северной Сибири, которое сохранилось к приходу русских в XVII и. лишь к востоку от Лены, где было известно под названием юкагир.

К западу от Лены эти палеоазнаты к XVII в. уже повсеместно были поглощены самодийцами и тунгусами. Таким образом, между Тазом и Еписеем образовалось, в частности, самодийское племя тундровых энцев сомату.

К востоку от него, в бассейне р. Пясины, в результате аналогичного процесса к XVII в. образовались еще две небольшие самодийские группы, которые русским стали известны под названиями «самоедов»-кураков (т. е. «самоедоп-воронов») и так называемых пясидских «самоедов».

Распространение самодийского языка и оленеводческой самодийской культуры на местные палеоазиатские племена охотников на дикого северного оленя, очевидно, объясняется превосходством и относительной прогрессивностью того комплексного оленеводческого и в то же время охотничьего и рыболовческого хозяйства, которое сложилось у самодийцев в районе бассейнов Пура и низовьев Оби по сравнению с односторошним, примитивным, еще неолитическим по технике изготовления орудий производства хозяйством и культурой охотников-палеоазиатов. Самодийцы, а также угры, предки современных хаитов, кроме того, вероятно, принесли в тундру и лесотундру Северо-Западной Сибири также и знакомство с металлами, с медью во всяком случае. С самодийнами не только, видимо, пришли в северо-западные тундры Сибири домашние олени, но ими же в тесном взаимодействии с теми же более высокими по своей культуре угорскими племенами Оби была выработана та система тундрового оленеводства, которая так характерна в настоящее время иля тунировых самодийских народов и которая обеспечила пеццам, в частности, возможность распространения в полосе тундр в обе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Б. О. Долгих, Происхождение нганасан,— «Труды Института этпографии АН СССР», 1952, т. XVIII, стр. 4—81.

стороны от пизовьев Оби и бассейна Пура — до Мезени на западс и Енисея на востоке. Вместе с этим самодийцы явились в этом районе также распространителями патриархально-родовых социальных отношений и способствовали распадению у палеоазиатов их материнского родового строя и переходу их к отцовскому роду со всеми сопутствующими этой форме социальной организации явлениями — большой патриархальной семьей, домашним рабством, сравнительно приниженным положением женщины, многоженством, имущественной дифференциацией в роде. Последияя в данном случае происходила на базе крупных оленьих стад, являвшихся экономической основой богатства социальной верхушки тупдровых самодийских народностей в прошлом.

Несколько иначе протекала история охотинков-налеоазиатов на бонее посточном участке их распространения, к западу от Лены, в пространстве между ней и Хатангой, главным образом в бассейнах Олепека, Анабара и самой Хатанги. Здесь палеоазиаты рано подверглись влиянию тунгусов и в конце концов были в языковом отношении ассимилированы последними и оттеснены, частью к самому берегу моря Лантевых, частью в район верховьев Анабара и среднего течения Хатанги. Но хотя эти палеоазиаты и были по языку отуягушены, они отличали себя от настоящих тунгусов, тем более что между инми и собственно тунгусами не прекращалась борьба из-за районов охоты на диких оленей, усугублявшаяся набегами для захвата домашних оленей, столкновениями на почве похищения женщих и т. п.

Несмотря на враждебные отношения, в результате этех контактов налеоазиаты нознакомились с оленеводством и получали изделия из железа. В отличие от самодийцев на западе тунгусами не было выработано специализированной тундровой системы оленеводства. Поэтому и сами тунгусы, и палеоазиаты, усвоявшие тунгусский язык и ряд других элементов тунгусской культуры, оставались оленеводами не крупными, не знавшими доягое время езды на оленях в санках, использовавшими оленей только для езды всрхом и перевозов грузов выоком.

Для охоты на диких оленей эти обитатели низовьев Апабара и Попигая пропикали в глубь Таймыра. Там они встречались с упомянутыми
пясидскими «самоедами» и с расположенными западнее носледних «самоедами»-кураками. Подвергаясь все время нанадениям тунгусов, эти
пришельны перестали возвращаться из своих охотничьих районов на
Таймыре обратно на восток, за Хатангу. Они стали зимовать в землинках по р. Таймыру или уходили зимовать в леса по рекам Хете, Дудыпте,
Аваму и постепенно ассимелировались «самоедами» (точнее, «осамоедившвинся» палеоазиатами). Так на Таймыре образуется племя тавгов, которое русские застали здесь в XVII в. Незадолго до прихода русских в
лесотупдре, в районе оз. Пясина, из «осамоедившихся» тунгусов обра-

зуются ощо одна группа обитателей тундры и лесотупдры, которая под названием тидирисов также зафиксирована русскими актами начала XVII и.

В течение XVII и первой половины XVIII в. тавги, тидирисы, илсидские «самоеды» и «самоеды»-кураки сливаются в одно племя авамских иганасан. В этом племени потомками тавгов, видимо, являются роды Чунанчера и Нипонде, потомками тидирисов — род Линанчера, потомками пясидских «самоедов» — род Нгомде и потомками «самоедов»-кураков — род Нгамтусо. Свое название это племя получило от р. Авам и Авамского зимовья, где оно платило ясак.

Причина, по которой тавги и тидирисы были ассимилированы пясидскими «самоедами» и кураками, заключается, по всей вероятности. все в том же превосходстве самодийской системы тундрового оденеводчоского хозяйства над малооленным, охотничьим по преимуществу хозяйством предков тавгов и тидирисов, лучшей приспособленности к условиям тундры всей самодийской бытовой обстановки, напримор чума, олежды и т. п., превосходстве более рапнонального самодийского способа езды зимой в тундре на санях по сравнению с тунгусской верховой ездой и т. л. Кроме того, пясилские «самоелы», во всяком случае уже в XVII в., представляли сравнительно более крупных оленеводов, от которых малооленные, плохо обеспеченные охотники тавги и тидирисы временами, в годы пеудачной охоты на диких оленей, могли находяться в прямой материальной зависимости. Усвоение тавгами и тилирисами самодийской тундровой оленеводческой культуры, главным образом тундрового оленеводства, сопровождающегося ездой на оленях, запряженных в сани, лало им лаже некоторый персвес по сравнению с их соссиями тупгусами. Езда на санях не только расширила хозяйственно используемую территорию, но позволила также усовершенствовать и традиционную охоту на диких оленей, например сделала возможной охоту на диких оленей с сетью. Благодаря всему этому в начале XVII в., к приходу русских, тавги снова могли кочевать в районе устья Анабара, откуда, вероятно, совершился переход их предков на Таймыр.

Другое отунгушенное, палсоазнатское по происхождению племя занимало верхнее течение р. Анабара и среднее течение р. Хатанги с оз. Ессей в качестве его центра. Русским оно стало известно под именем тунгусов ванядыров, или ванядов. В течение первой половины XVIII в. в результате неудачных восстаний, голодовок и т. п. это племя распалось. Часть его вошла в состав смежных тунгусских племен, часть — в состав занявших район оз. Ессей и бассейны Анабара и Оленека якутов, а часть, во главе с «Заячым» (Мупуковым) родом, тоже ушла на Таймыр, поселилась здесь к востоку от авамских нганасан и в течение второй половины XVIII в. тоже подверглась «самоедизации». Еыстро

увеличиваясь в численности, эта группа «осамоедившихся» тунгусов в течение конца XVIII и первой половины XIX в. оформилась в качестве илемени вадеевских нганасан — второго племени, входившего в нганасанскую народность.

В начале XIX в. тупгус рода Долган по имени Око стал жить вместе с нганасанами. Из его потомков к концу XIX в. образовался отдельный пганасанский род Око, или Долган, не входивший ни в одно из двух вышеописанных племен (авамских и вадеевских нганасан), но продолжавший считаться в составе того объякученного тунгусского рода, из которого вышел его оспователь. Так к 1926—1927 гг. сложился родо-племенной состав иганасанской народности в составе двух илемен, состоящих каждое из нескольких родов, и одного рода, не входившего в эти племена.

Авамские иганасаны в 1926—1927 гг. состояли из родов Нгомде (Пироговы) — 14 семей, 76 человек, Игамтусо (Кестеркины) — 16 семей, 81 человек, Чунапчера (Курсимины) — 20 семей, 103 человека, Нипонде (Порбины) — 39 семей, 175 человек, Липанчера (Турдагины) — 29 семей, 139 человек.

Вадеевские нганасаны в 1926—1927 гг. состояли из родов Асянду—6 семей, 33 человека, Купчик—12 семей, 71 человек, Кокары—15 семей, 73 человека, Лапсаха—5 семей, 24 человека, Нгойбу—2 семьи, 12 человек, Нёрхо—1 семья, 11 человек.

В роде Око (Яроцкие) в 1926—1927 гг. было 11 семей, 69 человек. Всего нганасан в 1926—1927 гг. было 170 семей, 867 человек.

Таким образом, 82% нганасан происходило из племен и родов, которые в свое время были если не тунгусами по происхождению, то, во всяком случае, какос-то время говорили па языках тунгусской группы. Тунгусский этап истории нганасан, как мы увидим ниже, наложил характерный отпечаток также и на их фольклор.

История пганасан в период после присоединения их к Российскому государству в общих чертах протекала следующим образом. С 1618 по 1639 г. идет процесс подчинения предков нганасан. Первыми в 1618 г. были обложены ясаком «пясидские самоеды», в 1625 г. платила ясак и часть кураков, в 1627 г. платил тидирисы и часть тавгов. В 1625 г. впервые упоминается, что заплатила ясак группа ванядов, или ванядыров, предков вадеевских нганасан. В период 1639—1664 гг. произошло несколько столкновений ванядов с олепекскими тунгусами племени адян (одян), зафиксированных русскими источниками. В 1666 г. произошло большое восстание авамских нганасан, когда было убито ими более 30 русских служилых и промышленных людей и 4 тунгуса. В 1679 г. имели место последние крупные столкновения авамских нганасан и эпцев с непцами, причем нганасаны и энцы оказались здесь в одном лагере

с русскими и вместе с последними выступили против ненцев. В 1683 г. произонню посстание предков валеевских иганасан ванялов (ванялыров) на од. Ессей, когда ими было убито 11 служилых и несколько промышленных людей. Еще одно восстание вапялов имело место в первой полопино XVIII в. Затем каких-дибо крупных событий в истории нганасан по отмечается, за исключением время от времени постигавших их эпидемий осны, последняя из которых, и, по-видимому, очень сильная, была в 1907—1908 гг. В течение XIX и в начале XX в. на базс неравномерного владения оленями у нганасан складывается значительная прослойка крупцых одоневодов. В 1926 г. 10% хозяйств влапели 60% всех оденей. В 1921 г. к иганасанам прибыли первые представители Совстской власти. В 1925 г. иганасанские «родовые» (фактически племенные) управления но глане с «килаьями» преобразуются в «родовые» советы во главе с председателями. В 1928 г. Авамский родовой совет разделяется на Авамский и Таймырский. В 1931 г. родовые советы заменяются территориальными кочевыми, а позже и сельскими Советами. С этого же, 1931 г. нганасацы входят в Таймырский национальный округ. С 1931 по 1938 г. идет процесс коллективизации иганасан. В 1938 г. организуется первая иганасанская начальная школа. В период с 1938 по 1948 г. почти все дети школьного возраста охватываются начальным образованием, а значительное количество взросдых игапасан проходит через ряд специальных курсов, готовящих кадры для колхозного строительства. В период Великой Отечественной войны советского народа с немецко-фашистскими захватчиками многие нганасаны с оружием в руках в рядах Советской Армии защищали СССР на фронтах 2.

В 1966 г. колхозы, в которые входили нгапасаны, были преобразованы в совхозы. В этих совхозах основными отраслями хозяйства продолжают оставаться оденеводство, охотивчий промысел и рыболовство.

Большую часть олевей составляют сейчас совхозные стада, меньшая— является личной собственностью трудящихся совхозов. Олепеводство обеспечивает иганасан мясом и шкурами как для сбыта, так и для личного потребления. Но большую часть мяса и шкур для личного по-

Современное хозяйство, культура и быт планасан описаны в статье Л. А. Файнберга «Хозяйство и культура таймырских планасан» («Советскан этнография», 1959, № 2, стр. 47—60) и в статье В. О. Долгих и Л. А. Файнберга «Таймырские нганасаны»,— сб. «Современное хозяйство, культура и быт малых народов Севера», М., 1960 («Труды Института этнографии им. Н. И. Миклухо-Маклая», новая серия, т. 56).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Старый быт, материальная культура и частично ремигия пранасан описаны в работах А. А. Попова «Тавгийны» (Л., 1936) и «Нганасаны» (Л., 1948). См. также нашу рецепзию в журнале «Советская этнография» (1949. № 2, стр. 219—226).

требления иганасаны и сейчас получают путем охоты на дикого северного оденя.

Охота на песца дает товарную продукцию — песцовые шкуры, которые продаются заготовительным организациям.

Летом нгапасаны охотятся на гусей, а зимой— на полярных куропаток. Результаты этой охоты идут главным образом на личное потребление.

Рыболовством нганасаны сейчас занимаются и летом и зимой. Часть рыбы продастся государству, часть идет на личное потребление.

По сравнению с прошлым в хозяйстве нганасан произошли большие изменения— как в его технике, так и в организации.

В оленеводстве большую роль стала играть постоянная зоотехническая и ветеринарная помощь, правильная смена пастбищ, ежегодная рациональная выбраковка оленей, правильная организация отела, защита телят от ветра, обогревание слабых телят и т. п. Для выбраковки, встеринарного осмотра и персучета оленей имеется специальный корраль.

В пушном промысле, охоте на песца увеличилось значение охоты с помощью стальных капканов по сравнению с традиционными деревинными пастями, организован частый высмотр пастей, что свело к минимуму порчу пушнины в ловушках. В охоте на дикого оленя исчезли древние хищнические поколки — охота с коньями с челноков на переплывающих реки и озера диких оленей; пе практикуется охота на диких оленей с помощью сети («невода») из кожаных ремисй, в которую охотники загоняли сразу целый табуи этих животных; пе применяется подкрадывание за оленем-маищиком. Реже стали применяться подкрадывание к диким оленям за облепленной снегом доской на полозьях и другие подобные старинные способы охоты. Обычно сейчас охотятся на диких оленей при помощи дальнобойных винтовок, приближаясь к стадам этих животных на санках, запряженных домашпими оленями. Лотом ипогда охотятся и пешком. В рыболовстве получили распространение капроновые невода и моторные лодки.

В качестве рабочих и служащих совхозов иганасаны получают также твердую зарплату. Пожилые люди получают государственную пенсию.

Основной производственной групной у пганасан является бригада. Оленеводческие бригады функционируют круглый год. Охотничьи бригады организуются главным образом на зимний сезон, хотя летом производятся также некоторые подготовительные к охотничьему сезону работы. Рыболовецкие бригады функционируют главным образом летом, но для подледного лова зимой тоже выделяются специальные люди. Состав основных бригад довольно постоянный. Возглавляют их наиболее опытные оленеводы, рыболовы и охотники. Обычный состав бригады от четырех до шести человек. Вместе с работающими в бригаде живут и не-

которые члены их семей. Бригадный стан — это основной тип поселения нганасан в последнее время, пришедший на смену прежним «кучам» — группам совместно кочующих хозяйств. Значительное количество нганасан более или менее постоянно живет теперь в совхозных центрах.

В старых конических чумах теперь нганасаны живут главным образом летом. Зимой члены производственных бригад живут в заимствованных от долган балках— небольших вагопчиках на полозьях, перепозимых четырымя-шестью олонями. Балки существенно облегчили труд женщин по постройке жилища после каждого перехода бригады на новое место, хотя имеют и свои отрицательные стороны— в них тесно, резко меняется температура. Когда топится почка, в балке очень жарко, по едва огонь прогорит, балок быстро охлаждается.

Зимой нгапасаны ходят в своей красивой и теплой национальной одежде из оленьих шкур, но в отличие от прошлого носят под ней белье. Летом мужчины, как правило, носят покупную одежду, а женщины — как свою, из шкур, так и покупную, из тканей.

Нганасаны сейчас хорошо обеспечены медицинской помощью. Во всех совхозах имеются фельдшерские пункты. Фельдшера летом живут и в оленеводческих бригадах, когда последние далеко уходят от поселков. В Волочанке и Хатанго имеются больпины.

Быстрая связь обеспечивается не только оленьими упряжками и моторными лодками, по и авиацией. В экстренных случаях самолеты вывозят из глубинных пунктов больных и рожениц.

Все дети нганасап школьного возраста учатся в школах-интернатах. Неграмотные имеются лишь среди лиц старшего поколения. Многие учатся в средних и высших специальных учебных заведениях, а также на различных курсах — мотористов, киномехаников и т. д. Сейчас все иганасаны свободно владеют русским языком.

В поселках около центральных усадеб совхозов обычно имеются клубы, в них демонстрируются кинофильмы, есть возможность слушать радио, читать газсты и журналы. Здесь же устраиваются вечера самодеятельности и отдыха.

Большую помощь нганасанам оказали русские партийные и советские работники, а также учителя, врачи и другие специалисты. Подъем культуры нганасан, перестройка их хозяйства и быта были бы невозможны без труда этих скромных, самоотверженных людей.

#### H

Свой фольклор сами прапасалы делят на две большие части: ситаби — героические поэмы о богатырях и дюрумэ, куда входят все остальные прозанческие жанры. Особую часть фольклора представляют песниимпровизации (балы), иносказательные частушки (кайнгэйру), загадки (тумта).

Деление фольклора на ситаби и дюрумо, свойственное нганасанам, отмечается и у других, соседних им северных «самоедских» народов. У энцев фольклор делится на сюдобычу и дёречу, у приенисейских непцев — на сюдбаби и лахапаку. Так же как у нганасан, у энпев и енисейских ненцев особняком стоят песни - хинопсу по-неисцки. Произвсдения устного народного творчества у нганасан знают почти все мужчины и женщины независимо от возраста. Только по общему объему знаний, по мастерству исполнения выделяются отдельные импа. Наибольшая специализация идет по линии исполнения и знания ситаби, сложных и длинных произведений, часть которых исполняется пением. Дюрумо рассматривается нганасацами как более простой разлел их устного творчества, просто как рассказы о прошлом. Само слово «дюрумэ» дословно значит «вести», «известия», хотя они и включают в свой состав и такой жанр, как фантастические сказки, а также сказки о животных и т. п. Иногда предание об отдаленном произлом называют «хюнсэре дюрумэ» («старые вести»). Некоторые предания называются нганасанами «дюрумэ-ситаби», что можно перевести «вести, содержащие сказки». В отличие от настоящих ситаби эти произведения рассказываются, как дюрумо, а не поются, как ситаби.

Несмотря на то что у нганасан существовали отдельные более или менее общепризнанные зпатоки и исполнители фольклорных произведений, особенно, как было указано выше, исполнители ситаби, в целом у них все-таки пе произошло выделения таких исполнителей фольклора в профессионалов певцов типа акынов у казахов и киргизов или олонкосутов у якутов. Все знатоки фольклорных произведений у пганасан были рядовыми охотниками, рыболовами и олепеводами, и только в долгие зимние вечера или в пургу, когда нельзя было уйти па охоту, их знания и искусство делались предметом внимании обитателей чума или стойбища. Короткие предания и сказки рассказывают также вечером, после ужина и после обычного трудового дня. Каких-либо всенародных празднеств, па которых выступали бы сказители фольклора, или публичных состязаний сказителей, которые устраивались у якутов, казахов и некоторых других народов, нганасаны не зпали.

Были, правда, так называемые кайпгэймэкуми — состязания двух молодых людей, которые заключались в том, что, сидя по обеим сторонам своей избраниицы, опи сочиняли иносказательные песни-импровизации, сопериичая в остроумии. Тот из них, кто, не поняв иносказательного текста своего противника, не смог ответить на него, считался побежденным и дарил победителю какое-либо металляческое украшение. В целом фольклор нганасан носил светский, народный характер (не-

смотря на большое количество сюжетов, так или иначе связанных с религией). У нганасан не создалось слоя профессиональных сказителей.

У пганасан, как и у непцев и энцев, речь рассказа (нгала) рассматривается как пекая самостоятельная сущность, от лица которой иногда идет повествование. Поэтому в игапасанском фольклоре встречаются такие выражения: «Теперь слово ушло от пего...» или «Слово крутится над чумом и село на пего» и т. д. Этот прием позволял рассказчику переходить от одного героя (или группы персонажей) к другому (к другой группе), менять место действия, давать предварительное описание обстановки и т. д.

Начало записи фольклора нганасан было положено в 1927 г., когда участниками приполярной переписи 1926—1927 гг. А. П. Лекаренко было сделано 22 записи, а пвшущим эти строки — 3. Затем, в 1934—1935 гг., автором в течение работы по землеводоустройству нганасан было сделано 19 записей. В 1938 г. в составе экспедиции Красноярского краевого музея им же было сделано 85 записей, М. С. Струлевым — 4 и И. И. Балуевым — одна запись. В 1948, 1957, 1959 и 1960 гг. пишущий эти строки, работая в составе экспедиций Института этнографии Академии наук СССР, сделал еще 122 записи, а Ю. Б. Симченко в 1961 и 1962 гг. — около 90 записей. Кроме того, П. Т. Ващенко в 1957 г. записал еще три, а молодой нганасан Мотюмаку Турдагин два произведения пганасанского фольклора.

А. П. Лекарсико и дирекция Красноярского музея любезно передали свои материалы по фольклору нганасан в распоряжение Института этнографии АН СССР, и таким образом институт располагает сейчас более чем 350 текстами общим объемом около 70 авторских листов 3.

Как мы видим, фольклор птанасан стал записываться только после Великой Октябрьской социалистической революции. Дореволюционная

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Из них только 17 паших записей 1927 и 1935 гг. объемом около 7 авторских листов были в 1938 г., и притом с некоторыми кушорами, изданы в Красиоярске отдельной книжкой под названием «Легенды и сказки иганасап». Изданы также записи П. Т. Ващенко (см. журнал «Советская этнография», 1962, № 3, стр. 178—182) и запися Мотюмаку Турдагина («Современное хозяйство, культура и быт малых народов Севера», стр. 59—60).

Кроме вышеперечисленных записей фольклор нганасап записывал также покойный исследователь долгап и нганасан А. А. Попов. Его записи, за пемпотими исключениями («Сказки народов Севера», М.—Л., 1959, стр. 131—140), не опубликованы, но, судя по предварительному сообщению А. А. Понова о его работе у пганасан (сборпик «Советская этнография», 1940, т. III, стр. 249), они содержат 12 больших произведений (веролтно, ситаби) и ряд вебольших текстов.

этнография в этом отношении никакого наследия не оставила. Иельзя, копечно, сказать, что вышеуказапными записями фольклор нганасан исчернан. Но в какой-то степсни о характеро и содержании фольклора нганасан тем не менее мы судить уже можем.

Приводимая ниже характеристика фольклора нгапасан основана на 261 записанном тексте автора этих строк, А. П. Лекаренко, М. С. Струлева, И. И. Балуева, П. Т. Ващенко, М. Турдагина. Все эти записи были сделаны по-русски.

Сперва остановимся на ситаби. Их в наших записях немного - всего 12. На самом пеле ситаби составляют очень значительную часть всего фольклорного фонда нганасан. Но по двум причивам мы их записывали меньше, чем произвеления других жанров. Во-первых, они очень длиним. Их рассказывают и поют иногда почти круглые сутки. В то же время сложность и вычурность их поэтического языка затрудняла перевод и зацись. Во-вторых, они сложились не в нганасанской среде. Сами нганасаны считают их ненецкими, или, как опи говорят, юрацкими по происхождению. П. Третьяков писал в сное время, что «в песнях самоодов (т. е. нганасан и эпцев. — В. Д.) есть некоторая доля поэзии, а в сказках, большая часть которых заимствоваца от юраков, говорится преимущественно о похождениях богатырей, в числе которых были и женщины» 4. Действительно, та бытовая обстановка, в которой развертывается действие ситаби, представляет собой опоэтизированный непецкий быт. Имена героев ситаби тоже в значительной части ненецкие. Встречаются даже ненецкие родовые названия, например Харючи. В ситаби воспеваются бесчисленные стада оленей, герои их носят ненецкую одежду или одежду сказочных богатырей из меди или железа. Живут они в железных или медпых чумах. Они летают по воздуху и сражаются в течение исскольких лет не переставая. Всем этим нганасанские ситаби представляют полную аналогию энецким сюдобичу и ненецким сюдбабц. Причину распространения этого жанра от пеццев к энцам и нганасанам попять нетрулно. Этот эпос с его героями — патриархами-олепеводами и витизямибогатырями — в какой-то степени отражает, но очень идеализирует ранние ступски формирования в патриархально-родовом обществе слоя родовой аристократии. Изучение ситаби, как у иганасан, так и у энцев и пенцев, дело будущих лингвистических и специальных фолькнористических исследований.

Пока о генезисе этого жанра сказать что-либо трудно. Вероятио, он включает элементы эпоса южных предков «самоедов», а также испытал на себе большое влияние обско-угорского богатырского фольклора.

17

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> П. Третья ков, Турухапский край, его природа и жители,— «Записки РГО по общей географии», т. II, СПб., 1869, стр. 404.

Подавляющее большинство наших текстов относится к той части фольклора нганасан, которую они называют дюрумэ.

Первую группу дюрумо можно характеризовать как различные сказки, в том числе русские сказки, сказки о Дяйку, фантастические сказки, сказки о животных и сказки об Ибуле.

Самостоятельную и довольно большую группу дюрумэ представляют русские сказки. Их в наших записях 10. Некоторые русские сказки прочно вошли в самобытные нганасанские сказочные циклы, и трудно безоговорочно отности эти сказки к русским или нганасанским. Среди русских сказок, бытующих у нганасан, нам известны следующие: «Медвежье ухо», «Царь Лагуи», «Царь Соломон», «Федор Барма», «Конек-Горбунок», «Золотой кулак», «Бедный русский и суседка», «Сын крестьянина» и др.

Сохранив в целом то содержание, какое они имели и у русского народа, некоторые детали этих сказок все же переработаны в соответствии с прошлым мировоззрением и кругозором нганасан. Так, в сказке о Коньке-Горбунке кобылица травит не хлеб в поле — образ, совершенно ненопятный для пганасан в прошлом,— а ест муку в амбаре. Действие многих русских сказок перепесено в тундру. В качестве города обычно фигурирует Туруханск и т. д. Русские крестьяне в этих сказках обычно являются не земледельцами, а охотниками и рыбаками. Очень возможно, что эти сказки понали к нганасанам главным образом от затундринских крестьян и уже у последних подверглись соответствующей переработке в зависимости от местных условий.

Русские сказки весьма популярны у нганасан и считаются очень за-

Большое влияние русских сказок испытал в пганасанском фольклоре другой популярный цикл сказок, объединенных именем главного их героя — Дяйку (11 записей). Ипогда его называют также по-долгански Оёлоко (Одёлоко). Дяйку, в представлении нганасан, - это маленький человечек, испытывающий всевозможные приключения, хитростью побеждающий всех окружающих. Изредка он наделен и сверхъестественными качествами, например оборотня, чаще он выступает в почти реалистическом образе. Не всегда приключения Цяйку кончаются для него благополучно. Иногда оп, встретив настоящего, смелого богатыря, в конце концов погибаст. В сказки о Цяйку часто вплетены эпизоды с участием русских или даже целиком отрывки из русских сказок. Отношение к Дяйку у игапасан двойственное. В общем чувствуется искоторая симпатия к этому неутомимому плуту, комические эпизоды, связанные с ним, вызывают смех. Однако его гибель тоже не вызывает сожаления. Почти каждый нганасан знает одиу-две сказки о Дяйку (Оёлоко). Цикл сказок, объединенных образом Дяйку, распространен в Северной Сибири не только у нганасан. Синонимом Дяйку является Диа (Деа) у эпцев,

Иомпа (Ембу) у пенцев, Ича у селькупов, Оёлоко (Одёлоко) у долгав и северных эвенков, Дебегей у юкагир. Имеется сходство и в сюжетах, связанных с этими персопажами, у всех вышоупомянутых народов. Есть основание предполагать, что Дяйку представляет модификацию образа Дёйба-нгуо, главного покровителя и культурного героя нганасан. Ю. Б. Симченко, в частности, обратил наше внимание на то, что юкагирское название Дебегей может восходить к нганасанскому словосочетанию «Дёйба-нгуо».

Следующую группу пганасанских дюрумэ мы объедипяем общам названием фантастических сказок. Они (всего 14 записей) характеризуются резким преобладанием фантастического в их содержании. При этом в отличие от других жапров нганасанского фольклора с преобладанием фантастики, которых мы коснемся ниже, эта группа текстов, названная нами фантастическими сказками, так же как сказки о Дяйку, не была непосредственно связана с религией нгапасан. В фантастических сказках отсутствуют шамапы. Нет идеи души и загробной жизни. Часто в них действующими лицами являются великаны-людоеды сигэ, которые встречаются и в сказках о Дяйку. Их, впрочем, мы найдем и в других жапрах нгапасанского фольклора, а под именем сихио эти великаны-людоеды бытуют также в фольклоре эпцев.

Можно считать, что фантастические сказки нганасап, как и сказки о Дяйку, сложились, вероятно, в достаточно арханчную эпоху. Они несут в себе даже следы бытования их в период перехода от матриархата к патриархату. Специальный апализ их должен, видимо, дать очень много для установления истории развития и рапних форм фольклора народов Севера.

У нганасан в наших записях оказалось мало (всего 10) сказок о животных, одного из древнейших фольклорных жапров. В них, имеющих в значительной степени юмористический характер, в качестве главного героя обычно действует лисица.

Небольшое количество сказок о животных у нганасап, может быть, объясияется тем, что мы их просто мало записали. Но может быть, здесь дело в том, что сказка о животных еще не обособилась от сказок других жанров. Волчицу-шамана мы встречали в цикле о Дяйку, встречаются животные и в фантастических сказках. Ниже мы встретим их, особенно медведей, в циклах исторических преданий и преданий о шаманах. Вороны и лебеди имеются в этиологических мифах. Эта необособленность сказок о животных, видимо, является внешним проявлением общей арханчности фольклора иганасан.

Отдельный небольшой жанр (три записи) образуют у нганасан сказки об Ибуле. Это комический герой эвенкийского фольклора Ивуль, долающий все наоборот. У нганасан сказки об Ибуле детальнее, чем из-

востные пам аналогичные сказки, записанные у эвенков. Нганасаны считают сказки об Ибуле — Ивуле своими. Учитывая то, что большая часть продков пганасан, как указано выше, прошла стадию ассимиляции их тунгусами, появление у пих в качестве своего собственного жанра этой сказки вполне естественно.

Сказками об Ибуле мы заканчиваем обзор одной части иганасанского фольклора, включающей все ситаби и часть дюрумэ. Общим для всех этих текстов явлиется преобладание в них фантастического и относительно слабая связь их содержания с конкретной историей нганасан. Круницы исторических данных приходится извлекать с большим трудом, и при этом только общего характера, освещающие большие стадиальные сдвиги в развитии тех обществ и этнических элементов, которые вошли в состав иганасан, или наиболее значительные впешние влияния. Сами иганасаны, хотя и считают их «вестями» из прошлого (за исключением ситаби), но не связывают непосредственно со своим прошлым и не рассматривают их как свою положительную историческую концепцию или как изложение своего мировозэрения в прошлом.

Другой характер имеют произведения фольклора нганасан, в которых заключены элементы их мифологии и недавнего религиозного миросозерцания.

Но прежде чем начать изложение содержания этой части фольклора нганасан, мы считаем необходимым обратить внимание на то, что помимо фольклора данные о религии нами собирались путем наблюдений и бесед на соответственные темы. При этом оказалось, что, за немногими исключениями, фольклор отражает более поздние этапы развития религиозных представлений по сравнению с сохранявшимися в быту. Поэтому в приводимом ниже изложении некоторых религиозных представлений пганасан могут быть расхождения с содержанием отдельных произведений фольклора. С другой стороны, поскольку систематизация и обобщение наших данных о старых религиозных представлениях нганасан еще пе окончены, автор этих строк просит считать его замечавия о религии нганасан предварительными.

Вкратце основные сведения о религии нганасан сводятся к следующему. Главными сверхъестественными существами нганасан являются игуо, коча, баруси и дямады. Нганасаны, хорошо говорившие по-русски, склоины были перевести название пгуо русским словом «бог», а название баруси — словом «дьявол». Но по тому, как нгуо и баруси обрисованы в представлениях нганасан, можно легко заметить, что эти образы далеко не соответствуют традиционному значению русских слов «бог» и «дьявол».

Hryo — это, как правило, матери (нямы) каких-либо стихий (воды, огня), явлений природы (солнца, луны). Так, известны Моу-нямы (Земли

мать), Быды-пямы (Воды мать), Туй-пямы (Огня мать), Коу-пямы (Солнца мать), Кичеда-нямы (Лупы мать), Сырада-пямы (Подземного льда мать), Та-пямы (Оленей мать), Нилу-пямы (Жизни мать, она же Диких оленей мать) и т. д. Из сверхъестественных существ мужского рода главным является Дёйба-нгуо (Спрота бог), главный покровитель иганасан, их культурный герой. Ему противостоят семь (или девять) сыновей Сырада-нямы, так называемые Сырада-нянту (Подземного льда парни).

Наряду с матерями стихий и явлений природы, как мы увидим ниже, в фольклоре у нганасан имеются и мужчины — хозяева стихий и явлений природы, например Кас-нгуо (Грома бог), а также боги (нгуо) — мужья матерей стихий и явлений природы.

Распространены и нгуо — олицетворения болезний. Обычно болезни называются коча, но большие болезни называются нгуо. Так, оспа — одна из самых больших нгуо. К разряду нгуо относятся и русские христианские боги и святые, например Миколка бог (св. Николай).

Игуо обитают в верхнем и нижнем мире. Нижний мир, или Бодырбомоу (Мертвецов земля), населен мертвецами. Обычный человек превращается в нгуо для мертвецов, обитателей нижнего мира, если попадает туда живой.

Само слово «нгуо» значит «пебо». Очевидно, это позднее назвапие для нганасанских сверхъестественных существ, особенно если учесть, что некоторые из нгуо живут под землей. Слово «нгуо» в мировозэрении и фольклоре нганасан обычно заменяло старые термины «пямы» (т. е. мать) и «коча» (болезнь). Таким образом, матери стихий, явлений природы и олицетворения болезней стали объединяться в одну категорию «богов».

Баруси обычно не является олицстворением целого рода вещей или явлений. Это просто сверхъестественное существо, иногда страшное и жестокое, иногда доброе и наивное. Как исключение можно указать, что обитающие в воде (море, озерах) баруси приобретают ипогда характер хозяйки воды, хозяйки озера. Обычно баруси обрисовывается как одноногое, одноглазое и однорукое существо, похожее на эвенкийского чюлюгды, а сами нганасаны увязывают его с русским «суседкой». Но пногда баруси представляется и в образе внешне нормального человска, часто женщины. Также про неловкого, глупого человска нганасаны говорят, что «оп как баруси».

Между нгуо и баруси имеется еще та разница, что баруси, как и спгэ, очень редко, почти никогда, не свизывались с шаманами. Наоборот, нгуо — это тот род сверхъестественных существ, с которыми постоянно имели дело шаманы.

Дямады (по-русски «вараги», т. е. вороги) — это демоны, помощники

шаманов. Обычно они зооморфны. Само слово «дямады» значит «животнов» (дословно «горло имеющий»).

Носло этого отступления возвратимся опять к характеристике нгапасапского фольклора.

Первую группу текстов мифологического характера образуют рассказы о происхождении земли, жизни на ней, некоторые этимологические мифы, рассказы о первых людях, мифических народах и т. п. (всего 26 записей).

Несмотря на то что сама тема происхождения земли, жизни, человечества представляет при недостатке положительных знаний хорошую почву для развертывания фантастики, в текстах этого жапра фантастики меньше, чем можно было ожидать. Есть сверхъестественные существа, по их поступки и силы отличаются от ноступков обычных людей лишь масштабом, но не заключают в себе чего-либо специфически чудесного. По своему характеру этот цикл тоже весьма архаичен. В нем еще обычно отсутствуют шаманы. В напболее подробном мифе о мпроздании главными деятелями, создавшими на пригодной для обитания земле жизнь, являются женщина — «Мать всего имеющего глаза» и мужчина — «Земли бог», Сырута-пгуо. Причем если основную деятельность проявляет мужчина Сырута-пгуо (дословно «Ледяной бог»), то средства ему для создания жизни на земле дает женщина — Мать всего имеющего глаза, едва ли не самый ранний и, во всяком случае, главный образ божества у нганасан. Очовидно, это другое название Моу-нямы (Земли матери).

Сама земля первоначально рисуется покрытой льдом. Затем белый человек Сырута-нгуо с помощью живущей на облаке женщины, Матери всего имеющего глаза, которую оп по временам посещает, создаст на ней зеленую площадку, которая затем, разрастаясь, покрывает всю землю. Первым обитателем зеленой земли становится комолый олень — сын Сырута-нгуо, а врагом, пытающимся ее упичтожить, — летающий рогатый олень. Комолый олень — это, очевидно, тотемический образ зверя-человска, может быть, олицетворсние предка нганасан. Борьба этих оленей оканчивается победой комолого оленя, сына Сырута-нгуо. Потом родятся и пастоящие люди, которых охраняет этот олень, получивший от своего отца рога из камия и бивия мамонта.

В связи с этим напомним, что охота на дикого северного олеия была главным средством существования предков нганасан. Без дикого олени немыслимо было существование человека до появления доманнего оленеводства в тупдровой и лесотупдровой зоне Сибири. Не удивительно, что комолого (т. е. человекоподобного) оленя, тотемический прообраз предка, нганасанский миф делает первым обитателем земли, вслед за которым там появляются уже настоящие люди. Дикий олень играет большую роль в мифологии нганасан, и сами нганасаны иногда считают

себя «народом дикого оленя». Несомненно, благодаря своей ведущей роли в хозяйстве иганасан дикий олень играл впоследствии и большую роль в шамацистической обрядности. Наличие у тотемического комолого дикого оленя рогов из камия и бивня мамонта, может быть, отражает наличие у самого первобытного человека каменных и костяпых орудий труда.

Наряду с этим, наиболее полным мифом нганасаны рассказывают и другие. Некоторые из них явно испытали влияние пдеологии более развитых обществ, вплоть до появления в качестве творца «Большой помощи» (Миколки бога). Из преданий о неведомых народах особенно любопытны тексты о безголовых людях. Один из них, «Моррэдэ и безголовые люди», выдержап в совершенно реалистических тонах, без всякого даже намека на сверхъестественное, кроме того, что в пем действуют безголовые люди. В другом — «Безголовые люди» — есть некоторый мифологический элемент. Оба эти текста, позможно, отражают первые этапы взаимоотношений аборигенов Северной Сибири, охотников за диким северным оленем, и пришедших сюда поэже оленеводов — самодийцев. Полярная одежда с капюшоном вместо шапки, вероятно, и обусловила появление образа безголовых людей. Предания этого типа легли, вероятно, в основу легенды «о безголовой самояди», о которой нам сообщает «Сказание о человецах незнаемых».

Сложнее образ «волосатых людей», которые фигурируют в преданиях этого и других жапров. Здесь вполне возможно, что окончательной выработке этого образа в фольклоре нганасаи и ряда других народов Севера к востоку от них, вплоть до Япы и Индигирки, способствовало раннее появление у северных берегов Сибири древнерусских мореходов. Что касастся первоначального возпикновения этого предания, то, может быть, прав А. П. Окладников, связывающий его с мифологическими представлениями об охотничьих божествах и хозяевах леса, на которые наслоились элементы различного происхождения.

В целом мифы, точнее, мифологические сказки этого жапра представляют в одной части результат отражения в сознании предков нганасан ряда практических наблюдений (подземный лед, а для отдаленного прошлого, может быть, и отступление ледников), соединенных с образом, воплощающим их древний основной объект охоты и символ их народа — дикого северного олени. Все это объединено между собой образом культурного героя и матери-прародительницы для объясиения происхождения окружающего их мира. С другой стороны, здесь отразились и древнейшие этнические взаимоотношения.

Надо заметить, что некоторые из этиологических мифов даются в пиде бытовых рассказов, исторических преданий или сказок. Только в конце обычно выясняется, что мы во всех этих рассказах имели дело не с людьми, а со сверхъестественными существами и что весь рассказ объясилот полилоние какого-либо божества, обычая, какой-либо черты культа или продставляет эпизоды из жизпи каких-либо божеств, объясняющие происхождение тех или иных явлений в жизпи людей или в природе.

Вся эта группа произведений устного народного творчества нганасан еще имеет некоторые точки соприкосповения со сказками о Дийку и фантастическими. Это це удивительно, так как все они представляют стадиально архаический пласт фольклора цгацасан, складывавшийся в ту эпоху, когда человек объяснял мир, исходя из элемептарных наблюдений пад природой, сделанных в процессе своей производственной деятельности, и обобщая свои наблюдения, исходя из своего производственного опыта и по аналогии со структурой и традициями своего материнскородового строя, т. е. предполагал прародительницу-мать для всех известных ему явлений и предметов живой и неживой природы. Но хотя сам человек еще был подавлен силами природы, все же с первобытной непосредственностью помещал себя в виде тотемического зверя-человека и подобные себе сверхъестественные существа в пентре мироздания. В этих преданиях и мифах мы находим «вполно ясные признаки материалистического мышления, которое неизбежно возбуждалось процессами труда и всей суммой социальной жизпи древних людей» 5.

Елизии к этому мифологическому жанру и те произведения фольклора иганасан, в которых в большей или меньшей степени отразилось их религиозное мировоззрение, существовавшее у них до педавнего времени. Первую группу текстов этого рода образуют те, в которых отражено представление иганасан о сперхъестественных существах и взаимоотношениях людей с этими существами (всего 41 запись). В них имеются и шаманы, по не они и не их действия играют главную роль в этих рассказах. Только в двух-трех из этих текстов имеются также знакомые нам сверхъестественные персонажи сигэ. Иногда здесь в сигэ превращаются обычные люди, ставшие людоедами.

Пожалуй, главной особенностью нганасанского фольклора данного жанра являются совершенно неожиданные и незаметные переходы от естественного к сверхъестественному, от реального мира в мир потусторонний, отмеченные нами уже выше в отношении этиологических мифов.

Эта, несомненно очень арханчная черта фольклора нганасан едва ли не восходит к эпохе, предписствовавшей появлению представлений о естественном и сверхъестественном, к эпохе, в которой мы можем различать два этапа. Первый из них — когда мировоззрение человека вообще не имсло представления о чем-либо, что мы называем сверхъестественным, т. е. было первобытно материалистическим и заключало в себе не-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> М. Горький, Олитературе, М., 1937, стр. 445.

большую сумму знаний, приобретенных его трудовым опытом, и правил социального поведения в среде себе подобных существ.

Следующий этап — когда усложнение трудового оныта и соцвальных отношений развило умственные способности человека, но привело его также вследствие ограниченности его положительных знаний, его слабости по сравнению с силами природы и стремления преодолеть эту свою слабость к созданию тех представлений, которые мы назвали бы сверхъестественными и фантастическими, но которые он еще очень долго пе отличал от естественных явлений и своих положительных знаний. Этот этап развития человеческого сознания закончился тогда, когда человек, продолжая верить в созданное им же сверхъестественное, стал все же отличать его от естественного, когда появилось представление о чуде, «нездепней силе» и т. п. как о чем-то не укладывающемся в действительный реальный мир.

Волщебные сказки и пекоторые другие жанры фольклора, а также религии более передовых народов так или иначе отражают именно этот последний этап развития человеческого сознания с его достаточно четким разделением на естественное и сверхъестественное. В народном творчестве и верованиях отсталых пародов, каким были до недавнего времени иганасаны, мы находим еще следы предшествующего ему этапа, когда сверхъестсственное еще не отличалось от естественного, и этим можно объяснить указапные выше непонятные для нас переходы от реального к фантастическому в нганасанском фольклоре.

Кроме вышеупоминавшихся нгуо, коча, баруси, дямады в нганасанских рассказах разбираемого типа фигурируют койка (идолы). Нганасанские предавия любопытны в том отношении, это опи с первобытнорелигиозной точки зрения хотят объяснить их происхождение и, таким образом, представляют интерес для историков религии.

В целом эта группа предаций является, видимо, очень сложной по своему происхождению. В ней явно выделяются элементы, восходящие к очень древним, дошаманистическим представлениям предков пганасац, и с другой — более поздние, на которых уже сказывается влияние шаманизма. В них заключен также ряд ценных бытовых деталей, способствующих освещению отдельных вопросов истории самих иганасан и соседиих с ними народов.

К этому жанру фольклора нганасан примыкают и предания о шаманах (36 записей). Значительная часть их является, собственно говоря, преданиями предыдущего типа, но главной фигурой повествования здесь является шаман. Среди них выделяются также ряд преданий, очень арханчных, куда элементы шаманистической пдеологии явно были внесены нозже, и предания, созданные уже в период широкого распространения шаманизма. Значительная часть этих преданий представляет смесь об-

рывков мифов с бытовыми рассказами, но с шаманом в качестве одной из главных фигур сюжета. Эти предания, несомненно, имеют значение для изучения ранних ступеней развитии религии.

В этих текстах кроме уже известных нам «богов» — нгуо — очепь часто встречается та категория сверхъестественных существ, которую нганасаны называют дямады. Как мы уже указывали, это пазвание нганасаны сами переводят русским словом «вороги» («вараги»). Это демоны, служащие шаману, выполняющие его поручения. Зооморфный характер этих демонов, может быть, свидетельствует об их тотемическом характере в прошлом.

Необходимо также отметить, что не все предация этого и предыдущего жапров нвляются свойственными только иганасанам. Некоторые из них распрострацены в разпых вариантах у других северносибирских народов, у эвсиков, энцев, северных якутов-оленеводов и юкагир. Но там они являются просто сказками (кроме, пожалуй, энцев и юкагир), тогда как у иганасан содержание этих и даже иногда произведений других жавров посит характер предаций, объяснявших те или иные представленяя их религии.

В преданиях обоих последних жанров нганасаны обрисовываются уже как олоневодческий «самоедский» парод, такой, каким они были в XVII—XIX вп. Иногда героями их являются ненцы, энцы и эвенки.

Последним большим разделом фольклора нгапасан являются их исторические, этногенетические и бытовые предания. Они почти лишены фаптастики. Она появляется как явно заимствованный элемент лишь в некоторых бытовых рассказах.

Что же касастся исторических и этногепетических преданий (38 записей), то это реалистические рассказы о прошлом, и если не все там можно принять па веру, то не из-за паличия здесь фантастических подробностей, а вследствие частого для фольклора смешении в одних преданиях событий, в действительности разделенных во времени, некоторого упрощения происшедних событий и слишком примитивной трактовки причии, эти события вызвавших, и их результатов. Некоторые из этих текстов рассказывают о происхождении илемени авамских пганасан. Содержание их различается лишь второстепенными деталями, а также присоединением в некоторых вариантах эпизодов, которые бытуют и в качестве самостоятельных преданий. Все тексты о происхождении авамских игапасан являются, без сомнения, рассказами о переселении на Таймыр тавгов, о которых мы упоминали выше, излагая имеющиеся данные о происхождении иганасан.

Ряд предавий рассказывает о происхождении и событиях из истории отдельных родов, о восстании 1666 г., о столкновении с ненцами, вероитию отчасти вмея в виду события 1679 г., хотя герой последних предавий

Торуда, он же Тими-хоти («Сломанный зуб», а в русских актах Щербак), жил, видимо, раньше, в 20-30-е годы XVII в. Предания «О большом ненце-юраке» и «Братья Даримо» 6 тоже послящены нгадасанско-непецким столкновениям, но трудно поддаются датировке, хотя, судя по тому, что в них упоминаются русские и долганы, вероятно, они окончательно оформились уже в XVIII в. Любопытно, что предание «О большом ненцеюраке» было рассказано в 1932 г. пганасанам ненцем Тае Яром, а в 1935 г. уже рассказано нам как нганасанское.

Несколько исторических преданий связано с богатырем, сыном Сойму, личностью, вероятно, тоже реальной, так как от него ведут свое происхождение некоторые нганасаны рода Линанчера. Эти рассказы включают некоторые исторически верные факты и также повествуют о столкновениих с пенцами и эвенками 7. К ним примыкает ряд других преданий, которые тоже повествуют о столкновениях с тупгусами и пенцами и, судя по ряду деталей, относятся к эпохе или непосредственно предшествовавшей приходу к нганасанам в XVII в. русских, или ко временв вскоре после этого события.

Очень любопытны в этом жанре предания о чукчах («В земле чукчей» и «О чукчах»). Чукчи упоминаются и в преданиях о происхожиении авамских иганасан, а также в упомянутом выше жанре «О мифических народах». Правда, в последних преданиях они наделены самыми фантастическими чертами, так же как и в фольклоре энцев. В этих же двух предапиях, отнесенных нами к историческим, сквозит возможное знакомство предков иганасан с реальными чукчами. При этом около земли чукчей помещается также народ, родственный нганасанам.

Каким образом реальные чукчи попали в фольклор нганасан, можно пока только гадать. С одной стороны, сведения о чукчах, соседях юкагир с северо-востока, могли войти в фольклор нганасан по традиции от их юкагирского субстрата. С другой стороны, у нас есть данные, что группа чукчей в XVII в., в период, непосредственно предшествовавший приходу русских на Колыму, паходилась на запад от Колымы. Может быть, эти чукчи достигли района распространения нгапасан и действительно были истреблены последними, если не предками авамских, то предками вадеевских нганасан, как об этом повествует предание «О чукчах».

В целом предапия этого жанра рисуют нам быт и идеологию общества с уже сформировавшимся патриархально-родовым строем. Это то общество, которое русские застали у нгапасан в XVII в. Нгапасаны здесь, за исключением, может быть, преданий о происхождении авамских нгапасан, являются не только охотниками за диким северным оленем, но п

<sup>6</sup> Легенды и сказки нганасанов, Красноярск, 1938, стр. 49-57 и 94-100. <sub>7</sub> Там же, стр. 24—39.

оженоводами-самодийцами. Оформление основного ядра этих преданий можно с достаточной уверенностью датировать эпохой, когда уже произошла «самоедизация» предков авамских нганасан и даже временем появления на Таймыре русских. Но в некоторых из них проглядывает и более ранкий по времени своего появления, тоже исторического характера фольклорный пласт, к которому мы сейчас и обратимся.

Мы имеем в виду особый цикл нганасанского фольклора, примыкающий к циклу тунгусских по происхождению, по бытующих в настоящее время главным образом среди северных якутов-оленеводов преданий, известных в интературе под названием Оленекского хосунного эпоса, как его назвал Г. В. Ксенофонтов по главным героям этого эпоса — воинам и охотинкам хосунам. Этот жанр очень популярен у нгаласан, и основные его тексты шпрокоизвестны. Иганасаны считают эти предавия своими, рассказывающими о жизни их предков, но только удивляются тому, что в них почти совершенно отсутствуют нганасаны, а главными героями являются тунгусы разных племен, наряду с которыми иногда действуют также энцы. Тут дело, конечно, в том, что эти предания оформились и бытовали у предков нганасап, когда они были еще тунгусоязычным народом, и после ассимиляции их самодийцами сохранили свой традиционный облик. Иначе говоря, посители эпоса стали «самоедами», а эпос сохранил свой прежний тунгусский характер.

Осповное содержание этого цикла преданий (33 записи) представляет жестокая борьба между племенем охотников па диких северных оленей, обитающим в тундре и лесотундре, и приходящими с юга, ездящими верхом на оленях «хоро-сочема» (татуированными тунгусами).

Юкагиры в XVII в. называли тунгусов «анемила» и «писаные рожи» <sup>8</sup>. «Апьмил» но-юкагирски значит «олень для езды», а «аньмэл» — «ездить на нарте или верхом» <sup>9</sup>. Нганасаны называют тунгусов, с которыми сражались их предки, «хоро-сочема» («шитое лицо»), а по-русски «писаные рожи», т. е. нганасаны полностью сохранили один из терминов, которым юкагиры называли тунгусов в XVII в. Юкагирское название «анемила» («апьмил») в отношении тунгусов может свидетельствовать в пользу предположения, что древние юкагиры когда-то противопоставлили себя как безоленный народ тунгусам как «ездящему на оленях» народу.

Главные мотивы столкновений между предками иганасан и «хоросочема» — встречи на охотничьих угодьях, захват оленей и женщии и месть за взаимные убийства, происшедшие в результате предыдущих столкновений. Центральным событием в преданиях этого типа является

<sup>8</sup> ЦГАДА, ф. 1177, оп. 1, ст. 43, л. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Е. А. Крейпович, Юкагирский язык, М.—Л., 1958, стр. 271.

поход мстителей — жителей лесотунары или туклоы в глубицу леса, в землю татуированных тунгусов. Этому событию обычно предшествует нападение лесных тунгусов на жителей лесотундры. Иногда, впрочем, нападающей стороной являются и тундровые жители, убивающие лесных тунгусов, пришедших к ним как будто с мирными намерсинями, или отправляющиеся в поход на них для отмщения за старые обиды или даже без видимого повода. Почти во всех преданиях этого цикла фигурируют шаманы, что, может быть, является одним из аргументов в пользу предположения, что развитой шаманизм проник к предкам нганасан именно через тупгусов. Тупгусы, приходящие с юга, имеют железное оружие неизвестных предкам нганасан типов, среди них имеются и кузнецы. Эти тунгусы, как мы уже отмечали, представляют, видимо, тот второй источник (помимо самодийдев), через который к предкам нганасан, палеоазиатам, проникли оленеводство и железо. Необходимо отметить, что предания этого никла содержат не только картицы вооружелных столкновений. Отдельные эпизоды свидстельствуют и о длительном совместном проживании, брачных и соседских связях. Эти последние обстоятельства и являются причиной того, что панеоазнаты, предки неанасан, в конце концов сами превратились в тунгусоязычное племя. Но это обстоятельство не мешало им сознавать себя в качестве особой этнической группы. Мы знаем, что и другие тунгусские по происхождению племена враждовали и сражались друг с другом еще в XVII в. на глазах у русских.

Во всяком случае, борьба предков нганасан и тунгусов продолжалась п после отунгушения первых, и се отголоски дошли до нас даже в русских документах XVII в.

Следует объяснить одну подробность. У ненцев имеется представление о пганасанах (тау) как о татуированных людях. Чем можно объяснить такое противоречие, когда сами иганасаны в своем фольклоре противопоставляют себя татуированным тунгусам, а ненцы их самих представляют как «татуированных тау»? Тут дело в том, что предки иганасан — тавги, тидирисы, ваняды — в свое время, как мы знаем, были отунгушены или были тунгусами и по происхождению. Все эти группы в тот период их истории, когда они вступили в контакт с ненцами, очевидно, имели обычай татуировать себя и в таком образе запечатлелись в фольклоре ненцев. Но фольклор самих иганасан отразил другой, более ранний период их истории, отраженный, в частности, в вышеприведенном свидетельстве документа XVII в., когда юкагиры и предки пганасан, кто бы они ии были, противопоставляли себя татуированным тупгусам, приходившим из лесов с юга.

Цикл нганасанских преданий о борьбе с «шитолицыми» тунгусами, который мы сейчас рассматриваем, помогает уточнить выводы, вытекаю-

щие из анализа Оленекского хосупного эпоса, бытующего в настоящее время главным образом у северных якутов-оленеводов. Мы имеем в виду не только опубликованные записи И. А. Худякова, Г. В. Ксепофонтова, А. А. Попова, А. П. Окладникова, но и неопубликованные И. С. Гурвича и наши. В частности, записи И. С. Гурвича позволяют прямо отождествить легендарный народ маятов с предками иганасан, а хосуна Юнгкабиля трактовать как олицетворение главаря маятов. Мы можем сейчас утверждать, что та враждующая сторона этого эпоса, которая представлена хосуном Юпгкабилем (Юкабилем) и народом маят, олицетворяет древнее палеоазнатское (древнее юкагирское?) население тундры и лесотуидры в пространстве между устьем Лены и устьем Хатанги.

По-якутски «юкэбил» (джюкэбил) значит «юкагир»; «юкэбил уста» — это сполохи (северное сияние), дословно «юкагирский огонь» 10. Юнгкэбил и Юкэбил это, очевидно, два местных варианта собственного имени, происходящего от того же этимческого наименования, из которого образовалось и русское название народа юкагиров.

Другая враждующая сторопа этого эпоса, возглавляемая Чэмпэрэ, Чимкирэ, Чынгхара (в записях, сделанных у якутов), Чинчиром (в записях у нганасан) или Урэпом (в записях у якутов и эвенков), олицетворяет лесных тупгусов, наступающих на предков нганасан с юга из «камня» (горных хребтов). Имя Чынгхара — Чинчир восходит, очевидно, к названию тупгусского рода Чинагир, или Синигир, жившего в верховьях Апабары, а имя Урэн — к эвенкийскому слову «урэ» — «горпая тайга». Конечно, как это бывает в фольклоре, основная закономерность противопоставления Юнгкэбиля, жителя севера, Урэпу (Чэмкэрэ), пришельцу с юга, в отдельных токстах нарушается, особенно в текстах, записанных от якутов, и герои иногда даже меняются ролями. Но общая тенденция и первоначальный характер эпоса несомненны.

Нгапасанские предания данного цикла носят более архаический характер, чем группа преданий, названных нами историческими. Предки нганасан — тундровые или лесотундровые тунгусы, являющиеся, как мы предполагаем, отунгушенными юкагирами,— показаны здесь как малооленный народ, а иногда и как совершенно безоленный. Главным заиятием их является охота на дяких оленей и рыболовство. Социальный строй — уже патриархально-родовой, но, видимо, еще только на первых этапах его становления. Нет совсем фигуры богатого патриарха-оленевода. Центральной фигурой эпоса является охотник, он же воин, трудом которого живут его родные и которых он защищает.

Еще более арханчный элемент в преданиях этого типа представлен

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Э. К. Пекарский, Словарь якутского языка, т. III, Л., 1958, стр. 869; см. также стр. 873.

образами медведей, которые наделяются почти всеми качествами человека и иногда рассматриваются как особый дружественный народ.

Дли этнической истории иганасан, для решения вопроса об их пропсхождении интересны появляющиеся в этом цикле «самоеды». Это обычно энцы-сомату, оленеводы, которые вступают в союз с тундровыми тунгусами против общих врагов — лесных тунгусов. Ипогда эти энцы уже называются иганасанами. Как мы уже указывали, отсутствие их самих в этих преданиях смущало нганасан. Поэтому сходный с нозднейним этническим обликом иганасан образ оленевода-энца в этих преданиях переосмыслялся в иганасана.

В этом цикле помимо его историко-этнографического значения очень сильна его эмоциональная сторона. Он весь пронизан идеей борьбы, воинской доблести, защиты своего племени, народа, идеей преданности друзьям, беспощадности к врагам, бдительности по отношению как к заведомым врагам, так и к неустойчивым, морально слабым элементам своей среды. Наряду с этими положительными моральными качествами героев этого цикла следует отметить и отрицательные — примитивную жестокость, грабительские наклоиности отдельных персонажей. Правда, наиболее отрицательные проявления этих качеств получают осуждение и наиболее зарвавшихся грабителей ожидает возмездие. Здоровая народная мораль даже в ту отдаленную эпоху, когда складывался этот эпос, чутко реагировала на всякие проявления этоизма и стижательства и осуждала их.

Весь этот цикл выдержан в основном в резлистических тонах. Отдельные эпизоды с элементом фантастики представляют или обычные для фольклора гиперболизации, или связаны с памапистической идеологией, в этом дикле уже отчетливо проглядывающей. В небольшой стенени чувствуются в отдельных эпизодах древние фантастическо-сказочные мотивы, а также попытки их мифологизации.

Еще одним жанром дюрумэ являются бытовые рассказы (27 записей). За немногими исключениями, это совершенно реалистические рассказы, действие которых происходит в сравнительно недалеком прошлом. Быт, социальные отношения в них такие, какие были у иганасан, энцев, ненцев в XVIII—XIX и начале XX в. Основная тематика их часто сводится к отношениям хозяев и работников, к конфликтам на почве развивающихся частнособственнических отношений и рассказам о разных происшествиях в жизни обитателей тундры. Только кое-где в них есть небольшой элемент выдумки в дидактических целях или для усиления занимательности этих рассказов, а иногда, может быть, перещедний в них из старых сказок. Характерны рассказы о хозяевах и работниках. Здесь фольклор отразил имущественное расслоение в среде оленсводов тундры, угиетенное и бесправное положение работников, самолующе

жестокость хозяев, хотя отмечает и ряд случаев патриархальных отношений, весьма возможных для тех ранних ступеней экономического и социального развития, которые существовали у пародов тупдры.

В рассказах о хозяевах и работниках есть одна особепность, которую пеобходимо отметить. Хотя все эти рассказы записаны у иганасан, в них и большинстве случаев действующими инцами являются ненцы. Можно предполагать, что ненцы в рассказах этого типа отражают тот период, когда отношения работников и хозяев и возникавшие на этой почве социальные столкновения характерны были еще главным образом для ненцев. Но само бытование этого типа рассказов у иганасан свидетельствует, что и у иганасан эта тематика нашла почву для своего бытования, хотя еще не приобрела целиком местной окраски.

Известны нганасанам загадки (тумта), поговорки (боду).

Новая тематика фольклора у пганасан находит свое выражение в песнях-импровизациях (балы). Песни эти складываются нганасанами сразу же, если является желание и настроение что-либо воспеть. Иногда ноют в течение длительной поездки по тундре, когда олени хорошо бегут и пганасан, не имея необходимости подгонять их, начинает петь о том, о чем он в настоящую минуту думает. Поют также в чуме, когда соберется компания. Иногда в этих песнях изливают свои чувства — девушка к парню и наоборот. Иногда в них высменвают непоправившегося поклонника, неудачного охотника и т. д. В этих песнях-импровизациях иногда используют образы и обороты, характерные для ситаби (медный чум на железном хребте и т. п.), но содержание их всегда обусловлено тем, что в данную минуту волнует и интересует певца.

Таковы содержание и основные жанры фольклора нганасан.

В настоящий сборник включены записи о происхождении земли и жизни на ней, первых людях и мифических пародах, записи о сверхъестественных существах и взаимоотношениях с ними, а также те рассказы о шаманах, которые дают материал по истории развития первобытных верований. Все эти рассказы и сказки мифологического характера мы выделили в особый раздел (Мифологические сказки), так же как это было сделано при издании фольклора эпцев 11. Во второй раздел (Исторические предания) мы включили исторические и этногенетические предания иганасан, в том числе и предания, примыкающие к Оленекскому хосунному эпосу.

Ряд исторических преданий нганасан, в том числе и некоторые ценные варианты текстов Оленекского хосунного эпоса, предания о Соймусыне, о Тими-хоти и Иния-батуру, о братьях Дяримо («Дярмо») и др.,

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Мифологические сказки и исторические предагня эпцев, М., 1961 («Труды Института этнографии АН СССР, т. 66»).

напечатаны в издании «Легенды и сказки нганасанов» (Красноярск, 1938), к которому мы и отсылаем читателей, интересующихся этими жанрами фольклора иганасан.

При всей своей архаичности нганасанский фольклор помимо своего исторического и этнографического значения обладает и рядом качеств, которые вообще свойственны устному народному творчеству. Мы находим эдесь предельную простоту и ясность образов, складывавшихся и отшлифовывавшихся столетиями. В каждой строчке чупствуется связь содержания с историей народа, с пережитым им на протяжения его долгого, наполненного трудом и борьбой существования в тяжелых естественно-гоографических условиях Северпой Сибири. Но фольклору нганасан чужд пессимизм. Даже в преданиях о шаманах человек, если оп смол и обладает знаниями (пусть даже фантастическими, не надо забывать, что здесь перед нами люди родо-племенного строя), выходит победителем из всех трудностой. Дрепние люди создали себе богов, но герои устной литературы этих людей зачастую бросают вызов и богам. В предании «Озеро смерти» простая женщина-мать и та грозит ножом баруси. хозяйке озера, требующей у нее ее петей. В фольклоре иганасав чувствуется, что древним обитателям Северной Сибири жизнь давалась не легко. Гибель от голода, болезней, в реках и озерах, от хищных зверей и враждебных племен подстерегала их на каждом шагу. Гибнут делые семьи, роды, стойбища, но оставшиеся в живых с тем большей энергией борются и с природой и с врагами.

Запечатлевшаяся в устных преданиях история учила древних людей, передавала им опыт прошедших поколений, вдохновляла их на дальней-шую борьбу и внушала им уверенность в победе и над природой, и над враждебными соседями.

Правда, кругозор героев нгапасанских преданий узок. В преданиях мы находям еще только «род в его непрерывной борьбе за жизнь» (Горький). Мы видим человека отдающим «все свои силы на борьбу за жизнь» и пе «мыслящим отвлеченно от процессов труда, от вопросов рода и племени» 12. Это еще та эпоха, когда «все, что было вце племени, было вне закона. При отсутствии заключенного по всей форме мирного договора царила война между племенами...» 13.

Ограниченность естественных ресурсов Северной Сибири, передвижение на се пространствах этнических групп, стоявших на разных ступених исторического развитии, но занимавшихси в основном той же охотой на диких оленей, неизбежно вызывали вооруженную борьбу. Эти кровавые столкновения, несомненно, оставили глубокий след в устном

З Заказ 4746

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> М. Горький, Олитературе, М., 1937, стр. 445.

<sup>13</sup> Ф. Энгольс, Происхождение семьи, частной собственности и государства,— К. Маркси Ф. Энгельс, Сочинения, изд. 2, т. 21, стр. 99.

творчестве этих племен, в особенности предков нганасан, самых отсталых из пих в прошлом и больше других испытавших превратности вооруженной борьбы.

С другой стороны, первобытнообщинный строй, грозящие отовсюду опасности создавали сильных людей, обладаваних чувством собственного достоинства, прямодушием, силой характера и храбростью <sup>14</sup>. Эти качества впоследствии стали обязательны для положительного героя провзведений фольклора. С другой стороны, поступки и мораль действующих лиц фольклора пганасан иногда очень далеки от наших представлений о морали, гуманности и т. п. Это, конечно, именно пережитки тех отдаленных эпох, когда основные положения морали трудового человечества находились еще в процессе формирования и становления.

В нганасанских предациях исторически отложились разные ступени исторического развития. Поэтому мораль их не всегда одипакова. В одних, папример, поголовно истребляются враги без различия пола и возраста. В других — женщии и детей оставляют в живых, в третьих — сама война уже ведстся по известным правилам и побсжденные враги, заплатив выкуп, отпускаются восвояси.

Отражение в фольклорс пгапасан различных эпох, различного уровия развития провзводительных сил и различных ступецей развития социальной жизни заметно, колсчпо, не только по характеру вооруженных столкновений. Выше указывалось, что в одних случаях предания рисуют общество оленсводов таким же, каким его застали русские на Таймыре в XVII в., в других перед пами, пожалуй, еще безоленные охотники на дикого ссверного оленя, а в третьих это общество уже таково, каким оно было в XIX в., т. е. с явными чертами вмущественной дифференциации. Поэтому почти каждое отдельное произведение фольклора нганасан имеет ряд на первый взгляд незаметных, но характерных черточек, отличающих его от аналогичных преданий, образование которых было связано с другими общественно-экономическими условиями.

В целом фольклор втанасан — это фольклор очень отсталого в прошлом народа. Его сохранение в таком виде почти до наших дней следует объяснить особенностями истории этого парода — потомков древнейшего населения Северной Сибири, самого северного народа Азии, находившегося до последнего времени в глубине тундр полуострова Таймыр, в условиях частичной изоляции от влияния других, более развитых народов.

Настоящая публикация этого фольклора ставит перед собой задачу, с одной стороны, ознакомить с творчеством пганасан лиц, интересующихся историей развития фольклора, а с другой — дать в распоряжение этнографов и историков материал о населении одного из самых отда-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> См. там же, стр. 98.

лепных и в прошлом глухих углов земного шара, материал по истории народа, который был обречен оставаться отсталым в течение ряда столетий и который возродила к новой жизни и приобщает к передовой советской культуре лепинская национальная политика Коммунистической партии и Советской власти.

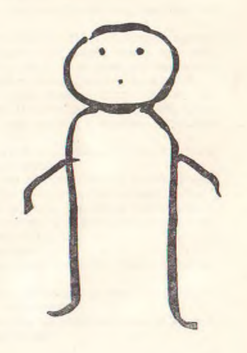
В отношении каждого публикуемого нижо текста указапо, у кого, где, когда и кем он записан. Если собиратель не указан, то, значит, запись сделана автором этих строк. Им же была проделана работа по подготовке к печати (переписке пабело) всех текстов, независимо от того, кем они были записаны.

В заключение считаю своим приятным долгом поблагодарить Т. В. Лукьянченко за ее помощь в подготовке настоящего издания к печати.

Б. О. Долгих



## CK93KN ANDOVOLNAECKNE



MANAGEMENT TO THE PARTY OF THE



## 1. Миф о мироздании

Давио, когда рождалась земля, она чистая была. Людей не было. Травы на земле пе было. В то время земля была один гольный лед. Тот самый лед, который и сейчас есть в земле.

На льду стоит ледяной чум. В нем один человек. У этого человека все белого цвета — глаза, тело, волосы. Товарища у него

нет, жены нет, детей нет, собаки нет.

Так без товарища сколько-то времени жил этот человек. Сам

себе говорит:

— У! Однако, мие так плохо будет. Надо товарища искать. Вести есть: где-то есть женщина. Все живое там у нее есть. Эта женщина, всему имеющему глаза, и ползающим червям, и летающим птицам, мать. К этой женщине падо идти в гости.

Ушел этот человек. Не по земле ушел, а летит. Облетев все кругом, нашел наверху облако. На этом облаке чум есть. Сюда зашел. Здесь одна женщина оказалась. Ей говорит мужчина:

— Ты кто, женщина?

— Какая я жепщина? Всему живому, всем червям, птицам я

мать. Из моего брюха они все родились.

— Я о тебе слыхал и в гости пришел. Хочу с тобой играть. У меня тоже товарища пет. Без товарища как живым я буду? С тобой играть буду, может быть, тогда и родится мне товарищ.

Сколько-то дней ночевали вместе. Тут сразу после этого ре-

бенок родился (как скоро сделали!?).

Ребенка родив, говорит женщина:

— Ну, упеси. В моем чуме долго не сиди. Упеси ребенка. На!

Отдала ребенка. Взял человек ребенка и держит его. Этот ре-

бенок, рожденный человском, - травицка.

 — Это возьми с собой. От него твоя ледяная земля мхом и травой покроется, — сказала женщина. Теперь этого ребенка-траву унес человек. Около чума эту травинку на лед положил. Через три дня посмотрел. Стала расти трава. Каждый день смотреть стал. Площадь льда с ладонь нокрылась травой. Через семь дней илощадь, покрытая травой, стала равняться площади чума. Так сказал тогда этот Белый человек:

— Что-то летающее, пгуо ли, что ли, сюда может сесть. Если оп сядет, моя земля большой не стапет.

Думает, как быть. Пошел опять к той женщине.

— Зачем опять пришел?

Опять надо ночевать, играть,— говорит человек.

Теперь опять почевали. Сколько-то дней ночевали вместе. Женщива говорит:

— Ребенок опять родился. Больше здесь не ночуй. Ребенка-

то упеси.

Взял человек ребенка. Видит: ребенок вроде оленя. Четыре ноги, голова и тело оленье. Рогов нет, комолый. Оленю-ребенку, когда он большим стал, говорит отец:

 Ну, сып. Ты будто олень. Эта земля расти будет. Ты храни ее. Где-то есть летающий нгуо. Если он к этой растущей

земие прилетит, гони его прочь.

Тсперь на улицу ушел сын. Лежит на родившейся маленькой земле. Что слышно. Летающий пришел. Видом как олень. Хочет на родившуюся землю сесть. Кругом летает. Говорит сын человека:

 Почему близ меня сесть хочешь? Иди дальше. Здесь тебя не пало.

— Почему тебе меня не надо? Земли тебе жалко, что ли?

Чем буду мешать тебе?

— Это моя земли. Почему ты на мою землю сесть хочень? Тенерь, после разговора, дрались. У летающего рога есть. У сына Белого человека рогов нет, комолый. Целый день бились лбами, дрались. Комолый как одолеет? Рогов нет. Острые рога летающего должны одолеть. Так победил рогатый олень комолого, сына Белого человека. Говорит сын Белого человека:

— То, что у меня рогов нет, худо. Какой бог пи придет, я как одолею? Однако, родившуюся землю отнимет. Надо у отда рога просить. Если мой отец, Белый человек, сделает мне рога,

то я одолею бога.

Теперь ушел к отцу.

— Ну, отец! Однако, я вемлю упущу. Без рогов как буду драться? Рогатый бог, однако, отнимет у меня землю.

Белый человек говорит:
— Что буду делать?

Откуда-то достал сумку Белый человек. Сумка из железа и серебра. Открыл ее. Оттуда взял большой камень. Положил его сыну на голову, как рог. Потом опять достал из сумки мамонтов рог (бивень). Его поставил другим рогом.

— Этими рогами дерись. Гопи прочь бога.

Теперь ушел сын с двумя рогами. Лежит на своей маленькой земле. Сверху опять рогатый олень-бог пришел.

- Ну, Белого человека сын, мне землю отдашь или пет?

Мие здесь жить можно?

- У тебя своя земля есть. Ты и живи на ней. На свою землю мпе тебя пускать совсем не хочется.
  - Если ты свою землю жалеешь, то ее отнять падо.
     Отнимать если хочешь, так иди сюда, посмотрим.

Теперь рогами дрались. Сколько-то времени на этой земле дрались. Белого человека сын тенерь одолел бога. Говорит бог:

— Ну, Белого человека сын! Пожалуйста, меня отпусти.

Теперь в свою землю уйду.

— Ну, раз уйти хочешь, надо пустить.

Теперь улетел рогатый бог. Сып Белого человека все время па этой земле сидит. Все богов прогоняет. Земли не отдает. Земля разрослась, очень большой стала. Думает сып человека: «Однако, мой отец что-то мне скажет. Надо к нему идти».

Пришел к отцу. Спрашивает отец:

— Ну, сын, как бога одолел? Земля разрослась ли?

— Мало-мало одолел. Земля мало-мало-таки большой стала. Сколько-то верст стало земли. Вся ледяная земля травой закрылась. Говорит сын отцу:

Ну, отец, Белый человек, я как жить буду?
Как жить будешь? Ты мое имя знаешь?

— Ты отец. Твое имя как буду знать?

— Мое имя такое. Сперва я во льду жил. Чум, нюки — все было изо льда. Таков я — земли бог. Твое имя оттого будет, что новерхность земли ты сторожишь. Поэтому твое имя пусть будет Моу-та (Земли олень). Ты будешь новой земли богом. В будущем тебе эту землю всегда хранить надо будет. Свои рога ты навсегда сохранишь. Один рог каменный, другой — мамонтовый. Когда-нибудь люди здесь родятся. Ты их храни. Летающий бог пусть на этой земле никогда не сидит. Прогоняй его.

Так сказал Белый человек. Теперь Новой земли бог сидит на земле. Летающих богов много пришло. Каждый день с пими дерется. Летающих богов всех одолел Белого человека сып. Беда сильный оп.

Белый человек теперь так говорит:

— Надо опять к той женщине идти гостевать. Хочу играть. Надо еще ребят родить. Большими став, они мне товарищами будут.

Взлетев, ушел Белый человек. Накопец дошел:

— Ну, мой муж, чего хочешь?

— Играть хочу. Из-за этого пришел.

Сколько-то дней почевал Белый человек у той женщины. Опять скоро опа родила. Оказались близнецы: девочка и мальчик. Говорит женщина:

- Ну, обоих ребят унеси. Долго у меня не сиди. Уходи в

свой чум.

Двух ребят унеся, положил их Белый человек на Новую зем-

лю. Новой земли богу-оленю говорит:

— Ну, теперь этих двух ребят ты храни. Пусть летающие боги их не съедят. Пусть вырастут. Одна жепщина это, один мужчина. Играть они будут, и, может быть, в будущем много людей родится.

Теперь два человека большими стали. Вместе жили. Играли.

Много детей родилось.

Новой земли бог сказал этим людям:

— С рогами мне как быть? Очень они тяжелы. Как-нибудь очистить их надо. Может быть, они легче станут. Руками надо чистить.

Теперь очистили они ему рога, как очищаются рога у пороза оленя.

Каменный рог когда ему чистили, он, как всякий олень, головой вертел. Шкурки с рога очень далеко упали. Там, где с каменного рога шкурки упали, стали в тундре каменные хребты. Это очистки с рогов Новой земли бога.

Другой рог когда чистили, он тоже головой вертел. Оттого что мамонтовый рог чистили, находят сейчас в земле люди кус-

ки мамонтового рога.

Сказал Новой земли бог:

— Два рога мне очистили, да теперь, однако, что-то будет. Надо к отцу идти. Что он скажет насчет очистки рогов.

Ушел Новой земли бог к отцу, Белому человску.

- Ну, сын! Рога-то как, очистил?
- Все очистил.
- От каменного рога с камнями пусть так и будет. Новая

земля очень мягкая, легкая. Пусть теперь кампи с твоего рога утяжелят землю. Легкой пусть опа пе будет. Если Новая земля очень легкой останется, то когда-пибудь опа шевелиться будет, может быть, упадет. Камни тяжелые, пе дадут ей вертеться. Всегда она па одном месте будет. С очистками с другого, мамонтового рога, куда они ни попадут, так будет. Два человека ныпче родились. От них дети родятся и отделятся. Людей много будет. Однако, бедными будут многие люди. Эти очистки с мамонтового рога пусть люди русским продают за деньги. Тогда, может быть, они хорошо есть будут, богатыми станут.

Новой земли бог-олень сказал:

— Мои рога теперь очистили. Горы каменные теперь большие стали. Может быть, они железо родить будут. Из него люди что-нибудь делать будут.

Теперь пародившихся людей много стало. Олени родились. Всякое родилось. Бахи родился. Вся Новая земля травой покры-

лась.

Разные монки и комары на земле оказались. Тут говорит Новой земли бог-олень:

- Ну, я теперь спать буду. Летающий бог на землю пе ся-

дет. Земля не легкая теперь. Ничего оп ей не сделает.

Раскопал траву-землю. Лег в яме, закрылся и заснул. Долго там лежал. Накопец как-то встал и вышел на землю. Откуда-то

мышь пришла, говорит:

— Ну, хозяип! Мне как живой быть? Все меня одолевают, кто бы ни нашел меня. Как буду живой? Горностай и песец одолевают. Буду я живой? Мой народ как родиться будет? Что-пибудь мне посоветуй.

— Как быть? Твой народ очень легкий. Свой камепный рог

я сброшу и кину вверх. Будут из пего тучи.

Бросил рог вверх Новой земли бог и опять сказал:

— Теперь из туч дождь и снег будут. Новую землю закроют. Ты тоже закрыта будешь. Никто тебя не найдет. Так ты живой будешь. Но все равно все время снег лежать не будет. По-разпому бывает: спег будет, за пим талая земля, потом опять спет. Так будет, и твой народ скоро не побыют.

Отвечает мышь:

— Снег упадет, а потом как будет? Что будет длиннее: зима пли лето? Мые лучше, если бы зима больше была б, а лето короткое. Если зима короткая будет, меня скоро убыют. Если спет долго лежать будет, оп мой народ закроет.

Говорит Новой земли бог-олепь:

— Это можно. Пусть так будет: зима долгая, а лето короткое. Это тебе помощь, мышка. Ты ей пользуйся. Теперь я мамонтов рог тоже вверх брошу.

Бросили рог вверх.

— Оттого что я этот рог вверх бросия, так будет: чистое небо будет из мамонтового рога. Мороз будет. Земля и вода замерзать будут.

Сильный мороз так стал. Из черных туч спег и дождь стали падать. Когда гром гремит — это кампи вверху стучат. Мол-

пия — искры от кампей.

Опять сказал Новой земли бог-олепь:

— Кто ни родится живой потом — ня нганасана (наши люди), адя (тунгусы), в постоянный мороз им плохо будет. Когда черные тучи будут приходить, будет теплее становиться. Пусть черные тучи тепло приносят.

Оттого сейчас в морозные дии наступает тепло, когда пебо закрывают черные камни-тучи. Когда ветер паверху прогоняет облака, очень холодно становится. Чистое небо — это мы видим

мамонтов рог.

Все люди на земле — это от Моу-нгуо рожденные люди. Так

родилось все на земле. Так живой стала Новая земля.

Какой да ни возьми промысел—все появилось на земле. Всем земля кормит людей.

Отец будто всему — Земли бог Сырута-нгуо (Ледяной бог).

# 2. Миф о Дёйба-нгуо

В общем снег или лед гольный был. На льду сугроб, как дом

или юрта 1 \*.

Там есть одип человек. Не знаю, во что одет или голый мучится, ходит. Это Сирю-нганаса (Снежный человек), или Сырнганаса (Льда человек), или Сыранку-нганасапа (Белый человек).

— Ну ладно, — говорит, — пойду. Все равно здесь ничего не

достану.

Оп подался прямо на юго-восток<sup>2</sup>. Ничего пет. Все голая тундра. Потом показалось впереди что-то черное. Солнце-то греет немпожко. Пошел на это черное и на покрытсе травой ме-

<sup>\*</sup> Цифрой помечены русские слова и выражения, которыми Б. О. Долгих замения птанасанские, употребленные рассказчиками (см. стр. 297).

сто попал. На этом месте оп небольшой чум увидел. Туда зашел. Одна старуха сидит. Голова, волосы, как свежая трава с цветами. Потом, когда человек вошел, она как бы вздрогнула и откипулась назад. Она говорит:

— Ну как, откуда пришел? Ну, землю ты устроил?

Он голову чешет и говорит:
— Ну я как ее могу устроить?

— Если хочешь, чтобы на твоей земле люди жили, я тебе номогу. Возьмешь отсюда травы, и, если олени будут, ягеля дам. А еще мха дам пемножко.

 Ну ладно. Если дашь — хорошо. Тогда хорошо поможешь мне. Тогда так и делай. А чем же будем топить, если бу-

дут люди? Травой, что ли, будем топить?

— Правда, я об этом забыла. Нашим будущим детям падо дать дрова. Ты лесипку и талинку з упеси отсюда.

Ну, опа все дала, что надо. Теперь она — это была Моу-нямы

(Земли мать) — говорят:

— Ну, теперь слушай. Теперь домой ты дойти дойдешь. Но сразу и легко ты не устроишь землю. Не легко будет и твоим детям. Ты пойдешь еще к Нилулемы моу-нямы (Жизпи земли матери).

Домой пришел он и принес все, что ему дали.

Потом опять унол. Прямо на юг <sup>4</sup> он идет, идет, совсем долго идет. Несколько раз отдыхает. Потом видит чум. А кругом чума олени — белые, черные. Потом заходит в чум. Одна старуха тоже сидит. Она говорит:

— Зачем пришел?

— Надо, потому и пришел. Я замучился пешком ходить.

— Чем же я тебе могу помочь? Я тебе помогу, конечно. Дам тебе одного комолого оленя, важенку <sup>5</sup>. Это отнесешь домой. Еще и тебе покажу одно место. Пойдешь туда, к Коу-пямы (Солнца матери). Там попроси солнца лучи <sup>6</sup>, чтобы снег растаял.

— Оу! — человен говорит. — Трудно туда дойти. Я-то туда

не дойду. Туда дойти трудно мне.

— Ну ладио. Тогда так делай. Тут далеко, далеко есть Дярауле нгонте (Цветочных лепестков, или Цветочного нуха, царь). Туда дойдешь. Оленя у дома своего привяжешь. Кушатьто у тебя есть.

Потом она еще так сказала:

— Если до Дярауле нгонте дойдешь, то у него есть три лошади. Самая сильная из них имеет железные крылья. Она прикована к ледяному дому 7. У дома Дярауле нгонте дверь есть. У двери сторож есть. Со сторожем сделай так. Скажи ему: «Иди отдыхать, мне велели вместо тебя быть». Он уйдет. Ты ключи в получишь. Приходи ночью и будешь стоять день. Второй почью пойдешь туда. Откроешь дом. У пего семь дверей. В седьмой комнате найдешь эту лошадь. Когда туда придешь, коцыта у нее прикованы (подкованы?) будут. Если ее вытащишь, все сделаешь. Там есть двухпудовый молоток в. По затылку лошадь стукпи этим молотком. Скажи так: «Сейчас меня уведи к солица нарню. Если на земле должны быть мои дети, тогда пусть пас не ноймают» 10. Когда придешь домой, лошадь сразу отпустиць и сразу убегай.

Ну, он пошел сперва домой. Оленя привязал и потом опять подался прямо на юг. Все время идет. Далеко. Из последних сил идет. Наконец впереди что-то вроде дома. Что-то черное, как

тучи на небе. Потом видит, что домов много.

В полдень зашел в землянку 11 па окраине. Там живут маленький старичок со старухой. Старик говорит:

— Оу! Откуда ты пришел? А кто ты такой?

— Я здешний. Работаю, дрова рублю, хожу. Здесь можно отдохнуть?

— Ну отдыхай, что ли.

Вечером меня разбуди, я работать нойду.

Покормили его сухариками, корочками. Он совсем бедный, этот старичок. Борода у него большая, седая.

А кто ты, старичок?

— Я живу здесь все время. Меня называют Лёса лекарь (русский врач). Но пикто на меня не обращает внимания.

Он успул. Потом пошел на работу. Идет через реку по льду. Там людей, солдат полно. У некоторых из пих, у мпогих колчапы <sup>12</sup> (?). Потом он заходит в избушку. Один человек там сидит одет в рубашку. Здоровается.

— Ну, пришел? — говорит тот.

— Да, пришел.

Ну, иди работать.

Тот человек ушел. Все отдал, что здесь было.

В полночь посмотрел. Правда, лошадь стоит. На ней мягкое седно <sup>13</sup>. Быстро повел ее. Потом дверь последнюю осталось открыть. Слышит — эту дверь открывают. Дверь открывась, и человек заходит. Оп говорит:

— Почему туда ходил? Начальник нас туда не пускает.

— Начальник велел следить за лошадью. Может быть, ес завтра почью утацат. Ну, ты пришел дежурить?

— Но ты здесь оказался.

- Я педолго буду здесь. После полночи приходи, я ключи оставлю.
  - Ладно. Больше туда не заходи.

Тот человек ушел. Все опять тихо стало.

Сел на коня, молотком его стукнул и пошел. Лошадь над землей идет. Все выше поднимается.

Белая царка у пего начинает таять. Потом совсем около солица оказались. Парка у Белого человека совсем растаяла. Лошадь железная была, теперь она красной становится. Потом синей стала. Потом парки у пего совсем не стало. Парка у пего была как пижний горелый нюк. Теперь он пошел прямо к солицу. Видит: большой, большой чум. Зашел он в него. На верхией стороне <sup>14</sup> старуха и старик сидят. На нижней стороне <sup>15</sup> девка и парень сидят. Он прошел за парнем и сел. Старик говорит:

— Оу! Кто это пришел? Никто не доставал до нашего чума.

А кто ты такой?

— Я простой человек. Мое имя— Сирю нганаса (Снежный человек).

Солица парень говорит:

— У! Ты это. Что, земля выросла? Люди-то есть? Говорят, что ты землю пошел растить, людей пошел растить.

— Нет,— говорит,— так просто пришел к тебе.

— Оу! Как же тебя зовут? Я помню, как тебя звали. В общем, тебя зовут Дёйба-нгуо.

- У! Правильно, правильно говоришь.

Тогда зачем пришел?

— Я хочу попросить немпого солнечных лучей.

— Ну ладно, — говорит, — возьмень. Когда-нибудь все равно рассчитаемся.

Старик говорит:

Ну, только это унесешь? Да?

— Не знаю, что еще я унесу.

— Ну эту девицу унеси, мою дочь.

Солица парень 16 говорит:

— Ну иди скорее, а то закроется твоя дорога. Только стал выходить, а Солица дочь <sup>17</sup> говорит:

— Все равно мое тело не упесещь.

Вырвада из косички одну волосинку и отдала.

Ну, он ушел. Полночь пришла, и он дошел до дома, где взял лошадь. И там он ее отпустил, и она сразу убежала к себе. А оп сам. онять нешком, вернулся домой.

Пришел домой и видит, что под снегом оказалась трава и что снег вроде как тает. Стало теплее. Посмотрел:

А почему у меня оленя два оказалось? А недавно один

только был.

Другой-то олень рогатый. Рогатый олень гоняет комолого, мучает. Он тогда туда, где оленя брал, к Моу Нилулямы-пямы, ушел на оленях. Она спрашивает:

— Зачем пришел?

— Ко мне еще один олень попал. Вот я обоих их принес.

Оп до этого обучил этих оленей. Она говорит:

Ну-ка пойдем посмотрим.
 Она увидела оленей и говорит:

 Это не ручной олень, а дикий. В моих руках также остается много таких оленей.

Он говорит:

Я хочу попросить рога этому комолому оленю.

— Сделать-то сделаю, но эти рога у нее будут опадать поз-

же всех, посло того, как она отелится.

Ну, оп ушел, и он живет там. Ну, потом вроде как успул оп. Потом услышал будто какой-то шум идет. Катится, будто колокольчики звенят, такой звук идет.

Он проснулся, встал. Правда, аргиш идет. Оказывается, от солпца дочь пришла. Ну, она чум сделала, и они вместе живут.

Потом женщина говорит:

— Ты хочешь сделать, чтобы на свете, на земле люди жили. А чем они будут питаться? А где они рыбу найдут?

— Oy! Я забыл это дело, — говорит. — Ну ладно. Ты здесь

живи, а я пойду.

Потом он ушел куда-то. Большую воду нашел. На реке ост-

ров стоит. На острове песчаный чум 18.

Туда он как-то добрался. Туда, в чум, зашел. Он пустой. Потом между подкладками очага 19 под очаг 20 залез в дыру. Там вроде как дверь. Посмотрел: один старик сидит, и старуха там на западной 21 стороне сидят. А восточная сторона пустая. Рыба там всякого вида лежит — чиры, и сиги, и другие.

Оу! Зачем Дёйба-нгуо пришел?

 Вы говорили, что надо как-то землю устроить, чтобы на ней люди жили.

— Ну, мы дадим тебс. Ну дать-таки печего, а сделать, что надо, сделаем. В мой чум никто не заходит. Ты домой придешь. Там у тебя два оленя. Эти важенки у тебя сразу двумя телятами каждая отелилась. Одного теленка убъето в жертву <sup>22</sup>.

Пошел домой. Пришел. Олепя убил, конечно. Жена говорит:
— Я забыла сказать. Отец мне говорил, чтобы ты оленя в

жортву <sup>23</sup> убил и в пай <sup>24</sup> отдал.

Убил оленя, и уснули они. Спали. Утром встали, и все речушки, и реки, и озера стали полны рыбой. Жить стали. Живут, и только. Земля устроена, и от них люди пошли, нганасаны, наверное.

Солнца сын еще говорил, что то, что ты лошадь стащил, это тебе дорого обойдется. Потом, говорят, за эту лошадь русский бог привязал Дёйба-нгуо, наказывал его и так он привязанный

стоял. И говорят, что до сих пор он привязанный стоит.

## 3. Сотворение земли

Сперва эта земля сплошь водой была покрыта. Потом вода пемного спала. Когда вода спала, из нее стала торчать вершила шайтанского хребта Койка-моу. На это место откуда-то два человска унали. Смотрят кругом: везде только одна вода. Один из этих людей говорит:

- Родим людей здесь. Пусть эта вода спадет. Пойдем к па-

шему отцу и скажем: «Надо на земле людей родить».

Ушли они или, может быть, улетели. Потом онять пришли. Большой воды уже не стало, только озера и реки остались.

— Эта вода пусть останется. В ней рыбу добывать будут. Ну, земля все-таки сухой стала. Но земля— сплошная глина.

— Ну ладно, погоди. Есть Земли мать <sup>25</sup>. Надо Земли матери сказать: «Может быть, олени редятся, что опи есть станут?»

Эти люди — оба мужчины. Как они живое на земле рожать будут? Другое им тело надо. Куда-то убежали они опять. Не очень долго где-то были. Опять два человека пришли, по уже другие. Один мужчина, другая женщина.

— Ты женщина, я мужчина, нам вместе надо жить. Ты кто?

— Не знаешь? Я Моу-пямы, а ты кто?

- Я-то Николка бог, не знаешь? Я Большая помощь.

Так стали они жить и так стали родить людей.

Так родили людей, и стало людей, как комаров. Два бога все время крик людей слышат. Их ушам тишину надо. Стали людей делить но всей земле. Так везде люди стали: так русские отделились, остяки отделились, юраки отделились, тупгусы отделились, а эти авамскими самодями стали. Так все разделились.

Земля тогда качалась сильно. Решили тогда оба бога один хребет на одном краю земли в тундре поставить на севере, а другой хребет — на юге. Так придавили землю, чтобы она пе болталась. На одном краю хребет жепщина поставила, на другом — мужчина. Женщина говорит:

— Я очень тяжела. Я на другое место пойду, па край земли. Мужчина тоже сказал так. Женщипа на низ ушла, мужчина вверх ушел. Женщина теперь один край земли придавливать стала, мужчипа — другой. Потом сказала Моу-нямы лю-

дям:

Убивать друг друга не надо.

Потом сказала эта женщина мужчине:

Пусть люди нас не видят.

Люди тогда стали шайтанов делать и стали их хранить. Так были всего живущего матерью Земли и леса мать, а отном Николка бог.

# 4. Как утка принесла землю

Шаманы говорили про Моу-нямы и Дёйбу-нгуо.

Давно земля была. На земле сколько-то людей было. Земля сперва была, вода ее закрыла. Реки, озера были. Утки есть. Игангодя утка есть, товарищ гагары ноаны.

Теперь эту землю вода закрыла. Даже высокие хребты закрыла. Утка и гагара по воде ходят. Утки и гагары не знают,

где сесть. Земли нет.

Утка говорит гагаре:

— Гагара, землю ищи под водой. Как будем жить без земли? Землю пайди и припеси. Может, вода копчится, может, земля будет. Может, когда-пибудь вперед человек будет.

— Ну ладно, я пойду вниз.

Пошла. Три дня ее нет. На третий день пришла брюхом

вверх, мертвая.

Теперь утка пырнула, и семь дней нот ее. Через педелю пришла из воды. Маленько травки, мху и тальника принесла. И утка говорит:

— Я землю подняла вверх, вода вниз уйдет, и здесь когда-то

человек будет.

Теперь только я знаю. Навериое, шаман нашел утку и узнал от нее все это.

## 5. Землю наладившая утка

Утка здесь сперва была, здесь сидела. «Аа!»— сказала и вниз ушла, в воду.

Вниз пошла и маленько земли принесла. Утка черная и

земля черпая.

Сперва земля черная не была.

Землю положили на сопку. Царапали землю, и сопка стала. Потом на вершине сопки родила Солнца мать (Коу-нямы), теплый день дала. Трава вышла как остров, сухо стало. От Коунямы потом земля кругом стала, эта уткой принесенная земля.

Утка заикается, как заика. Опа говорить пе хотела. С уткой говорила гагара. Дёйбу-пгуо колет носом гагары, чтобы лечить,

и отсюда так стали колоть.

Утка с гагарой договорились, что утка достапет землю, а гагара будет носом болезпи выпускать, прокалывая тело больных.

Утка принесла от девяти Сырада мох, пустила его посреди

воды, и так земня стала.

Гагара вверх полетела, к Дёйбу-пгуо полетела, и сказала, что земля сделалась, и спросила:

— А я что буду делать?

— А ты будешь носом колоть, — сказал Дёйба-нгуо.

# 6. О сотворении земли

Когда бог сперва сделал землю, он се сделал ровной, как бумага.

Потом бог посмотред и подумал: «Что будут люди на такой

гладкой лайде промышлять?»

После этого он опять взял в руку землю. Всю вместе в руку собрал и немпого потянул.

Вот теперь земля-то вся стала изломанной. Лайды, реки раз-

Мамонт <sup>26</sup>, страшно большой зверь, тогда же по земле ходил и ломал ее. Бог посмотрел на это:

Почему такой большой зверь? Не надо.
 Взял и всех мамонтов прикончил, убил.

## 7. Устроение земли

Земля когда родилась, гольной глиной была. Оу, Моу-нямы говорит:

По этой глине — земли поверхности люди как ходить станут? Надо землю переделать, глину куда-нибудь спрятать.

Ну, другой бог-то, Туй-нямы (Огня мать), говорит:

Куда же положим глину?

— У! Какая ты бестолковая. Там, где вода есть, там в воде глина будет. Хоть в озера, в реки, в Енисей надо эту глину положить. От этой глины потом, когда земля хорошая станет,

пусть люди рыбу едят.

Ну ладно, недолго было отделить глину от хорошей земли. Всю глину бросили в озера, в реки. Оу! Эта глина не стоит на месте, ползет. Что будем делать? Оу! Камни надо сверху положить. Камни придавят ее, и глина никуда не пойдет. Ну что же. Хоть нынче взять Енисей. Под водой — везде глина. Ну хорошо, так все сделали два бога.

Земля чистая стала. Моу-нямы говорит:

Опять работа-то есть.Какая работа есть?

— У! Как у тебя ума мало! Люди будут родиться, как они огонь добывать стапут? — говорит Моу-нямы. (Она умная была, а Туй-нямы была глупая.) — Какой у тебя ум короткий. Пусть хоть сейчас огонь загорится, какие дрова оп есть станет? Может быть, люди родятся — без огня они жить не будут.

- Ну, что будем делать?

— Что будем делать? В сторону солнца (т. е. на юге) есть камень (горы). Там среди гор надо поставить лес на дрова. Может быть, русский народ будет, самоедский народ будет, тупгусский народ будет, какими дровами опи топить будут?

Огня хозяйка (Туй-барба) говорит:

- Оу! Правильно ты говоришь. Ну что еще? У меня ум

будто короткий.

Лес надо было родить, поставить. Попросили теперь другого бога и вес поставили. Русские родятся — пусть избы делают, самоди родятся, пусть шесты для чума делают. Русские, самоди пусть его топят. Тальником тоже надо топить. Самоди найдут тальник, русские не найдут, дровами только топить будут. Ну, мы пынче без огня ведь не живем?

Так на землю все положили, в воду рыбу положили, еду. До сих пор ее всякий человек ест. Хоть на земле будет сухо, под во-

дой всегда глина. Это все два бога положили. Станут люди в воде певодить, рыбу будут добывать.

Потом шаманы у огня сидели. Некоторые говорили:

Оу! Огонь! Почему ты такой тиховатый?

— Как тиховатым не буду?! Кто поставил чум, кто избу — это все я топлю. Все меня довят, все меня в разпые сторопы тя-

пут. Тут какой силы хватит? Потому я и тиховатый.

Теперь так вся земля стала жить. Теперь Туй-пямы (Огня мать) в чумах, в избах стала жить, другая — Моу-нямы (Земли мать) в земле поселилась. Так стали жить два бога и все. Это пе сказка, это старая весть.

## 8. Получение огня

Сперва деревья сырые были.

— Так они гореть не могут,— боги говорят.— Сырое плохо горит. Деревья надо делать так: одну часть деревьев надо сухими сделать, другую часть сырыми. Из сырых деревьев можно санки делать, сухие — пусть топят.

Моу-нямы (Земли мать) сказала:

— Без огня плохо. Надо огонь просить. Русский бог есть Миколка, надо его просить.

Вот один бог к Миколке богу ушел.

- Оу, товарищ! Одно дело теперь я забыл.

— Какое дело забыл?

- Oyl Ого<br/>иь-то забывал. Там у тундровых людей  $^{27}$  пичего огня-то нет.
- Oy! Миколка говорит. Хлопнул себя по колену. Я тоже забыл. Ну как, упесешь огопь?

- Как не унесу. Теперь тундренные люди все около огня

храниться будут.

Тут я, одпако, что-то спутал. Огня мать есть, почему к иному богу за огнем ушел. не знаю.

### 9. Первые люди

Из яра над рекой два комка земли обвалились. На песок упали на берегу. Эти комки людьми стали.

Так два человека сперва родились. Один вверх по реке по-

шел. В вершине речки из мха он сделал голомо.

Второй по течению пошел. На устье реки моря дошел, тут балаган нашел.

Нганасан земля вверху, в верховье реки, на большой лайде. Здесь человек шестовой чум нотом сделал. Лук сделал. С луком он диких оленей ожидал. Куда-то сходил — железо достал. Не знаю, в какой земле дерево нашел, но ветку сделал. Вероятно, все время смотрел на воду и нашел там бревно.

Человек в балагане лодку сделал, весла не знал. Серди-

тый (?) нарус распустил. Без весла ношла лодка.

Потом тот, первый, человек сказал:

— Я буду железо точить, диких оленей им добуду.

Это было копья рождение. Думал тот человек: «А если в имах найду дикого оленя, то луком его добуду».

Людей-то два, два ума в разных сторонах.

Теперь так долго жили те люди. Где-то старуха пашлась потерянная. Старуха в маленькой санке колыбельку таскает, кории ест. Шибко плохая стала. Человек в балагане говорит:

— Давай вместе жить. У тебя какая жизнь? Я-то в балагане

живу, так лучше.

Стали жить. Ребенок вырос, смеется старушка. Потом этот старик капканы делает. На заячьих следах ставит капканы. Эта река им лучие отца и матери. Зайцев много. Лисицы приходят есть объедки зайцев. Беда промысла много! Дети в землянке-чуме растут. Мох ребята собирали, да беда жарко топили в балагапе.

Так эти люди жили. Это отец мне правду говорил, да маленький я был тогда. Где сын потом людей пашел, не помню.

Землянка-балаган нотом русским городом стала. Люди не с

неба упали, а Моу-нямы их родила из яра.

Эта река Ляндимела, или Ниркапто, то есть тальниковая; нирку — это очень большой тальник.

# 10. Происхождение людей

Сперва была кругом вода. Только вершины камией было немного видно. Потом стало немного земли. Появилась лайда величипой с ладонь. На пей маленький тальпик и два человека — мужчина и жепщина.

Сперва опи траву ели. Потом земля стала большой, мужчина и женщина тоже стали большими. Стали опи немпого ходить.

Пошли они и нашли двух телят маленьких. Ночевали все четверо вместе. Из травы сделали веревку и привязали оленям на шею. Потом один теленок стал лончаком, а другой — терагайкой. Люди тоже выросли, женщина большой девушкой стала.

Потом тарагайка родила двух телят — самца и самку. Девушка родила двух детей — мужчину и женщину. Стало всех восемь. Собирали ломаные, упавшие деревья. Ребята тоже вы-

росли и поженились.

Когда ребята женились, у них тоже двое детей родились. У отца с матерью тоже двое родились. Стало всего восемь людей. Оленей стало тоже восемь. Олени все на веревках ходили. Но два теленка оборвали веревки и убежали. Так появились дикие олени.

Восемь людей разделились на две группы, на два чума. Отец с матерью у Пясины остались, дети па Таймыру-реку ушли. Потом родились и делились. Тут и конец.

Первого мужчину звали Дёйба (сирота). Он был бог.

# 11. О происхождении людей

Давно совсем никаких людей не было. Только где-то вверху медведь оставил мальчика и девочку, совсем маленьких, совсем голых. Они на улице играли и руками закрывались.

Какой-то чум или землянку сделали. Время выпадения спега близко стало, поэтому и сделали. Теперь в этом чуме посколько, семь-восемь дпей, опи жили, и снег выпал. Теперь мед-

ведь пришел.

Пришел медведь и унсс этих двух ребят. Унес куда-то в свой дом. В доме у медведя совсем мягкие подушки, койки, что-бы сидеть на них. Домой пришел медведь и как в кухню (?) положил двух ребят, а сам ушел. И день где-то проходил и опять пришел. Принес мясо дпкого оленя и положил ребятам.

Теперь ребята с медведем жили и до весны дожили. Как-то медведь одежду собрал и дал ребятам. Когда лето теплое настало, медведь погладил ребят по голове, по пичего не сказал. Вывел их па улицу и показал, куда пдти. И ребята пошли, куда

он показал.

Теперь ребята из чума медведя ушли. Куда-то пришли и землянку <sup>28</sup> или голомо <sup>29</sup> сделали. Тут у себя дома они жили, и выросли, и стали мужчиной и женщиной, и народили много ребят, дожив до старости. Теперь вперед народ стал. Так люди от тех ребят пошли, народ стал.

Теперь долганы 30 медведей убивают, а нганасаны поэтому

пе кушают медведя. Это черный медведь воспитал пганасан.

# 12. Ворон и лебедь

Ворон <sup>31</sup> есть, как гусь, летаст. Когда-то это человек был. Это был нехороший человек. Когда оленья болезнь придет, кула (ворон) век среди оленей сидит, ждет их смерти. Это сперва человек был.

Когда земля родилась, это тогда было. Еще есть лебедь <sup>32</sup>. Это тоже человек был. Сперва, говорят, когда земля родилась, был сирота <sup>33</sup>-парень. Век его люди мучили. Его на чумище бросили.

Лебедь пришел:

Почему тебя бросили?

Меня все время мучают и бросили.

- Садись мпе на спину.

Сел парень, и лебедь полетел, и ребенка век унес. Дошли до лебедей земли. Их народа много. Его воспитали там. Лебедем он тоже стал. Теперь, когда большой стал, вид у него лебедя, а ум человека. Куда-то улетел. Большой черный чум нашел. В этом чуме воронов нашел. Теперь вороны говорят:

— Кр! Кр! Говорят:

— Лебедь, откуда пришел? С нашей девкой почуй, женить-

ся вам надо.

Лебедь на ворона девке женился. Сколько-то дней здесь жили. Потом как-то лебедь пришел, а ворона мать бурдук <sup>34</sup> мешала. Теперь лебедю этот бурдук поставила:

— Кушай!

Лапой лебедь попробовал, ноги все грязпые стали. Попробовал и полетел.

Тору! Это что за бурдук!

Летит и кричит:

— Ии, уу!

Потом говорит:

— Воронов девка бурдук мешала с дерьмом, мои чистые

поги запачкались воронов бурдуком. Напрасно я к воронов

девке пришел, и мои ноги-то все испортили 35.

Лебедь белый; раньше и ноги белые были, нос-то тоже белый был. Воропов девка нос, ноги — все испортила у лебедей.

# 13. Мать воронов 36

Лебедь летит. Видит, что стоит чум. Целый чум воронов.

- Xp! xp! - кричат вороны.

Лебель зашел в чум.

— У! Что ж, гость у нас появился. Давай кормить гостя. Ворон-мать встала. В котле что-то мешает мешалкой 37. Потом палила вареной крови 38.

Лебель стал кушать.

— У! — Лебедь прочь полетел, не стал есть. — У! Воронмать! Твоя дяма совсем плоха, пахнет дерьмом!

У! Лебедь пролил пашу дяма!

- Какая же это у тебя дяма? У поперечноглазых на чумищах собирала дерьмо и вместо дяма варила и меня кормить хочень. Я только в ней нос запачкал и ноги запачкал.

Поэтому у лебедя нос и ноги черные.

#### 14. Тепло

Жила птичка дямаку. Она днем и летом голодала и мерзла. Улстела она и увидела маленький чум. В нем один старик кует железо. И она села на трубу <sup>39</sup>. Спрашивает старика: — Дедушка, ты замерз? <sup>40</sup>

В чуме люлька качается. Старик оглянулся, посмотрел па трубу:

- Кто это там? Заходи, если ты человек.

— Я не человек, а птичка. Зпаешь, дедушка, у меня просьба к тебе большая. Я вижу, тебе тоже живется плохо, холодно и почого есть. Спенай мие железные крылья, нос железный и дапки, и я пойду к богу. У него семь дочерей. У семи дочерей — семь меньков. И в этих мешках — облака, которые дают тепло. И я украду у них один мешок, пока они будут спать.

Ну, старик сразу все сделал. И итичка полетела на юг.

Летит, летит и видит: впереди на небе облако, как скамеечка, и на нем сидит семь девущек и около пих семь мешков <sup>41</sup>.

Птичка говорит:

 Дай бог, пожалей меня, чтобы я могла принести старику теплую жизнь. Пусть девушки, все семь, уснут крепким сном.

Как только она сказала, старшая девушка говорит:

- О девушки, как мне спать хочется!

И все остальные говорят:
— И мне тоже, и мне тоже.

И всо успули. И в то время птичка подошла и у младшей взяла мешок и развязала. Из этого мешка покатились всякие облака. И птичка пошла назад к дедушке <sup>42</sup>.

И видит, что дедушка в одной рубашке <sup>43</sup> ходит вокруг чума.

И говорит птичка:

— Ну что, дедушка, жарко?

- Жарко, молодец.

И так говорят, что теплую погоду эта итичка достала.

## 15. Комары

У охотника две жены было: одпа — нганасанская женщина, другая — сигэ. Охотник нганасан диких добывал. Сигэ девка все сразу съедала. Нганасанская женщина мужу говорит:

— Пропадешь ты от другой жены, ее убить падо.

Муж говорит: — Как убью?

Сколько-то дней прошло, гусиные яйда пашел мужчина. В чум пришел, яйда принес. Делил их у двери. Дал женщинам по паю. Огопь просто на земле горел, топили тальпик в тундре. Нганасанская женщина сказала, что растопит к приходу мужа большой огонь. Огонь горел большой. Муж говорит:

Возьми гуся яйца.

Сигэ, услышав, протипула руки через огонь. Теперь за руки муж ее взял, в огонь затащил. Попала в огонь и сгорела, говоря:

— После меня тебя что-нибудь мучить будет.

Оттого комаров имя по-нганасански — сигэ нгилядиэ (сигэ — искры).

### 16. Полет в землю. Гусей матери

Два шамана было: один Нгамтусо шаман, другой Линапчера шаман. Две кучи самодей было. Нгамтусо шаман говорит:

— Эй, товарищ! С гусями в их землю сходить худо?

— Почему худо? Ничего худого нет.

Дальний шаман говорит жене:

— Мне новую одежду делай. Пусть никто ее не видит. Пусть хоть из кучи Нгамтусо шамана, хоть откуда-нибудь еще какойнибудь человек придет, ты эту одежду закрывай, пусть своим умом обойдутся.

Теперь бубен, шаманскую парку— все приготовил. Потом, после того как все приготовили, шамапить падо, идти падо. Ну,

шаманил шаман и говорит:

Гуси меня зовут. Я пойду.

Так шаманил шаман, так сказал да полетел, вверх ушел. Летит позади гусей. Назад оглянулся:

— У! Моих дямады, гусей дямады мпого-то много! Ну, увидал другого шамапа чум, к пему подлетел:

— Ну, товарищ, что сидишь?

— Oy! — другой ревет. — Ну, мученье я себе пашел теперы Говорил я раньше, что с гусями пойдем, эти слова я забыл совсем. Ну ладпо, хоть старую шаманскую одежду давайте, буду шаманить. Старую одежду падо держать. Новую когда будем готовить?

Ну, старую шаманскую одежду падел и шаманил. Потом полотел и за гусими ушел в землю гусей.

Гусей земли дойдя, кричит:
— У! Товарищ-то мой где?

Ну, товарища увидел, в воде лежит. У! Вода вся закрыта гусими, будто сухая земля это. Очень много гусей, дямады шаманских тоже очень много.

Гонорит Нгамтусо шаман:

— Hy, я где буду сидеть, где буду липять? Мне кажется, лучше на озере линять.

У! Линанчера шаман говорит:

— Моего товарища почему не видно? Будто видел я, что он вришел. Почему близ меня его нет? Ну, падо товарища искать, на какой земле он сидит.

Пошел его искать. У! Товарищ на большом озере сидит.

Перья свои ропяет в воду.

— Эй, товарищ! Теперь ты неладно сидишь. Почему на озере сидишь? Когда люди сюда промышлять придут, они из вас, однако, ни одного не оставят. Э! Неладно сидишь. Теперь не знаю, в свою землю воротишься ты или нет. Однако, не воротишься. Мое место все-таки этого места лучше. У Дяпту-нямы (Гусей матери), в реке, в ее горле, мы летуем. Там все-таки течение есть, когда, линяя, перья уроним, все-таки уплыть можно.

Oy! К реке, где Линанчера шаман линяет, люди пришли. Промышляют, гусей добывают. Один человек сгоняет гусей. Только руку гусям показывает, сам прячась за яром, и гопит гусей по мелкой воде, по которой опи ходили. Передний гусь го-

ворит:

— Впереди что видно? Песок на мысу, а на нем что-то поставлено.

Этот передний гусь тенерь обратно вернулся:

— Ну, там впереди будто я что-то видел, будто караульщик <sup>44</sup>. Сейчас ночь настапет, всем убежать нам надо, хоть и караульщик там.

Близко мимо караульщика гуси все ушли. Назавтра, оу,

люди, промышлять пришедшие гусей, говорят:

- Вчера я говорил, что ночью промышлять надо. Теперь что

промышлять будем? Все гуси в другое место ушли.

— Но! Там озеро было, на пем гуси тоже линяют. Туда нойдем. Этих ушедших как достанем? Далеко они ушли, не надо за ними гнаться.

У! К озеру ушли. На озере гусей беда густо, очень много! Этих гусей промышляли. Гусей на озере всех убили, ни одного

не упустили.

Вот так-то тут гусей добывали. Других гусей очепь быстрое течение к горлу реки Гусей матери унесло, и здесь эти гуси липяли. Если бы они на другом месте липяли, то их тоже настигли бы. Это что за хитрые гуси, на такой неудобной для промысла земле линяли?

Убитых гусей люди санками перетаскали к чумам. Эти люди, которые гусей промышляли, это гуси люди 45. Не знаю, что за

люди это, не знаю даже, люди ли опи, что ли.

Потом гуси в другую сторону, в здешнюю землю, возвращаться стали на следующий год. Линанчера шаман теперь до

своей земли, до своего места дошел.

Oy! Другого шамана, Нгамтусо шамана, век нету. Там в земле гусей его съели. Здесь в тупдру поэтому еда совсем не идет. Нгамтусо шамана люди в этом году все лето голодны были,

ничего пе ели. Линанчера шамана люди не голодают, все густо едят — диких оленей-то добывают, гусей-то добывают, всякую

еду-то добывают.

Ну, Нгамтусо людей голодпых много умерло. Теперь Липанчера людей ни один не умер. Потому что пе голодают, поэтому пи один и не умер. Нгамтусо первый говорил — с гусями пойдем, почему же он не приготовился? А вот Липанчера шаман хорошо слетал, к Гусей матери попал, спустился ей в горло, а гуся горло все равно что яма.

Ну, теперь Линанчера шаман к своему чуму пришел, спустился в пего через трубу. Ему уж заранее чум поставили. Оп так велел сделать: когда гуссй прилета пора придет, поставить ему чум. Вот этот чум поставили, и в этот чум упал этот шаман.

Тут этот шаман Гусей мать благодарил, радовался:

- Спасибо, мать! Хорошо я дошел, своим людям гостипца

принес да всего.

Другого шамана ум короткий стал, сила коротка стала, да оттого люди его все умерли. Теперь все.

## 17. Шаман на луне

Один шаман к луне пошел. Луна-то — наша мать. Бабы когда родить будут, чтобы знать, такие вести принести ушел шаман. Это очень давно было, когда земля еще родилась.

Шаман ушел, ждут его и пе могли дождаться.

Шаман когда пришел к луне, луна быстро побежала к своей матери на некоторое время. Когда она к матери пришла, мать говорит:

— Шаману здесь ходить нельзя. Раз шаман пришел, ты, лупа, его обратно не пускай. Пусть теперь он твоим мужем будет.

Потом луна вернулась к шаману, и он стал ее мужем. Ша-

Шаман такие вести искал на луне потому, что люди тогда павро совсем бестолковые были, пичего пе знали.

Когда луны пет, это зпачит, опа к своей матери ушла.

В то время, когда земля родилась, был один человек. Имя его — Дянгурака (Тундровой). Век живет. Диких век убивает, гусей бьет. Беда охотник! Вести ходят об нем. Товарищей нет. Люди к нему придут, он убегает. Только тридцать оленей у него. Не больше их становится, не меньше. В жаркое время бегает лучше оленя, не отстает от оленя. Все люди аргишили в лес, а он в тупдре на берегу моря остается, в лес не хочет идти. Все в лес пришли зимой, на реку Дудинку. Два гостя пришли. Опи юраки. К старику пришли.

— Кто вы?

— Юраки.— Имя, кто?

— Товарища имя— Комоза, мое имя— Тарухаде (Торуда). Мастер бороться <sup>46</sup>.

Опи еще говорят:

У нас вести есть, что один человек в тупдре есть Дяпгурака.

Это не наш человек, это авамский.

Ну, надо искать.Зачем искать?

Мы, юраки, всегда сильных ищем.

Старик говорит:

 Дянгу не поймаете. Сильные живы будут, плохие пропадут. Сам он людей не трогает. Только соседей не хочет имсть.

— Ну, Сомату-барба, Бай-барба, если жить хотите, передовпшка давайте, мы моря край не знаем. Двух людей надо. Если пе дадите, надо воевать.

— Будем искать людей,

Искали людей. Есть Сыру-пэ. У нее парень. Его имя — Сырунэ-ботуру. Упим за ним. Его позвали. Два юрака молодых чай ньют. У одного рожа красная, у другого — черная, один высокий, другой толстый.

Сомату-старик говорит:

— Ты пойдешь передовщиком в тупдру. Не пойдешь, пас юраки побыют.

— Ну пусть. — И ушел.

Мать говорит:

— Какие вести?

— Передовщиком звали. Я не хочу. Пусть воюют, мне дела нет. Мать говорит:

— Плохое дело. Надо идти. Юраков ты там бросишь и вместе с Дянгу держись, тогда живой будешь. Дянгу всех все равно побьет. Никто его пе догонит. Ты объясни, что поможещь ему.

Еще раз юраки говорят:

— Ну, кто будет? А то этого пария ночью убьем.

Старик сомату говорит:

— Здесь убить нельзя. Что вам за пособка, сильный человек останется все равно.

Юрак говорит:

- Девку давай на легкий чум. Девка с юраками пе хочет идти.
- Только чум будешь держать, замуж не возьмут.

Теперь к Баю-старику пошли юраки.

Давай передовщика в тупдру.

— У меня два сына. Большой жепатый, вот малый-то пойдет, но глухой он — Дюпта. Его дам.

Бай-парень пришел.

- Пойдешь?— Пойду.
- Сапка, олени есть?

- Есть.

 Сомату-старика и всех, кто с ним, убъем. Не дает челопока.

Вай просит, чтобы они не убивали сомату, а парию своему

говорит, чтоб оп Дянгу помог.

Теперь-то юраки аргишат. Теперь Сырунэ-ботуру узнал, что глухой Бай ушел. Глухой пешком пошел, без сапки.

Сомату-парень говорит:

Я тоже пойду. К Дянгу парить буду.

Девку не унесли. Сырупэ-ботуру тоже пешком ушел.

До юраков дошел, там Бай-парень. Юраки каждый отдельпый чум держали, половина-то пустая. Большой чум поставили, только бойцы пошли, восемь человек, да две девки.

Целый год аргишат к морю. Два человека век пешком идут. Где стоят, юраки им есть не дают. Ничего эти два человека по

оли, пешком идут.

Наконец остановились. Сидят вместе. Глухой сказал:

— Муку пашли, сила кончилась. У тебя как?

— У меня тоже. Юраки еду пе дают.

Глухой говорит:

- Этой ночью попробуем, восемь человек их.

— Нет, пока до Дянгу не дошли, не надо. Тогда попробуем. Еще четыре или пять дней идут. Юраки не понимают их. Глухой говорит:

Надо оленя убить.Не надо, не трогай.

Теперь два человека упали. Ничего не ели два месяца.

Дошли до моря. На яру стоят. Ничего не видно. Где-то здесь па берегу надо искать. Четыре юрака дома остались. Четыре на санках пошли. Этим двум человекам сказали:

- Ничего не делайте. Вы нам не будете помогать.

Так сидят. Четыре человска ушли. Собаки залаяли. На улице посмотрели. Из леса санка идет прямо на дверь. Два быка запряжено одинаковых. На санке тоненький человек, белое лицо, тонкий сокуй с сунгуку. Привизал санку, зашел. Совсем пестрая у него парка.

- Ну, какой человек?

— Сами вы скажите, откуда вы пришли.

— Издалека пришли. Дянгу ищем.

- Почему ищете?Воевать идем.
- А это какие люди? Почему глухой Бай пришел? Ботуру почему пришел?

Передовщиком пришел; наш парод убить хотели.

Почему худые?Ничего пе ели.

— Если Дянгу ищете, то вот я и есть.

Стали есть, голодным дал поесть. Говорит теперь:

— Ну, Глухой и Ботуру, идите ко мне или воевать хотите?

— Нет, нет, пойдем к тебе.

Юраки говорят: — Куда ушли?

Двух человек увез Дянгу на санке, как пурга. Юраки стали дорогу гопять. Дошел за полдня Дянгу до края леса. Здесь тридцать чумов, все хорошие. В чуме одна баба молодая, это сестра, а не жена. Юраки потерялись. Месяц живут. Два человека кушают век, мяса много.

Дяпгу говорит:

— Два месяца прошло, поправились?

- Поправились.

 Ну, надо юраков искать. Сестру с тобой, Сырунэ-нюо, оставим, а с Глухим пойдем пешком.

Пянгу и Глухой ушли. Три дня ходят, Юраков видно, обратпо аргишат. Чум сделали.

Йождались ночи середины. Юраки спать стали. Двое часо-

вых. Дянгу говорит:

- Лень яспый, может быть, увидят пас.

Лянгу два раза хлопнул рукавицами. Ветер стал, пурга. Ничего не вилно. Пошли и среди оленей двух спящих юраков убили ножами, задрав им головы. К чуму пошли и всем горла резали. Только баб оставили. Бабы просят:

- Мы пе виноваты, потому что бабы.

Лянгу говорит:

— Не падо убивать их. Идите домой, если дорогу знаете. Скажите, что Дянгу всех убил. Пусть все придут, я не убегу.

Бабы ушли к юрацкому народу. Все рассказали. Всех юраков Дянгу зовет воевать. Все юраки ищут Дянгу. Ушли легкими санками. Нашли чум Дянгу. Ночью окружили чум, луков на сапках не нашли.

Дянгу спрашивает:

- Кто пришел?

— Мы, юраки, пришли.

Ну, не торопитесь, я бакари падецу.

Ну, скорее.

— Я парку одеваю.

— Ну, скорее.

— Я кушать буду. 

Ну, скорее.

— Я девку одеваю.

Юраки чум сломали - и никого пет. Только одеяла - и пи опного человека там нег.

Опять слышно:

— Эй, юраки, чего торопитесь, я санки готовлю. Ишут Лянгу в одеялах и в других вещах в чуме.

Ну, готовьтесь! — слышно.

Смотрят — нет никого, только речь слышно.

Утро стало. Ну, теперь Дянгу видпо стало. Сидит все четверо, смеются, шутят.

- Лучие вернитесь, меня не убъете. У вас есть шаман,

лучше его попилите.

Юраки стали стрелять. — Однако, Дянгу убили.

— Однако, Дянгу убили. А он век сидит. Говорит товарищам:

- Кончайте юраков, я не буду связываться.

Убили всех юраков.

Теперь дошли до конца.

Юраков шаман приходил и с Дянгу воевал. Этого юрака тоже убил Дянгу, всех так одолел.

Дянгу — не человек. Это Дёйба-нгуо. Оп с виду всегда раз-

ный. Иногда оп в виде человека. Это был Дёйба-нгуо.

Он тоненький человек с острым носом, узким лицом. Потому Дёйба-нгуо, что у него своего парода <sup>47</sup> пет. Век один живет.

## 19. У отца счастья

Помогает во всем Нилы-пгуо, Счастья бог. Говорят, что был это маленький мальчик дет семи или женщина. Женщина эта во сне пошла под землю. Ода пецком шла, измучилась, похудела. Не простая женщина опа, чуть шаманка — нготымынтэ. Она видит внереди большой чум, около чума река, меняет вид, то белый, то красный, и она думает, зайти ли в этот чум. Думает, если пойду, боги не пустят. И думает сесть сзади чума около шеста сыпаниде кумняй. Так опа уснула на улице. И вот снит-снит, и что-то ее разбудило. Слышит, внутри кумияй будто кто шепчет ей сквозь пюк: «Вставай, доченька, заходи» (вместо подушки она прислонилась ухом к кумпяй спаружи). Проспулась, встала, а кругом никого пет. Она сама шаманка. Знает, что богини встали и что знают - шаман к ним пришел. Как будто гостюет у них. Она стряхнула снег и зашла в чум. Заходит и смотрит: в чуме несколько людей. Их огонь горит — чуть-чуть. Внали его видно, в яме, а кругом лежат толстые тори-фа. И на онной тори-фа лежит налочка хоси-фа, которой ударяют по бубну при камлании. Она удивляется, на сыне лежит постель, и на ней старик сидит. Этот старик оброс шерстью, лохматый. На котуда бобо два человека снят. На постели па восточном, левом бобо сидит женщина, тоже мохнатая. И они ничего не видят. «Слепые, что ли?» — она думает.

Опа села на конец доски — лотю, как будто боится. И когда села, слышен стал голос — как будто то ли из трубы, то ли

снизу оп идет:

— Откуда пришла, зачем пришла, почему так похудела? Когда она это услышала, взяла хоси-фа и, по тори-фа ударяя, говорит:

— Для того, чтобы людям жилось легко, для того, чтобы

устроить счастливую жизнь, так как я вас считаю матерями и отцами, приехала к вам за счастьем. Для чего же меня бог вырастил шаманом, для чего вы меня родили? По-моему, для того, чтобы от вас нести счастье всем простым людям. Терпеть я больше не могу, и простые бедные люди посылают меня за счастьем.

Когда шамана носылают, то его посылают к тем богам, которые его родили. Шаман — не настоящий человек, а вроде как рожденный от богов.

Пришедшая женщина дальше говорит:

Если вы пеняли мой вопрос, то все здесь встаньте и примите вид настоящих людей.

И как она сказала, все они стали настоящими людьми.

Старик ударяет ладонями по коленям и говорит:

 Ну, ты не простой человек, раз пришла сюда, значит, уверена в себе была. Не ожидали мы от тебя, что ты такая.

Старуха говорит:

Ну, сейчас ты покущаешь, доченька 48.

Огонь чуть-чуть было видно. Там была яма. И оттуда, из ямы, пришла к ней посуда со всякой сдой, мясом.

Потом она покушала, посидела, отдохнула. Тогда старик

встал и говорит:

 Слушай, дочка. Сейчас я спрячусь. Если ты угадаешь, где я, ты заработаешь одно счастье.

И старик сразу исчез. Но эта девушка посмотрела и ска-

зала:

- Ну, внутри сыпапиде кумпяй (шеста) ты паходишься. Старик сразу засменлся и выскочил оттуда.
- Ну, сейчас второй раз спрячусь, и второе счастье заработаемь.

Потом она говорит:

— Вот же, в мунси (трубе) ты находишься.

И оттуда старик опять выскочил и засмеялси:

— Ну, умеешь, дочка. Ну, теперь я много мучить тебя не буду, носледний раз спрячусь.— И опять старик исчез.

Теперь она говорит:

 Ну, в этом же тори-фа ты паходишься, у которого хосифа лежала.

Оп, старик, опять выскочил. И похлопал по своим ко-

— Ну, поэтому ты и пришла к нам,— оп говорит.— Ну, тебя и очепь мучить пе буду, и все счастье и тебе отдам, что ты за-

работала сегодня. Пусть твои бедные люди живут и станут на-

стоящими людьми.

Ну, оп достал из-под подушки большой кожапый мешок и оттуда вынул оленью шерсть. И подал эту шерсть этой женщине, говоря:

— Это первое счастье, которое ты заработала.

Вторым оп дает рыбью чешую 49, и третьим он подает собачью шерсть 50 и говорит:

— Это будет счастье для северных людей. Это будет счастье

для тех, кто на оленьих ногах ездить будет.

Ну, она вышла и ношла. Оленья шерсть — это значит, что только что родился олень. Она взяла в подарок целого оленя от этого старика, Нилу дясы — Счастья отца. Она принесла это от Таде-нгуо — Олепей бога. Дальше, чешую опа унесла, это как бы дали ей рыбу, чтобы ее ели люди. Собачья шерсть — это как бы опа упесла людям собаку; собаки тоже пужны нашим людям.

От этого много собак, олепей, рыбы родилось.

Когда опа пошла через речку, про которую и говорила, к ней, к парке, прилипло пемножко крови и что-то белое прилинио. Когда она прошла реку, она стала угадывать, что это прилипло к ее парке. Она говорит:

- Но все-таки от отцов и не только счастье унесла, но и несчастье. А эта кровь значит, что человек будет умирать от крови, от убийства; белое — это то, что человек будет умирать от отравления спиртом.

Зпачит, боги ее обманули, вместе со счастьем дали и не-

счастье.

Ну, она говорит:

Ну что поделаешь, обратно не вернешься.

Если вернется, ее боги убьют. И так опа говорит:

 — 0! О! Убийство (когда человек с ума сходит, нож ищет) принесла я с собой. — И сама отряхивает свою парку и не может отрахнуть кровь и белое пятно.

И носмотрела на эту речку, а там красного и белого цвета

не стало. Это говорит за то, что она это все унесла. И все.

И когда она присхала, шерсть превратилась в оленей, че-

шул — в рыбу и собачья шерсть — в собак.

И стали люди жить, как мы сейчас живем. Это доказывает, что действительно где-то боги есть. Это, говорят, было, правда павно.

### 20. Боги промыслов

Юрак кружал. Не знаю, отсюда ли закружал, по кружал, кружал и на берег моря нришел. На берег моря пришел и, когда пришло к нему слово, остановился. Потом от моря в тундру, в хребет, ушел. Идет, идет, пусть хоть педелю идет.

— Oy! Я голодный стал!

Диких-то много. Ну, один табун увидел, одного жирного пороза добыл. Оу! Зима стала. Пока кружал, настоящая зима стала.

- Этого дикого как буду обдирать? Надо малицу делать.

Буду обдирать его не разрезая, целиком шкуру сниму.

Снял с дикого шкуру целиком. Надел ее на себя. Стал видом все равно как одень. Тут около убитого дикого ночевал. Зима если стала, как иначе, снег разве не выпадет? Всего его закрыло снегом. Ну. так он потом заснул.

У! Ночью что оп услышал?

— Кто мое мясо ест?

Посмотрел.

У! Это медведь ест мое мясо.

Пока подымался на ноги, очень боялся медведя.

 Убый! Почему мою еду ешь? Тебе промышлять лень стало, что ли? Ну, я по сравнению с тобой более умелый охот-

пик 52, что ли? Почему мое мясо ещь?

Встал на поги и, в какую сторону было лицо, в ту и пошел но тундре. Медведь здесь остался. Так идет, идет. Куда лицо глянит, так и идет целую педелю. Оу! Опять голодный стал. Как голодный пе станет, если нешком идет? Дорог, по которым можно было бы идти промышлять, совсем мало стало. «Не внаю, найду дикого или нет». Идет, идет. Оу! Три маленьких теленка нашел. Оу! Одного теленка-то убил. Ну, мягкое мясо. Около этого мяса почевал. Ночевал и опять говорит:

— Ov! Опять кто мясо ест?

Ну, глядит.

 У! Какой это черпый песец мясо мое ест? Шкура его легонькая. Может быть, людей найдя, кому-нибудь ее продам. Хотел его из ружья отведать. Песец перестал есть и гово-

DUT CMV:

 — Оу! Каких ты людей парень? Оу! Почему ты такой бестолковый? Того, кого ты перед этим оставил, ты, испугавшись, оставил в живых, а меня не боишься, убить хочешь. Тот был такой же, как и я. Почему не отведал, побоялся? У меня вень тоже душа. Не собаки душа. Меня не хотел бы убить, хорошо

ходил бы. Теперь я очень рассердился.

— Эй! — юрак говорит. — Почему ты таким, с виду хороним, являеться? Волком ты был бы, не хотел бы отведать тебя. Черпого песца захотел убить — оттого себе мугу найду.

— Меня хотел ты убить, за это теперь ты муку найдешь,—

сказал несец, выпрямился и убежал в тупдру.

Ну, юрак что будет делать? Потом опять нешком по тундре пошел.

Шел, шел. Оу! Никаких зверей дорог не стало. Даже мышки пороги цет.

— Ну эй! Что поделаены! Плохие дни ко мне пришли, со-

всем ослаб я.

Ну как ипаче? Ничего, даже мышек не нашел. Совсем ослаб юрак. Перелезая через одну застругу, семь раз отдыхает, сидит. Идя, упадет и так почует. Силы не стало у него совсем. Лежит

он теперь на одном месте.

Оу! Вперсди высокую землю видпо. Эй! Так насилу, пасилу па хребет влез и на сго вершине упал. Неделю лежит здесь. Оу! Как-то открыл он глаза и посмотрел, насилу сидя. За хребтом видит реку. Река вся разделилась на протоки, на семь проток. Там, где река разделилась на протоки, три чума стоят. В голове реки три сопки ли, что ли, стоят. Как ножи, торчат.

Вот, увидав это глазами, прямо к среднему чуму идет. Около среднего чума один человек стоит в белом сокуе. Оу! Мепя уви-

дев, смеясь, подошел тихонько и говорит:

— Эй! Какой человек пришел? Наготово-то видом худой. Эй! Раз такой видом плохой человек пришел, иди в средний чум. В средний чум войдешь, на одной его стороне моя сестра сидит. Сядь около сестры. На другой стороне мои отец и мать сидят. Они не такие, как все люди. Если их бояться будешь, к сестре ближе садись. Я же должен сейчас идти. У меня пущалым есть, а в чуме никакой еды нет. Может быть, в пущальни рыба нопала. Долго не будешь ждать, я скоро приду.

Вот попал юрак в чум. Оу! На одной стороне одна девка сидит, на другой два сигэ или что другое. Только глаза у них видпо, все волосами покрыты. Одежды пикакой па них нет, все волосы. Сел недалско от девки. Она пе говорит: какой человек

пришел?

С улицы тот первый человек три худенькие рыбки принес. Старик посмотрел на них и потом говорит:

— В реку какая рыба пришла? О! Талап-то лучше стал, все-

таки три рыбы поймали. Это еще какой один человек, третий, у вас оказался? Ничего шерсти на лице нет. Откуда оп пришел, откуда пришел?

Говорит тот парень в белом сокуе:

Это заблудившийся голодный человек пришел.

Потом говорит старик:

 Ну, пойду носмотрю, в сети, может, еще какая рыба понала.

Вот куда-то недолго оп сходил, пришел и двух людей, пополам вдоль распластанных, принес.

— Оу! Старуха! У пас все-таки талап. Две очень жирпые

рыбы попали.

Эй! Тут тот, другой человек, в белом сокуе, который три

рыбы принес, говорит:

— Талан откуда возьмем? Такую рыбу если есть буду, костный мозг мой когда лучше станет. Ну, пойдем, парень, на улицу, будем ходить маленько. Все-таки глаза твои сейчас видны стали.

Вышли на улицу юрак и тот, другой человек. Этот человек

говорит:

— Ну, парень! Место, в которое ты попал, очень с виду худое. Эти три чума — это чумы хозяев промыслов. Они держат
нее промыслы на земле. В одном чуме старший брат, в другом,
нашем — средний и в третьем — младший брат. Все промыслы
находятся за тремя земли насторожками. Если мы эти насторожки пошевелим, у нас и у людей на поганой земле много
промысла будет, много еды будет. Сейчас мы такую насторожку
сломаем, отда насторожку сломаем. Никак он сам нам и людям
не хочет дать промысла.

Теперь они пошли и пришли в середину между тремя сопками. Так кругами шли, шли. Три топкие заструги нашли меж-

ду сопками.

— Ну, парень! Ложись, пе гляди, а только слушай.

Теперь юрак лег, глаза рукою закрыл. Тот, другой человек

застругу сломая, все равно как дерево сломая.

Oy! Теперь слышно стало, будто вода потекла, слышно стало, как песец ласт, крик разных зверей стал слышен. Всякие звери кричат, на свободу выйди.

- Теперь гляди, - тот человек говорит.

Oy! Из этой сломанной заструги река вытекла. Близ нашего среднего чума потекла и потом в большую реку попала. Рыбу в этой реке видно.

— Теперь, товарищ, ты в те, в другие чумы не ходи,— говорит человек в белом сокуе,— пойдем к пущальням.

Пришли к сетям, три больших чира в чум свой принесли,

пасилу их подняли. Оу! Старик говорит:

- Оу! Эти два нарпя хорошую рыбу принесли. Ну, я к

своим сетям пойду.

Три рыбы насилу сагудали три человека. Потом нарень в белом сокуе куда-то ушел. Только он ушел — оу! — старик-то принел. Две половинки людей принес. Ничего на пих нет, ни мяса, ни кинок, одни кости. Оу! Старик с виду стал очень плохой, сердитый. Сел на свое место к старухе и говорит:

— Oy! Парень, вновь пришедший парень! Мой сын наготово плохой. Что-пибудь сделает, инчего не скажет. Что-нибудь он

не трогал?

— Оу! Дядя 53, не знаю! Что я видел? Никуда я не ходил.

— У меня парень — вор. Ну, говори, что видел!

— Оу! Эти три сопки мы нашли. Там мой товарищ одну ва-

стругу сломал.

— Хм! Вот до чего у меня парець непослушный. Вот из-за него у меня талан совсем худой. Теперь, когда он придет, обоих вас буду есть. Пока рыбу ещь. Нынче вы три рыбы съели, потом я вас трех, двух парней и одну девку, всех вас есть буду.

Рассердился чума хозяни па юрака и вышел из чума. Оу! Целый день его нету. Вечером старик пришел, три худые рыбы

принес и говорит:

— Ну, все-таки сейчас есть вас не будем. Будто все я собрал, что он выпустил. Будто пи одного сига не отпустил.

Вот теперь три худые рыбы целую педелю едят. Неделя про-

шла, говорит парень в белом сокуе:

— Oyl На эту землю почему люди попадают? Опять ко мие хороший ум пришел — надо поганой земли людям помогать. Для меня это очень плохо, когда люди сюда попадают. Ну, пойдем на улицу.

Опять пошли к сопкам и все три насторожки, три заструги

сломали. Потом говорит человек в белом сокуе:

— Ну, парепь! Теперь мы в большое дсло попали. Тебя бы пе было, я бы в дело тогда не попал. Тебя жалея, чтобы тебя пакормить, тогда я застругу сломал. Эти три насторожки сломал я тоже, твою голову жалея. Теперь, хоть худую речь я услышу, хоть хорошую речь услышу, буду я гостевать в чуме старшего дяди.

Ну, зашли в другой чум. Там старик со старухой. Еще только

мало-мало старик. Весь в волосах, лица не видно. И у старика и у старухи глаз нет. Оу! Старик-то говорит:

- Старуха, дверь-то отчего шевелилась? Кто пришел? Гос-

ти пришли?

— Оу! Я тебя больше вижу, что ли? Глаза у меня есть? Будто два гостя пришли. Один из пих будто паш парень пришел.

— Эй! Ныпче был разговор. Брат мой говорил, когда сети глядел: «Шибко ворует мой парснь». На три чума только один парень у пас. Пойду сам посмотрю. Ну, сидите, сидите, ребята, может быть, рыба попадет. Покормлю вас.

Потом ущел слепой старик. Оу! Недолго ходил и пришел. Оу! Две половинки людей принес, совсем без мяса, одни кости. Гово-

рит старик:

— Эй! Этот талан вчерашиего еще хуже. Два дня едим такую еду. Такую еду есть стану, долго жить не буду, скоро помру. Ну, сын моего брата! Ты что-нибудь не наделал опять?

Для чего твоего брата живот кто-нибудь будет брать?

Ты из живота своего брата что-нибудь имеешь?

— Так-то так, все время отец твой говорит: один ты у нас сын, и то совершенный вор <sup>54</sup>. Хоть и попадется, да все равно ничего не скажет. Это вот с тобой какой-то новый парень принел, однако, у этого пария ум не такой, как у тебя, хороший. Пусть он скажет.

— Эй! Старик! Что много говорить стану? Три заструги нашли, трех заструг края ломали. Из этих заструг, из сделанных дыр, вода ушла, песец ушел, всякий промысел ушел,— заблу-

дившийся юрак говорит.

Ну, это услышав, бакари и малицу быстро одел старик и на улицу ушел, сказав:

Подождите! Нас ожидайте.

Теперь он ушел, те двое ждут его. Вот эта пора, вечер пастал. Оу! Старик пришел:

— Oy! Ну, пока тебя паказывать не будем, есть пока не булем. Одного бы хоть сига упустили, обоих бы вас съели.

Потом оба пария на улицу ушли. Никакой воды опять нет, пикаких следов зверей опять нет.

— Ну, нынче-то хоть живые будем — и то хорошо.

К сетям пошли, три худенькие рыбы припесли. Ну, так и легли спать. Несколько дпей живут, три дпя живут, едят только эти три худенькие рыбы. Потом говорит парень в белом сокуе:

— Пойдем на улицу.

Ушли на улицу.

— Чего папрасно будем на улице дожидаться? Будем оленей собирать. У нас есть оленей табун,— парепь в белом сокуе говорит.

Ну, пошли они оба к оленям. Пришли к месту, где река на три разветвляется. Теперь тот человек в белом сокуе ревет во все горло: «Эхэ-хэй! Эхэ-хэй!» Оленей собирает. Табун со всех стороп земли идет. Всякие, всякие олени к двум этим людям близко идут. Спереди три быка пришли. Один из этих быков одну веревку тащит. Но не по земле волочится эта веревка, а прямо вверх стоит. Вся в сучьях эта веревка.

Оу! Друг! Это какие одени? — заблудившийся юрак гово-

рит.

— Это моих отцов олени.

Это что за веревка вся в сучьях?

— Это такая хорошая веревка, по которой шайтаны приходят, шаманы приходят, покупают еду у этих богов, что-пибудь вкусное привязывают к этой веревке в подарок. Это не сучья. Это все шайтаны с шаманами привязаны.

У идущих за этим быком двух быков тоже по одной веревке. Одна тоже вся в сучьях, другая гладкая, без узлов, по земле

тащится.

— Это какие веревки опять?

— Это одна среднего брата веревка. Это, которая кверху ушла, веревка. По этой веревке шаманы, идя за шайтанами, вверх идут. За эти узлы хватаются, поэтому эти узлы стали. Эта веревка пазывается талапа веревка <sup>65</sup>.

— Ну, так. А эта, другая веревка-то какая?

— Это какая веревка? Мертвецам дорогу-то кто сделает? Впиз по пей спускаются мертвецы, чтобы не заблудиться.

После этих оленей пришел один очень молодой олень, тоже

с веревкой. Человек в белом сокус говорит:

— Это мой олень. За ним шаманы и шайтаны следуют сюда, идя ко мне. Какой олень путается, такого не надо, его оставить надо.

Потом говорит человек в белом сокуе:

— Слушай! Я что-то слышу. Будто в стороне наших чумов пьяных людей голоса я слышу. Будто в один чум опи собрались, в старшего брата чуме, и пьяные стали. Этот депь моего отца, праздпичный день 56.

Теперь повернули они к чумам. Пришли в свой чум. Человек

в белом сокуе говорит:

— Эй, парень! Мы все равно умрем, наверное. Перед смертью жирного бангая убей.

Юрак-парень вышел и жирного бангая убил. Человек в бе-

лом сокуе говорит:

Сестра <sup>57</sup>! Ну, хорошее мясо вари.

Девка мясо все в котел положила, сварила. Сидят они все трое в чуме. Пьяные боги там, в другом чуме, гуляют. Человек в белом сокуе говорит:

— Ну, сестра! Я мясо пе хочу. С отцом вино пить хочу. Вы хорошенько ешьте. Жир ешьте, костный мозг ешьте. Есть когда перестапете, ты, сестра, пайди место, куда этого юрака спрятать.

Сестра говорит:

— Ну ладно.

— Так, спрятав его, вы потом муж и жена будете. Над вами меня больше кто хозяип?

Сказал это человек в белом сокуе, пичего есть пе стал и убежал в другой чум. Ну, юрак-парень с девкой едят, всякое хорошее мясо и жир едят. Потом девка прислушалась и говорит:

— Муж! Что-то я слышу. Ты говорил, что твой товарищ — хороший человек. Твой товарищ — тоже не человек. Этот твой товарищ, слушай меня, шайтанов отец — койка-дясы, шаманов отец — пгоды-дясы. Он на тебя сказывает, говорит, что это ты все три насторожки земли сломал. Я слышу, как он говорит отцу: «В чем я виноват, по-твоему? Этот заблудившийся человек чего здесь дожидает? Это он сюда напрасно пришел».

— Теперь мы что будем делать? — девка говорит. — Этот человек мпе не брат. Я сама шамапов мать (пгоды-нямы). Я шамапам слово даю. Шайтанов тоже я мать. Как человек шайтана

делает, это я ему показываю, как делать.

Потом вечер стал. Девка говорит юраку:

— Ты мастер санки делать?

— Мастер.

— Ну, раз мастер, то слушай. Мы неделю будем так одни сидеть. За неделю ты четыре парты сделаещь?

— Сденаю.

— Ну, лес есть, не надо искать, делай. Пьяных четырех дядей <sup>58</sup> не бойся. Ты себе работай, хорошенько дерево строгай. Они не будут говорить, что тебя есть надо. Они не скоро перестанут. Целую педелю будут пить вино.

После этого юрак за четыре для четыре санки все закопчил. Ну, потом как будто слышно стало, что те четверо нить пе-

рестать хотят. Девка говорит мужу:

- Ну иди сюда.

Юрак зашел в чум. В одном чумовом шесте сук был. Девка его вытащила, в дыру мужа спритала и опить сук на место по-

ложила. Ничего не стало видно. Говорит девка:

- Когда придут сюда, теперь тебя не найдут. Средний брат — шаман. Он тебя искать стапет. Ну, когда они шаманить станут, я тебе скажу. От тебя близко сядет человек в белом сокуе, чума хозяин, но шаманить будет только средний старик. булет тебя искать.

Как только опа так сказала, пришел тот, в белом сокуе:

— Ну, сестра! Тот юрак-то где? Я есть его буду.

 Ну, ты бог, ты его и ищи. Ну и что? Все равно найду.

Искал у сестры в поздрях. Залез ей в горло и из заднего прохода вылез.

Оу, сестра! Куда его положила?

— Ну, то-то и есть, нашел? Ну ищи, ищи! Не могу найти, пусть шаман найдет.

Вот стали шаманить. Шаман, как пороз-олень, оделся. Шаманил и только ударил он в первый раз в свой бубен, девка говорит:

Юрак от меня близко сидит.

Вытащила девка сук из шеста, юрака показала и говорит:

- Вы говорите, что та земля поганая, та земля поганая. Поганой земли кровь-то как будете есть? Вы три отца, все вы боги, отцы, Кроме вас еще боги есть. Опи вам скажут: «Почему

поганую кровь еди на этой чистой земле?»

Упарил таман в свой бубен и лег. Всю парку изорвал на себе шаман. Потом бубен унес на улицу, ничего пе говорит. Потом пришел и лег в одеяло со своей старухой. Другие два старика со своими старухами в свои чумы пошли и легли спать. Парень в белом сокуе тоже лег и заснул. Певка говорит мужу:

— Ну что сидищь? Четыре быка-то поймай. У которых веревки привязаны, быков всех поймай и запрягай. Я отцов оле-

ней всех запрягать буду.

Теперь поехали домой. По берегу реки, между тремя сопками, поехали. Три маленькие солки найдя, увидели на них три двери. В эти двери заглянули. Всякий промысел — волки, песцы, черные песцы, всякого промысла тут полно. Все четыре санки всяким добром наполнили.

Ну, четыре санки наполнили. Муж говорит: — Я эту землю, однако, не знаю. Ты знаешь? Жена говорит:

— Как знать не буду? Тебс эта земля чужая, а я ее зпаю. Теперь пошли. Девка эта на отца олене едет. Ну, сколько-то времсии, целый год, едут. Теперь баба говорит:

— Моим глазам тесно стало. Будто эту землю я не знаю.

Муж говорит:

— Вудто мне земля знакомая стала.

После этого, дойдя до знакомой земли, муж впереди стал ехать. Потом дошли до крайних людей. Три чума увидели, там

далеко. Ну, баба-то говорит:

— Ты сразу там не говори, какое у тебя имущество есть. Присоединяться к этим чумам пока не надо. Сами-то они по одному пусть в гости к пам ездят. Ты же к ним в гости часто пе езди.

Теперь стали приезжать к ним в гости эти люди, юраки. Сразу все пе приезжают. Одип-два дня пройдет, и юрак к пим съездит в гости. Оттуда потом опять человек придет. Как-то старик приехал, с виду добрый человек, еще не очепь старый. Говорит оп:

Эй, парень! У тебя какое имущество есть?

Есть у меня кос-что, есть.

— Олени у тебя паши, одежда не наша.

«Это, однако, старик — добрый человек», — подумал юрак и говорит:

— Я пс из хорошей земли пришел. Вот бабу оттуда принес, четыре быка принес. Эти четыре быка к другим оленим не хотят идти, только около чума мох выкапывают и выкапывают.

Узнав этого старика, юрак на песцов и волков десять сще оленей выменял. Целый год тут живут, вместе с бабой своей. Другого года осень стала. Осень стала, да как-то ревет его баба:

— Муж, иди сюда! Когда мы уехали, отцы, напившись вина, спали. Теперь они подниматься начипают. Вставать стали и олепей своих зовут. Поймай наших четырех быков скорей.

Вот юрак четырех быков поймал и говорит бабе:

Ну держи!

Ну, держит она их, держит и говорит:

— Тех десять оленей тоже всех поймай и держи. Не отпусти их вслед за моими оленями, если я их не удержу. Смотри, ни одного не упусти.

Оу! Как-то баба эта шибко заревела:

 — Моя сила-то вся кончилась. Эти олени шибко рвутся. Так рвутся, что не могу их удержать. Выпустила четырех быков.

Эти выменянные олени какими бегупами стали!

Это муж-то тоже ревет. Вот четыре быка побежали. За четырьмя быками еще инть оленей выпустил муж. Пять оленей

насилу удержал.

— Эй! Как так ты не мастер олепей ловить, мука! Этих олепей ты бы не выпустил, этой земли люди кругом по всей земле добром жили бы. Ну, нынче-то ты половину олепей упустил, теперь половина людей шибко бедной будет. Ну, сколько раз пе ревел бы, все равно не придут. Пусть пойдут.

А баба-то брюхата стала. Баба теперь дочь родила. Вот эта девка на ногах стала ходить, большенька стала. Теперь баба

говорит:

— Ну, муж, теперь из земли монх отцов опить ревут. Не отец ревет, а тот, кто тебе сперва товарищ-то был, Спрота-бог (Дёй-ба-пгуо).

Вот он-то ревет, говорит:

— Сестра! Иди сюда. Слишком долго на поганой земле живешь. Ты придешь сюда, все равно на поганой земле теперь твоя дочь останется. Она все равно такая же, как и ты, будет.

Потом, когда дочь стала большой девкой, ее мать, юракапария жена, стала хворать, стала близка к смерти. Говорит опа

мужу:

Я пыпче помирать стапу. На вершине самой большой сонки положи меня.

Ну, как это опа сказала, и умерла. Померла, и потом три года проило. Дочь ее совсем взрослой бабой стала. Стала взрослой бабой и шаманом стала. Говорит отцу:

— Отец! Я шамапом стала. Погапой земли шаманов я гораздо больше. Когда человек хворать будет, пусть только мою рука-

вицу унесут к нему, и он поправится.

Теперь эта девка шибко большой шаман стала. Бубен, всю шаманскую одежду ей сделали. Придет тижело больной человек, унесет ее рукавицу, к больному месту приложит и сразу поправится.

Теперь этот юрак богатый стал. Другую жену потом взял.

А девка остается девкой.

— Мужа не надо мне, — говорит.

Теперь так жить стали, самыми крепкими стали. Сказки-то конец-то тут.

[Дополнение рассказчика:]

Девка, шаманов мать, - она наш бог. Те три волосатых ста-

рика — боги. Сирота-бог — наш бог. Он шаманов дает в пашу сторону, талан дает, ворун его у волосатых богов. Он дает также промыслы и души людей. Сирота-бог и шайтанов отец, а дев-ка — шайтанов мать. Имена волосатых богов: сленого — Сеймиачу-нгуо (Безглазый бог), среднего — Нилымы — Комуштонгуо (Жизиъ держащий бог); он же Промыслы дающий бог. Третьего имени не знаю.

## 21. Происхождение идолов

Кыхэ-ду (Куропашечья парка) живет один своим чумом. Говорит:

— Живой-то я живой, да напрасно мучаюсь, одиноко живя.

Лучше сам себя убью.

Воткпул около костра в чуме пешню острием вверх. Вышел на улицу и залез на чум. Оттуда в трубу прыгнул на нешню. Между ребрами попала пешня и насквозь прошла. Но хоть проколот он, душа все-таки не отходит. Выталдил из себя пешню:

Напрасно не умираю.

Оставил Кыхэ-лу свой чум и пошел нешком. Ушел так и пашел один чум. Тоже маленький чум. Около него лежит много мнса и рогов диких. В этот чум зашел Кыхэ-лу. В нем одиу женщину нашел. Сидит эта женщина и обдирает камос с ног дикого. Сел Кыхэ-лу близ нее и говорит:

- Сестра, давай есть. Я голоден.

Говорит женщина:

— Уй! Почему огонь-то потрескивает?

Отвечает Кыхэ-лу:

— Я не огонь. Есть-то давай.

Женщина все время на огонь смотрит и говорит:

- Почему огонь трещит?

Приготовила себе женщина пищу и чай. Кыха-лу ее пищу ест и чай пьет. Говорит женщина:

— Э! Чай у меня куда девался? Кто его взял?

Спрятала чашки. Всчером мужчина пришел с промысла. Диких добывал. Сел мужчина на свое место. Говорит ему Кыхэ-лу:

Сколько диких добыл?

— Почему это огонь трещит? — говорит мужчина.

— Я не огопь. Сколько диких добыл?

У! Почему огонь трещит? — говорит мужчина.

Женщина говорит:

— Я днем что-то видела. Однако, дьявол пришел.

Вечер стал. Легли спать. Кыхэ-лу тоже спать собрался. Залез к мужу и жене в одеяло. У мужчины жену отнял. Потом говорит этому человеку:

— Твою жену я взял.

— Ищи мне жепу теперь.

- Я тебе искать буду.

- Не знаю наверное, по говорят, очень далеко есть семь

кунко. У них поищи.

Кыхэ-лу пошел. Два чума нашел. В один снизу под дверь заглянул. Видит: три человека сидят. Носы у них очепь большие. Кыхэ-лу с улицы говорит:

— Девку-то давайте, три кункуда.

Говорят те:

Огонь почему у пас трещит?

Самый старший купко говорит:

— В нашем пароде так делается в таких случаях. Отправляют девку в пустую землю.

Мать кунко обед готовит и говорит:

- Если мы девку отправим в пустую землю и она умрет

там, то кто меня хранить будет?

Легла старуха и умерла. После ее смерти три кункуда отправили свою девку в пустую землю. Кыхэ-лу к этой девке на аргиш сел. Далеко с пей уехав, увел ее к своему товарищу. Кунко-девка говорит дорогой:

Почему мои олени быстро пошли?

Приведя аргиш к чуму, положил Кыхэ-лу девку к мужчине и говорит ему:

- Ну, теперь я тебе жену привез.

Общий чум сделали. Кыхэ-лу с женой этого человека спит,

нгапасан — с кунко-девушкой.

Как-то диких промышлять ушли: одип — в одну сторопу, другой — в другую. Кыхэ-лу, один так уйдя, сигэ нашел. Рот открыл сигэ, и ушел Кыхэ-лу целиком в него. В рот попав, в горло ушел Кыхэ-лу. Говорит Кыхэ-лу:

— Каких-то деревьев ломаных много я здесь нашел. Почему внутри брюха сигэ плохо так пахиет? Я выйду из пего, разре-

зав брюхо.

Сигэ говорит:

— Почему у меня в брюхе колет?

Стоял сигэ, упал и умер. Кыхо-лу с пожом в руке из брюха вышел и говорит:

Шкуру-то сдеру.

Содрал с сигэ кожу вместе с погтими. К чуму вернувшись, санку сделал Кыхэ-лу и положил кожу сигэ в эту санку. Нававтра Кыхэ-лу опять ушел за дикими. Другой мужчина остался в чуме и говорит:

— Что он вовнутрь сапки положил?

Посмотрел.

— Это что? Человека, что ли, кожа?

Надел он сигэ кожу на себя. Как он одел кожу, все его тело испортилось, и здесь около санки он умер. Однако, его съеда кожа сигэ.

Кыхэ-лу пришел. Посмотрел на товарища.

- Однако, он мне не верил.

Что-то сделал с ним, починил, и опять стал человек жив. На другой день оба в чумс лежали. Кыхэ-лу говорит:

- Я шайтаном буду. Деревянные шайтаны бывают. Я отец

деревянных шайтанов.

Перестал говорить и превратился в деревянного шайтана. Жена Кыхэ-лу говорит:

Ты теперь деревянных шайтанов отец. Я их матерью буду.

Теперь мужчина, наш человек, говорит:

Я теперь каменных шайтанов отец буду.

Кунко-девка говорит:

Я каменных шайтанов мать буду.

Тут три кунко пришли сюда в гости. Нашли пустой чум в вернулись все обратно к себе.

## 22. В земле мертвецов

Были два старика. Жили в одном чуме. Оба старика — одного человека сыновья. Два старика — оба шаманы. Два бубна-то есть у них, две парки-то есть, шаманские парки.

Большой старик говорит:

— Шибко голодный я стал. Дикого искал — нету, куропатку искал — мало-мало есть. Куропаток искать падо идти.

Ушли два старика куропаток промышлять.

Теперь так ушли и целый день ходили два старика, искали

куропаток. Одной-то куропатки пе добыли. Прошла середина дня, старший брат говорит:

Видно, не добудем мы ничего, надо домой ворочаться.
 Повернули старики домой. Старший брат все время впереди

идет.

Шли они так, шли — ночь пастала. Век не могут чума пайти. Закружали. Говорят между собой старики: «Как теперь жилы будем? Закружали мы».

У обоих стариков дьяволы шаманские есть - вараги. Заре-

вели братья теперь своим вараги:

- Мы закружали!

Услышали они, как прокричали ответ вараги:
— Как закружали? В эту сторону есть чум!

Старший брат воскликнул:

— Так говорят вараги, в этой стороне есть чум. Путь так будет. Пойдем в ту сторону, куда вараги посылают!

Пощли опи в эту сторону, но ничего-то не нашли.

— Эй, вараги! — закричали старики.— Посмеялись вы над нами, ничего мы не нашли!

Но потерялись вараги, не смогли дозваться их братья, и закружали они совсем.

Седьмой день настал. Где-то нашли старики высокое место.

Тут они остановидись.

Устал я,— сказал младший брат.— Буду я здесь отдыхать и спать.

Старший брат ответил:

— Я очень голоден. Пойду куда-нибудь еды искать. Похожу, может быть, какие-нибудь волчьи объедки или еще что-нибудь найду.

Пошел старик. Дошел до какой-то маленькой реки. На этой

рекс увидел он большую, утоптанную, как лед, дорогу.

Воротился он к брату. Олени у них совсем замучились — упали.

— Ну пусть, — говорят. — На этом месте оставим.

Было у каждого запряжено по два оленя, всего четыре. Старший брат говорит:

— Этих всех оленей надо убить.

На толстом конце хорея есть железное конье. Этим коньем всех оленей закололи. Говорят:

— По этой дороге гонять падо.

Пошли пешком по дороге. С собой два хорея упесли. Целый день шли опи по дороге. Вдали перед собой увидели низкое мес-

то. Оттуда виднелась вершина маленького чума. Пошли они к пему.

Стоял этот чум па самой дороге. Совсем маленький, шестовой чум. Рядом с чумом с другой стороны аргиш есть. Аргиш короткий, всего из нескольких санок. Все одени запряжены и привязаны. Все пояса и лямки надеты па них, по привязаны и век стоят олени. Между полозьями одной санки стоит воткпутый хорей, так что аргиш, если бы и пошел, не мог бы пошевелиться с места.

Подошли старики к чуму, оставили перед ним свои хореи. Теперь зашли в чум.

В чуме сидела одна только женщина, одна девушка.

 Ну, два шамана-старика, чего искали, в эту землю придя? — говорит девушка.

— Эй, мы кружали, оттого сюда пришли. Не можем чума

найти, -- сказали старики.

Тут заметили они, что рядом с девкой, не шевелясь, лежит

какой-то человек, будто сиит.

— Кружали мы да пришли сюда, — говорят старики. — Ушли мы сперва куропаток промышлять. Одной да куропатки не добыли за день. Что дальше будем делать, пе зпасм.

В это время спавший человек подиллся и сел.

Ну, цевка, — сказал дальше старший брат, — я голодеп.
 Надо мне вемного чего-нибудь сердце поправить, поесть.

— Эй! — отвечает девка. — У меня еды-то совсем почти не осталось. Есть в рукавице пемного жиру. Его есть будешь?

— Ну давай. Совсем я голоден, — сказал старик.

Достала тут девка из рукавицы немного жиру. Совсем старый, протухший жир. Разделила его па две части и подала каждому старику.

Младший брат взял жир, зажал его в руке п говорит:

— Не знаю, мой стариний брат будет ли есть этот жир?

Старший брат уже ест, глотает жир.

Младний брат скатал в руке жир в комок, что-то крикпул и раздавил жир в муку, но не съел его. Так сделав, говорит младший брат лежавшему человеку:

— Кто ты, молодой человек? Почему лежишь на земле?

Отвечает молодой человек:

— У этой девки отец там, в земле мертвых. Потом и сама девка сильно занемогла и пошла к нему. Я тоже шаман и погнался за ней. Шаманил и пришел сюда. Это край земли мертвых, куда эта девка пришла. Так и шаманил, хореем своим дер-

жу аргиш девки, чтобы не ушел дальше. Своих вараги послал, по дошли они лишь до середины дороги. Но мало от меня пособки, не хватит, однако, у меня силы. Помогите мпе, старики! Может быть, как завтрашияя ночь придет, упущу я ее совсем в землю мертвых.

Два старика теперь говорят:

- Ну, как будем пособлять тебе? Свои души не могли со-

хранить. Чужому человеку как пособим?

За чумом прямо в тупдру идет дорога утоптапная, гладкая, прямо как доска. Там чумов мертвецов много. Кто дойдет до той земли, душа-то только уж не вернется.

Старики говорят:

— Пусть так. Мы пойдем гостевать в землю мертвых людей. Эта девка со своим чумом пускай здесь остается. Когда мы вернемся из земли мертвых, тогда будем помогать и этому чуму. Ну, молодой шаман. Пойдем все трое дальне, в землю мертвых!

 Пожалуй, худо будет, если я дальше, в землю мертвых, пойду, — говорит молодой шаман. — Силы моих вараги не хватит

дотуда.

— Ну, если у твоих вараги силы не хватает, то оставайся здесь. Только не упусти девку дальше в сторону тупдры. Мы когла воротимся, одной силой тогда будем пособлять ей.

Теперь оба старика пошли, взяв с собой свои хореи, по большой дороге прямо в тупдру. Так теперь ушли. День шли и увидали впереди себя много чумов. Это была земля всех умерших людей. Дыма-то здесь много, как туман стоит. Людей около чумов, как комара. Ну, теперь старики к чумам пришли.

В стороне от чумов, ближе к пим, один чум стоит. От чума сюда аргиш запряженный стоит. Совсем, совсем близко был этот чум от других чумов, чуть-чуть только не парился к ним.

Дойдя до этого чума, старики зашли в него. Свои хореи на улице оставили. Одна только девка сидела в чуме. Увидела она братьев и говорит:

— Что ищете вы, два старика шамана, в этой земле? Давно, когда я совсем маленькой была, обещали вы мне две железки <sup>59</sup> играть подарить. Не их дв вы принесли?

- Эй, девка, пичего-то мы не принесли, никаких у пас же-

лезок пет, - сказали старики.

Потом старший брат говорит:

 Ну, девка, я совсем голодный, нет ли у тебя какой-нибудь еды?

— Нет пикакой у меня еды, - отвечает девка, - всю коп-

чила, только в рукавице немпого давно взятого жиру есть, совсем гнилого.

Разделила она гнилой жир на две части, одну младшему брату подала, другую — старшему.

Ваял младший брат жир, держит его в руке и говорит:
— Не знаю, мой старший брат будет ли есть этот жир?

Старший брат опять съсл этот гпилой жир. Младший брат измял жир в рукс, прокричал что-то и подбросил его вверх. Рассыпался опять жир, словно мука.

Когда крикнул старик и махнул рукой, испугалась девка

и опрокинулась на спину. Не скоро потом встала и говорит:

- Как я испугалась, насилу жива осталась.

— Ты зачем в эту землю пришла, девка? — спросил младший

брат.

— Как почему я пришла? Умерла да пришла сюда. Впереди, в чумище умерших людей, у меня мать есть и отец. Когданибудь, может быть завтра, придет сюда в мой чум за мпою мой отец. Тогда я парюсь к нему.

Младший брат-шаман говорит теперь старшему:

— Что же с этой бабой будем делать? Оставим так или что-нибудь сделаем для пее?

Старший брат отвечает:

 Свои бы души пам как-пибудь сохранить, а эту девку в этой земле оставим. Сами мы насилу живы.

— Эй, старший брат! Почему это ты как-то педадно говоришь? Я все-таки как-нибудь попробую сделать, испытаю пашу силу,— ответил младший брат и вышел из чума.

Взял свой хорей. Между байками задпей саяки аргиша вот-

кнул его и говорит:

— Я воткнул свой хорей, никуда не двинется этот аргипи. Отец девки, если придет сюда и захочет аргишить, не будет тенерь аргишить. С этого места, где я воткнул хорей, аргиш не ношевелится. Ну, пусть пока этот аргиш эдесь стоит, мы пойдем гостевать в те чумы.

Принили старики туда, где стоит много чумов. Вошли в один

большой чум и сидят в пем.

Теперь людей совсем мпого в чуме. Но ни один человек не смотрит на них. Так, как будто и не видят, что кто-то пришел, не поднимают глаз.

Один человек, старик, был в этом чуме. Позади него одна невка сидела. Младний брат сел рядом с этой девкой.

Старший брат теперь говорит старику:

— Какой ты человек?

Старик пичего не ответил, даже не посмотрел на него. Только сказал этот старик, глядя на огонь:

— Пошто это огопь пыхая горит?

Старший брат теперь много говорил. Но умершие люди ни одного слова не слышат, только на огонь смотрят. Умерли они, перестали быть людьми, стали они дьяволами.

Ну, младший шаман тут говорит:

 Это какие люди? Совсем-то худые. На пас не глядят, нас не видят.

С девкой рядом сидит. Потяпул девку за руку, девка закри-

чала:

Это пошто у меня рука заболена?

За волосы схватил младший шаман эту девку. Немпого потянул за волосы. Теперь заревела эта девка:

— Это пошто у меня голова-то болит?

Теперь сильно занемогла эта девка. Целую ночь немогает.

Умерший старик теперь говорит:

— Это пошто моя девка неможет? Может быть, кто-нибудь придет? Может быть, бог придет? Тут у нас где-то шаман есть. Пусть моей девке пособляет этот шаман.

Один человек пошел за шаманом. Где-то нашел шамана тот человек. Через некоторое время пришел шаман. Пришел и бубен принес. У этого бубна только деревянный обод остался, кожи совсем нет.

Теперь стал мертвый шамап шамапить. Эй, шамап-то теперь

говорит:

— Уже давно в этот чум боги вошли. Между людьми боги-то сидит. Ну, что говорить стану пашим двум гостям? Что возьмете за то, чтобы отпустить нашу девку?

Двум шаманам-старикам говорит:

— В чем будет пужда, то берите, только, пожалуйста, отпустите девку. Ну чего падо будет?

Младший брат тогда говорит:

— У отца пемогапой девки есть здесь в чуме два шайтапа. Теперь у этих шайтапов крылья-то есть. Этих двух крылатых шайтанов и падо нам упести.

Мертвый шаман передал эти слова другим мертвецам.

Палкой ударил по ободу бубна мертвый старик да говорит:

— Пусть унесет. Ну, шаман, около твоей головы есть два крынатых шайтапа. Отдай их, чтобы дочь отпустили, чтобы нособили.

Ну, теперь отдали двух шайтанов. Мертвый старик отдал. Мертвый шаман достал их за своей головой и отдал.

— Ну, пойдем, — сказали два старика шамана.

Как только взяли они шайтанов, стала немоганая мертвая

девка опять здоровой.

Из чума вышли на улицу два старика. Около чума много, человек интиадцать, людей ходят. Теперь двум старикам слышно, что говорят эти люди. Пекоторые люди так говорят, что есть среди них, умерших людей, еще один шаман, очень большой мертвец-шаман. Завтра этот шаман шаманить будет, говорят. В сторопу леса чум одной бабы есть, говорят. Об этой бабе-девке хочет шаманить тот большой шаман. Как перестанет шаманить этот шаман, говорят, сюда парится эта девка.

Ну, теперь младший старик говорит:

Что делать тецерь стану?

Два старика в том чуме почевали. Утро пришло. Младший брат говорит:

Надо скорее идти, верпуться к пашим товарищам.

В самой середние чумов мертведов большой чум есть. Из этого чума слышны удары бубпа. Однако, пачал шаманить тот, большой шаман.

Ну, воротимся скорее!

Теперь быстро, бегом пошли по дороге. Теперь стало видно на дороге чум девки. Теперь тут младший брат говорит старшему брату:

Ну, брат, стой, стой!

Теперь оглянулись в сторону чумов мертвых. Теперь так глядят и видят, что позади пих вся земля ломается. Ломается сверху сама земля и в тундру вся уходит. Под землей исподе находящийся голый лед только остается, так уносит землю в тундру. Также яры исподе ломаются, когда уползает с них земли и остается один голый лед.

Младший старик закричал:

— Втыкай, мой брат, хорей в землю! Сильно втыкай! Если в землю так воткнешь хорей, может быть, хоть сломается земля, по остапется на месте. Если сильно хорей не воткнем в землю, то впереди пас земля сломается и унесет в тупдру той девки тум. Так унесет этой девки тум, и, одпако, париться он будет к тем многим чумам мертвецов.

Тут старший брат воткцул хорей в землю. Так воткнул да держит хорей. Но даром держит. Земля совсем ломается. Во-

ткиутый хорей совсем упал.

— Пу, бежим скорей,— младший брат говорит,— от твоего хорея никакой пособки нет.

Сильно побежали старики по дороге. Оглянулись — земля со-

нсем ломается и уходит в тупдру.

Теперь той девки к чуму насилу дошли два старика. Младший брат свой оставленный здесь хорей выдернул и воткнул его в землю между байками передней сапки. Только воткпул хорей, как перед санкой земля совсем сломалась и стала подвигаться в тундру. Но хорей теперь стоит, нисколько не шевелится. До этого места сломалась вся земля и ушла в тундру, но тут лежит, пе шевелится. Девки чум, сапки только пасилу пе упесло.

Теперь младший брат-шамап говорит:

- Как с этим чумом будет? Все сапки аргиша поверну так,

чтобы смотрели опи в сторону леса.

Теперь поверпул мало-помалу все санки аргипіа передом к лесу. Теперь взял свой хорей. Теперь младший старик зашел в чум к левке и говорит:

— Эй, девка, я от мертвого старика принес два шайтана. Два крылатых шайтана принес. Одного шайтана я положу в первой в сторону солнца санке. Другого оставлю в средней санке аргиша. Теперь оба шайтана в двух санках останутся. Эти санки пусть в сторону солпца смотрят, пусть в тундру, в сторону мертвых людей, пе глядят. Этот тундры стороны мертвый парод, может, придет к тебе в гости. Может быть, придут и скажут тебе: «Аргиши к нам». Ты, пожалуйста, речей мертвецов не слушай, моих слов не забывай. Когда-нибудь в будущем я тебя пойду искать и опять на эту землю приду. А теперь надо возвращаться в свой чум.

Теперь стали возвращаться. Пошли старики из земли мертвых пешком по большой дороге. Младший брат скорее идет, торопится. Дошли до чума посередине дороги к земле мертвых, где оставили молодого шамана. Воткнутый в землю между байками санки хорей его еще стоит. Но когда оставляли хорей, смотрела ловчейка его в сторону солица, а теперь в тундру она глядит. Одпако, сила-то только у молодого шамана. Запили оба старика

шамана в чум.

Когда в чум заходили, девка сидела, а молодой шаман спал в переднем углу за очагом. Два старика в чум зашли, молодой шаман проснулся, сел и говорит:

— Ну, два старика! Теперь пришли?

— Ну, пришли!

-- Ну, земли мертвых как, дошли или пет?

— Кое-как доили. Вот так дошли. От многих чумов сюда один маленький чум пашли,— два старика говорят.— В этом чуме одну бабу нашли. Олени, лямки — все было готово далее идти. Сперва-то в тундру у ней санки глядели. Теперь мы их сюда поворотили, в сторону солнца санки таскали да оставили. В самой земле мертвых одпого старика нашли. Оттуда двух шайтанов принесли. Эти два шайтана той бабе в санки положили.

Молодой шаман теперь сказал:

— Два старика шамана, как же я-то теперь буду? У моих вараги не хватает силы. Силы не хватит-то, как теперь будет? Эту девку я, однако, в тундру унущу. Ну, два старика! Пожалуйста, пособите мне. Если поможете, большой паем, что поделаешь, отдам.

— Эй,— большой старик говорит.— Ну, как мы нособим? Еще в свой чум свои туши припесем ли? Одпако, на простой

вемле наши туши сгпиют где-нибудь.

Младший брат говорит:

— Как-нибудь пособлять будем. Теперь видпо будет. Может, как-пибудь нашей слабой силой что-то сделаем. Если тут у вараги силы не хватит, то как доспеешь? Пусть будет, как должно быть!

На улицу теперь ушел. Тот молодой шаман тоже на улицу

ушел. Теперь тот младший брат говорит:

— Ну, парель, хорей-то свой возьми. У этого хорея силы-

то пет. Напрасно стоит.

Теперь младший старик все сапки аргиша, одна за другой, повернул в сторону солпца. Потом набрал на земле щелок. Словню забор для неводьбы диких перед чумом и аргишем со стороны тундры сделал из них. Молодому шаману так сказал:

— Ну, я певод метал от санок в сторопу тупдры. Это невод я метал, и он пе пустит в тупдру этот чум. Ну а теперь, пожа-

луй, можно воротиться.

Теперь все три человека вместе пошли обратно по большой дороге. Тут теперь до своих оставленных санок дошли. Теперь, по санок дойдя, сказал старший брат:

— Ну, я устал, очень устал. Ну, ты, молодой человек, иди дальше в сторону леса по большой дороге. Мы с братом станем тенерь немпого спать па санках.

Теперь оба старика пламана под своими санками легли и

спали. Теперь через какое-то время младший брат встал.

- Ну, брат! Пошто долго снал? Пойдем теперь в свои чумы.

Теперь их олени все встали нынче живыми, начали спет конать. Ну, пустую землю кругом оглядывают. От своего места они совсем близко, глазами чумы видпо. Теперь на санках пошли в свои чумы.

Своих чумов дошли два старика. У каждого жена есть. Еще у двух стариков два сына есть. У одного сын женатый, у друго-

го - парень. Опять по девке тоже у каждого.

Чума когда дошли, парепь говорит отцу, младшему шаману:

— Ну, отец, что делал-то? Сколько уж дней прошло.

— Эй, кружал, век кружал, пичего не пашел, в простой земле кружал, век ширкал, пичего не видал! Бубен припеси в чум, и шаманить булу.

Теперь стал шаманить младший старик. Шаманил да перестал. Шаманить перестал и почь спал. Теперь утро стало, пришло время вставать. Встали, и старший брат говорит:

- У меня голова сильно болит.

Эй, в тот день сильно ревел старший брат. Попросил младшего старика:

- Ну, мой брат, пожалуйста, пособи мне! Пошамань!

Младиний брат тут говорит:

— Я даром буду шаманить, да пикакой пособки не будет. У вараги силы-то не хватит. Напрасно пошто шаманить? Силыто не хватит.

Теперь пришел вечер, и старший брат умер. Младший брат

тут говорит:

— Мой брат оттого умер, что ел жир у мертвецов. Шаманить тут папраспо, пособки не будет. Шибко уж гппла еда мерт-

вецов.

Теперь ледовку-то сделали да аргишили. На ледовке брата разделился старик с племяпником и аргишил. Один аргиш сделал, остановился и ночью спал. У! Один человек пришел почью к нему и говорит старику:

— Я тебя искал, потому и пришел.

— Ну, что надо?

— У меня девка целый год хворает. Один молодой шаман шаманил, по пособки мало, век по-старому хворает. Здоровой не хочет стать. Немогает, да только.

Упес шамана этот человек в свой чум. Теперь того чума дошли. Один чум. Это тот чум, около которого шаман невод де-

лал из щепок.

Ну, в чум зашел. Бубен, парку в чуме положил около немоганой. Девка теперь уж век лежит. Мяса на костях совсем нет. Одна только кожа осталась. Молодой шаман тоже тут. Молодой шаман говорит:

— Устал я! Пожалуйста, помоги мне старик.

Ну, теперь-то старик шаманил. С немоганой помочь руками сиял, сразу дородной девка стала и осталась живой. Упесли шамана обратно в его чум. Чума дошел старик и говорит:

— Теперь я, однако, три дня буду шаманить в своем чуме. Три дня шаманил в своем чуме. Три дня шаманил и перестал. Теперь двух быков запряг старик. В простую тундру ушел. В простой тундре одип аргиш нашел. Все олени этого аргиша на земле лежат, все запряжены. Человек там есть, сам закрыт, па санку положен.

Этот аргиш той девки, которую видел шаман на краю земли мертвых.

Убитые олени тут в лямках все лежат. Стал толкать их шаман в зад рукой. Так их толкал, и испугались лежащие олени, и стали па все четыре ноги. Теперь все олени живыми стали. Взял передового за вожжу и потянул вперед. Пошел аргиш. Только сам мертвец лежит еще завязанный на своей сапке.

Привязал вожжу от передового к своей санке и поехал к себе помой. Теперь чума дошел.

Около своего чума поставил аргиш и стал смотреть в сан-

В самой передпей санке нашелся крылатый шайтан. В средней сапке опять нашелся крылатый шайтан. Всего два шайтана. Теперь шаман-то сказал:

— Близко от нашего чума в тундре я мертвое тело нашел. Когда-то оставил я двух шайтанов в одном аргише в земле мертвых. Этих двух шайтанов я теперь в этом аргише нашел. Тот это аргиш, который близко стоял от мертвого народа. Однако, этот самый.

Ну, теперь старик все покрышки и одежду с мертвеца снял и стал руками его растирать. Тер шаман тушу, и живой она стала. Мертвец живой стал.

Тогда старик сказал:

— Садись вместе с моим парнем.

После этого стал жить старик шаман с женатым сыном.

Теперь-то вести этой копец.

Старик этот был Костеркин, Нгамтусо.

## 23. Воскрешение девушки

Жил старик шаман Порбин. С иим в одном чуме жила старуха вдова, тоже Порбина. У старухи было два сына. Один уже большой парень, промышленник, другой маленький. Старуха была совсем бедная. Было у нее только три быка и две важенки.

Аргишили они все из тундры к краю леса. Старик с парнем посхали искать диких. Вдруг старик говорит:

- Смотри-ка, вон дикие!

Парень смотрит, смотрит — ничего не видит. Старик слезает с санки, берет лук и с манщиком начинает подкрадыватьсл. Впереди видны только деревья. Парень смотрит и пе видит диких. Видит только, что среди деревьев стоит ледовка, закрытая бревнами, вроде чума.

Старик подкрался к самой ледовке и пустил стрелу в вершину табора. Затем кипулся к ледовке, стал раскидывать бревна и кричит, что добыл дикого. Сбросил все стволы, стал под-

нимать тело с санки и кричит:

Эй, парень! Помоги взять дикого!

Парень испугался, подумал, что старик сошел с ума, и уехал домой.

Через некоторое время старик подъезжает к чуму, а поперек санки везет заверпутого в материю покойника. Открыл оп двери чума и сует в него покойника.

— Эй, старуха, возьми-ка дикого!

Старуха боится и кричит:

— Какой это дикий!?

Тогда старик сам затаскивает покойника в чум и кладет его у запией стенки за костром.

Смотрит старуха на материю, в которую зашит мертвец, и узнает, что это умершая дочь старика.

— Эй! Ты для чего ее принес сюда?

— Шаманить буду,— говорит старик.— Хочу сделать девку живой. Ну ты, парень, давай мне шаманскую парку и бубен!

Парень принес шаманскую парку и бубеп.

— Ну теперь поезжай! Тут близко есть молодой шаман. Пусть оп придет шаманить. Может быть, у меня одного силы пе хватит.

Парень поехал к соседям и привез того молодого шамана Турдагина. Когда молодой шаман приехал, чум старика уже был полоп гостей. А сам старик лежал на полу, головой в сторону тундры,

потому что ушел уже он в нижнюю землю.

Молодой шаман тоже стал шаманить и тоже пошел в нижшою землю. Сильно дышит, головой мотает, словно олень бежит. Всегда так шаман подражает оленю, когда идет в нижнюю землю. Потом молодой шаман лег рядом со стариком и стал тихонько говорить, что он там видит. Один человек из гостей сел у его головы, слушает и передает его слова другим людям. Молодой шаман говорит:

«Пришел я в нижнюю землю. Большая, очень быстрая река сейчас передо мной. Старик шаман стоит перед этой рекой на берегу, не может через нее перейти. Я бросился в воду и перешел на другую сторону реки. Кричит теперь мне старик с дру-

гого берега:

— Эй, верпись обратно! Вместе пойдем дальше в нижнюю землю.

Вернулся я обратно к нему и говорю:

- Ну, пойдем вместе через эту большую воду.

Вошел старик в реку, но не удержали его вараги над водой, и пасилу ен вылез обратно. Теперь он говорит мне:

— Иди ты дальше один, не хватает у меня силы. Буду я

теперь здесь дожидаться.

Опять перехожу я большую реку. Вижу, чум стоит за рекой на берегу. Вошел я в этот чум, в нем старик живет. Совсем черное лицо у него. Говорят мне этот старик:

— Эй, друг! Совсем голодпый я сижу, пособи-ка мнс!

Я говорю ему:

- Мечи пущальню в реку.

Метал старик пущальню. Полную ее вытащил рыбы и говорит мпе:

Ну, спасибо. Пойдешь обратно, я тебе подарок дам.

Теперь дальше ушел. Опять нахожу чум, а в нем старика. Тоже голодпый сидит. Тоже помог и ему поймать рыбы. Обещает он мне подарок дать. Дальше и иду. Слышу, едет кто-то. Вижу, человек едет на санке. Два оленя запряжено у него—бык и важенка. Лица нет у этого человека. Только белое пятно вместо него. Говорит мне человек:

— Эй, стой! Кто ты такой?

— Я шаман. Ищу одну девку!

— Эхэ! А я тебя знаю. Когда я жив был, от меня педалеко жил один молодой шаман. Я ведь отец тех двух парней, кото-

рые вместе с матерью живут в чуме старика шамана. Как они живут сейчас?

- Худо живут. Только три быка у них осталось и две ва-

женки.

- Ну ладно! Когда ты пойдешь обратно, дам я тебе оле-

пей, уведи ты их им.

Теперь опять дальше иду. Вижу перед собой много чумов. Захожу в крайний чум. Одна девка сидит в крайнем чуме. Спжу я с пей в чуме и вижу: стоит здесь ящик. Открываю я этот ящик. Пять сердец лежат в пем. Четыре из пих совсем черных. Одно паполовину еще белое. Я думаю, что это сердце дочери старика. Положил я это сердце себе в карман. (Все гости увидели, что положил что-то лежащий шаман себе в карман.) Теперь я иду обратно. Опять встречаю отца двух парпей. Оп дает мие двух оленей-телят — пороза и важенку. Я привязываю их к ремиям на своей парке. (Видят гости, что завязывает шаман узлы па ремиях своей парки.) Теперь мертвый отец двух нарней мне говорит:

— Эта важенка будет каждый год телиться двойней. Ее приплод тоже будет телиться все время двойней. Оттого скоро дети мои будут жить хорошо. Ты же всегда будешь бедным. Поэтому

пусть они тебе каждый год дают пять оленей.

Теперь я опять иду. Пришел к второму старику, которому помог рыбу добыть:

— Ну, давай подарок!

— Готово! — отвечает старик и дает мие железку. (Все гости видят, как шаман что-то причет на груди.) Опять я иду и прихожу к первому старику. Этот старик мие тоже дает железку. (Опять видят гости — прячет что-то шаман у себя на груди.) Теперь я снова перехожу большую реку».

Молодой шаман сказал это, поднянся и сел. Старик шаман

уже давно перестал шамапить.

Молодой шаман спрашивает его:
— Ты почему не пошел дальше?

— Эй! Бистер на реке слишком силен, не мог его перейти! Молодой шаман взял бубен и говорит:

- Разрежьте-ка материю на покойнике.

Старик открыл труп. Молодой шаман стал шаманить. Шаманил и ударил колотушкой бубна об пол— пошевелила девка одной ногой. Другой раз ударил шаман колотушкой об пол— и другая нога пошевелилась у покойника. Еще ударил он— ношевелилась рука. И еще раз ударил он колотушкой об пол—

и вторая рука шевельнулась у покойника. Пять раз шаман ударил колотушкой об пол — девка подпялась и села. Только глаза остались у пес мутные. Дупул тогда ей шаман в лицо, и стало оно белым, а глаза светлыми. Встала она и присела к огию.

Теперь спросили гости шамапа:

— А где твои олепи?

Посмотрел шаман па свою парку, и все увидели, что к ее ремням привязаны два пучка шерсти— белый и красный. Отвязал шаман шерсть от парки и велел положить в санку.

Ну, а где твои железки? — спросили гости.

Распахнул шаман парку, и видят все, что у пего на груди сверху кусок железа, видом как солпце, висит, а нопиже — другой, как месяц.

Теперь говорит старик шаман молодому шамапу;

Сделал ты мою дочь живой, теперь бери ее в жепы вместо платы за шаманство.

Ладно, — ответил молодой шаман.

У молодых сирот с этих пор стали телиться важенки двойнями. Стали они богатыми, и давали они молодому шаману по няти оленей в год. С этих пор шаманы берут девок и оленей в уплату за шаманство.

## 24. Семь ледяных девушек

Был одип старик шаман. Один парень у пего. Говорит старик:

— Ну, сып, промышлять нойдем.

В лесу они живут. Осень. Ну, потом ушли они. Старик впереди едет. Потом вернулся назад и говорит:

- Ну, я там дикого оленя видел. Ты стой здесь, жди меня,

сапки карауль.

Старик лук схватил и пошел. Парень смотрит. Дикий оленьто где? Кругом лес, в таком лесу какой дикий олень будет? Вне-

реди ледовка видна, закрытая бревнами в виде чума 60.

Старик к ледовке крадется, из лука стреллет. Стрела в ледовку ушла. Старик побежал к ледовке и в ней скрылся. Потом выходит из ледовки и выносит мертвеца. Увидал парень мертвеца и испугался дяди <sup>61</sup>. Оставил его санку и уехал. Приехал в чум. Говорит бабушке <sup>62</sup>:

— Э! Почему дядя какой-то пеладный стал? Мертвеца схватил.

Вечером старик приехал, мертвеца привез. Это их дочь, недавно умершая. Говорит старухе 63:

- Ну давай бубеп-то принеси в чум.

Оделся старик в шаманскую одежду и шаманит. Потом говорит:

— Эй, парень! Близ нас есть один малепький ребепок. Он шаман. Его привезите. Скажите ему, что дядя его скорее зовст.

Два парня уехали. Приехали в другой чум. Там малепький ребенок, только на ногах стал ходить. Перед отцом и матерью на доске чума играет. Играл, да хлоппула его мать по спипе, оп к матери под одеяло залез. Приехавине чай пьют, говорят, зачем их послал шаман. Ребенок из-за спины высунулся и говорит:

— Ну, мать, я пойду, что ли?

Потянулся к уху отца:

— Ну, тятя, я пойду, что ли?

— Ну что поделаешь. Пойдешь, наверпое. Если бы мы тебя

пожалели бы послать, это перед богом был бы грех.

Мать и отец поехали и ребенка повезли. Приехали к тому чуму. Там старик лежит, шамапит. У! Ребенка-то внесли в соседний чум. Там много ребят играет. Он к ним пошел. Отец ребенка в чум к шаману пришел. Бубен, шаманскую одежду—все положили в чуме. Ну, ударили в бубен ребенка. Тут ребенок перестал играть и ушел в чум шамана. Съел только кусок мяса и стал одевать свою шаманскую одежду. Парка шаманская и бубен у него очень маленькие. Как большой шаман, прыгал и изгибался он. Потом перестал шаманить и рядом с дядей лег. Лежит ребенок и говорит:

«У дяди вараги много. Я по дядиной дороге ушел. Дядина дорога все равно дорога очень оленного человека, так много на пей следов его вараги. Дядя перед большой, как Еписей, ямой в земле остановился, и его вараги обратно пришли. Быстрое течение воды в этой яме его дальше не пускает. Дядины вараги

назад пришли. Это увидев, мои вараги и мпе говорят:

— У пас силы перейти эту быстро текущую воду не хватит.

У! Старик назад ушел».

Старик назад ушел, ребенок за эту реку пошел. Перешел ребенок реку и отряхнулся, как олень. За водой старик со старухой живут в чуме. Говорят опи:

— У! Вода брызпула на чум! Кто ее принес? Это ребепок-

наман принес. Ну, заходи. У нас от долгой дороги силы нет совсем, мы совсем бессильные стали. О! Маленький ребенокшаман, нам помоги. В землю мертвых как мы дойдем? Оленей совсем нет у нас. Силы пашей мало, пешком дойти не можем.

— Ну, дядя, ждите меня здесь. Когда я вернусь, дам вам

день. Я вам дорогу короткую сденаю.

— Ну, дорогу будешь хорошенько делать. Девки душу, однако, принесешь, когда вернешься, этим тоже день дашь.

Ребенок в землю мертвых пошел теперь. Нашел один чум

на спине ледяного хребта.

Что буду делать? Надо в нем что-иибудь найти.
 В чуме внутри семь девок. Эти семь девок говорят:

- Наш друг придет. Мы его голову уберем, причешем.

Вошел ребснок-шаман в чум, с ним половина его вараги. Девки ему голову убрали, причесали. Другие его вараги, которые на улице остались, говорят:

— Почему дал им голову убирать? Теперь они тебя не скоро

отпустят.

Ребепок-шаман говорит:

— Вы там на улице, если хороший день будет, что-нибудь делайте.

Одна из девок на улицу вышла. Пришла и говорит:

— Дождь пошел. Все, что есть у нас на улице, все намокиет.

Надо все принести в чум. Пусть гость сидит в чуме.

Все семь девок так говорят. На улице сильный дождь стал. Ну, потом все на улицу вышли. Одна у входа осталась, дверь держит.

— Как друга так оставим? Однако, убежит. Тогда не пой-

маем. Нужно его караулить. Пусть двое его держат.

Две девки своего друга держат, пять ушло на улицу.
— Мои вараги так не уйдут. Что-пибудь будут делать!

На улице теперь встер стал. Нюки все с чума сорвал. Гово-

- Что поделаем? Надо выпустить шамана. Пусть он и уй-

дет, все равно поймаем.

Все девки стали чум закрывать. В чуме стоит семь плошек <sup>64</sup>. Закрыты они покрышками. В семи плошках семь сердец. Они прикрыты человеческой кожей. Шесть сердец мертвы, одно живое. Живое сердце взял ребенок-шаман и в карман положил.

Вместе со своими вараги на улицу вышел. Ну, теперь семь

девок громко закрачали:

– Эй! Если бы такая погода, такой дождь не пришел бы,

этого человска мы бы не упустили. Ну, что поделасшь. Когда

домой придешь, что-нибудь у тебя случится.

Пошел, пошел ребенок-шаман. Близко к реке пришел, к старику со старухой. Ударил перед чумом в бубен и старика со старухой напугал. Так папугал, что вскочили они и места своего пайти не могут.

Старик говорит:

— Спасибо, парень. Напугал ты нас, и теперь мы скоро дойдем. А ты, парень, домой придень илохо. Отца и мать ты оставил напрасно.

Пришел ребенок-шаман обратно. Старик шаман уже давно

шаманить перестал. Говорит ребенок-шаман:

— Я неладно сделал. Я теперь отца и мать потерял. Ну, давайте мертвеца-девку!

Погладил он руками мертвую девку и говорит:

- Kyrl

Мертвая девка зашевелилась. Тут теперь девка эта поправилась. Старик шамап говорит:

— Ну, парепь! Ты неладно говоришь: отец уйдет, мать уй-

дет. Возьми увези мою дочь.

Мертвая девка совсем человеком стала. Волосы свои все пригладила, стала хорошей девкой. Запрягли ее аргиш, и ребенокшаман увез ее. Как пришли в свой чум, отец его и мать его оба умерли.

Отец и мать его оттого умерли — те семь ледяных девок их сердца похитили, пока он у них сидел. Другую душу спасая, он их потерял. Только в чум свой зашли они — тут и померли. Хоть маленький был этот ребенок-шаман, по взял жену. Потом мужчиной булет.

[Дополнение рассказчика:]

Не сказка это, а старая жизнь. Старик шаман и ребенокшаман — оба были авамскими самодями. Этой земли (т. е. хантайских) шаманских сказок не знаю я.

#### 25. Воскресший человек

Давно, до того как был Лотуранта князем, оспа была в авамской земле. Чумы с неубранными покойниками стояли в тундре. Некому было хоронить мертвецов.

В одном чуме остался в живых только один парень.

Усхал на сапке на пиз, сам не зная куда. Захватил с собою только один июк. Несколько двей ехал парень. Не видал ни чумов, ни дорог от санок.

Как-то оглянулся назад и видит, что догоняет его пеший че-

ловек.

Остановил оленей парень и дождался этого человека. Подбежал к нему пеший человек. Смотрит на него нарень и видит, что это его брат, умерший от осны. Но не может узнать его. Половина лица у человека такая же, как у брата, другая половина съедена мышами, видио кости между мясом.

— Ты ли это, брат? — спросил парень.

Да, я, — говорит человек.Но ты ведь умер, брат!

— Ист, — говорит человек, — я только снал. Пойдем дальше вместе.

Пошли дальше. Много дней шли. Умиравший брат все времи

пешком бежит, парень па санке едет.

Через много дней дошли братья до большой воды. Далеко в тундре, по ту сторону большой воды, видно чум. Но пет ни встки, ни дерева на берегу, чтобы переправиться. И у братьев нет с собой пичего.

Говорит тогда умиравший брат:

— Делай чум из своего июка, будем ночевать. Ляжешь спать, брат, не вставай. Может быть, что-пибудь услышишь

ночью — не выходи, а лежи с закрытыми глазами.

Сделали маленький чум братья и легли спать. Ночью проснулся нарень. Слышится ему плеск воды, будто едет кто-то по озеру па ветке. Взглянул па своего умиравшего брата, тот не шевелится, будто спит.

Закрыл глаза парень и пролежал так всю почь.

Утром поднялся умиравший брат и говорит:

 Выйди, брат, и посмотри, где тот чум, который мы видели за большой водой.

Вышел парень и видит: вода теперь не впереди по их пути, а позади. Подумал, что закружал. Обощел свой чум. Правда, в сторону тупдры чум видпеется, по не за водой, а за большой лайдой.

Умиравший брат тоже вышел и смотрит на тот чум.

— Что-то, я вижу, около того чума стоит, будто облако. На-

верное, плохо будет этому чуму.

Парень пошел в чужой чум узнать, что за люди живут, какие вести есть. Перешел лайду — зашел в чум. Видит: мпого людей живет в чуме. Все здоровы, только одна девка насилу жива. Уже готовят для нее похоронную одежду, принесли ее в чум. Рассказал парепь, откуда он пришел, как догнал его

умерший брат, и говорит:

— Боюсь я теперь своего брата. Говорит оп мне, что не умирал, а только спал. Но лицо у него изъедено мышами. Теперь опять ночью так было. Стояла большая вода перед вашим чумом, велел мне брат спать и из чума не выходить, а за ночь вся вода ушла по другую сторопу пашего чума.

Старик, хозяин чума, говорит:

- Однако, твой брат большой шаман. Вот у меня сейчас

дочь умирает. Не поможет ли твой брат ей?

— Ладпо,— сказал парень.— Я скажу про это брату. Но не буду ему говорить как шаману, а расскажу просто так. По всему видно, что оп не хочет, чтобы люди зпали, кто оп такой.

Сказал так нарень и вернулся в свой чум. Посидел и гово-

рит брату:

- Надо и тебе сходить в гости. Неловко как-то, рядом люди

живут, а ты не заходишь.

Умиравний брат будто и не слышал, что парень сказал. Молча встал и пошел в гости. Зашел в чум. Видят все люди, что не простой человек принел, половины лица нет. Вошел в чум и сел у огня, будто ничего не видит.

Старик тут стал тихонько просить его помочь дочери.

Ничего не сказал умиравший человек, только пересел к дев-

ке. Прислопился к пей и так лежал целый депь.

К вечеру он приподнялся. Девка пошевелила ногой. Опять прислонился к ней умиравший человек и так пролежал всю ночь. Утром девка села и сама надела свою парку. Еще день просидел умиравший человек с девкой, и стала она совсем здорова.

Говорит тогда старик:

 Скажи, что возьмешь в уплату. Хочешь, возьми дочь мою в жены.

Умиравший человек тогда сказал:

— Мне ничего не надо. Отдай свою девку моему брату. Будет опа топить огонь в его чуме, будет варить ему еду, и я буду жить с ними, и буду в тепле, и буду иметь еду.

Так и сделал старик. Отдал девку за убежавшего от осны

пария. Парень этот стал жить и ходить вместе с тестем.

Вместе с ними жил и ходил умиравший человек. Потом стал он самым большим шаманом. Был он из рода Чунанчера.

## 26. В голодный год

Это рассказал мне мой дедушка Динтодуси Чупанчар. Он говорил, что якобы знал того шамана, о котором здесь рассказывается.

Жили два брата. Был голод тогда. Люди совершению не находили себе пищу. Редко появлялись купцы. Давали еду лишь за песцов и за оленьи шкуры. Но у пих пичего не было. У них всего было три оленн. Старший брат был шамап. Они были по фамилии Порбины.

Они совершенно голодовали. Целые дни ничего не сли. Ложились и вставали голодными. Один из братьев, младший, заболел. Ну что же. Иногда находят одну куропатку, поймают ее, растеребят и внутри паходят лишь белых червей. Ее совершенно

пельзя есть.

Молодой парень заболел, и с каждым днем ему становилось все хуже и хуже. Тенерь заболела жена старшего брата. Она заболела утром, сказала, что в сердце что-то колет. И под вечер она кончилась. Ну что ж. Похоронили ее и ушли, поддерживая друг друга, в далекий путь. Они идут, а младшему брату становится все хуже и хуже. Даже поднимать сам себя не стал. Что хотел делать, и под себя все делал. И старший брат пе может его поднять, силы не стало. Наступила совершенная зима, примерно поябрь.

Говорит младший брат старшему:

— Ну что же, брат. Наверпое, мне конец. Наверное, умру. Если умру, то ты меня не трогай, оставь так и хоронить не хорони. Как лежу под одеялом, так и оставь. Сделай надо мной маленький чумик и подстилку обрежь, только оставь подо мной. Обрежь ее ножом. И так же под головой сделай, а лишнего ничего не оставляй. Теперь пойдень куда хочень. Может быть, кого-нибудь встретишь, может быть, с оленями будут эти люди. Оставайся с ними. Веспою только подойдите ко мне ближе. Если они не согласятся с тобой поехать, то поезжай один, приезжай поближе к моему трупу.

Ну вот, кончил говорить, откинул голову и кончился. Вот тот человек, его старший брат, идет одип, аргишит один. Во второй половипе зимы пашел несколько людей — ходят самостоятельно, нитаются мукой, купленной у купцов. Средн них оп стал жить.

После этого весною оп стал просить:

— Ну пойдемте туда, где мой брат лежит.

Они не соглашаются идти.

— У пас путь другой, у нас вещи остались на реке, где диких промышляем. Мы пойдем туда.

- Ну, - он говорит, - если не хотите, то нойду один к сво-

ему младшему брату.

Ну, поймал утром своих трех оленей, взял свой чумик и пошел. Муки немного взял.

Идет, идет. Остановился на высоком месте.

— Видать моего братишки чумик. И повалился оп па одпу сторону. И торчат только концы шестов, и больше ничего пе видать.

Расплакался он, отпустил оленей и сделал маленький чумик для себя, на одного человека. Печет лепешки. Испек несколько лепешек, поел и лег спать.

Снит и слышит, кто-то говорит на другой стороне чума:

— Ну что же, брат? Прийти-то пришел, а поесть у тебя пеужели ничего нет? Хоть нет мяса, то вскипяти чаю или хоть водички.

Испугавшись, старший брат открыл оба глаза. Видит: па той сторопе чума лежит старое, топкое одеяло и вроде как в

нем спит человек.

Разжег огонь, печет ленешки. Смотрит на оделло и узнает его. Вроде как знает это оделло.

- Вроде как моего братишки одеяло, которого я оставил

умершим.

Человек поднялся, открыл одеяло. Подпимается человек, братишка, который умер. Пока лежал оц в течение зимы, не стало у него щеки на левой стороне лица, отгрызли мыши, пока он лежал. И еще он болен. Поднялся и говорит, что еще болен.

Ну, говорят:

- Пошли аргишить в тундру на летовку.

Идут. Донили до хребтов. Говорит больной парень своему

брату:

— Остановись, пусти оленей и делай чум. Если что-пибудь у тебя есть здесь, то ноешь. И вот затем пойдешь куда-пибудь и, может быть, что-либо найдешь. Возьми мою правую рукавицу. Может быть, увидишь чумы живых людей. Поднимись на высокое место, но так, чтобы они не заметили, как ты нодкрадываешься. Если увидешь чумы, стой на высоком месте и вынь рукавицу из кармана. И на самом конце рукавицы сделай дырочку и подуй в рукавицу через эту дырочку в сторопу чума. И оттуда вернешься домой.

Ну вот, пошел старший брат. Ну, так и сделал. Нашел чумы

и, как было сказано, так и сделал. Обратно вернулся. Младший брат его спрашивает:

— Ну, что видел, что нашел?

— Ничего особенного не нашел. Видел, чумы стоят на берегу реки. Но у нас пет ветки. Как перейдем к пим? Одпако, пропадем здесь.

- Ничего, брат, однако, не пропадем. Лови оленей, по-

грузи чум и пойдем.

Этот человек хоть и руководит, но из одеяла подняться не может.

Идут и пришли на берег реки, где те стоят. Те их не видят,

опи видят. Ну вот, говорит младший брат:

— Отпусти оленей своих и делай чум. Когда будешь делать чум, поставь его так, чтобы шесты его с этой стороны стояли прямо в воде. Сам ложись спать. Что бы пи услышал, пе вставай, ни в коем случае не смотри.

Съед старший брат половину ленешки. Больной ничего ис ест и не ньет. Потом лег старший брат спать. Уснул и потом

проспулся.

— Что такое? Как будто мы илывем? И всякие звуки слышно, как будто кто-то гребет, меня качает и где-то куропатка кричит своим голосом.

И повернулся на другой бок, закрыл глаза и опять уснул. Потом слышит, как больной говорит:

— Ну, если есть поесть что-нибудь, то поднимайся, что долго

сшишь?

Испугавшись, вскочил старший брат. И сразу пошел к двери. Река, когда он лег спать, была по другую сторону чума. Теперь, оказывается, они перешли на эту сторону реки. Вот боль-

ной говорит:

— Сегодия к тебе придут гости. Опи тебе скажут, что у них дочка заболела. Так заболела, что и руки подпять не может. Они спросят тебя, как ты перешел реку, у тебя ведь веток нет. Как же ты перешел? Еще скажут опи: «У нас еще одежду не сушили, скоро аргишить не будем, идите к цам». Ты не соглашайся к ним идти. Пусть придут до трех раз.

Сказал это и уснул. Скоро приехали три санки. Останови-

лись. Приехавшие люди говорят:

— Просто удивительно! Уй! Кумасы! Как опи переехали реку? Нет веток! Как они приехали? Река широкая и глубокая.

Старший из присхавших заходит в чум и здорового брата ударил раза два между лопатками.

— Ну что же, браток! Я пришел за тобой. У меня заболела дочь. Может быть, чем-либо нам поможете. Она заболела депь тому назад. Сейчас не пьет и пе ест. И последнюю парку на нее пакинули, и лежит на ней.

- Ну что же, ребята, я же не шаман, я вам ничем не могу

помочь.

Они приходят затем еще два раза. На третий раз больной человек говорит:

Опи тебе пе падоели?

— Да, брат, падоели опи мне. И платить не платят.

- Иди, - говорит, - с ними.

Опи пошли. Доехали до чумов. В самом крайнем чуме собрался парод, и гремит в пем бубеп. И он пришел и прямо идет к больпой. Взял рукавицу своего брата, в которую дул, и этой рукавицей три раза обвел вокруг больной.

- Ну что, вот и вся моя помощь. Больше ничего не могу

сделать.

— И то спасибо. Спасибо не за то, что ты ничего не помог,

спасибо за то, что ты приехал.

Пока они разговаривали, больная поднялась. Как поднялась, она стала просить воды. Дали ей вареной воды. Она выпила нару глотков.

Ну вот, под вечер она стала сама подпиматься. Утром она стала нормальным человеком. Опа даже не чувствует — была

ли она больной. Ее отец, старик, говорит:

 Ну что же, паренек! Счастье твое. Ты ей помог. Жепись па ней.

Ну, оп пошел домой, слова пе сказал. Пришел к больному брату. Тот спрашивает:

- Ну что же, браток? Помог или пет?

Да вроде как помог.

— А что ты помог?

- Да вот так, окружил кругом нее рукавицей. Опа стала подниматься сама.
  - А как ты думаешь: ты ей номог?
    Да, совершенно верно, я ей помог.
- Это же я виноват во всем. Помнишь, как ты с рукавицей ходил? Когда дупул сквозь рукавицу? Вот в этот момент я захватил воздух и вместо воздуха девушку схватил за грудь у сердца, за место, где стало болеть. От этого она заболела до смерти. Когда ты обводил рукавицей, я разжал руку и ее отпустил.

— Ну что же, ты будешь на пей жениться?

— Нет, брат, жениться не буду. Я ведь в том виповен, что умерла твоя жена, что тебе пришлось меня принести, мне помочь. Лучше вот ты, брат, жепись на ней.

И тот старший брат женился на этой девушке. Младший

брат потом сказал:

 Ну, а шаманом буду я, а не он. Если не верите, я вам докажу.

Ему сделали бубен и всякие железки и костюм. Когда все сделали, он сказал:

 Бубен отнесите на ту сторону реки, повесьте там на палке и там оставьте.

Так и сделали.

Вот теперь оп другой бубен взял, взял колотушку для буб-

па 65 и говорит;

— Если я буду шаманом, если я вырвался от разных болезней <sup>66</sup>, от разных богов, когда я ударю в бубеп три раза, то по третьему удару пусть мой бубеп с той стороны реки войдет через трубу в чум. Ну вот,— спрашивает оп народ,— тот бубен вы помните?

Три раза ударил в бубен. На третий раз потемпело в чуме, и прямо к нему упал бубен.

— Вот проверьте, оп или пе он?

Вот опи проверили, и оказался это тот самый бубен. Теперь этот шаман так сказал:

— Ну вот, когда я заболел, я ходил ко всяким богам, дрался с богами, просил, чтобы люди были сыты и богаты. У этого самого голода, который нас мучил, у него свой бог есть. Отдал я жену своего старшего брата ему, этому Хопи-нгуо. За питание в течение нескольких лет отдал, за диких олепей, за куронаток. И отдал ему еще свою левую щеку.

Ну вот, так он стал шаманом, и призпали опи, все эти люди,

что он стал шаман. И здесь конец.

[Дополпение рассказчика:]

Коча (болезнь) и нгуо (бог) — это одно и то же.

#### 27. Сырада-нямы

У Дюфадэ был младший брат Моку (горбун), или Ауда. Тоже шаман. Оп шаманил над женой Номонтэ Порбипа.

Моку ходил под землю к семи Сырада. Под пими сырада-ма

(ледяной чум) нашел. Там порог <sup>67</sup> есть, на нем старые следы копыт шайтанов и шаманов, которые перейти его не могли.

«Я вошел в дом. В сырада-ма на западной стороне одна седая старуха есть. Это Сырада-нямы, опа же Моу-нямы. Без глаз. Старуха говорит:

- Чем это пахиет?

— Оу, это я пришел. Шаманы, шайтаны— все говорят обо мне: "Худой Моку, вот худой Моку пришел".

Старуха говорит:

- Моку, у бубна вести я слыхала. Ну, что надо?

— Я потому пришел, что Дяптобу старик (отец Номонтэ) меня послал. У тебя Детей матери шапка есть <sup>68</sup>, за ней я пришел.

 Есть, есть. У меня есть, по пе пошлю ее. Нюо-нямы баба седая когда стапет, с тех пор и эту шапку держать буду».

Это сказав, Ауда (Моку), как человек, сел. Потом Номонто жена все равпо скоро умерда.

# 28. Отцы рыб и диких оленей

Два шамана, два брата из рода Линанчера, очень голодали. У одного из них семь детей и две жены, у другого — пять детей. Оленей только два пороза у пих. Говорит старший братшаман своему старшему сыну:

 К моему брату иди. Мы шамапы-то шамапы, падо пам последнюю душу удержать. Так голодать будем, все мы умрем.

Надо что-то попробовать.

Младший брат пришел к нему:

— Что будем делать? Так мпого ребят как помирать будут?

— Ты когда спать станешь, еду где-нибудь находишь? На твоей лороге еда есть?

Младший брат говорит:

На моей дороге еды мпого.

Большой брат говорит:

— Наверху олепей мы много видим. А на земле еды пе найдешь?

— Попробую, одпако, найду.

— Я тоже пробовать что-то сделать хочу. Однако, одолею

тоже. Когда ты жизпь на земле найдешь, ты ей отец будешь. Потом узнаешь, когда дойдешь. А я туда вверх дойду, диких и домашних оленей отец буду. Ну, что будем делать? Одного да куска у нас пет. Ныпче кого будем есть? Иди домой, торопись, нока ребята не умерли. Я тоже торопиться буду.

Младший брат ушен. Большой брат говорит:

— Я старший, я первый пробовать буду. Ребята! Олепя-то поймайте.

Месты чума в одну нарту положили. В нюк ребятинек, жен завернул. Одного своего оленя вапряг. С обеих сторон колол ножом этого оленя. Из ран легкие вытащил, так что их видно стало с обоих боков оленя. Олень голову не опустил, все равно она у него поднята. Чстыре поги крыльями стали. Вместе с оленем полетел вверх, санку за собой утащив.

Середины пути дошли. Старик закричал:

— Ну, впиз, на старое чумище-то, кто хочет? Олень впиз хочет!

Одна из его жен говорит:

— Я хочу.

— Ну скорее, а то олень упадет.

Старуха говорит:

— Вместе с тобой спали, да трех ребят я родила. На пога-

пую землю тихопько меня спусти.

Жена со своими ребятами спустилась, так тихо спустилась, даже снег не помяла, и куда-то ушла. Старик с другой женой и четырьмя ребятами все время летит вверх.

У бога там вверху дыра есть. У этой бога дыры 69 остаповился старик. Очень ясно солнце видно. Земля здесь очень кра-

сивая. Трава на пей железная.

- Ну, ребята, здесь, у этой дыры, стоять будем. Чум делай-

те, ищите еду.

Все ребята пошли. Убитого волками дикого оленя пашли, другой пашел затравленную куропатку, третий — зайца. Только рыбы пет.

Этот старик теперь жить здесь стал.

Слово теперь вниз ушло. Другой старик где?

Другой старик тоже оленя запряг. Ребят тоже в одну сапку положил. Тоже оленю с боков две дыры сделал, так что легкие видны стали. Стоя около сапки, говорит:

Мохо, мохо, мохо! Мутада матаду! (Глина, глина!

Дорогу давай!)

И вместе с оленями и сыновьями ущел под землю — глина

дорогу давала. Там внизу семь вемель. Средняя из них — лед. Через все семь вемель прошел. Дошел моря. Здесь дров, плавника много. Здесь чум сделал.

- Ну, ищите теперь. Может быть, что-нибудь есть.

Ребята кричат:

У! У меня пропащий осетр <sup>70</sup> есть.

У меня — перпа <sup>71</sup>.

Теперь каждый день сеть метать стали. Рыбы очепь много. Белуху <sup>72</sup> и всякого разного морского зверя нашли. Ни в чем не нуждаются, в жире не нуждаются, всего много.

Старик в одеяле все время дежит. Говорит оп:

— Ну, почему в чуме все время, ребята, лежите? Ходите

по краю воды.

Ребята ушли па край воды. Что слышно? Вверх посмотрели. Сверху две сапки пришли, два человека. У одного — пестрые олени, у другого — олени, санка — все черные.

— Ну, - говорят, - как живете?

- Нас пе видите? Наших оленей пе видите? Едим много.
   А вы как?
  - У нас тоже всего много.

— Отец ваш что говорит?

— Отсц паш так говорит: «На ту голодную землю, на которой мы разделились, эту богатую жизнь надо подпять». А ваш отец что говорит?

— Наш отец говорит: «Надо жизнь, надо табун олспей на

ту среднюю землю уронить».

— Еще мы не все сказали. Болезнь есть на этой земле. Пря-

мо не говори, как много здесь у моря болезней!

Так сказали и посмотрели па приехавших братьев. Те исчезли, болезни испугавшись. А опи это напрасно сказали. Ничего опи не болели. Пришли домой к отцу.

Ну, что слыхали? — старик говорит.

— Вот приходили два паших брата, -- говорит.

— Что говорят они?

- Хотят па ту землю прийти, откуда мы разделились.
- И я туда думаю вернуться. Будем на оленях ездить, будем хорошо жить. Ну, еще что говорили?
- Мы пеладно говорили, что здесь болезней много. Они испугались и ушли.

Старик сыну палкой чуть голову пе проломил.

— Так пе говорил бы ты, на нашей средней земле хорошо бы жили, хорошо бы олени водились. Проклятые ребята, кто ве-

лел вам так говорять?! Едде когда мы па средней земле жили, ты меня не слушал. Ну ладно, теперь я с вами разделюсь. Я теперь всегда моря хозяином <sup>73</sup> буду и отцом рыб <sup>74</sup>. А ты — бестолковый бог будень, воров богом <sup>75</sup> будень.

А другой брат, который вверх ушел, стал отцом диких оле-

ней <sup>76</sup>.

[Дополнение рассказчика:]

Это не сказка, это старых шаманов рассказ.

## 29. Невестка Моу-нямы

Один богатый Моррэдэ был. Оленей у пего в табуне очень много. Только девка, сестра, у пего. Ребят ни одного ист. Наготово много так-то летом он диких добывает. Девка только оле-

ней караулит, сам-то все время промышляет.

В одип день жарко было. Девка лежит в чуме у табуна. У! В табуне один олень, старая важенка, встала на ноги. К подвешенному на вешалах для сушки мясу подошла важенка и ест мясо. Так-то важенка много мяса съела. Девка гонит ее, она не слушает. Девка рассердилась:

- Я тебя попробую теперь. Какой черт это олень? Гонишь,

не слушает.

Палку схватила девка и за вешалом с мясом спряталась, под лежащей на земле шкурой. Вот потом важенка опять пришла. Вот девка палку подняла и по морде ударила важенку. Важенка-то теперь на землю упала. Потом насилу на ноги встала. Оу! Важенка-то говорит:

— У! Хозяйка! Наготово меня вередила. Как пибко тебе мясо жалко! Теперь я лучше этого себе живот пайду. Ребит у меня мпого, весь табуп. Теперь иди за мной. Где-то в конце на-

шей копаницы земля есть Ярига. Я тебя туда отдам.

Так сказала важенка и пошла. За ней почти весь табун пошел. Брат говорит:

— Ой, девка! Табун ушел!

Побежал он за табуном. Ну, девка на неделю потеряла брата, пока тот бегал, оленей собирал. Потом брат пришел и говорит:

— Сестра! Наготово я устал. Теперь скоро вечер стапет. Вечером падо идти их хранить.

Девка говорит:

— Ладно, я пойду.

— Ну ладно, иди!

Пошла девка. Шла, шла. Пришла к табупу. Оп опять пошел. Все время идет, идет. Так вечер стал. Накопец впереди идущие олени стали останавливаться, мох есть. Собрались все в одпукучу олени-то. Крутятся, крутятся. Девка за ними бегает.

O! Ледовку <sup>77</sup> нашла. Очень старая ледовка. Будто мужская

ледовка. Мужская-то санка стоит.

Oy! Совсем вечер стал. Надо олепей домой, к чуму, гнать. Погнала оленей да теперь слышит позади себя, одип человек говорит:

Девка, быстро не иди.

Оглянулась, видит: сзади нее один человек идет. Вместо глаз у него корольки вставлены, ими он смотрит.

- Куда так быстро идешь? Все равно пикуда не уйдешь.

Все равпо вместе пойдем.

Ну, так идя пешком, девку он схватил.

— Ну как будем? На сапке поедешь или пешком пойдешь?

- Ну, ты знаешь. Ты меня держишь.

Поднял этот человек девку и назад понес. Ну, потом до ледовки дошел. Ледовка разломана, под ней в земле яма выкопана. В эту яму они попали. Оу! Тут в яме внизу двери есть. В эту дыру в яме ушел человек, песя девку. Идет, идет, все время темно, ничего не видпо.

— Oy! Жена! — человек говорит. — Мои глаза пичего не ви-

дят.

Потом все-таки видно стало человека, который ее несет, видно опять стало. Оу! Три больших чума видно стало. Около самого большого среднего чума человек оставил девку на улице, а сам вошел в чум. Девка слушает.

Который ее принес человек говорит:

— Мама, я одну бабу принес. Она тебя ждет теперь. По-

чему ты ее в чум не приведень?

Старуха на улицу вышла. Голова у ней вся проросла травой. На лице ее тоже трава есть, мышами тоже лицо изъедено. Земляной дух от нее наготово сильный. Привела девку в чум. Вошла девка в чум! Оу! В чуме-то народу много, шибко много, полно народу. Головы у всех в песке. Потом говорит человек, который ее принес:

Ну, что будем есть? Мама, давай есть.

Ну, старуха сама на улицу вышла. Ушла да одних мышей принесла на сду. Мышей всех сварили в большом котле. Оу! Котел-то весь в земле. Оу! Старуха говорит:

— Ешь мясо.

Подали девке в плошке мясо, на стол поставили. Ну, она одного да куска не может съесть, в горло не идет. Ну, есть нерестали. Который ее принес человек говорит:

Оу, мама! Новый человек не ест это. Что он будет есть?

Старуха говорит:

 Что отец скажет? У меня передовой бык есть. Этого быка пусть она ест.

Ну, вскоре после этого в дверь мясо бросили. Ну, мясо-то такое, что пи одного куска есть-то нельзя. Блюст, блюст девка, ни одного куска не съела.

Эй! Теперь что есть будет?

— Ну, парепь, что твоя баба есть будет? Умершие недавно люди есть в некоторых чумах. Недавно один большой аргиш пришел сверху. Мясо-то у них все будто свежее было. Ну, сходи, нового оленя принеси взаймы. Все равно такого же оленя отдадим.

Оу! За таким оленем ушел муж. Оу! Недолго-то ходил, одного быка принес. Теперь этот бык все-таки лучше. Вот ободрал он и в дверь бросил мясо. Все-таки это мясо красное, варить его если, все-таки опо лучше будет того другого, шибко не кислое. Сварили это мясо. У! Мясо это все-таки лучше. Тут-то старуха сказала маленько:

 Этого оленя пусть иной парод не ест. Эта новая девка только пусть это мясо ест.

Ну, это повое мясо девка все время ест. Как-то через не-

сколько дней вечер стал. Старуха говорит:

— Давно мяса не варили. Сколько-то дпей пичего не варили.

Новая девка, котел припеси, надо много мяса-то варить.

Всякий народ здесь каждый день промышляет, некоторые мышей добывают. Дикие откуда берутся в этой земле, как доходят сюда? Гнилые дикие сюда попадают.

Ну, потом так-то вышла на улицу эта девка котел принести. У! Котел наготово плохой. Надо из пего землю вытряхнуть. Весь оп землей со спегом набит. Поленом ударила девка по кот-

лу. Ну, котел, все равно бубен, заревел.

У! Где все? Около меня чум был, другие чумы были. Все исчезло, испугавшись грома от удара по котлу. Так тогда, взяв котел, пошла девка по своей дороге обратно и все время бьет в котел. Дорогу-то, по которой она пришла, видпо. Оу! Как-то услышала, муж ее ревет впереди ее.

- Oy! Мама 78! Жена наготово далеко ушла. Я такие вести

слышал. Ну я-таки ученый, пугаться не буду. Жена! Оставь свой котел тут на земле!

Только голос в земле она слышит, близко от нее никого нет.

Потом видно его стало. На самой дороге сидит.

Оу, жена! Что будем делать?
 Села она теперь близко от мужа.

— Ну, жена, что думаешь? Как можно крепче думай. Где будем жить-то? Говори.

Девка говорит:

— Ты хороший человек. С тобой жить можно было бы. Но только пе на этой земле. Я как пе хочу уйти отсюда? Я живая, а ты мертвый человек.

 Вместе с тобой, по-моему, пам жить не худо. Но на моей земле ты, однако, жить не хочешь. Наше мясо для тебя плохо.

— Мне на свою землю как не хочется? Там всякий промы-

сел есть.

— Ну, жепа, это-то верпо. Нам-таки твоего живота не надо. Живота у нас много. Но ты нашу еду есть не хочешь. Ну что поделаешь, жена. По-твоему буду делать, за тобой пойду, на твоей земле буду жить.

Когда так говорили они — у! — сзади их голос матери мужа

услышали:

— Эй! Как это? Почему с такой бабой спутался мой парень? Ну что поделаешь. Мужской ум сына как буду удерживать? Ну, иди своим умом. Живота много у тебя в этой земле. Ну иди, иди. Может быть, там тоже добрую жизнь найдешь. Один раз я-таки приду к тебе туда. Так твоя мать говорит.

Ну, потом пошли опи. Из той дыры у ледовки вышли, по

которой пришли сюда. Теперь муж говорит:

 Ну, жена, буду тебе хорошенько говорить. К своему брату ты дальше одна иди. Сперва я должен оглядеться на этой земле.

Стал на место повыше и говорит дальше:

— Я на эту землю сразу придя, жить, однако, не смогу. По-

смотри через мои глаза.

Снял оп с себя свои снежные очки <sup>79</sup>. Она надела их и смотрит. В сторону тундры все видно. В сторону солица посмотрела— ничего не видно, темпо только. Отдала ему его глаза. Он говорит:

— Ну, мои глаза хороши ли? Глаза у меня хорошие были бы, я бы тебя одну не отпустил. На этой земле жить мне очень хочется. Теперь я тебя отпущу. Твоего брата чум все еще на

том же месте, однако, стоит. Оу! В моем чуме ты сколько-то дней прожила, может быть, он и подвинулся. Тебе придется по его аргишной дороге пойти. Ну, теперь, когда к брату придешь, скажи, что у меня муж есть и что надо нам делиться. Сколько можно, по его силе, оленей пусть отделит. Скажи: «Так мой муж хочет». И живи одна в чуме. Когда я здоровым стапу, нотом я к тебе присоединюсь. Свое тело я, один оставлись, буду пробовать поправить. К матери онять пойду пока. С этими глазами я пока здесь жить не могу.

Потом разошлись оны. Табуна дорогу все время видно. Сколько-то дней шла девка. Муж ее опять обратно в дыру под

земию ушел.

Оу! Брат мой немного аргишил, но чум его видно. Только

на край копаницы он перешел.

Ну, пришла она в чум. Вечером брат пришел, одного дикого, как всегда, добыл. Как ее не было, брат ее век плакал. Теперь брат говорит:

— Оу! Девка опять пришла все-таки. Ты когда ходила где-

то, я все время плакал. Но все-таки тебя отпустили.

— Пустили? Как меня отпустят? Муж все время меня держит. Только па время меня отпустил оп.

— Ну, как будешь жить теперь?

— Брат! Если ты хочешь по-моему сделать, меня отделишь,— говорит.— Чум мне и все в нем хорошо отдашь? Так отделишь меня, а мой муж сам себе один тело свое поправит. Нывче он умершая душа 80. Пошел к своей матери. Я его глаза надевала, смотрела в них. В нашу сторону землю совсем не видно в них. Вот потому он и пошел к матери, глаза свои, душу свою поправить.

— Ну ладно! Что поделаещь. Хоть нет у меня товарищей, мне, может быть, потом помощь будет, когда у нас зять будет. Ну, как жалеть буду живот? Табун разделю, живи близко от

меня.

Вот отделил оп девку. Табун, все разделил. Девка близ той ледовки остановилась, там чум поставила. Так разделились, и оставил брат девку одну в чуме. Так живет, все время ждет своего товарица. Долго его нет. Оу! Накопец-то в полночь слышит она, что к чуму человек пришел. Непалеко от нее говорит:

— Оу! Жена! Пришел я. Прийти-то пришел. Огонь топить бы надо. Огонь топить бы надо тебе, да очень я огня твоего боюсь. Что буду делать? Жена, ты одна себе, будучи в чуме,

огонь-то топи, еду вари. Я на улице буду ожидать.

Девка встала, огопь-то растопила. Он как будто на улицу ушел. Она слушает, смотрит. Не слышит и тела его пе видит. У! Ну, потом, мясо сварив, все на стол положила. Какая была сладкая еда, всю на стол положила. Еду когда приготовила, открыла дверь и на улицу сказала:

— Муж! Куда ушел? Мпсо-то, вся готова еда. Подумала: «Оу! Как в темноте есть будем?»

Свечу 81 поставила и зажгла. Дверь открылась и — оу! —

опять быстро закрыдась.

— Эй, жена! Свечу-то убери. Тебе, одпако, плохо будет в темноте. Но при свечке вместе как будем есть? Мне при огне пельзя.

Ну, жена говорит:

— Раз так, то свечу не надо зажигать, пока ты человеком не станешь, пока пе поправинься.

Оп на улице говорит:

 Так делай. Пусть огонь костра только маленько будет виден. Глаза свои буду к нему приучать.

Потом он за стол сел. Тело его жене не видио. Говорит

жене:

— В чуме, в тепле лучше мпе. Ты в темпоте не видишь, а мпе всс видпо. А когда светло, я имчего не вижу.

— Эй, тогда как будем жить? Друг друга не видя, жить

очень плохо. Ну как будем друг друга узнавать?

— К матери опять пойду. Глаза надо принести, глаза для света надо принести. У нее глаза такие, как у тебя, тоже есть. Долго не буду ходить. Из того места, откуда ты убежала, падо принести.

Ну, потом ночь стала, утро стало. Говорит оп жене:Теперь я к матери пойду, завтра ночью вернусь.

Потом ушел. Жена говорит сама себе:

Ушел или пе ушел, все равно пе вижу. Как будто ушел.

Ну, опять она одна живет. На следующую почь, вечером,

опять будто муж пришел, человек прищел.

— Ну, жена! Огопь топи. Я сначала на улице посижу, а потом глаза свои пробовать стану.

Вот она небольшой огонь растопила. Вот муж будто вошел

в чум.

— Оу, жена! Все-таки лучше мои глаза стали. Глазами я вижу землю. Теперь еще мое тело не видно, по тело будем потихоньку поправлять.

Потом ночь стала. Жена чувствует, что в одеяло к ней будто человек залез. Но очень нестерпимый запах, сильный запах земли от него идет. Говорит жена:

— Oy! Как долго так нам жить? Когда тело твое хорошим будет? Ну, на этой земле жил бы себе, но тело хорошее сделай

себе, муж!

Потом жена говорит:

Все-таки около меня муж спит.

Но муж-то говорит:

- Ну, ныпче глаза-то мои хорошие стали. Да и тело мое

хорошим стало.

Утром тело его видно стало. Самым хорошим мужчиной оп стал. Теперь муж промышляет, диких добывает. Вот теперь двух детей опи нашли — одного мальчика, одну девочку.

Ну, так живут, промышляют. Теперь почью во спе мать

свою увидел муж. Мать-то говорит:

— Сегодия приду, сын. Жене скажи, пусть накормит. Пусть в огопь только жир да мозг из костей бросает. Ну, затем, когда есть перестапу, я так скажу: «Давайте двух ребят мне поцеловать, теперь я в последпий раз пришла». Пусть жена твоя обязательно даст мне детей ваших поцеловать.

Наступил депь. Муж ушел диких промышлять. В полдепь дверь будто открылась. На другой сторопе чума будто сел кто-

то. Сел и говорит:

Оу, девка! Пришла я к сыну гостевать.

Вот жена огонь растопила. Всякое мясо, жир — все варила. В огонь мозг из чанги, жир — все бросала. Стол ей поставила.

Оу! Когда есть перестала, говорит:

— Оу, девка! Брюхо-то полпо. Еду вашу хорошо я поела. Теперь вижу я, что так жить, как вы живете, паготово дородно. Ну, теперь, когда я есть перестала, двух ребятишек-то давай поцеловать.

Двух ребят дать поцеловать почему жалеет проклятая баба!

Совсем пе дает. Старуха целый день ревет:

Оу! Мальчика, девочку — ребятишек ваших дай поцело-

вать. Мне своих детей надо поцеловать.

Так весь день до вечера опа ребят просит. Муж в этот депь промышлял. Потом старуха на ноги встала п будто на улицу

ушла. Ушла и говорит:

— Ну, девка, хорошенько слушай мое слово. Теперь мой ум совсем рассердился. Ребят почему жалеень дать мне поцеловать? Ребят целовать я тоже умею. Кто я, ты думаень?

Я Земли матерью стала <sup>82</sup>. Бсе живое па средней земле, все, что ходит,— все это мои дети. Теперь моих детей, всех земли детей, всех самодей, я упесу к себе домой. Одпа ты останешься. Так жить, плохо по-твоему? Так как вы жили, мне лучше было бы, но этой ночью я обоих твоих ребят унесу. После этого я по твоей дороге буду идти.— Это сказала старуха и ушла.

Вечер паступил, ночь наступила. Муж пришел. Пришел и го-

ворит:

— Ну как, ребят дала поцеловать?

Жена говорит:

 Ну чем тогда мой ум закрынся? Я ребят пе дала. После этого твоя мать очень рассердилась.

Эй! Теперь муж шибко заревел:

— Так жить, как мы жили па земле, очень хорошо было. Кто тебе такой ум принес матери отказать? Сама такой ум имеешь?

Потом спать они легли. Утром жепа встала. Видит, что муж лежит не так, как всегда. Посмотрела хорошенько на ного, видит, что ее муж давно умер. Обоих ребят своих посмотрела — оба ребенка умерли. Все оставила жепщина и, только одно тело свое подняв, пошла. Пешком к брату в чум ушла.

Пришла в чум. Как раз утром, там огопь разводили. Брат поднялся из одеяла и сел. Как сидел, так голову опустил и умер. Все в его чуме умерли. Теперь как опа не ревет? Ревет. Но какая бестолковая баба! Опять чум нашла. Всех людей земли, всех видела эта баба, ко всем заходила — и все умерли.

Сюда на Енисей она вышла и вдоль Енисея попла, пошла. Маленькую избушку нашла. Тогда тут старые люди жили, бедные русские были, только одну рыбу они ели. Таких русских найдя, у пих ела, все-таки сердце правила (подкреплялась). Когда-то наконец до Дудинки дошла. Молодой русский в жены взял тут эту бабу. Тут все-таки у русского нашла она жизнь, все-таки пе умерла. Тенерь, когда опа жизнь нашла, дюрумэ то только.

# 30. Жена мертвеца

Воридэпа старик хозяип. Сын у него есть, дочь-то есть. Потом аргишили они и до леса дошли. Оу! Леса дойдя, опять аргишили. Когда аргишили теперь, Боридэны дочь отстала, осталась сзади с пезапряженными оленями и цотом ушла в сторону, и пустую землю.

Вот дочь Боридэны теперь мертвого человека ледовку на-

шла. Пришла к ледовке и говорит:

 У! Когда он живой был, ои мне большой друг был. У этой ледовки надо стоять.

Ну, потом — yl — тот мужчина-мертвец говорит:

— Кто это копает около меня? Это чья девка? У! Когда я живой был, это Боридэны дочь была. Будто такая. Ну, она моим другом была. Как близко она ко мне пришла! Оу! Что поделаеть. Моим другом эта девка была. В эту землю придя, эта девка опять моим другом станет. Видпо, думала она обо мне и так пришла одна. Правда, Боридэны младший сып шаман был. Ето я пемного боюсь. Ну да ладно, пусть боюсь его! Нынче ко мне пришла ты, девка, теперь надо чум делать.

Девка чум сделала. Близ самой ледовки чум сделала, огонь растопила. Оу! Еду-то всякую сварила, мясо-то всякое ва-

рила.

«Оу! На улице человек пришел. Человека шаги слышу, —девка думает. — Ну! Про которого я говорила, мой друг <sup>83</sup> был, это он пришел».

Говорит пришедший, вставший с ледовки человек:

— Вместе жить будем. Я муж буду, ты жена моя будешь. Этот мертвец сын другого самодина был.

Теперь слово ушло от ледовки, от чума Боридэны дочери и к старику Боридэна в чум пришло. Боридэны сын говорит:

— Ў! Моя старшая сестра куда ушла? С аргишем совсем ее нет. Ну, отец! Ты шаман, я тоже шаман. Ты старый шаман, я молодой шаман. Поэтому у тебя больше вараги, чем у меня. Ты мне половину своих вараги дай, больного своего вараги дай. Ну, теперь я старшей сестры дорогу искать буду. Девка не на хорошей земле стоит. Опа себе друга напла.

Ну, потом по дороге аргиша старшей сестры ушел парень,

Боридэны сык.

— Oyl Моя сестра близ ледовки чум поставила. Мертвец украл мою сестру.

Оу! Боридэны сын остановился.

— Оу! Как это я иду один? Мои вараги кричат: «Без товарища почему идешь?» Вараги-то так говорят: «Идя по дороге сестры, не на добрую ты землю встал. Вернись в свой чум, мпого товарищей возьми с собой сюда».

Вернулся Боридэны сын. Пришел в свой чум, говорит:

- Ой, ребята! Отец, хоть ты! Мпого оленей поймайте, вме-

сте пойдем.

Ну, тут все люди оленей поймали, отец тоже. Весь парод ушел из этой кучи. Но впереди Боридэны сын поехал. Сам Боридэна-старик сзади всех сапок едет. Ну, видит он:

Оу! Близ ледовки чум моей дочери стоит.

Бориданы сып говорит:

— Ну, отец! Мы около ледовки близко не остановимся, подальше остановимся. Который на ледовке лежит мертвец, тоже

шаман. Сперва он шаманом стал, а потом умер.

Ну, тенерь они остановились. Как остановились, от ледовки белый большой пороз-олень к пим навстречу пошел. Рога опустив, идет. Боридэны парень с санки своей слез и стал плечами шевелить и тоже большим матерым порозом-оленем стал.

Теперь эти два пороза стали драться. Ну, почь и депь дерутся, почь и депь дерутся. Всего три для дрались. На третий день пришедший со стороны ледовки пороз поддаваться стал. Как попало колет его рогами Боридэны сын. Около самой ледовки упал тот пороз на землю, и вдруг не стало его. Не знаю, куда ушел или убежал, не знаю. Только, убеган, крикпул:

— Жена! Теперь павсегда расстались. Я не говорил ли сперва, что Боридэны сын, однако, меня сильнее будет? Всегда Боридэны сына я боялся. Теперь оп меня много сильнее стал.

Мое тело все исколол.

Ну, теперь Бориданы девки чум ломать стали, мужа ее победив. Бориданы парень опять человеком стал. Вот теперь все люди поймали аргишных оленей из аргиша Бориданы дочери, запрягли их, чум на санки положили и пазад упесли.

Пришли к чуму Боридэны. Девка-то теперь выздоровела.

Боридэны сын сестру вылечил, и рассказ весь тут.

[Дополнение рассказчика:]

Это тоже не сказка, а старые вести. Это давно мне отец рассказывал. Боридэна наш, авамский был. Дочь его сперва безумная была.

#### 31. Чайки

Два человска потерялись. Опи пасли олепей и заблудились. И так измучились, и даже есть им было нечего. И вдруг павстречу им три чума.

Заходят в первый чум. В нем похороненная женщина сидит. Она говорит:

- Ой, гости пришли, печем вас угостить. Видно, хозяева

мон пичего не оставили мне есть на могиле.

(Когда мертвые умирают, если им мяса пе оставят, то они па том свете голодные, говорит.)

Заходят во второй чум. Там тоже такая женщина сидит. Опа

пи слова не сказала, и они вышли оттуда.

Заходят в третий чум. Там женщина сидит и говорит:

— Кушайте, что у меня есть, но огни у меня нет, видпо, хозяева <sup>84</sup> мои мне спичек не оставили. Ну, чем ходить голодными, пате пемпого жиру.

Один, младший, съел этот жир. Когда они вышли, старший

говорит:

— Зачем ты взял это? Что-пибудь, ей-богу, с нами случится, если ты у мертвого взял кушать.

Старший заставляет друга бросить этот жир, а тот жир спря-

тал в рукавицу и парочно говорит, что его бросил.

Потом идут, идут — видят: еще одип большущий чум. И слы-

шат бубен — видно, шаман шамапит.

Заходят — действительно шаман шаманит, а огопь еле-еле видно. И что они между собой скажут, огопь все время трещит после их слов.

И шаман говорит:

— Наверное, к нам гости пришли, потому у нас огонь трещит!

Тот парень, который взял жир, увидел девушку и сел рядом с пей. И все время щиплет ее.

Опа кричит:

— Ой, ой, бок колет!

Ес отец говорит шамапу:

— Ну кто же это к нам пришел, как же ты пе видишь, шамап?

Шамап говорит:

— Между двумя пгоа (дверями; на том свете две дверя) сидят два гостя. Одпому скоро будет счастье, выйдет па свой свет. У другого в рукавице есть загадка, и оп просит, чтобы ее угадали.

Тот, у кого в рукавице жир, услышал эти слова и говорит

товарищу:

Пойдем скорее!

Котда они вышли, товарищ говорит:

Что у тебя в рукавице? Дай-ка я посмотрю.

Он говорит:

Нету, пету пичего, пустая рукавица.
 Он не показал, и так они идут дальше.

Видят: стоит еще большой чум. И слышно, как в нем галдят, галдят.

Тот, у кого нет жира в рукавице, слушает и думает: «Это какие-то особенные люди; кажется, что это даже не люди».

Другой ничего не слушает, идет и идет.

Потом первый говорит:

- Пойдем мимо, не зайдем в этот чум.

А тот говорит:

Нет, зайдем, посмотрим, какие люди живут.
Ну зайдем, по ты будены первым заходить.

- Ну все равно, буду и первым заходить.

Как только они зашли, то увидели, что в чуме полно чаек <sup>65</sup>. Умный говорит:

- Ну, я говорил, что это не люди, а ты не слушал.

А что ты боишься?

Как их увидели чайки, то сразу замолчали.

Умный видит, что сидят на разных бобо против друг друга две маленькие хорошенькие пестрые чайки. И думает про себя: «Видно, девушки, что ли, они».

Потом выскочила одна большая чайка и что-то забормотала. Умный думает: «Однако, она говорит моему товарищу: "Садись

около одной пестренькой чайки"».

Отправил своего товарища, тот сел там. После этого чайка опять что-то забормотала.

Умный думает: «Видпо, она говорит, чтобы я сел около дру-

гой пестрой чайки».

И он тоже пошел и сел. Потом спать стали ложиться. Умный как устроился, то всю ночь пе мог заспуть. А тот его то-

варищ крепким спом успул.

Умный потом чуть-чуть уснул и слышит, что какой-то гам, шум в чумс или на улице около чума. Проснулся и сел. И видит, что чайки все папали на его товарища и разорвали его на куски.

И оп сидит, плачет и говорит:

- Что это вы доласте, зачем?

А те говорят:

— Иди, иди ты домой, мы тебя не тронем, потому что ты ничего плохого по дороге не делал. А твой товарищ у мертвых жир брал, девушек щипал, и поэтому мы его разорвали и съедим.

Так и отправился тот домой и, видно, доехал благополучно. И все, кажется.

### 32. Чина-Барангуй

Двепадцать чумов наших людей есть. У трех людей в них имя есть: Моророгы, Нарюптюлэгу и Чина-Барангуй. Все люди слушались Чина-Барангуя. Все эти люди диких промышляли неводом, добывали очень много. Диких добывают и мясо на вешала вешают, как юколу, сущат.

Вечером спать легли. Спали и встали утром. Утро когда настало, женщины запасы еды смотрят. Видят, самого вкусного жира нет. Опять спали, опять утром посмотрели еду, опять

жира нет. Говорит Чина-Барангуй:

Кто взял вкусный жир? Кто взял?

Товарищи его отвечают:

- Зачем нам брать? Еды много у нас.

Опять вечер стал. Спали. Утром опять жира нет, говорят женщины. Говорит тогда вечером Чина-Барапгуй:

- Нарюптюлэгу пусть ночью еду сторожит. Век смотри, кто

мясо ворует.

Теперь сидит ночью Нарюптюлэгу. Так сидел, сидел. Немного до полуночи не дошло. Так сидя задремал. Голова опустилась. Сон одолевает очень. Ничего нет.

— Спать буду.

Спал. Утро стало. Утром женщины посмотрели мясо. Хороших кусков нет. Только такие, где один жир, выбраны.

Опять вечер стал. Говорит Чина-Барангуй:

— Нарюптюлэгу ночью караулил. Неладио работал. Опять еда потерялась. А где Моророгы? Пусть Моророгы караулит.

Теперь Моророгы караулит. Сидит близ мяса. Так сидел, и

у него тоже голова опустилась. Полночь еще не настала.

— Эй! Сон-то очень одолевает. Спать буду. Никто не при-

дет. Спать буду. Напрасная эта затея.

Ушел и спал в чумс. Утро пастало, женщины еду осмотрели. Опять жиру пет. Спова настал вечер. Говорит Чипа-Барангуй:

— Теперь я попробую. Я караулить буду.

Сел Чина-Барангуй среди мяса. Много постелей дикого лежит. Запрятался он в эти постели. Лежит с луком. Ночью сидит, сон к нему не идет. Наступила полночь. Как полночь настала, со стороны тундры кто-то пришел. Смотрит, человек это или нет? Одна нога, один глаз, лица половина, одна рука. Баруси это. Теперь подходит, нодходит. В самую середину развешанного мяса зашел. Осматривает мясо. Самые жирпые куски собирает рукой.

Когда мясо брать стал баруси, выстрелил Чина-Барангуй. После выстрела услышал оп, как негромко вскрикнул баруси, и потерял его из виду. Встав, стал Чина-Барангуй искать дорогу. Чуть-чуть заметна дорога баруси. Кровь на ней видна. Пошел но ней Чина-Барангуй, но потом потерял следы. Устал Чина-

Барангуй, идя по следу.

— Это какая большая кочка па дороге баруси? Как большей чум! У этой кочки я след баруси потерял. Отдохну на ней.

Сел Чипа-Барангуй на кочку и заснул. Голова опустилась на землю. Тут он услышал разговор внутри кочки, Будто старука

плачет, что у нее самый старший сып умер.

— Всегда я тебе говорила: людей еду не надо трогать. Почему ты туда все время шлялся, меня пе слушал? Теперь ты таким образом причину своей смерти нашел. Смерть твоя близко.

Опять потом слышно стало, как заплакала старуха. Потом

епять заговорила:

— У меня вас семеро было. Один умер, шесть осталось.

Теперь тут один из ее сыновей заговорил:

Завтра утром я хорошую погоду сделаю. Тенлый, тихий день будет.

Другой говорит:

— Ты хороший день дашь, а я всем людям мысль дам идти промышлять диких.

Третий говорит:

 Ты так сделаешь, а я потом сильную пургу пошлю, с градом.

Четвертый говорит:

— Ты так сделаешь, а я самую сильную пургу пошлю. Такую, что конца вытянутой руки пе будет видно.

Нятый говорит:

 — А я, как люди па промысел уедут, позади них большую реку, с Таймыру, сделаю.

Шестой говорит:

— А я лед на реке сломаю, когда люди по ней поедут.
 Теперь Чина-Барангуй встал и в чум ушел. Лег спать. Ут-

ром встал и рассказал:

— Тот приходия, что мясо ворует. Стрелял я, но немного мимо. Кровь все-таки выпустил немного. Кровь-то текла. По следу ношел и где-то его потерял. Кочку большую пашел. На кочке, устав, сидел. Так сидя заснул. Когда спал, соп увидел. Будто одна старуха плачет. Будто говорит она: «Из семи сыновей шесть осталось, один потиб». Один человек говорит: «Завтра утром короший день будет». Другой сказал: «Я всем людим завтра промышлять велю». Третий говорит: «Я позади них град пошлю». Четвертый говорит: «Я сильной пургой буду, чтобы руки конца не было видно». Пятый говорит: «Я позади ушедших промышлять людей реку сделаю с Таймыру». Шестой говорит: «Я лед на этой реке сломаю». Так я спал и такой будто сон слыхал.

Теперь все вышли на улицу, смотрят, какой день.

— О! Очень хороший день, очень тепло.

Чина-Барангуй теперь говорит:

 Давайте промышлять. Пусть оленей ловят. Я спал да какие-то спы видел. Это только ведь соп. Теперь узнаем, правда это или нет.

Теперь все товарищи уехали на промысел, неводом диких промышлять. Один табун в десять голов диких увидели. Гоняли, гоняли их. Всех в невод загнали. День очень хороший. Некоторые люди даже сокуи в чумах оставили, очень жарко.

Стали с диких спимать шкуры. С одного боку сняли. Чина-

Барангуй, с одного бока сняв шкуру, вверх посмотрел.

- Товарищи! С ладоль величипой туча идет. Скорее сни-

майте шкуры. Что-то, однако, будет.

Когда с диких шкуры свяли, самая сильная пурга пришла. Руки да не видно. Вот оно, вот оно! Теперь кричит Чипа-Барангуй товарищам:

- Где вы? Может быть, ветер упсс? Все ли целы?

— Есть, есть, — отвечают. — Все целы!

Привязал Чина-Барангуй передового Моророгы за свою санку. За санку Моророгы привязал передового Нарюптюлэгу, за ним другого, и все, как аргиш, связались.

Теперь Чипа-Барангуй передовиком поехал. Ловчейки на хорее даже не видно. Сильная пурга все время ударяет. Потом град пошел. Градины ледявые с кулак. В голову попадая людям Чина-Барангуя, оглушали их, так что едва они приходили в себя.

Чина-Барангуй все время на санке стоит. Вдруг его олени завернулись. Схватил он депь на конде вожжи \*.

Почему мои олени завернулись?

Посмотрел вперед. У самой реки, величиной с Таймыру, стоят опи. По пей льдины плывут, как санки. Потом лед прошел. Это увидав, Чипа-Барангуй привязал своих олепей к санке. Достал из сапки мешок. Из него мамонтовую колотушку для бубла достал. Ручка колотушки вверху на семь частей разделена. Семь лиц на ней.

Махая колотушкой над водой, три раза крикцул Чина-Ба-

рангуй:

- Xyrl Xyrl Xyrl

Так когда крикпул, вода замерзла. Теперь, это видя, повел Чина-Барангуй олепей по льду. Сам перешел реку. Но под другими санками лед подломился. Железный конец вожжи передового Моророгы, которым оп был привязан к санке Чина-Барангуя, порвался, и все ушли под лед. Всех товарищей унесло течение. Привязал тут Чина-Барангуй олепей к санке и побежал нешком вдогопку вдоль реки, по берегу.

Руками взмахпул, как птица, и в воду нырпул с криком «Кэк!», как гагара. Поймал передового Моророгы за железную часть вожжи и вытащил на землю. На землю тянул, тянул аргиш. У трех задпих железо вожжей оборвалось, и этих трех лю-

дей оп упустил. Остальных вытащил.

Чумов дошли. Депь хороший стал. Нисколько пурги пет. Очень тепло. Тут утром стал говорить Чипа-Барангуй:

Мой бубен пусть сушат в чуме.

Надел шаманскую парку, бубен взял Чина-Барангуй и стал

шамапить. Шаманит и будто говорит с вараги:

— Впиз по воде пойду. Моих трех людей вода унесла. Пойду вслед. Кто взял моих трех людей? Я баруси убил. Баруси жаловалась на меня воды богу, смерти нашей просила. Но пичего! Трех людей я так не оставлю. В нижнюю землю как они придут, узнаю.

Шаманит и идет по течению реки. Шел по течению и стал гагарой. Теперь гагара все дальше идет. Под водой идя, до са-

<sup>\*</sup> Когда олень повернулся назад, его голова оказалась рядом с седоком, и поэтому последний мог ухватиться за передний конец вожжи, который был прикреплен к недоуздку цепью.

мой большой воды дошла. Посреди большой воды одну избу на-

шла из льда:

 На этой избе я трех погибших людей сокуи вижу. Деери отворив, вижу, что в избе старик есть, старуха есть. Теперь мы трое в избе сидим.

- Какой это гость пришел. Кто ты?

— Я Чина-Барангуй.

Чего ищешь? — говорит старик.

 Сюда моих три человека не приходили? Здесь они не находятся? За этими людьми следуя, пришел.

За тремя людьми следуя, ты пришел?

- Пришел.

— Ты за собой вины пе зпаешь?

Какая за мной вина есть?

— Почему иного парода <sup>86</sup> человека убил ты? Баруси, мепя позвав, мне отдала этих людей.

— А ты кто?

— Я самый воды бог <sup>87</sup>. Трех людей не отдам. Давно они сокуи здесь сняли. Сокуй сняв, живы не будут. Не верпутся. Ты, Чина-Барангуй, любого бога сильнее стал. Сильнее став, моего парода баруси убил. Сильным став, решил ты бога убить. Ты думаешь, всякого бога сильнее стал? Трех людей я не отдам, напрасно ты пришел. Возвращайся. Хорошенько слушай, что я говорить буду. Нынче я трех людей взял. Если бы я трех людей не взял, слишком бы у тебя много народа стало. Всякому человеку смерть я пазначил теперь. Все — и вапи люди, и тунгусы, и русские — в воде умирать будут. Такую смерть установлю.

Теперь Чина-Барангуй вернулся. Такого если бы не было, люди бы в воде не умирали. А теперь и наши люди, и тунгусы, и порой русские в воде помирают.

Теперь Чина-Барангуй перестал шаманить. Перестал, и те-

перь все. Это старая сказка.

[Дополнение рассказчика:]

Моророгы — значит большой скребок для шкур. Он был искривлен, как этот скребок. Нарюптюлэгу — плапка под сиденьем санки меж копыльями. Он такой был топкий, как планка. Ими Чина-Барангуй пепереводимо.

Одиц наш человек промышлять ушел нешком. Диких ищет. Ничего не нашел. День какой-то туманный стал. Чум свой найти не может. Искал, искал — нигде пе нашел. Одпу речку нашел. Тальником заросла речка. Прыгнул через речку. Не смог перепрыгнуть до другого берега. В воду упал. Погрузился в воду и долго опускался. Под самую воду ушел. Земля широкая открылась. Земля широкая, и будто снегу на ней пет. Только верхушки травы немпого замерали, побелели от инся. Теперь пошел по этой земле. Позади себя вдаль посмотрел, разыскивая чум.

— Позади меня на учаге одна девка едет.

Потом обогнала его эта девка. Едет эта девка по большой дороге. Учаг — пестрый бык, как шашечная доска. Самая добрая девка. За девкой побежал, хочет поймать ее. Сошли оба па дороге.

Подошел паш человек 88 к учагу и говорит:

— Ой! Какой человек?

Девка пе слушает, пе обращает внимация. Дернул наш человек ее за плечо:

— Кто ты?

Тут девка закричала от боли:

- Почему в плече колет, очень болит?

«Что это за девка? Видом девка как девка»,— подумал наш человек. Что им говорил ей— пе понимает. Спова тронул ее за плечо. Опить она закричана:

Какая болезнь меня поймала?

- У, какой это человек, - говорит паш человек. - Сзади

нее пойду. Пусть внеред едет.

Пошел, пошел за пей. Девка все время кричит, хворает. Наконец многих, пяти, что ли, чумов дошли. Чумы тунгусские <sup>89</sup>. Чумов дойдя, девка зашла в один из них. Учага не отпустила девка — так хворает. Крикнуда только:

— Учага пустите, я захворала дорогой.

Наш человек зашел в чум вслед за девкой и позади нее, за спиной у шестов чума, сел.

Люди спрашивают девку:

— Почему хвораешь?

Девка кричит, болеет. Огонь все время щелкает. Наш человек девку за парку тихонько ухватил. Девка сильно закричала. Огонь все время щелкает.

Люди в чуме говорят:

— Почему это огонь такой? Почему это огонь щелкает? В наш чум что-то вошло. Однако, болезнь пришла. Теперь что

будем делать? Однако, паша девка живой не будет.

У девки на пальце был большой серебряный перстепь. Наш человек, взяв девку за руку, стал его снимать. У девки отец и мать есть, младшие братья и сестры есть. Один большой парень.

Парию говорит старик:

 Твоя сестра живой не будет. Очень хворает. Где-то здесь старый шаман есть. Привести бы его сюда хорошо.

Парень ушел. Вечером пришел шаман. Старый шаман. У!

Теперь-то шаман-старик говорит:

— Три дня пройдет, и девка поправится.

Перестал шаманить шаман и ушед в свой чум. После ухода старика девка все время кричит. День и ночь все время хворает. Отец и мать ее нашего человека совсем не видят.

Прошло, как говорил старик шаман, три дия. Девка еще

хуже стала.

Говорит старик отец:

 Пропала девка, ничего старик не помог. Где-то молодой парень-сирота есть. Нынче он шаман стал, говорят. Бубен име-

ет, говорят. Его позови.

Парень, сын старика, опять ушел. Привел молодого шамана. Уселся молодой шаман близко от девки. Сперва стал закусывать. Шаманскую одежду и бубен за очагом положил, приготовил. Поев, шаман сел около одежды и стал надевать шаманские бакари. Когда стал завязывать завязки бакарей, посмотрел в сторону нашего человека. Надев остальную главную одежду, стал завязывать завязки на груди и опять в сторону нашего человека посмотрел.

Наш человек думает: «Однако, меня увидел этот шаман». Шаман всю одежду одел, взял бубен. Но еще не бьет в него. Наш человек за девку спрятался. Тут теперь шамап, бубен взяв, поставил его па колено и за девку заглянул. Наш человек свое лицо к спине девки прижал. Шаман сперва с одной, потом с другой стороны заглянул за девку и ударил в бубен.

Ударил шаман в бубен и говорит:

— Болезнь пришла. Дорогой она пришла к тебе и за левое плечо схватила. Верно ли и говорю?

Девка говорит:

— Верно.

— Дорогой ехала и болезни бога <sup>90</sup> нашла,— сказал шаман и обратился к нашему человеку: — Как так, человек, ты словно болезнь гостишь? Почему сильно хватаешь? Так душу оторвешь. Однако, чего-то надо тебе, говори. Девку за это отпусти. Ну, что надо тобе?

 Пестрого учага, которого я у девки дорогой видел, этого дайте. Учага этого пестрого дадите, я отпущу ее и уйду.

Шаман отца девки спрацивает:

- Ну, учага пестрого просит. Такой учаг есть, говорит.
   Есть такой?
  - Верно. Есть, есть.Гость его просит.
  - Пусть дочь поправится, я его отдам.

Теперь шаман говорит:

 Ну ладно, раз дал. Из дерева делайте оленя с рогами и ногами.

Теперь стали из дерсва делать. Сделали дерсвянного оленя. Углем из костра разрисовали его пестрым. Когда оленя сделали, говорит шаман:

- Вынесите его на улицу.

Когда деревянного оленя вынесли на улицу, встал шаман на поги. Сильно стал бить в бубен и запрытал на месте, словно бежит.

От сильных ударов бубна и прыжков щамана наш человек совсем ум потерял, на улицу вышел. Думает: «Давно ведь учага приготовили, привязали». Сел он на привязанного учага. Шаман все время в бубен бьет и прыгает. Наш человек, сев на учага, поехал и поехал. Как ветер, помчался. Наконец учаг остановился. Оглянулся наш человек. Когда оп кружал, то речку паходил. Смотрит сейчас: на самом берегу этой речки стоит учаг.

Тут к нашему человеку ум верпулся.

— Куда это я пришел? Землю совсем не знаю.

Олень его между двух деревьев стоит. Посмотрел на пего: олень деревянный под пим. Захотел взятое кольцо носмотреть, спял рукавицу, кольца пет.

— Какого это шамана я нашел мудреного? Другой старик шаман плохой был. Меня совсем не видел. Какой это молодой сильный шаман. Я совсем ум потерял.

Теперь пешком ушел. Деревянного оленя оставил на берегу

речки. Теперь дошел до своего чума.

Говорят ему товарищи:

— Где был?

- Не знаю, где я был. Каких-то людей я нашел. Говорю им, опи не слышат. В чум зашел — не видят меня. Девка сильпо заболела, когда я ее за шею взял. Очень сильпо заболела. Ее отец сказал: «Старика шамана приведи, сып». Старик шаман сказал, что на третий день поправится девка. На меня ни разу не взглянул. Огонь щелкает, они говорят, что болезнь пришла. На третий дель девка еще сильнее заболела. Тогда отец девки говорит: «Сирота-шамап есть, молодой». Теперь молодой шамап пришел. Пока одевался, па меня два раза взглянул. Бубен взяв, на меня третий раз посмотрел. После этого со мной говорил: «Почему эту девку ты сильно поймал? Ее душа близка к гибели». Потом спросил меня, что я прошу, что мие надо. «За это,— говорит,— девку отпусти». Я сказал: «Пестрого доброго учага давай». Отец девки говорит: «Дам». Шаман тут деревянного оленя сделал и углем раскрасии. Потом па ноги встал шаман и побежал. Тут я ум потерял. Шаман прыгал, а я на сильного учага сел и, как встер, ушел. То место на реке, где заблудился, нашел. На берегу этой реки учаг встал. Землю я совсем пе узнал, будто впервые в новую землю пришел. Серебряного кольца не пашел. Тот шаман украл. Теперь учаг подо мной деревянный оказался. Он меня привез. Теперь несколько вас, товарищей, у меня. Один из вас, моих товарищей, - это колющая болезнь. Другой из вас — это горячащая болезнь. Сам наш хозяип 91 — большая оспа. Кто из пас, может быть, в ту сторону попадет, того молодой сирота-шаман не пустит. Шибко мудрепого шамана нашел. Старик шаман плохой, ничего не видел.

Тут все эти люди разпыми болезнями стали. Тут не наши

люди они стали, а разные болезни.

Говорят:

— Когда кто-пибудь болен, это один из нас пришел. Когда шаман не помогает, это значит, что это такой шаман, как тот старик. Гостить захотим и к тому молодому шаману, может быть, попадем. Увидит оп пас — тогда душу не отыщем мы.

Но не большая оспа это гостевала. Она только товарищам

своим сказала:

— Я бы если ходила, как ты, кого-пибудь схватив, пе отпустила бы. Кого-пибудь принесла б. Я по реке бы пошла. Может быть, когда-нибудь я по твоей дороге пойду.

Теперь все.

## 34. Моричэ-барба и баруси

Один человек, промышляя, кочует с женой. Очень много диких добывает. Имя его — Моричо-барба. Диких добывает наготово много. Ноги диких жене отдает. Она все время с них камос сдирает. Как-то раз, камос снимая, руку порезала. Завязала руку тряпкой и работает, работает.

Как-то говорит:

Одна сижу все время. Детей нет, худо.

Посмотрела на руку. Сильпо разрезаппая рука мешает работать. Повизка намокла, кровь, однако, пошла. Не развязывая, сдернула повизку и бросила к стенке чума.

Онять стала работать. Работает и будто голос слышит. По-

резапной руки ребенка речь слышит:

Сестра! Ты очень плохо камос спимаещь, ленишься.

Я бы, пожалуй, скорее тебя сняла камосы.

Оттуда, куда повизка брошена, слышен этот голос. Это услышав, испугалась женщина. Кто, что говорит? Посмотрела в ту сторону. Видит: человек сидит. Одна нога, один глаз, одна рука.

Говорит женщина:

— Ты кто?

Меня не знаешь? Я от тебя родилась.

Думает женщина и говорит:

— Кто от меня родился? У меня детей нет.

— Как нет? Сегодня ты меня родила. Ты руку не резала? Повязку не бросила? Вот я человеком стала. Ну, сестра. Я работать буду. Камос будем вместе спимать.

Ну ладпо. Хочешь работать, так работай.

Теперь стала эта дочь работать. Одной рукой скорее женщины снимает камос. Пока женщина один снимает, опа — два и три.

Муж пришел, диких добыв. В чум зашел и говорит:

— Что это за человек, твоя подруга?

— Я пе знаю, не знаю.

Легли спать. Утром аргишили. Муж вперед аргиша уехал. Большое озеро нашел. Стал на нем прорубь долбить. Аргиш пришел к озеру.

Мужчипа в прорубь смотрит и говорит:

Людей много под водой. Играют и пляшут.

Тут однопоган говорит:

— Брат! Где это? Я посмотрю.

Стало заглядывать в прорубь однопогое существо. Моричэ толкнул ее в прорубь. Как камень, булькнуло оно — чук! — и скрылось под водой.

Аргиш дальше ушел. Потом остановились и говорят:

— Какой это баруси приходил? Теперь, однако, не придет. Стали топить в чуме огонь. Слышат, на улице человек пришел. В чум зашел. В пяти нальцах пять самых больших матерых чира. Говорит пришедший:

— Ты говорил, брат, что тебе чиров падо. Вот я тебе рыбы

и припесла.

Поели и легли спать. Думает Моричэ: «От этого дьявола как

избавиться? Очень уж он страшен видом».

Утром опять аргишили. Моричэ опять вперед аргиша уехал. Сухое дерево нашел. По ветвям на самую вершину дерева залез. Конец его, как острие пешни, обточил. Упер острые копцы дерева себе в подбородок и ждет аргиша. Аргиш здесь остановился.

Моричэ говорит:

 Я отсюда чумы вижу. Очень далеко. С земли даже не видно. Одпоногая! Полезай сюда, смотри. Мы до чумов дошли.

Ладно, смотреть буду!

Залезла одноногая по ветвям па дерево. Уперла острие в шею и смотрит. Моричэ ее за погу дернул. Сверху из черепа острие видно стало.

Сел Моричэ на сапку, и ушел аргиш. На вершине дерева ба-

руси-человека оставили.

Аргиши остановились. Сделали чум и в него зашли. Опять стал слышен шорох от прихода человека. Что-то тяжелое бросил пришедший. В двери опять та же баруси вошла, смеется и говорит:

- Брат! Ты говорил, что там, где стоять будем, нет дров.

Я пять бревен принесла.

Моричэ думает: «Ну, как от нее отделаюсь? Никак не могу». Баруси добра хочет, почему Моричэ его не надо — не знаю. Говорит Моричэ-барба:

Здесь дневать будем.

На берегу большой реки стояли. Моричэ ходил по берегу, собирал плавник. Сделал избу, замки к ней приделал. Потом вернулся в чум и говорит:

- Баруси, я тебе чум сделал. Очень красивый чум. В этом

чуме жить будешь?

Раз даешь — буду жить.

Утром говорит Моричэ:

— Ну пойдем!

Дошли до избы, опять говорит Моричэ:

Ну зайди посмотри.

И баруси зашла. Моричэ за пей замок запер и ушел. Потом сам аргишил. Баруси в избе осталась. Все время там сидит. Какие-то голоса услышала. Как будто две женщины говорят:

Мой отец — Дядуру. Моему Дядуру-отцу смерть сегодня

вечером будет.

Почему смерть будет? Хворает, что ли? — говорит баруси из избы.

— Нет, не хворает.

— Почему же смерть будет?

— Один человек есть — Форуда. У него чашка есть. Он моего отца спрашивал: «Какова моя чашка? Если мою чашку пе узпаешь, — говорит, — убью и теби». Две чашки будто у него, говорит, пусть отец узпает, из чего они сделаны. Сегодня вечером Форуда к отцу придет. Отец, не узнав, умрет. Какими-нибудь дровами топить падо, чай кипятить, чтобы пить после его смерти. Отец и велел нам дров принести.

- Какого черта тут смерть будет? Как так Дядуру не знаст,

какие чашки у Форуда?

— Как будут люди знать эти чашки? Откуда узпают?

— Отсц ваш не умрет. Пусть оп так скажет Форуде: у тебя две чашки. Одна из них, если к огню поднести, растает. Другая, если ее к огню поднести, закипит и из нее жир выступит. Что тут трудного? Зачем Форуда из-за этого людей убивать хочет? Теперь идите к Дядуру и не говорите, что я учила.

Пришли девки к отцу. Плачет Дядуру:

— Ну, девки, пришли?

— Пришли.

Дров принесли на мою смерть топить?

— Нет, дров не напіли.

- Одпако, как стемнеет, придет Форуда убить мепя.

— Мы человека в избе нашли. Оп говорит, что напраспо Форуда про свои чашки говорил. Одна из них от огия тает, другая — жиром закипит.

Тут Форуда пришел:

 Ну, Дядуру! Мои чашки узнал? Не узнал, так тебе копец будет.

Отвечает Дядуру:

— Одна чашка от огия тает, другая — жиром закинает.

— Верпо! — говорит Форуда. — Такие они. Ты не умрешь. А Моричэ все время дальше, дальше к лесу аргишит. Где-то там камень пашел, перешел хребет и дошел до леса. Сделал чум. Осмотрел землю поблизости от чума. Там одного человека напел, рубящего дрова. К нему пришел Моричэ:

— Какой ты человек?— Мое имя — Санэр.

Твой чум где?

— Никакого у меня чума нет. Всегда я один хожу. Нигде у меня родни нет. А ты кто?

— Я Моричэ.

— Давай я с тобой жить буду. Худо? Я работать буду.

— Если ты ко мне хочешь, живи. Все равно.

Ну ладпо, теперь будем вместе жить.

Теперь, пока все спят, Санэр оленей собирал, дрова приносил.

Однажды, сидя вдвоем с женой Моричэ, говорит Сапэр:

— Нам с тобой вместе жить худо?

— Как вместе жить?

Мужа твоего Моричэ убыю, худо?

— Худо! Как не худо. Шутил ты, что ли?

Санэр засмеялся. Прошло после этого разговора несколько дней. Моричэ ушел за дикими. Добыл их несколько штук и вечером вернулся. Жена на улицу вышла мясо резать. Моричэ в чум зашел. Санэр его ножом в сердце кольнул и убил. Моричэ убив, оставил его труп па чумище и аргишил, взял его жепу. Теперь стал распоряжаться. Куда-нибудь съездав, кричит:

Отпрягай оленей!

Если женщина не хочет, быет ее. В чум зайдя, кричит:

— Развяжи бакари!

Теперь рассказ уходит от них.

— А где это баруси изба?

Постучал в дверь. Из щели вылезла баруси и говорит:

— Где же мой брат Моричэ? Очень он кричал, что-то с ним

случилось.

Пошла баруси. Хоть и не видно дороги Моричэ, все-таки идет по ней и чумище находит. Все время идет. Дошла до чумища, где был убит Моричэ. Занесено оно снегом. Раскопала баруси чумище и нашла труп Моричэ. Погладила его лицо рукой, плюнула на него, растерла. Подышала ему в рот. Рану посмотрела, потерла ее рукой, и рапа закрылась. Еще в рот дохнула, и Мо-

ричэ живой стал. Теперь пошли. Дорогу Санэра замело, Моричэ ее не видит. Но баруси говорит:

— Я хорошо вижу следы оленей.

Тогда и Моричэ глаза видит следы. Потом баруси говорит:

Эй, дорогу я потеряла.

Но Моричэ пе теряет, видит. Сместся баруси. Так нашли чум Сапэра. Самого Санэра пет — диких ищет.

Говорит Моричэ:

Ну, как твой муж живет с тобой?

— Все время меня бьет,— отвечает жена.— Оленей не отпущу, бакари не развяжу, все бьет меня.

Баруси говорит:

— Этот Санэр беда какой. Ты его сам Моричэ пе убъешь. Простой железный нож его не убъет. Только моего пожа он не знает.

У баруси пож из тори, совсем заржавленный. Говорит баруси:

Этот нож Сапэр пе увидит, и он очепь острый. Ты, Моричэ, спрячься за одеяло.

— А ты сама где будешь?

 Я где-нибудь да буду. В расщелину шеста хоть спрячусь.

Теперь Санэр пришел. Говорит жепщине:

— Бакари сними, парку-то сними.

Сняла женщина с него парку и бакари. Тут Моричэ, высунувшись из-за одеяла, обхватил Санэра и стал бороться с ним.

Сапор перебросил Моричэ через чум, но Моричэ руки не выпустил и кричит:

А где баруси? Иди!

Баруси на пол упала и за другую руку схватила. Говорит Сапэр:

 У, какой человек пришел. Довольно сильный. Мою руку держит очень крепко.

Тут говорит баруси Моричэ:

— Ты пусти его. Этот человек очень сильный. Может тебе

все кости сломать. Лучше я одна попробую.

Выпустил Моричэ-барба руку Сапэра. Три дня боролись баруси и Сапэр. На третий день с трудом одолела баруси. Перерезала своим ножом горло Санэру. Тут и умер Санэр.

Отсюда вернулись обратно. Моричэ-барба свою жепу обратно

увез.

Дошли до своей земли. Баруси опять в ту избу положили. Говорит баруси;

— Может быть, опять что-нибудь с тобой случится. Может быть, ты умрешь. Твою могилу я все равно пайду и помогу.

Конец-то здесь.

#### 35. Безголовые люди

Оленный самодин есть. Один у него сын. Это не родной его сын. Это потерянный был ребенок, маленького его этот оленный человек кормить взял. Этот сирота большой стал. У этого оленного человска дочь есть.

Ну, когда сирота большой стал, говорит дочери этот оленный

человек:

— Этого своего человека храни. Пусть он тебе мужем будет. Это не простой оленный человек. Это Оленей отец 92, его жена — Оленей мать 93. Теперь к ним в одну кучу парился тот парень.

Говорит Оленей отец парню:

— Ну, теперь тебя на поганую землю 94 отправить падо.

- Ну, дедушка, что поделаешь, как не отправишь.

— Ну, я тебя учить буду. Дорогу я тебе расскажу. Вот там из чума маленький хребет видно. Прямо вдоль его гребия следуй в сторону тундры. Когда будешь останавливаться, не останавливайся на обращенном к солицу склоне, только стой на его другом склоне. Потом опять аргиши.

Кроме того, старик к задней сапке аргиша, на которой ше-

сты возят, старую важенку привязал.

— Ну, парель. На поганой земле бедных людей очень много стало, отнесень им оленей. Но на этой стороне хребта не стой, тут худые люди есть.

Парень аргишил с женой. Ну, как-то вечером остановился.

Немного в сторону тундры от гребня хребта стоял.

 Ну, жена, здесь чум делай. А я в гости поеду. Пока аргинем шли, я в стороне солнца дым видел.

Жена говорит:

— На что тебе ехать в те чумы? Это плохие люди.

— Какие такие плохие?

— Это безголовые люди. Тебя найдут они и убыот.

- Жена, падо всяких земель людей посмотреть. Что поде-

лаешь, надо идти. Мне тесть 95 говорил, что все народы падо посмотреть.

Ну что поделаешь с тобой, иди.

Посхал с хребта в сторону леса. У! Дым виден стал. Впереди две санки увидал. Ну, две санки пришли. Все остановились вместе. Тут парень двух безголовых людей увидел. Головы у них совсем нет, два глаза в плечах. Ну, когда остановились, один безголовый человек говорит:

— У! Какой ты человек. Не нашего народа будто. Голова у тебя есть, нам как будто чужой ты человек. В моем чуме госте-

вать не будешь?

— Нет, гостевать не буду, - говорит парень.

Ну, почему не хочешь гостевать? Я тебе подарок дам, гостинец дам.

— Приду я, гостинец дашь, а потом, может быть, меня уби-

вать станень?

— Ну не знаю, это дело пе зпаю. Правда, есть у пас люди с плохим умом.

- Ну, товарищи, я не пойду. Я вас здесь подожду.

 Ну ладно, дожидайся, я мпого своих товарищей пригеду.

У! Попеслись безголовые, уехали. Немпого времени прошло,

мпого санок показалось, очень мпого сапок.

— У! Это что за много санок? Однако, меня будут убивать. Надо на хребет подпяться.

Остановился на самом гребпе хребта. У! Сапка идет. Не до-

ходя гребня хребта, остановилась. Говорит безголовый:

— Эй, друг! Иди сюда! Нам дороги нет па хребет нопадем и пропадем, па гребень хребта зайдем — и все пропадем.

Я тоже не приду к тебе, ты меня убивать станешь.

- У! Убивать все равно станем, стрелять станем.

Ну, потом стрела прилетела, от безголовых в парня пущенная. За гребнем хребта в сторопу своего чума оленей своих к санке привязал. Безголовые кричат:

— Друг! Ты на одном месте живи за хребтом, а мы за хребет

не пойдем.

Кричат и стреляют, стреляют.

Этот парень очень удалый человек был. Звали его Бойкубатуру. Много безголовых он своими стрелами убил. Они когда стрелять станут, он за гребень хребта отступит. Гребень хребта острый, как пожик. Безголовые очень боятся этого хребта.

Так он всех безголовых убил. Убил их всех и в свой чум чиел.

Оу! Жена его говорит:

— Что тебя долго не было? Что делал?

 У! За хребтом в сторону солнца безголовых людей очень много. Эти безголовые люди пас убивать хотят.

Ну и как? Убил кого-нибудь?

 Ну, все-таки некоторых из них убил. Пришедиих на санках всех убил.

— Ну, другой раз за хребет не ходи. Другой раз и не гляди на него — опять захочены туда идти. Эти безголовые люди едит людей. Много убивать тоже не надо. Тогда твой тесть, мой отец, на теби сердиться будет.

Ну ладно. Больше он за хребет не глядел и не ходил. Все время аргишили. Гребень хребта все время вниз уходит, все время вдоль него идут. Когда стоят на ночевке, говорит Бойку-

батуру жепе:

— По-твоему, мы на землю идем?

Отвечает жена:

Этот хребет — моего отца спина. По ней мы едем.

— К той важенке, которая привязана к санке с пестами, дорогой двести оленей пришло и за пей идут. Это почему так? —

Войку-батуру спрашивает.

— Нынче олени родиться-то станут на земле. Много их будет. Бедных людей так, ничего не дав, не отпускай, пусть пе голодают. Плохих людей храпи хорошенько. Какой бы бедпый ни пришел, давай одежду, мясо давай, оленей давай.

Теперь, так на землю приди, жили. Поганой земли людей всех хранили. Кто бы ни пришел, дают одежду, мисо дают, оле-

ней дают.

[Дополнение рассказчика:]

Когда так жить стали, своей вемли дойдя, рассказа то только. Это божья весть <sup>96</sup>. В этой вести-таки все правда.

## 36. Моррэдэ и безголовые люди

Один Моррэдэ с женой и сыном, ребенком, ходит. Только трое их. Моррэдэ этот всегда удалый промышлять, всегда диких оленей добывает. Однажды, на другой день после промысла, говорит утром Моррэдэ жене:

— Надо нам аргишить, передвинуться на другое место. Кости диких оленей, которые у пас скопились, очень тяжелы. Надо

их раздробить и вытопить из пих жир, чтобы легче было.

Морродо ушел на охоту за диким оленем. Ну, жена как пе послушает мужа? Кости ломает, огонь тонит. Ребенок как иначе— все около матери путается. Думает жена: «Оу, как это муж, уйдя промышлять на середину Еписея, так скоро пришел?» Слышно, как человек пришел. Как это он так скоро пришел?»

Слышно, как к двери подошел, дверь отворил, только руку видно. Рука ребенка к себе манит, к себе вовет. Мать говорит

сыну:

- Оу, отец с тобой играет. Рукой тебя манит. Ну, иди к

нему, иди, отца за руку схвати.

Ну, ребенок что понимает? Отца за руку поймал. Рука ребенка поймала и па улицу вытащила. Ау! Ребенок как не ревет? Плачет.

— Ну, ребенок, пе плачь. У мена дома тоже хорошо жить

будень, так же, как у матери.

Когда старуха из чума вышла, как ветер, убежал тот чоловек с ребенком.

Парнишка думает:

- Меня несущий человек чем говорит, где его рот слышно? Головы у него нет, глаза у пего там, откуда руки начинаются.
  - Ну, парень, ты чего глядишь?

Голову твою инцу.

Оу! Головы-то у меня никогда не было.

Было это летом. Утром наконсц дошли до чума. Оу! Очень много чумов. Три раза по семи чумов стоит, понолку держат. Каждый день в воде диких оленей добывает. Ну, ребонок плакать совсем перестал. Который его принес человск, как отец, его держит, как мать, держит. Этих безголовых людей имя—Лахарэнга-нготу (Рот па животе). Оу! Некоторые Лахарэнганготу говорят:

— Оу, брат 97! Которого ты промыслил паримику, мне не

дашь?

Хэй! Ребенка где я добуду? Не отдам.

Ну, целый год так прошел. Другого года лето настало. Опять на ноколке сидели. Ну, дикие олени все равно были, много их добывали.

— Ну, отец! Ножик-то сделай мне. Я без ножа согудать мясо не могу,— парнишка говорит.

Ну, Лахарэнга-пготу ножик сделал ему:

Ну теперь согудай.

Потом самая жаркая пора настала.

Хозяип Лахарэнга-нготу говорит младшему своему брату:
— Разделиться иам надо. На две кучи надо нам разделиться.

Брат говорит:

Ну какая беда, разделимся.

— Одпа куча пусть гусей идет промышлять, а которые пло-

хие люди, пусть здесь останутся, у воды промышлять.

Ну, так разделились, все разделились. Только самые удалые ушли. Пусть неделя прошла с тех пор, как они ушли. Парнишка говорит:

Оу, отец! Я почью спать не буду, на улице играть буду.
 Ну ходи играй, что за бела. Только далеко не иди, у чума

играй.

Ну, ходит играст, играет парнишка. Дошел до того места, гдс на берегу ветки лежат, много веток. Оу, ветки, как иначе, опрокинуты кверху дпом. В этих ветках в днищах у всех их дыры прорезал. Эти дыры песком прикрыл, затер. Так ветки все продырявлены стали. Одпу только оставил целую, спихнул ее в воду и сел в пее. Когда отъехал оп от берега, как раз Лахаранга-нготу все встали. Говорят они:

- Oy! Ребенок как бы не пропал. Надо его достать.

Все ушли за пим одним на ветках. Оу! Некоторые из Лахарэнга-нготу говорят:

- Oy! В моей ветке никогда никакой воды не бывало. От-

куда вода в нее пришла?

Так говорили они, и все их ветки полны водой стали. Все люди, которые в ветках ехали, все в воде утонули. Сам парнишка по воде в своей ветке верпулся назад. Всех жепщин Лахарэнга-пготу убил. Всех убил и решил идти по дороге тех людей Лахарэнга-пготу, которые пошли гусей промышлять.

Оу! Чумы видны стали вдали. Оу! Чумов дошел. Младший

Лахарэнга-нготу смеется:

— Проклятые люди! Ребенка одного почему пустили? Заблудится и как тогда чумы найдет?

Вот вечером в чуме лежат, едят. Одна старуха говорит, бол-

тает:

В то время когда этот ребенок пришел, какая это кровь мис в глаза пришла?

Какая кровь, бабушка? Диких кровь?

Не знаю.

Парнишка говорит:

— Ну, какая будет? Диких это кровь. Мой отец 98 диких-то мало добыл. Отец так говорил: на то место, где осенью мы собираемся, пусть аргинат, когда перестанут промышлять.

Тут удалых Лахарэнга-пготу хозяин говорит:

- Как это так? Почему до нашего возвращения кончили промысел на поколке? Никогда до нашего прихода не кончали там промышлять. Верно, дикий там сразу прошел, оттого так скоро кончили промысел.

Потом на другой день аргишили. Теперь ребенок говорит

сам себе:

Дойдем до того места, и тех пе окажется. Что я тогда буду говорить? Теперь, одпако, и пропал.

Ну, аргишили, аргишили. Оу! Целый день аргишили. Земля уже пемного мерзлой была. Теперь пока шли, пошел дождь. Мерзлая земля оттаяла. Идти совсем нельзя, по колена проваливаются. Хозяин, младший брат того Лахарэнга-нготу, который парнишке был за приемного отца, едет впереди па учаге. Все время с учага падает и падает. Но лук все время в руках держит этот передний человек.

Говорит он:

 — Оу! Лук-то я сломаю. Наготово земля плохая стала. Эй, парень, лук-то держи. Я когда с оленя падаю, могу сломать HVR.

Ну, сказав это, он отдал ребенку лук. Вот парнишка погами

натягивает лук.

— О! Тугой-то, беда! Ну, одпако, если сразу его натяну,

ладно будет.

Лахарэнга-пготу все время оглядывается на него. Но вот все-таки сюда он не глядит. Парнишка тихонько на лук две стрелы положил. Человек этот совсем близко, два маха мера. Хоть удалый он, да куда уйдет! Потом пустил паришика две стрелы 99. Как рыба, испугался учаг. Испугался и сам Лахарэнга-нготу. Сперва он далеко отскакал на учаге, но потом упал с него и сел. Иоги жила над пяткой оказалась у него перерезана. Вот затем парень к аргишу верпулся. Старуху и другую женицину — обоих зарезал. Многочисленный народ весь перебил, часть в воде утопил, часть ножом зарезал.

Потом он пошел, пошел пешком и отца пашел. К отцу при-

шел, и теперь все.

[Дополнение рассказчика:]

Моррэдэ — это такие люди были. Олени у них есть-то есть, но сами они пешком ходили промышлять. Только убитых диких привозили они на санках. Мы тоже так раньше делади. А безголовые люди Лахарэнга-иготу, говорят, верхом на оденях ездили.

### 37. Озеро смерти

У Боро-тала олепей много. Жена у него и дочь. Сына нет. Всех трое. У девки жених есть — Хунси-тала. Рядом, в другом чуме, живет, девку сватал. Боро не хочет давать. Век просит Хунси-тала. Два чума век рядом стоят.

У Хунси-тала мать есть, отец. Всех тоже трое. Говорит как-

то весной Боро-тала:

 Оленья копавица, чумище старыми стали. Надо подигаться

Немного аргишили. С нового чумища легким чумом за дикими ушля Боро и Хупси. Вместе ушля. С ними девка, дочь Боро. Две старухи и один старик остались. Боро и Хунси по пятьдесят лучших оленей поймали. Всего сто. Аргишили.

Боро впереди поехал. Хунси запасных оленей гонит. Сразу три аргина прошли. Чум поставили и дневали. Поехали диких гонять. Девка одна в чуме осталась. Воро и Хунси усхали за

дикими каждый особо.

Боро долго ехал. Солнце низко стало, а он все едет. Диких не видал. Вечером семь комолых диких увидел. Доска для скрадывания 100 у него есть. С ней пополз к диким. Так долго полз, что тепло ему стало и взмок от пота. Посмотрел в дыру (бойницу) доски.

- А где дикие?

Нет диких. Нигде нет. На копанице, где были дикие, большой живой налим бьется на спежных застругах. Протер глаза Боро — нет налима. На том месте женщина сидит. С правой

стороны волосы себе чешет.

«Даром женщиной стал — тебя убыо», — подумал Боро. Просунул ружье в дыру доски. Нацеливаясь, посмотрел: женщины уже нет, пусто. Опять семь комолых диких ходят. Одного из них застрелил. Опустил, положил на санку и обратно поехал. Чума как-то скоро дошел. Низовой ветер несет спег. К чуму близко подъехав, привязал оленей и пошел к чуму. Хочет по-

смотреть, как его товарищ пришел. Но сам почему-то ружье зарядил и пополз к чуму, как будто дикого скрадывает. Подойдя к чуму близко, просунул ружье в бойницу доски. Думает: «Даром это, что я товарища убью».

Видит чум в дыру доски. Подходил он к нему со стороны

тундры. Видит, от чума человек идет и кричит:

Эй, товарищ! Меня не убивай!

Встал тогда Боро на ноги. Отпустил оленей и подошел. Ничего не сказав, лег спать. Утром встал. После чая говорит:

— Даром я старый, ум-то есть все-таки у меня. Это приходит время моей смерти, по-моему. Дикие как-то ум мой испортили. Я умру. До времени своей смерти я дожил. Ты мою дочь просил? Возьми ес. Олени пусть вместе будут. Мою старуху ты храни.

В этот день опять вместе аргишили. Четыре белых комолых быка запряг Воро. На четырех белых быков черные пояса

надел и красные ламки. Перед аргишем поехал.

Въехал на высокое место и остановился. Долго стоял. Что увидел? Впереди землю черную, как летом, без снега, видно. Перед тем местом, где он стоит, большое озеро есть. Льда на этом озере нет.

Два яра есть на этом озере. На одном из яров и стоит Воротала. Другой яр прямо напротив за озером. Так остановившись,

сидит на санке. Товарищи его подъехали. Зять подошел.

Говорит Боро:

— Мое время умереть пастало. Мои предки всегда здесь умирали. Уже тогда, когда и диких увидел, мною бог овладел. Этого озера этот бог — пазим. Ты отсюда уходи, как только перестанешь меня видеть. Меня перестанешь видеть — и возвращайся.

Посреди озера белая пена крутится. Вода в омуте крутится то в одпу, то в другую сторону. Боро поднялся па поги. Закричал на оленей и хореем их ударил:

Мой путь над водой вы видите.

Видят Хунси и его жена: спрыгнул Боро вместе с оленями с яра в озеро и по воде, как по земле, поехал. Доехал до яра за озером.

Все время кричит Боро:

- Озеро! Съешь меня! Раскрой свое горло.

От того яра поверпул обратно и опять к первому яру приехал. Взад и вперед по озеру меж ярами ездит. Еще раз вернулся и наехал па омут. На омут наехал и сразу исчез. Из омута семь белых пузырьков <sup>101</sup> показалось. Два скоро исчезли, пять еще видно.

Женщипа, дочь Боро, говорит мужу, Хунси-тала:

 Мой отец так говорил мпе: если ты сегодня меня возьмень, семь детей будет у нас. Но двое из них все равно в этом озере погибнут.

Тут из омута женщина показалась, которую видел старик в бойницу доски, когда охотился на диких. Теперь она левую половину волос чешет. Другая половина волос уже причесана.

Сидит эта женщина на воде, сжав вытянутые поги, и чешет

волосы. Говорит эта женщипа:

— Два белых пузырька вы мне сами отдайте. Самый старший сын ваш моим паем будет впредь. Теперь в чум поезжайте. Пария жалеете? Не жалейте. Его парода па земле много будет.

Жепщина на яру просит баруси:

— Пусть ты бог, ухо есть у тебя, рот есть. Даром ты барусп — ухо есть у тебя. Когда время придет детей отдавать пожалей пас. Лучше собаку или оленя возьми. Детей отдав, п очепь мучиться буду.

Жена-баруси все волосы чешет:

- Если одного пожалеснь, потом трех надо будет.

 Почему по-иному не сказала? Почему так остро говоришь? Не стану я давать петей!

— Даром не дашь! У меня руки долгие — везде достапу. Так сказала и исчезла. Вернулись в свой чум муж и жена. Поехали домой — женщипа аргиш ведет, мужчина оленей гонит. Пришли в большой свой чум. Стали жить вместе пять людей. Потом старики, отец и мать Хунси и жена Боро, умерли. У Хунси и его жены ребят много родилось. Но олепей мало стало. Только на аргиш осталось. Шесть парпей выросли. Седьмая, младшая — дочь. Самый средний сыя — шаман. Бубпа пет, парки шамапской нет, только говорит, как шамап. Ночью во сне шамапит. Ночью шаманит и говорит:

Время моей смерти приходит. Увезите меня к озеру. Не

увезете меня к озеру, я совсем пропаду.

Говорят ему мать и отец:

— Как увезем тебя к озеру? Наш отец там умер, худое это место. Не уходи туда. За тебя мы четыре оленя и три собаки упесем.

Аргишили к озеру. Недалеко от него, близ маленького озера, на речке, чум поставили. Продолбили прорубь для воды. Вечером шаман с братьями и отцом и матерью, всего девять людей,

поехали к озеру. Взяли с собой оленей.

Олепей запряженных и санки на яру оставили. Сами с яра к воде пешком спустились. Трех собак и четырех олепей связалн. Говорит мать озеру:

— Мне сыновей жалко. Пусть собаки твоей долей будут.

Бросили собак и олепей в воду. Стали подниматься на яр к санкам. Что-то слышно стало. Омут опять крутится. В омуте налима видно стало. Говорит палим:

 Сперва вам сказано было, что сына вашего падо. Почему жалеете, пе даете? Старинего сына связали бы и бросили. Ваш

отец позади меня сидит и так говорит.

Жепщина не перестает просить:

— Отпусти сыпа! Собак, оленей возьми. Парпя-то жалко! Налим исчез. Вышли на яр и опять что-то слышат. В омуте женщину видят. Говорит ока:

— Пария вам жалко? А отец ваш говорит так: «Самого

старшего сыпа и самую младицую дочь давайте».

Говорит тогда Хунси:

— Этот баруси пас пе отпустит. Сын пусть вперед выйдет,

сам баруси просит.

Вышел парень вперед. Стали с яра отец, мать и сам оп просить баруси пожалеть их. Вдруг под парнем яр обвалился, упал оп в воду и исчез. В воде ничего не видно. Тут мать нож, которым оленей кололи на берегу, откуда-то выхватила и грозит жепщине на озере:

Пусть ты бог! Пусть ты человек! Подойди сюда. Я тебя

ножом одолею. Иди сюда!

Женщина на озере руку подияла:

— Мою руку видишь! Хоть уйдете вы в свой чум, достану,

что мне надо. Вместе в ваш чум придем.

Это сказала и исчезла. Вернулись в чум. Мать с дочерью на одной сапке ехали. Мать стала оленей распрягать, девочка в чум ушла. Взяла в чуме котел и за водой пошла. Наполнила котел водой. Мать пошла к ней, чтобы помочь поднять котел и унести его в чум. Когда опа подходила помогать, девочка на ее глазах упала в прорубь. Мать хотела удержать ее, по пусто в руке! Шарит в воде — ничего пет. Говорит мать тогда:

— Ничего не падо бросать в озеро. Ничего от этого нет

пользы.

Все время жили на этом месте, не аргишили. Шаман шаманил и говорил:

- Впереди нам еще худо будет.

Два сына еще в чуме умерли. Остались сам Хупси, его жена, дочь Боро, их сын-шаман и еще два сына. Те, другие два парня, от голода умерли. Ни одного оленя не осталось, всех съели Никакого промысла не могут пайти. Шаман все время шаманит. Ничего пе помогает. Куропатки не могут добыть. Шаман говорит:

— Наших отца и мать сами убивать будем. Одного озеру

отдадим, другого отдадим, чтобы промысел был нам.

Никуда не ходят из чума. Голодные лежат в нем, силы нет. Шаман лежал, лежал и ушел на улицу. Близ чума нашел диких— важенку и пороза. Этих диких убил он, и съели они их. Утром на другой депь увидели, что отец и мать умерли почью. Два диких— пороз и важенка— это была цена отца и матери. Так сказал шаман.

После этого стали много диких добывать. Шаман себе бубен сделал, парку шаманскую сделал. Пошел как-то шаман диких искать и чум юраков нашел. К этим юракам парились. Шаман себе в жены юрацкую девку взял. После этого все трое жить стали хорошо. Очень хороший промысел нашли. Очень богатыми стали. Все.



# ххххххх предания





#### 38. О древних людях на Таймыре

За морем люди есть, чужие люди — банка. Рапьше их пасти были на берегу Таймыры в тундре. Сейчас этих людей пет эдесь, они за морем, далеко.

За нганасанами наблюдал такой человек. Нганасаны рыбу

добывали.

У пгапасан остались на чумище рыбыи кости. Парень-банка увидел эти кости и сказал:

— Это какого животпого спина? Какая интересная! Мы не

зпаем таких...

Бапка убежал. На старом пастнике настороженных два самострела оставил. Между ними проходила дорога диких олепей.

Этой дорогой поехал пганасап, не зная, что насторожены самострелы. Олепья нога задела нитку самострела. Теперь стрелы, обе стрелы, в сердца обоих быков попали. И самого пганасана убили. Брат убитого стал думать: «Кто это сделал? Наверное, это банка сделали».

Теперь пганасан этих банка искал. Через некоторое время этих банка нашел. Бегают, что-то делают. Нганасан говорит:

— Э! Банка-парень! Иди сюда! Играть будем.

Бапка-парень говорит:

 На погах меня не догонишь, я убегу. Даром у тебя два быка.

Нганасан рассердился:

— У меня брат умер, два быка убиты, я тебя убыо.

Банка за море ушли. Сейчас пастей банка очень много еще у устья Пясиной. Если бы это так не произошло, то банка эти и теперь здесь были бы.

Кроме диких оленей они песца промышляли клепцами.

Одежда была из шкуры в воде живущего сохатого. Кругом эта одежда была зашита. Одеял пе было. Лишпюю шкуру с собей таскали, пришитую к одежде. В эту шкуру завертывались и так спали. Это были люди такие же, как чукчи.

#### 39. Волосатые люди

Один тупгус был совсем бедный. Говорит:

Время пришло пасти смотреть.

Олепей нет у пего, четыре собаки запрягает. Стал высматривать пасти. Жена дома осталась, детей нет. На земле, где насти стоят, у пего амбар был. Сильная пурга ударила. Передовой собаки нет. Насилу поехал, насилу дошел до амбара ночевать. Собак у двери оставил, сам еду ест.

Темная пора. Пурга становится все сильнее. Собак положил

в избе. В полночь сильно залаяли четыре собаки.

— Кто пришел?

Хочет тунгус посмотреть. Дверь отворил, голову выставил. Маленько ясно стало. Видно: один человек идет. Лицо все в шерсти. Только рот и глаза видно. Видом человек: две руки, две поги. В одной руке березовая палка в аршип длиной, в другой— лоскут красного сукна.

— Это что такое? — говорит тунгус. — Как родился, такого

не видел.

Сердце его испугалось. Кричит:

- Какой человек ты? Чей человек?

Не отвечает. По-видимому, пе понимает. У тунгуса были добытые песец и ушкап. Испугавшись, показывает песца:

— Надо?

Тот руками помахал — значит, не надо. Тогда тунгус ушкана показал. Тот человек руку протянул: будто надо. Тунгус пошел к нему отдавать ушкана. Человек взмахнул палкой и лоскутом, как крыльями, и, не касаясь земли, отскочил. Рукой машет так, будто падо ушкапа. Тунгус бросил к нему ушкана. Ушкан у пог волосатого человека упал. Тот опять испугался, взмахнул руками и отскочил. Потом, нюхая дух от ушкана, по ветру зайдя, осторожно подошел к ушкану. Разломил его руками и стал есть мерзлого.

«Это что за человек?» — думает тунгус. Сердце совсем пу-

гается.

Крикпул тунгус волосатому человеку:

— Эй, друг! Чум-то есть ли? Я у тебя гостевать буду? Я бедный человек.

Тот рукой показывает, что если тунгуе пойдет за ним, то оп разрежет его пополам. Тунгус перестал говорить. Волосатый человек, махая руками, как крыльями, чуть касаясь земли, ушел на низ.

Тунгус говорит сам себе:
— Его дорогу гонять булу.

Пошел по дороге волосатого человека.

Какой у пего чум буду смотреть.

Едет за ним па собаках. Гонит, гонит. День прошел, вечер пастал, почь паконец настала. Доехали до воды. Высокие яры над ней. Несмотря на зиму, вода талая. Волпы хлещут до вершины яра. Через воду ледяной мост шириной с санку. По этому мосту ушел след волосатого человека. За водой три постройки видны: изба и два амбара. В избе дверь и два окна.

Тупгус собак привязал и зашел в избу. Тепло. В избе мпого медведей спят. Есть рожденные в избе и есть не в избе рожденные. Все спят — полночь. Среди медведей прошел тупгус

туда, куда тот человек прошел. Тихопько говорит:

— Медведи, пожалуйста, спите. Я бедный человек. Я хочу

живым быть. Не сердитесь.

Следующую дверь открыл. Опять изба. Тут лежат мамонтовые клыки, испиленные железной пилой па дрова. Совсем густо их.

Дальше прошел, дверь открыв, в самую избу попал. Жарко, свечи горят. Три человека лежа на спине спят. Лица у всех мохнатые. Большие люди, кости большие. Без парок и одеял спят па нарах.

— Это какие люди?

Один человек носом потянул, чихнул. Смотрит тупгус: у двери одна девка спит. Лицо белое, красивое, сама большая. Лицо увидел тупгус, и пояс поверх парки расстегнул.

— Очень хороша девка! Спать с ней очень хочется.

Захотел он женщину. Парку сбросил и рядом с ней лег. Немного толкпул ес. Она спит, не слышит.

— Эй, что буду делать? Тут она проснулась.

- Ты что за человек?
- Человек.
- Для чего меня рассматриваешь?

— Как не стану рассматривать? Ты вставать не хочешь. Как тебя иначе разбужу?

Однако, тебе что-то надо от меня?
Как не надо. Маленько-то тоже надо.

— Это, по-моему, худо. Почему ты так делал? Так разве делают? Ты меня знал?

— Нет, не знаю.

- Конечно, не знаешь. Это мука незнакомый человск как так женщину чужую ищет. Хорошенько надо узнать от рождения. Тогда искать ее можно. Так пришел да искал это неладно. Как-нибудь твой короткий толк хорошим сделать надо. Тебя учить надо, другой раз тогда не будешь так делать. Ты кто? Белпый?
  - Бедный.Что пало?

— Жизнь надо. Совсем я беден.

— Если жизнь надо, тогда номогу. Если бы ты ко мпе пе лез, хорошенько бы я помогла. Теперь только немпого помогу. Без чего-нибудь все-таки не отпущу.

Близко от себя достала девка черную мягкую шкуру.

Шерсть как серебро.

— Это упесещь с собой. Грамотные люди посмотрят и депускажут. Опа очень дорогая. Это дам. У меня три брата. Ты как выйдешь, я им скажу про тебя, потому что твою дорогу они все равно увидят. Если у тебя собаки сильные, то все хорошо будет. На улицу выйдень, скорее уезжай. Дойдешь до своих, про нас не говори. Может быть, много гостей к нам будет. Это худо, пелапно будет. Сохрани тайну.

Тунгус быстро к нарте на улицу ушел. Сел на нарту и сильно ударил собак. Собаки домой как на крыльях летят. Оглянулся: один человек в шерсти за ним, как на крыльях, мчится. Насилу тунгус за воду ушел по мосту. На яр стал въезжать сидя на туркучанке, не слезая. Волосатый человек тут за два задних коныла ухватился, оторвал нол туркучанки. Тунгус спереди сидел, на половине уехал. Отсюда, с яра, тот человек верцулся.

Насилу дошел тунгус до своего амбара. Здесь почевал. Рыба была у него здесь. Ел ее, варил. На другой день в свой чум по-

ехал.

Своего чума, жены дошел.

- Ты почему долго,— спрашивает жена,— какую работу нашел?
  - В другую землю попал. Кружал.

Потом аргишили вверх на двух или трех санках на собаках. Тихо ехали. Земля далеко, как скоро поедут. Стояли и опять ехали. Так куда-то далеко к русским ушли. Русские посмотрели шкуру.

— Ты где ее нашел? Эта шкура совсем дорогая!

Взял тунгус за эту шкуру 20 парт товара. Мешок денег взял. Потом в свою землю вернулся. Пущальни делал. Каждую весну муку ел, сухарь ел. Сетями диких и рыбу ловил. Так богатым стал.

Конец-то здесь.

#### 40. О приходе авамских нганасан

Сперва люди только луки имели. В то время наша земля

была на низу, такие вести мы слыхали.

На низу будучи, люди промышляли. Промышляли дикого неводом. Кончив промышлять, возвращались в чум. Далеко ходили. Возвращаясь, увидели воду, загородившую путь, из-за которой земли не видно.

- Как дойдем до чума? Иную землю искать надо.

Кругом везде ходили и увидали людей. Сомату увидали и к ним присоединились.

Сомату говорят:

— Откуда вы, иные люди, пришли?

— Землю искали да пришли.

— Почему свою землю покинули?

Вода так нас разделила.

 Плыли бы за воду в свою землю. Нам вас не надо, хоть умрите все.

— Жен давайте лучше, чем прогонять. Эта земля будст

наша, здесь мы жить будем.

— Жен не дадим, - говорят сомату.

Ну, тогда война настанет.Пусть, — сомату говорят.

Стали драться из луков. Землю делили сомату и наши люди.

Давно эта война была, когда еще земля родилась.

Сомату (хантайских) паши люди побили. Авамские люди сильные были. Сомату вверх ушли на берег Енисея. Жен авамские взяли.

Такие, как у сомату, сокуи с рогом— это сомату женщины пам спили. Старые же наши парки такие же были, какие теперь у женщин.

Сильны мы были, говорят. Около Енисея была земля юраков.

Говорят юраки пришедшим к пим сомату:

Почему в нашу землю пришли?
Авамские нас сильнее оказались.

— Мы этого не знаем, — говорят юраки. — Давайте воевать.

— Не надо, — говорят сомату. — Ни одной конейки на это не поставим.

Все-таки решили юраки воевать с авамскими.

Против Бархатова сопка есть. Комогуо — ее имя. Около этой сопки война была. Юраков здесь совсем кончили. Которые остались живы, просили нощады. После этого юраки дальше ушли.

Потом сверху русские пришли. О наших людях слыхали, что очень сильные они, из лука стрелять очень хорошо умеют. Как русским их покорить? Говорят русские одному нашему человеку:

— Ты свой парод сам учи.

Человек этот говорит:

— Как я его учить буду?

Русские бумагу дали, на ней изображение лица. Железную печать еще дали и сказали:

— Наш хозяин — царь, твой хозяин — царь. Ты в своем пароде сам худых людей убивай. Твои люди сильны, наш народ тоже силен — оба одинаковы.

Так стал наш князь 102. Поймает кого — сам лук отнимает. По-старому жен брать силой нельзя стало, судили. За жену стали калым давать и так стали брать жен. Детей народили, стали мирно жить. Навсегда стали мирными, навсегда луки бросили.

# 41. О происхождении авамских самоедов

Наш парод пришел в эту землю с низу из-за большой воды. Диких оленей искали и так пришли сюда. В этой земле раньше жили сомату — хаитайские самоди. Наши люди, как пришли, воевали с хантайскими и много их побили. Потому хантайские ушли вверх за Пясину.

Потом девок брали наши люди у хантайских. Хантайские

жены шили пашим людям хантайскую одежду. Вот потому у нас и у хантайских сейчас одежда одинаковая.

Когда наши люди пришли сюда, они не имели таких санок, какие сейчас у нас. Эти санки мы тоже научились делать от хантайских. Сперва у наших людей пизенькие нарты были, как у якутов за Хатангой.

От устья Таймыры в сторону тундры есть старая самодийская ледовка. Там стоят вот три такие низкие нарты, какие сейчас у якутов, а не такие санки, какие сейчас мы держим. Там тоже лежат медные котлы и деревянный ковшик, все очень старые. Это старая ледовка наших людей. Когда я молодой был, я с другими людьми еще далее ходил к морю, выше того места, где Таймыра пала в море. Там мы реку нашли. На реке стояла изба вроде русской. Мы вверх по этой реке пошли. Выше этой избы по реке мы нашли другую избу, а через день пути нашли еще третью избу. В этой избе я видел детскую зыбку, такую, какие сейчас у вас, и пялки для сушки песцовых шкур. Однако, там когда-то давно жили русские.

Когда наши люди пришли на эту землю, с ними пришли еще два человека какого-то другого парода. Говорят, это чукчи были. Наши люди у этих чукчей стали девку просить. Они не дали. Тогда наши люди рассердились и всех этих людей убили. Только один из этих чукчей убежал. Пешком он ушел в тундру. Потом он голодный стал. Пасть нашел дедушки, отца якута, Подо-старика. Этот чукча руку в пасть сунул, хотел приманку съесть. Но пасть упала и руки ему придавила. Наши люди по его дороге гпались и нашли его замерзшим, с руками, придав-

ленными пастью.

Половина пашего народа еще где-то далеко на низу есть. Говорят, давно один якут усхал далеко па пиз, за Хатапгу. За Хатапгой он еще две большие реки пересхал, такие, как Хатанга или Еписей. Между этими реками жили дикие, обросние

волосами тупгусы.

За этими тунгусами, близко от земли чукчей, этот икут пашед народ, от которого когда-то ушли паши люди в эту землю.
Мужчины этого народа носили парки вроде таких, какие носят
наши женщины, с воротником из несцового хвоста. Говорит, что
раньше наши люди тоже носили такие парки. Шанки у тех
людей были вроде наших женских из собачьей шкуры, по с
шишкой над лбом, как у нас сейчас супгуку на сокуях.

Этот якут там у князя этого народа гостевал. Потом этот якут обратно пришел и заболел и умер. Когда он болел, то

рассказывал еще, что у того народа есть названия всех пяти родов авамских самодей и что князь тех людей говорил, что часть его народа давно когда-то ушла вверх и с тех нор об этих ушедших людях пичего не известно.

#### 42. В земле чукчей

Одип юрак заблудился. Заблудился и несколько лет ходит, мышами питаясь. У мышей, говорят, хорошее мясо тоже. Так блудил, блудил юрак и до моря дошел. Ну, через море он идти не может. Ну, это что за следы пешего человека он увидал? По этой дороге по льду моря пошел. Так идя по морю, взломанный лед нашел, открытую воду нашел. Дойдя до открытой воды, оп целую неделю тут сидит. Усталый, голодный, он куда пойдет? Он все время пешком ходил.

Потом видит: за водой этой человек идет. Увидев человека, юрак па ноги встал. На поги встал, и человек тот к нему пошел, прямо к нему пошел. Совсем близко к юраку подошел и, не останавливаясь, перешагнул через открытую воду прямо к

юраку.

У! Это что за человек? Тело его очень большое, одежда длинная. Через одно плечо кругом груди веревки памотаны, очень кренкие веревки. Говорит этот человек:

— Эй! Какой человек ты? Какой человек пришел?

 — Оу! Я заблудившийся человек, да не могу в земле разобраться, да вот теперь моря дошел. Теперь здесь дорогу увидал и

по ней вот сюда пришел.

— Эй, друг! — тот другой говорит.— В очень далекую землю ты зашел. Эта земля-то — чукчей земля <sup>103</sup>. Ты до земли чукчей дошел. Вот меня видишь? Я чукчей удалец <sup>104</sup>. Мой нуть очень долгий. Ты нынче куда думаешь идти?

— Нынче куда я думать буду идти? Видом я хорош? Я толь-

ко огонь ищу.

Ну, в мою землю хочень?Ну а воду я как перейду?

— Ну, через воду я тебя перетащу. В мою землю придешь — у меня живота много. Все есть, что надо для жизки. Всякие там люди есть, да все богатые.

— Ну, спасибо! Меня если подымень, так что ж. Твоя зем-

ля, моя земля — все равно одна земля. Была бы еда только.

— Вот это что? Это что за веревки, ты думаешь? Это для того они — тебя я нашел, тебя я ими перевяжу по телу, чтобы тебя унести можно было.

Ну вот и обвязал чукча юрака этой веревкой, подпял па плечи и, раз шагнув, оказался за открытой водой. Ну, потом он все время, пе снимая юрака с плеч, побежал, побежал по дороге, такой же, по какой юрак сперва шел. Оу! Бежал очень быстро, как гусь, летел. Наконец-то через несколько дпей до земли дошел. Тут парод стоит, чумы, много чумов, очень много. Некоторые из них большие, некоторые маленькие. Близ чумов чукча остановился и сел.

- Ну, товарищ! Теперь в какой чум тебе надо? Это вот мой чум, это отда чум, другой старшего брата чум 105. Старших братьев у меня много. Где будень жить? Или в моих руках, или как?
- Ну как иначе еще? В твоих руках буду. Теперь какой работы от меня надо?

— Ты какую работу знасшь? — чукча говорит. — Наша работа не тяжелая, только санки мы не умсем делать. Ты санки делать умеешь?

- Oy! - юрак говорит. - Как не умею! Вот теперь вам сан-

ки делать буду.

 Ну, спасибо,— чукча говорит.— Теперь с нами будешь жить.

Теперь живет юрак с чукчами. Всякую еду ест. Рыбу ест, мясо ест — диких они тоже добывают. Сапок он очень мпого сделал. Сколько чумов жило тут — всем сделал. Которые оказывались лишние санки, людям бесплатно отдает. Все чукчилюди санки иметь хотят. Ну, табун у чукчей очень большой, оленей наготове много. Все олени большие. Пу, так живет оп. Потом чукча, хозяин его, говорит:

— Нынче ты нашу землю узнал. Теперь иди к людям в гос-

ти, соседи-то у нас близко есть. У тех людей гости.

Вот теперь поехал юрак в гости. Два быка запряг ему чукча

и говорит:

— Не торопись. Сколько хочется тебе, столько и ночуй там. Во всех чумах ночуй. Там все есть. Диких они тоже добывают, жир есть, рыба есть.

Ну, теперь юрак все время по чумам ночует. Хорошо ест.

Бедных нисколько пет. Потом говорит юрак:

— Ну, теперь падо мпе в свой чум идти, к своему хозяипу.

Ну так просто как пойдешь? — те чукчи говорят. — Ты

гостинца должен унести.

Дают ему гостипцы — оленей. Так он из кучи в кучу ездит. В пекоторых кучах такие люди живут — одеваются в нашу ло-пать, говорит по-пашему, паши бакари у них и сунгуку, как у нас. Эти паши люди, живущие около чукчей, спрашивают юрака, как живут в их земле, есть ли там болезни. Юрак говорит:

— Как пет болезней? Иногда целые кучи умирают.

Это услышав, те наши люди очень испугались и сказали:

 Ну, ты тогда долго не ночуй у нас. В нашей земле болезней нет.

Наутро встал юрак. Оп ночевал у нашего человека, очень хорошего человека. Этот наш человек говорит:

— Ну, товарищ, домой поедешь?

Посхал он к своему чукче-хозлину. Во всех чумах, где оп почевал, каждый раз ему по пяти олепей ловили и дарили и других подарков разных давали — парки, бакари. Теперь, как он домой пошел, целый табун с собой угнал. Быки то быки, важенки то важепки, все очень хороши. Дошел до своего чума. Чукча-хозяин говорит ему:

— Товарищ! Ты будто много оленей принес. Этих оленей пе

потеряй. Ты, однако, хочешь в свою землю вернуться?

— Ну, не знаю. Только твой ум гоняю я. Сколько лет я здесь прожил, этого моря лед ни разу пе таял. Сам собственными силами как я уйду?

— Если хочешь в свою землю, то не буду держать тебя. Сан-

ки ты все сделал. Я тебя сам понесу.

— Ну, раз ты упесешь меня, это лучше. Пу, эту талую воду

как будем переходить?

— Ну, это не твоя забота. Это я сделаю. Ну, теперь ты из моих рук еще сто оленей упеси в подарок. Других чумов наших люди сколько дадут, не знаю. Но сколько пи дадут, у тебя табун очень большой будет. Кроме той дороги, по которой мы пришли, еще другая дорога есть. Этой дорогой тебя попесем. Там эта открытая вода закрыта пами. По этой дороге весь твой табуп пойдет.

Вот теперь ему много олспей отделили. Из каждого чума очень много оленей ему отделили чукчи. Теперь погнал он табуп. Сапок ему дали, всего ему дали чукчи в подарок. Много чего он упес, только жены не унес. Так пошли с табуном и до талой воды опять дошли. Талая вода в этом месте вся досками покрыта, очень широкая дорога из досок сделапа. Ну, теперь

талую воду перешли. Табун в восемьсот голов перегнал, собак перевел. Только собаки сейчас товарищи юраку. Чукча сказал:

— Земли как дойдешь, не торопись, а пока по льду идешь, не стой, торопись, на льду теперь не останавливайся. Оленей только в санке своей меняй и иди. Когда будешь к земле подходить, может плохо получиться. Сейчас весна, забереги скоро будут.

После этого ношел юрак один с табуном. Не останавливаясь все время идет табун, хотя нет людей, чтобы гнать его. Ну, за морем теперь до земли дошел. Проголодается — какого попало оленя убьет. Теперь, земли дойдя, не торопится, медленно идет. Сейчас лето, жарко, сами олени ходит, не гонит он их.

Теперь людей дороги он нашел. Будто свои люди, сапки, дорога-то такая. Вот теперь на Авам он понал, примо от Таймыры попал. Вот теперь людей нашел, все авамские самоди. Теперь у авамских жену взял. Жену взяв, в землю юраков, в свою землю,

пошел. Вот до своей земли теперь дошел юрак.

Дошел до нее и куда пойдет? Тут у табуна своего и стоит, своим юракам олепсй в подарок дает. Рассказывает своим товарищам: так-то жил, так-то жил, очень много плохого видел, потом хорошее пашел. Ну, юрак в свою землю пришел, и теперь все. Больше пикуда не идет. Теперь рассказ весь.

[Дополнение рассказчика:]

Этот рассказ я слышал от юрака рода Ябтонгэ, когда я молодым был. Нынче этот юрак давно умер. Он говорит, что тот юрак только с края у чукчей был, там дальше их еще больше и наших людей еще больше. Там тоже дальше море, и где-то за морем были русские, и чукчи от них табак брали.

Эти наши люди у чукчей совсем по-юрацки не говорили. Вадеевские тоже по-иному говорили, а юрацкого языка и сейчас не знают. Однако, те тоже такие были. Не знаю, как он с ними

говорил.

Чукчи болезней не бонлись, все равно как русские. Чукчей много было. Наших людей по сравнению с чукчами там мало было.

#### 43. О чукчах

Давно, когда здесь еще только Лодосэда были, а мы, авамские люди, на Аваме были, па Пясине тогда чукчи были. Их санки еще до сих пор там есть. На краю большого хребта в тунд-

ре я нашел глубоко в земле их санку и чумовые песты. По бе-

регу Писины везде мпого чукотских санок.

Один человек-чукча на краю моря, говорят, был очень богатый. Однажды куда-то на берег Пясины пришел этот богатый чукча. Из вадеевских тогда же два человека пришли туда. Чукчей чум увидели эти вадеевские. Один из них говорит:

Надо убить их.
Другой говорит:

- Подождать убивать надо, сперва посмотреть падо.

Самые лучшие чукчи одну ногу и одну руку имели. Когда увидели чукчи этих двух вадеевских людей, сами себе горло перерезали. Один только худенький старичок-чукча остался живой, шею ле резал себе. Те два вадеевских человека вошли в чум чукчей. Чум большой, около него много оленей.

Думают вадеевские: «Почему себя убили они? Наверное, со-

всем сердца (т. с. смолости) у них цет».

Говорят вадеевские:

Почему себя убивали?

Старичок говорит:

Меня оставьте в живых.

Вадеевские говорят:

Почему тебя убивать станем?

Старичок говорит:

— В нашей земле богатства много. Что вам надо, все дадим. Мы только такую просьбу имсем — живыми нас оставьте. Я тенерь один остался, по все равно сам себя убью. Когда я себя убью, тело мос, живот — все возьмите. Пусть наши олени в диких не превратятся.

Старик себе горло перерезал, другие чукчи убежали. Так ва-

деевские все богатыми стали.

В середине моря, говорят, талая вода ость. Ту воду, так говорят, переходят чукчи. Большое количество леса-плавника поставят и но пему идут. Такие они удалые чукчи.

И так эту землю бросили чукчи, и их здесь не стало. Вадеевские давно очень плохими людьми были, и поэтому их боялись.

#### 44. Приход авамских нганасан

Где-то на пизу был парод, посивший парки такого покроя, какого сейчас носят наши женщины и какие носят тунгусы. Эти парки мы сейчас называем лихаре.

Эти люди, несколько человек из них, пошли на охоту за дикими. Перейдя большую реку, пришли в эту землю. Когда стали возвращаться, увидели, что река прошла.

Ждали, ждали, когда она замерзнет, да так и не дождались.

Пошли опять сюда. Здесь жили тогда юраки и сомату.

— Эти охотники и были наши предки. Это были совсем дикие люди. Сомату и юраки сердились на них за то, что они промышляли и истребляли диких на их земле, на их местах. Наши предки стали воевать с сомату и юраками. Победили их и прогнали вверх.

Но юраки не хотели уступить землю, на которой они промышляли диких. Собрались большой ордой и снова пришли. Решили юраки всевать с нашими людьми только днем, а ночью пе всевать. Пришли юраки и наши люди друг к другу в гости. Юра-

ки говорят:

– Будем драться на земле, которую выберем.

- Наши люди согласились. Юраки выбрали сопку Комогуо и стали на ее вершине. Наши люди стояли внизу, под сопкой.

Стреляя и смотря сверху вниз, юракам было трудно видеть на земле наших людей. Все их стрелы пролетели мимо. Наши люди хорошо видели юраков. Они выделялись на небе, стоя на вершине сопки. Стрелы наших людей, оперенные перьями куропаток, попадали в цель. Половина юраков погибла, половину отогнали за Еписей.

Потом пришли русские и обложили наших людей податью. Сперва русские приучали наших людей к табаку, подавая его им на конце копья. Позже, когда наши люди стали платить подать, они ее тоже подавали на конце копья, так как боялись русских, будучи совсем дикими людьми.

Рыбу тогда они сетями не ловили. Только кололи ес копьем,

плавая в ветках, сделанных из ровдуги.

#### 45. История авамских нганасан

Бог сделал двух людей. Были это самоди или русские, не знаю. Одежды никакой не было у них. Теперь бог сказал им:

- Траву не ещьте.

Бог ушел. Два человска сидели. Потом пришел еще один человек. Они его спросили:

— Ты какой человек?

— Я человек.

— Что ешь?

- Траву ем.

Двое людей травы поели. Верно — сладко. Но посмотрели они друг па друга, стало им стыдно, и закрыли опи себя травой. Пришел бог и говорит:

- Ну, траву ели?

— Не ели.

Бог посмотрел:

- Ну, ты мужчина, а ты женщина.

Увидев это, бог покинул их. После этого стали опи жить. Много детей стало, целый народ.

Дети ходят, никакого языка не зная. Бог посмотрем:

- Почему не говорят? Ну! Пусть не умрут.

Бог ртом сильно подул. На народ сильный ветер пошел. Теперь люди все упали, умерли. Все умерли. Посмотрел бог: все умерли. Тогда опять немного подул. Люди стали оживать, вставать. У одного мужчины и одной женщины один язык стал русский, потом у других мужчины и женщины — юрацкий, потом у других — карасинский. Здесь двух человек родил бог — самодей, авамскую орду.

Затем паших людей мпого стало. Наши мужчины, хорошую женщину пайдя, мужа убивали, женщину брали. Так жили и

решили:

Ну! Куда-нибудь надо идти. Может быть, богатых людей

найдем, тогда живот у пих отнимем.

Сколько-то товарищей собранось, двадцать или тридцать, и ушли. Пошли опи в эту землю и нашли здесь хаптайских. Стали воевать и побили хаптайских.

Против Бархатова, на краю тундры, у реки Дудыпты, есть сопка Камагуо (по-хантайски — Камаго). Тут Чунапчары, Порбины, Липапчары и Нгуомдя с хантайскими сомату и карасинскими мушкаси воевали из лука. Может быть, десять лет воевали.

Оставшиеся в живых хантайские убсжали за Ениссй и даже дальше. Тут тогда помирились. Хаптайских девок купили, карасинских девок купили. Авамская орда тоже отдала четыре девки.

Потом юраки пришли войну подвимать на хантайских. Хавтайские думают: «Авамские раньше убивали нас, хантайских. Юраки, однако, нас тоже будут убивать. Авамские самоди теперь нашему народу родня. Надо как-нибудь искать себе в помощь солдат у родии авамской орды».

Тут теперь пришли юраки. Стали воевать с хантайскими. В первой драке убили юраки одного хантайского. Тушу убитого согудали юраки.

Хаптайский князь сказал:

- Ну, пусть ночью пойдут которые-нибудь искать солдат у

авамской орды. Пусть идут так, чтобы юраки не видали.

Тихонько послали хаптайские две санки. На другой депь опять воевали остальные люди. Опять двух хантайских убили юраки и согудали их. Кончился день, пастала почь. Тут две санки пришли, привезли одного авамского самодина, по имени Торуда Линапчар.

Настал теперь опять день. Настал день, и стали опять драться. Теперь ни одного хантайского юраки не убили. Настал опять

вечер. Хантайские говорят:

Ну, надо сходит в гости к юракам.

Чумы хантайских и юраков стояли близко у озера. Два человека хантайских ношли в гости к юракам. В чуме сели близко опи к юрацкой девушке. Юрацкие удалые люди тоже здесь сидят. Начальник юраков тоже есть тут. Юрацкий удалый человек сказал:

— Вы, хантайские, пикуда не ходили?

— Нет.

— Как не ходили? Однако, пришел кто-то. Стрелы другие прилетают, лицо видели мы другое. Однако, привезли вы себе солдат. Однако, авамские пришли.

Наступило время ложиться спать. Хаптайские верпулись в

свой чум. Один из ходивших, удалый парень, сказал:

- Узнали юраки авамского человека.

Настало утро. Торуда говорит:

- Дайте мне другую парку, другие стрены.

Поменялся он с хаптайским удалым парнем паркой и стрелами.

Когда пастал день, стали они опять драться. Юраки говорят, видя человека в одежде Торуды:

Ну, вот новый человек пришел!

Теперь дрались. Юраки теперь все время кричат. Двумя

стрелами люди стреляют. Стоят плотно, как стена.

Теперь пустил Торуда стрелу. Одного юрака ранил. Но хоть раненый этот юрак, еще хочет драться, вытаскивает стрелу из бока. Хантайский парень побежал к юракам. Торуда тоже к юракам близко подошел. Удалый юрак теперь пропал. Теперь хантайские одолевают юраков. Стали теперь юраки умирать.

Теперь тут юраки вернулись обратно. Аргиш увезли с покой-

пиками на сапках. Теперь перестали драться.

Потом русские пришли. Поймали (покорили) хантайских и авамских. Князя сделали русские. Но наши люди убивают друг друга по одному, не живут мирно.

Теперь царь говорит:

— Как сделаю их мирными? Пошлю я семь казаков. Семи казаков руки дойдут до князя. Семь казаков увидя, будут самоди мирными.

Шесть казаков удалы-то удалы, один ленивый-то ленивый.

Пришли казаки к князю авамской тупдры и говорят:

Женщин нет — очень нам плохо.

Потом один казак говорит:

Я с этой женщиной буду спать. Пусть у нее муж есть — можно отнять.

Другой казак говорит:

— А я с этой буду. Тогда князь говорит:

 Неладно, казаки, говорите. Так худо, война будет. Мужья все равно так лежать пе будут.

Казаки отдельно спали. Спали казаки, заговорят утром.

— Однако, как-то нам неладно. Женщип падо. Пусть или жы умрем, или мужья умрут.

Князь говорит тогда с народом. Как быть? Народ говорит:

Убить их можно, от этого худо пе будет.
 Князь копец рогатины точил. Казаки говорят;

- Почему точишь рогатипу?

— Дикого добывать.

Настал вечер. Казаки говорят:

— Ну, будем женщин брать.

Киязь говорит:

- Почему неладно говорите?

Опять казаки отдельно спали. Утром встали. Пурга, ничего не видпо. Князь говорит:

— Ну, будем аргишить.

Казаков на семи нартах один ямщик, наш человек, таскал. Аргишили теперь семь казаков. Князь поджидал их на дороге и шестерых заколол по очереди рогатиной. Седьмой, ленивый, почью убежал. Запрягли хороших оленей, но не пашли.

Настало лето. Потом пришла другая зима. Дошел до царя

ленивый казак и говорит:

— Моих товарищей убили самоди.

«Что стапу делать? Опять, однако, прикопчат, если пошлю кого», — думает царь и сказал князю тунгусов:

Убей князя самодей.

Киязь тунгусов выбран удалых людей. Теперь эти люди искали наших людей, искали и пашли прямо против Урядпика. Настигли князя и убили его. Только оставили живых двух жевщии. Теперь мирными стали люди. Говорили наши люди:

Однако, худо нам будет за войну.
 Вот так дошли до этого времени.

#### 46. Силач Сангуды

Был паш человек Сангуды Чунанчар. За раз съедал триддать куропаток, пятнадцать рыб. Тридцать рыб добыв, пятнадцать строгал, пятнадцать варил и тоже съедал. Всего тридцать. Очень ленивый человек оп был.

Откуда-то сверху вести пришли: юраки едут, воевать хотят. Близко пришли юраки — встали, чумы сделав. Юраки ночью не убивают. Ночью убить — грех, говорят. Послали юраки сказать нашим люням:

— У вас кто удалый?

— У нас нет удалых,— отвечают те.— Только в отношении брюха один человек удалый есть. Воевать если захотите, у нас тоже только один этот человек есть. А у вас сколько хороших людей?

— У пас тоже мало. Один есть самый удалый. Ну! Завтра

войпу начнем.

— Нет, завтра не пачием. Надо завтра двух паших удалых людей вместе кормить.

— Ну ладно! Чем их кормить будем?

— Два оленя убъем их кормить. Ваш человек какого оленя будет есть?

— Тарагайку совсем съест. А у вас кто этот имеющий большое брюхо человек?

— Cангуды.

Какого он оленя съест?

Наш четырехлетиего быка съест.

На другой день наши люди к юракам в чумы пришли. Вместе уселись. Двух оленей убили, спяли шкуры и положили в котел.

Сильный юрак сидит рядом с Сангуды. Поднесли Сангуде четырехлетиего быка, юраку — тарагайку.

Оба человека своих олепей съеди. Резали мясо кусочками

и съели. Ничего не осталось, только кости выбросили.

Сангуды, поев, кругом себя носмотрел. Видит: семь женских ножей воткнуты в землю остриями вверх позади него. Если бы после еды он прилег, то зарезался бы. После еды должны были опи воевать.

Говорит Сангуды:

— Если все слабые люди будут воевать — это напрасно. Надо люшь нам двоим сразиться. Напрасно зачем людям умирать?

Отвечают юраки:

— Что в этом худого? Пусть так будет.

Теперь открыви из чума па улицу двери. Всякие веревки с пути убрали в сторону дверей. Сангуды смотрит на улицу в открытые двери. Видит: за дверью семь высоких женских грузовых санок рядом стоят. Думает Сангуды: «Однако, все эти санки полны добром. Через них, одпако, прыгву».

Перестав есть, качнулся Сангуды и сразу вскочил на поги. Однам прыжком достиг двери, другим выскочил на улицу, третьим перепрыгнул все семь сапок и побежал к своей сапке. Дойдя до своей сапки, взял из нее лук и стрелы. Лук взяв,

уперся на него и ждет юрака.

Юрак тоже к двери прыгнул, затем на улицу, затем через санки. Но, перепрыгнув через санки, упал. Слышно насилу было, как он прошептал:

Товарищи! Я горло оборвал!

Тут старые юраки на шесте черное сукно подняли. Сперва красное было поднято. Теперь его уронили и черное поставили. Обращаясь к Сангуды, так сказал старый юрак:

— Наш самый удалый умер. Тебе равного человека нет у

пас больше. Давай мириться. Что надо тебе, возьми.

Сангуды привязал лук к колчану и, волоча его за собой, пошел к чуму. Грузовые женские санки осмотрел. В одной санке полно было всякого живота. Из оленей два лучших быка поймал и к этой сапке привязал.

Говорит:

- Запрягайте! Я эту санку возьму.

Затем опять маут взял и в табун пошел. Самых лучших четырех иловых бангаев поймал.

Их и ту санку увез. Юраки ушли обратно по своей дороге.

Сангуды поехал вслед за ними. Поравиялся с передовщиком и с луком в руках едет с ним рядом. Юрак просит:

- Сангуды! Такого, как ты, у нас человека нет. Не сердись,

мы уходим.

Сангуды вернулся. Юраки с тех пор бояться стали. Навсегда ушли. Это было после большой войны с юраками. После этого юраки никогда ис приходили. Теперь все.

[Дополнение рассказчика:]

Стрелы мы хранили раньше в мешке за спиной. Мешок был весь в пуговицах (бляхах). На груди была большая застежка.

#### 47. Война с юраками

Старые люди наши па Аваме жили. В этой земле все соматулюди в одно место сошлись, потому что об юраках вести пришли. Потом юраки пришли. Двумя большими кучами стали друг против друга самоди и юраки. Среди сомату одна вдовая женщина есть. У этой вдовой женщины сып есть тонсага (удалец). Сомату-барба говорит:

— Есть вести, что в какой-то земле, в Авамской говорят, Торуда есть. Надо Торуде вести послать, пусть нашей стороне

оп пособит.

Ну, поипли относить вести. А перед тем как воевать стали, перед самым началом войны, та вдовая женщина все время лес рубит. День и ночь лес рубит. Как хребет, нарубила лесу. Из этого лесу забор 106 устроили перед чумами сомату.

Юраки торопятся, подпяли красное сукно на хорее и гово-

рят:

Давайте восвать.

Ну ладно, воевали. Два дня воевали, нескольких сомату уби-

ли юраки. В это время Торуда пришел.

Торуда с Авама с посланными за ним людьми ушел вверх. До речки Дудинки дошел. Вверх по речке Дудинке есть Сиговое озеро, на правом берегу Еписея, педалеко от тепереннего станка Вершининского. У озера есть большая лайда. Чумы обомх куч стояли на этой лайде. Был на этой лайде лес, его гесь вырубила та женщина. Торуда пришел и говорит:

— Ну как живете?

- Как живем? Уже десять человек умерло, убито.

— Кто первый поднял красное сукно? Вы подняли? Кто вперед поднял его?

Пораки нас вперед за два дня сукио подняли.

Тут Торуда сразу поднял красное сукно. Теперь стал воевать Торуда. У него не было двух клыков, поэтому звали его Тимилахуо (Тими-лахуого). Быстро, как рыба, крутясь, пошел он на юраков. В этот день со стороны сомату ни одного человека не убили. На стороне юраков много людей было убито, больше десятка за один день.

Настал вечер. Перестали воевать, Говорит Торуда:

- Ну пойдем гостевать.

Два человека ушли к юракам в гости. Торуда пошел и сын старухи-вдовы — Дёйба-ны-нё-батуру (или Дёйба-сыру-ны-нё-батуру). Пришли в чум к главному юраку. Без парки лежит в чуме удалый юрак. Юрак-тонсудя отдыхает. Ну, там гостевали, разную вкусную еду ели. Вместе с сидящим без парки юраком-тонсудя гуляют. Потом Торуда и сын вдовы-старухи домой ушли. Когда они ушли, удалый юрак-тонсудя сердце себе потирает.

— У, отец! Мое сердце боится. Этот, который около меня сидел, со сломанными зубами, меня очень напугал. Совсем у меня сердце испугалось. Этих двух людей видел да совсем пу-

гался.

Утром встади. Торуда опять красное сукно поднял. Говорит

Торуда сыну вдовы:

— Мою парку поси, а я твою парку носить буду. Но знай, что юрацкий удалец — действительно удалец. Когда будешь драться с ним — береги только свою душу. Я тоже близко от тебя буду. На меня поглядывай, я с другой стороны его отведаю. Ты только душу свою береги.

Ну, стали драться. Оу! Юрацкий удалец ревет:

— Был Торуда без зубов! Почему сейчас у него зубы целые?

Парка-то будто та. Ну все равво, что поделаещь!

Ну, теперь юрак-удалец про второго нашего человека забыл. Больше никуда не смотрит, только на сына вдовы в парке Торуды. Оу! Хочет он его убить. Тогда подумал Торуда: «Пока он

не убил его, надо его отведать».

Зашел с боку к юраку-удальцу и отведал его. Стрела Торуды попала юраку в бок и с другой стороны вышла. Теперь унал юрак на землю и умер. Когда удалого юрака убили, тогда легко стало нашим людям воевать. На стороне юраков целый табун людей убили, половипу всех юраков убили. Пока убивали, вечер стал. Стало темно — перестали воевать.

Утро стало. Встали. Ну, красное сукно опять поднял Торуда. Когда поднял его, с юрацкой стороны один старик пришел. Принцел этот старик и одну стрелу держит в руке.

— Эй! Это чья стрела? Сына моего она убила! Чья это

стрела?

Два тонсага (т. е. два удальца, Торуда и сын вдовы) оба по-

 Ну, два удалых пусть оба подойдут! Я ножом убыо этих двух людей,— старик юрак говорит.

Старик сомату-барба говорит:

— Кто будет душу давать? Душу почему будем отдавать? Ты свою душу будешь давать? Я барба и душу давать не буду. У меня людей мало. Иди! Ничего, ни одной души тебе не дам. Иди домой!

Ну ладно. Юрак старик обратно пошел. Идет, и ревет, и пла-

чет.

— Ну плачешь, да что из этого, — Торуда говорит, — кто тебл сюда звал? Мы тебя не звали. Сам, своими ногами сюда идешь. Я чем виноват? Я как будто не виноват. Юраков убивать мы сюда не звали. Сами опи пришли за богатством. Хотели наших людей убить и их живот взять. Поэтому после этого я сюда пришел. Правда, убивал я все-таки, бог мпе помогал. Теперь я половину живота юраков возьму. Юраки очень богаты, очень богаты.

Назавтра юраки аргишили. Чего им дожидать? Теперь боят-

ся опи наших людей. Ну, Торуда-то говорит:

— Вчера с очень худым умом, по-моему, приходил старик. Нынче они аргинили. Ты, сын вдовы, беги за их аргиниами с той стороны,— товарицу говорит,— а я побегу с этой. Побежим с

обеих сторон аргишей и впереди их соединимся.

Ну, двое сильных <sup>107</sup> побежали. Выбежали вперед аргишей и в спет зарылись на самой дороге. Только успели так сделать, подошли юрацкие аргиши. Впереди тот старик едет. Сидит согнувшись па сапке, пикуда не смотрит, только оленей гонит вперед. Передовой его бык дошел до дороги Торуды и остановился.

Старик оглянулся:

— Хома! Кричали ли, что ли? Олень почему остановился? Вот тогда, когда он лицом в другую сторопу смотрел, Торуда одну стрелу пустил:

— Ну иди со своим сыном в одну кучу!

Ну, теперь домой пошел Торуда, половину живота юраков

взяв. Половину оставил народу — пюки ли, волки ли, лисицы ли — все взяли у юраков. Говорит Торуда своему товарицу,

сыну вдовы:

— Ну, товарищ! Хоть ты, хоть я, пе знаем своей силы. Не знаем оба, равны или нет. Ну, товарищ! Ты две стрелы возьми, я тоже две стрелы возьму, испытаем друг друга.

Говорит сын вдовы:

— Hy, одпако, мне плохо будет. Одпако, моей силы меньше окажется.

Торуда говорит:

— Много стрел не будем употреблять. Вот четырьмя стрела-

ми друг друга отведаем. Ну теперы!

Отведали друг друга каждый двумя стрелами. Оба равны оказались. Ни один из них не одолел товарища. Тогда говорит

Торуда:

— Ну, парень! Эту землю теперь ты храни. А я тоже там, на Аваме, буду землю хранить. По земле нашей дороги дальние. В эту землю из моей земли ходить далеко. А в моей земле жителей тоже много. Три земли я храню — живущих по Аваму, по Таймыру и по Хете рекам. Твоя земля только Дудинка-река и нес Пайтюрма у озера Пясина. (Лес кругом озера Пясина назывался Пайтюрма. В этом лесу в старину наши люди жили. Тогда людей много было, говорят.) Так будем землю делить. Нас сейчас только двое. Потом, может быть, родятся тоже такие люди, как мы.

Так сказал Торуда и ушел обратно на Авам. Здешний пар<mark>од</mark> ожидает вестей об юраках. Ну, потом вести опять пришли об

юраках.

Ну, что будем делать? Стали теперь люди опять стрелы готовить, наконечники стрел делают; некоторые луки готовят. Говорит барба:

— Ну что будем делать теперь? Надо про юраков верно узнать, падо к ним людей послать. Сапочных оленей где найдем? Надо хороших оленей искать.

Один худенький старичок есть, совсем бедный. Говорит

барба:

Эй, старик! Про тебя вести есть, что есть у тебя один

олень-важенка. Дашь ес, чтобы людям душу сохранить?

— Парень! Пе знаю. Я сам ее мало-мало-таки запрягаю. Запрягаю, да огонь в глазах, когда еду на ней, земли от этого огня не видно. Но одну как ее будете запрягать? Ну что поделаешь. Одну ее одной постромкой запряжем. Ну ладно! Еще

третьяк у меня есть. Его впрягайте, в две постромки тогда впря-

жете. Ну, моя речь вся. Запрягайте.

Тут был еще один оленный человек. У этого человека сын был. Этот парень, имя его Тала-нё (Оленпого сын), запряг четырех бангаев и поехал вместе с сыном вдовы, едущим на важенке

и третьяке.

Ну, поехали. Едут, едут. Против Дудилки, за Еписеем, хребет есть Бэгичэму, или Бугуча по-хантайски. На этом хребте остановились. За этим хребтом большая лайда есть, а на ней — озеро. Увидели: с хребта за лайдой много аргишей идет. Дошли до озера на лайде и остановились. Это все юраки. Сыру-шы-нёбатуру (т. е. сын вдовы) и Тала-нё тоже съехали со своего хребта и остановились на другом берегу озера. Слышат они, как юраки говорят за озером, — день очень ясный, далеко все слышпо. Две санки отделились от юраков и пошли вокруг озера. Сын вдовы говорит товарищу:

— Ну попробуй, иди вперед, им навстречу.

— Как один пойду? Вдвоем надо пойти. Может быть, не одолею один, может быть, передовой олень зауросит, будет к санке обратно заворачивать, вперед не пойдет.

— Ну ладно, не мое дело, - говорит сын вдовы. - Ты жди

меня, а я пойду вперед.

Ну, сып вдовы пошел, за ним на четырех своих бангаях поехал все-таки олеппого человека сып. Ну, юраки почему на плохих оленях будут ехать? Едущего на четырех бангаях оленного человека сына со всех сторон окружили. Бьют и теспят его. Он лук все-таки как-то схватил и несколько юраков убил. Но всетаки убили его юраки. Как не убыот его? Такое множество юраков стреляло! За сыном вдовы два самых удалых юрака погнались. Въехал сып вдовы на хребет Бэгичэму и за него ушел. Въехали все юраки на этот хребет и вдаль глядят. За Енисеем в лесу, сколько только видно, все дым стоит от чумов. Говорят юраки, остановившись на хребте:

— Тех людей слишком много. Что будем делать, товаринци? Одного человека мы все-таки убили. Убить-то убили, но у нас не все люди одинаковые, некоторые есть и плохие. Ну как, товаринци? Тех многочисленных людей, дым от чумов которых мы за рекой видели сейчас, мы, однако, не одолеем. Если пападем, однако, много нашей крови прольется. Я все-таки свою голову не хочу оставить. Жалко те души, которые убиты, но, что поделаешь, надо вернуться. С той стороны, однако, удалый человек приходил. Только что здесь был, а теперь уж за Енисеем ушел.

Однако, таких людей не одолеем. Стрелы свои все-таки в крови вымажем, в крови того человека, которого убили.

Ну, потом говорят пекоторые юраки:

— Оу! Что это там движется у берега Еписея? А ну пойдем искать.

Выехали на самый Еписей. По выду вдоль самого берега едет на собаках на нарточке старичок. Оу! Юраки к старику подъехали. Остановил собак торилом старичок, привязал собак. Оу! Идет к юракам старичок. Трясет рукой, рукавицу снимает, говорит по-русски:

Здорово, здорово! Здравствуйте!

Руку подал. Один юрак ему руку протянул, а другой рукой его пожом в бок уколол. Ну, старика русского теперь вспороли ножом. Все свои луки, все свои стреды в крови мазали юраки.

— Ну, теперь все-таки воротиться можно. Все-таки кровь

покажем. Двух людей все-таки убили.

Теперь юраки повернули обратно, боясь на наших людей идти. Верпулись и больше не ссорились, перестали. Навсегда ушли опи, и русские их не поймали. С тех пор юраки никогда не воевали.

Эта война была вторая в<mark>о</mark>йна с юраками. Первая была при Сойму сыне.

[Дополнение рассказчика:]

Забор между сражающимися называется фа-морю или фаморюда по-нашему и фэ-морю или фэ-морузо на языке сомату. Этот забор делали пе столько для укрытия от стрел, сколько для того, чтобы за него уносить своих убитых, чтобы юраки их пе вспарывали и не мочили свои стрелы в их крови. Юраки такие заборы не делали. Наши люди все, и авамские и сомату, делали их. Они тоже пороли убитых юраков, макали стрелы в их кровь и мазали ею луки. Поэтому юраки кричали: «Почему мы такой забор пе делаем? У нас людей бы пе пороли».

Делали этот забор в ста-ста пятидесяти саженях от чумов. Когда военали, старались дальше этого забора врагов не пускать. Его строили только с одной стороны, откуда нападали. Обычно этот забор не обходили, так выбирали место для пего. Удалые враги подбегали к самому забору. Обычно сражались перед забором и только убитых перебрасывали через него, чтобы они не достались врагам. Но иногда за забором ложились и стре-

ляпа.

Сойму старик был. У Сойму сын есть и дочь. Сын — уже вэрослый человек, жена есть у него, сын есть. Живут у озера, держат на нем ноколку. Олепей совсем мало. Сын нешком диких оленей промышляет, очень удалый он. Отец на поколке на воде тоже хорошо промышляет. Чум у них около озера, там спят старик со старухой, и сын его с женой и ребенком, и дочь старика.

Осенью сын Сойму ушел диких оленей гонять. Много диких оленей заколол старик на озере. В этот день озеро, где добывали

диких, замерзать стало.

— Ну, отец,— сын говорит,— озеро замерзает. Завтра будем аргишить.

— Ну ладно, как не аргишить.

Вытащили вверх на берег мясо. Вечер стал. Старик со старухой спать легли. Озеро совсем замерзло. Лед блестит, за ним все хороно видно. Сын вышел на улицу. Стоит, смотрит на лед озера.

— На льду озера какие головы отражаются? Какие головы шевелятся? Как будто кругом моего чума сидят, вертят головами, друг на друга смотрят. Что они держат? Луки держат, на льду все видно.

В чум ушел. Отец спит. Сын говорит:

— Оу, отец! Я, однако, долго сидел. Жена! Мне обуваться надо скорее. Кругом нашего чума люди сидят. В эту темпую осеннюю пору как увидишь их? Только на льду озера и видал. Я думаю, пропали мы. Давай большой мешок. Ребепка обувай, одевай.

Ребсика одели. Посадили в мешок. К мешку кренкую веревку привизал и на спину одел. Лук взял и на улицу вышел, лыки одел. Вышел и побежал вверх (на юго-запад). Кругом него близко все юраки стоят. Несколько раз выстрелил сын Сойму из лука — несколько юраков убил. Потом побежал сквозь кольцо юраков вверх. За пим погнались две санки юрацких, в них восемь оленей. От санок, как олень, побежал. Потом прибежал на низ (к северо-востоку) от речки из озера.

— Все равно, в воде умру или от лука умру.

Как был на лыжах, так и прыгнул в пих на лед озера. Лед не сломал и на лыжах перекатился на другую сторону. За ним две санки пришли. Но через реку но топкому льду как пойдут санки? Сын Сойму побежал, как олень, еще быстрее. В полдень прибежал к чумам. Много чумов стоит на поколке, много онп

диких оленей добыли. В этих чумах барба есть, к нему в чум нонал сып Сойму.

Что с тобой? Почему ребенка песешь? — говорит барба.

Отвечает сын Сойму:

- У! Юраки отца, мать, жену и сестру убили.

— Как будешь жить?

— Как буду жить? Юраков буду догонить. Товарища мне дай. В этих чумах такой удалый человек есть?

— Есть-то есть, да ищи его сам в паших чумах. Отец твой

пикогда с товарищем не жил.

Вы мне про старое не говорите, у меня сейчас ума нет.
 Ребенка-то здесь оставлю?

Оставь где-пибудь здесь.

Даже не посл в этом чуме. Ребенка поднял.

В какой чум пойду?

Выше всех чумов одип маленький чум стоит. Там одна старуха сидит с дочерью. Зашел к ней сын Сойму. Говорит старуха:

— У! Какого славного ребенка принес. Почему ты был в другом чумс и там ребенка не оставил? Почему ты видом какойто другой, все пидо в крови?

— У! Сестра или бабушка! Я плохо жил. Мой чум не жи-

вой, юраки нас добыли.

Старуха говорит:

— У тебя ребенок есть, у меня сын есть.

 Ну, сестра! Твоего сыпа я посмотрю. Во всех чумах удалых людей, говорят, пет.

У! Не знаю, не знаю, мой парень удалый ли.

Старуха нария искать ушла. Привела его. Теперь сып Сой-

му на парня все время глядит.

- Ну, старуха! Парень твой раньше меня ис умрет, от меня не отстанет. Видом он будто мне товарищ. Пу как, попробуем? Говорит парень:
  - Попробусм, пойдем вместе.

Старуха говорит:

— Ну, мои дети. Спите. Я буду всю ночь вам обувь шить.

Земля сейчас мерзлая, а идти вам далеко.

Легли они спать. Целую ночь работает старуха вместе с дочерью. Восемь пар бакарей сшила с крепкими подошвами. Утром будит их:

— Ну вставайте. Отца твоего душа зовет. Идите.

Сын Сойму думает:

Ум у нее хороший.

Говорит сып Сойму:

Парень! Сегодня вечером дойдем до моего чума. Сюда я

шел ночь и день, сейчас мы должны дойти скорсе.

Теперь побежали они. Сильно бежали. После полудня дошли до чума. Близ чума отец и мать убитые лежат. Далее чума жена сына Сойму убитая лежит. Только сестры нет. Оленей нет. Добытого мяса диких оленей и их постелей тоже нет. Все это увезли юраки.

- Ну ладно, - говорит сын Сойму. - Как теперь их дорогу

найдем? Земля мерэлая.

Тихонько идут, отыскивая дорогу. Нашли чумище. Здесь уже снег выпал, на снегу дорога большой, заметной стала. Теперь побежали опи по дороге. Целый день бегут. Вечером темно стало. Говорит сын Сойму:

— Ты что видел, парень?

— Видел, будто маленький аргині сюда идет. К глухим санкам олени привязаны, это видел.

— Ну ладно, пойдем по ямам.

Идут по ямам. Потом парень, сын старухи, говорит:

— Это кто едет?

- Это моя увезенная сестра, - говорит сын Сойму.

Девка назад едет, к пим подъехала. Оленей всех ведет, мясо все везет.

— Ну, сестра! Чум делай и тут все время сиди, пас ожидай. Один если пропадет, то другой не пропадет. Завтра побежим

по дороге юраков.

Утром побежали. Девка им сказала, что па два аргипа юраки ушли и что есть среди юраков два удалых. Нашли еще чумище юраков. Побежали дальше. Вечер настал. На дороге две санки увидели. За этими санками погнались. У! Какие это огни видно? Это почуют юраки без чума, сду варят, олепей па ремнях пустили. На четвереньках подкрались. Говорит сын Сойму:

- Ну, парень, кровь во мне ніевелится. Я как одного убыю,

ты другого убей.

Юраки сидят, едят, едят. Выстрелил сын Сойму в спину и надвое разрезал юрака. Парепь другому в хребет попал — обоих убили. Говорит сын Сойму:

 Их еду есть надо, потому что голодны мы. Тепсрь на санках поедем, пешком больше ходить пе будем. Юрацкие сокуи

оденем.

Всякую еду едят — мясо, жир. В одну юрацкую сапку четыре бангая запряжено, в другую — четыре быка. Поехали дальше.

Ночью стало юрацкие чумы видно, много чумов. Говорит сып Сойму:

- Ночью не будем нападать. Завтра их отведаем.

Ночевали, еды много. Утром встали. Говорит сын Сойму:

Ну смотри на меня, я первый пойду.

Дым пошел из юрацких чумов. Юраки встали. Сын Сойму говорит товарищу:

— Еды у юраков много, я еще нам еды принесу.

Пошел к юрацким санкам. В них еды много. Взял мяса, жира, себе в подол сокуя положил и говорит юракам:

— Целую почь мы не сли. У нас почему это так — караульные всегда голодине ходят? Силы нет, потому что голодиы мы.

Юраки думают, что это караульный их пришел, говорят:

- Ну бери еду себе и товарищу.

Сойму сын еды набрал и к товарищу пришел. Ну, поели. Заря стала. Юраки все на улицу вышли. Говорит сын Сойму:

— Ну смотри на меня. Буду их убивать.

Только два оленя запряг и говорит товарищу:

 Два оленя себе к санке привяжи, меня если убыст, ничего не делай, не говори и уезжай.

Два оленя запряг, вожжу короткую сделал, хорей бросил, лук вместо хорея держит. Объезжает чумы юраков и ревет:

- Ну, юраки! Луки готовьте, мы, не как воры, ночью не

убиваем.

Теперь все юраки луки подпяли. Сып Сойму сильно стрелял и всех их убил, и женщин, и ребятишек. Говорит сын Сойму:

— Ну, теперь как будем? Товарищ! Тебе оленей падо?

Нет, оленей как будем возить с собой? Только свои санки унесем назад.

Пошли обратно. Дошли до сестры сына Сойму. Потом до старухи дошли, где много чумов стоит. Сойму-старику ледовку сделали. Сын старухи говорит:

— Ну, как будем делать? Присоединимся в одно стойбище к

многим чумам? Парень! Твоему уму только я следую.

- Если моему уму следуешь, то к мпогим чумам присоеди-

ияться не будем, - говорит сын Сойму.

Парепь свой чум привез к чуму сына Сойму. Потом все время аргишили в сторону Еписея. Пришли к Норильским озерам, потом Еписей перешли. В лесу на вершине хребта стоят. Говорит сын Сойму старухе:

- Сестра! Я все время думаю, что товарищ меня боится.

Чтобы он не боялся, пусть с моей сестрой сидит, а я буду с ва-

Так сказал Сойму сын, и старухи сын так сделал, как он ска-

зал.

Теперь никогда не будем говорить, что друг друга убъем.
 Одно сердце будем иметь.

Утром встали:

 Ну, парень! Куропаток надо искать. Двух юрацких бапгасв надо поймать.

Двух бангаев поймали. Поехал сын Сойму. Все время вдоль хребта едет— ничего не нашел. Повернул обратно к чуму. Увидел дорогу одной санки, запряженной четырьмя быками. Поехал за этой санкой. Эта санка к его чуму подъехала. Увидев его чум, эта санка назад новернула. Все время едет он за этой санкой. Ехал, ехал и выехал на большую лайду. На другой стороне лайды, как комаров, аргишей. Ну, сын Сойму выехал прямо перед аргишами. Аргиши тоже остановились. Ну ладно, так стеят. Санка, за которой ехал сын Сойму, к аргишам подошла. Среди юрацких аргишей один маленький аргиш есть. Только две санки в нем. Одна женщина его ведет, с ней ребенок едет. Кругом этой женщины юраки стоят. Говорят юраки этой женщине:

— Это какая санка там пришла? Поди к ней и спроси, что стало с другой нашей кучей. Может быть, ему тебя надо будет,

пусть тогда тебя унесет.

Когда кончили говорить, эта женщина с маленьким аргишем подъехала к сыну Сойму. Едет эта женщина на самоедской санке. На глухой санке сзади нее сидит ребенок — юрак. Остановилась эта женщина около сына Сойму и говорит нашим языком:

— Какой ты человек?

- Какой я человек? Я Сойму сын.

- Почему так ревешь?

— Отца моего, мать, жену убили юраки другой кучи. Этих юраков я всех добыл. Теперь я след этой вашей кучи пашел. Вот я и ушол ее искать. А ты кто будешь, женщипа, почему мой язык хорошо знаешь?

— Давно Сойму-старик был, однако, твой отец он был. А л Сойму младшая сестра. Теперь как будет? Тебе меня не надо,

нарень. Твой отец — мой старший брат.

— Так скажи им: я только убивать хочу. Скажи им это. Но я сам к ним не пойду.

Старуха опять назад усхала. Юраки опять около старухи

кругом встали. Два раза кругом нее собирались. Потом говорить

кончили, однако. Старуха опять приехала:

— Ну, парень! Такой совет пришел. Ругать пе будешь, стрелять не будешь. Девки есть у юраков. Девку они тебе будут давать. Такое твоему уму хорошо кажется или нет?

- Нет, моему уму это пе попало. Я хочу только убивать.

- А по-моему, они хорошо дают.

— Я как ум переменю?

Не убивай, — старуха просит сына Сойму.

— Ну, раз ты так говоришь, то так сделаем. Это что за ребепок у тебя на сапке?

Это мой сын от мужа-юрака.

Он нас не убъет?

— Я его всегда за ухо буду дергать, буду учить.

Юрак-мальчик кричит:

- Мама, я не буду плохо делать.

— Ну пусть,— говорит сын Сойму.— Мне лишиюю бабу куда? Пусть тебя отдадут вместе с сыном.

Старуха уехала обратно к юракам и говорит:

 Он девку не хочет брать. Меня хочет вместе с сыном взять к себе жить.

Юраки говорят:

— Ну как хочет. Только души наши пусть оставит.

Старуха опять пришла. Теперь опа с большим аргишем. Олени все с колокольчиками. Сойму сын подчинился, не стал бить юраков. Ушел вместе со старухой в свой чум. Едет, едет к чуму вместе со старухой. Потом на высокой земле остановился.

У! Сзади их сапки на четырех быках санка пришла. Из сан-

ки старик юрак упал, кланяется:

— Спасибо, Сойму сын, что нам души оставил.

Ну, потом Сойму сын своего чума дошел и аргипил. Перешел Енисей и Норильских озер дошел. К северу от Норильских озер стоял. Поймал сын Сойму двух быков и уехал куропаток искать. Целый день его нет, почь настала. Потом, когда уже спать время настало, слышат в чуме — у! — будто пришла санка. Смотрят в двери. Сып Сойму вернулся, с собой целый табун пригнал. Олени все тупгусские. Ничего не говорит сын Сойму, молчит. Зять, сын старухи, говорит:

Я помогу оленей пустить.

Пустили олепей. Потом в чуме сып Сойму бакари снимает и говорит:

- Куропаток я искал и большое озеро нашел. По берегу

озера сплошь чумы стоят. Лук я поднял и номахал им. Ну, тупгусы от каждого чума, кто богаче— десять, кто беднее— нять, оленей-быков собрали и этот табун мне дали.

Назавтра утром встали. Говорит сын Сойму:

— Надо назад верпуться, туда, где наш парод, туда пойдем. Табун теперь у нас большой стал. Постелей и всего у нас много.

Аргишили. Парень, сып старухи, думает: «Поеду я по той

дороге, где оп оленей нашел».

Доехал до озера. Лед озера весь черным покрыт. Доехал парень до этого черного места, видит, что это все люди убитые, тупгусы убитые лежат. Подъехал парень к чумам за озером. Чумы все изломаны. Чумы эти переставляют, налаживают женщипы, старухи, мужчины ни одпого нет, все убиты. Увидели его эти женщины и убежали дальше в лес. Вернулся к аргишу парень и говорит жене:

- Сойму сын на Норильских озерах всех тунгусов убил.

Жена говорит:

- Пусть твой ум плохим не будет. Иди своим умом.

Дошли до своей асмли. Тут нарились к пароду. Сойму сын потом барбой стал, сын старухи — старшиной. После этого тут и жили, все время жили. Тут весть и потеряла их.

[Дополнение рассказчика:]

Сойму сын только пеладно делал, что убивал совсем невинных людей. Выл Сойму из рода Липанчера. Это не сказка, это живой человск был. Если бы день был, Сойму-старика пе убили бы юраки. Потому что темпо было, оттого его убили, а сып убежал.

Сойму сын — авамский, наш человек был, Лайкоси предок; Кондюэ тоже из породы Сойму. У Сойму сына еще сын был. Этот человек диких гонять ушел и медведя нашел. Дороги показали, что утопул он вместе с медведем. Это было на озере у реки Пясины. Его посох 108 нашли около озера. Убил он, что ли, медведя и в воду бросил, но оба утонули. Медведь все равно что человек, всю человеческую речь понимает.

# 49. О роде Чунанчера

Наши люди родились из шерсти шкуры дикого оленя.

Тунгусы родились из камия.

Сперва тупгусы на род Чупанчера напали, воевать хотели. Чунанчера сильнее тунгусов оказались и их убили. Одного ребенка, мальчика, Чупанчера у тупгусов взяли. Все время его храпили. Он вырос и тоже всегда Чупанчера назывался. А оттого что очень давно тупгусы из камия родились, этого пария пазывали еще Фало (Камень).

Когда парень вырос, взял оп жену. Всегда он пазывался Чупапчера и Фало. Его потомки тоже называются Чунанчера и

Фало.

Это часть рода Чунанчера. Все это я слышал от своего отца.

## 50. О родах Кокары и Купчик

Предок рода Кокары был шитолицый тунгус 109. Однажды он увидел, что его два сына переходят вброд речку, высоко поднимал ноги.

Увидев это, предок закричал:

— Вот два длинпоногих журавля идут!

Отсюда и стало потом имя потомкам этих ребят — Кокары

(т. е. Журавли).

Род Купчик родствен роду Асяпду, потому что когда-то предок Купчик взял у Асяпду девушку, и отсюда произошли все Купчики. Но жепиться Купчикам на Асяяду можно.

# 51. О Степане Курсамине

Рапьше было время, когда среди народов Севера жил одии бедный крестьяния. С течением времени стали жить очень бедио и голодно. Не было никакой возможности добыть себе инцу или найти ее где-нибудь. Совершению пропадали они с голоду. Ну, в одно прекрасное время бедный крестьянии умер, и оставались только его жена и сып.

Мать в течение долгого времени не имела никакой возможности найти или добыть пищу для себя. Не было ни диких оленей, ни куропаток. Абсолютно ничего не находили и пропадали эти люди от голода.

Прошли долгие годы, и все рос Степан Курсамин <sup>110</sup>, сын бедного крестьянина. Мать Степана сделала сыну лук на тальника. Степан пачал играть около своего чума. Потом Степан

стал мальчиком двенадцати лет. В одно прекрасное время Стенан далеко ушел из чума и нашел следы одного дикого оленя. Опрассказал про это матери. Старуха пошла к другим жителям рассказать об этом. Вот, узнав про следы дикого оленя, все пошли его догонять Вот догнали дикого оленя. Начали приспособляться его ловить. Тогда абсолютно не было никаких приспособлений, кроме лука и сети, сделанной из ремней из оленьих кож. Протяпули сетку, приготовились люди загонять дикого олепя в сеть. Другие люди спрятались, вооруженные луками. А Стенан остался около сети, где должен был пройти дикий олень, со своим луком, сделанным из тальника, и стрелой, сделанной из расшибленного старого железного листа.

Ну, пугнули дикого оленя. Бежит он мимо Степана Курсамина. Степан начал стрелять из лука и легко ранил дикого оленя. Ну, олень носле этого бежит дальше. После этого собрался народ около своей сети, обсуждает, чья вина в том, что упустили дикого оленя. Узнавали, мимо какого человека проходил дикий олень. Никто не признается, что мимо него проходил дикий олень. Недолго думали, и наконец признался один человек.

Это был Степан Курсамин. Говорит:

 Пропустил я дикого оленя. Ну, ранил его легким ранением, но он ушел,

Ну, начали все бить Степана, двенадцатилетнего мальчика.

Остался он у того места, где упустил дикого оленя.

После того как все ушли, Степан решил догонять раненого дикого оленя. Степан все-таки пошел по следам раненого дикого оленя. Ну, пошел Степан. Раненый дикий олень держит длинный путь. Стенан гонится за пим. Вышел оп из своего чума в последиих числах октября и гонится за диким оленем до первого числа января. Такой длинный путь оп сделал! На этом пути понадалось очень много диких оленей. Он спачала убил одного дикого оленя. Снял с пего шкуру и одел па себя. Стал ходить вместе с дикими оленями.

Среди большого хребта пашел одну высокую сопку. Около

этой сопки он много настрелял диких оленей.

Прошло много времени, и народ решил пойти поискать Степана Курсамина. Пошли догонять Степана. Догнали Степана у того места, где он мпого настрелял диких олепей. Тут доехали они до Степана. Видят: лежат убитые дикие олени вокруг Степана. Он рассказал им историю своего долгого пути. Посмотрели они еще вокруг себя. Увидели одпу высокую сопку. А вокруг этой сопки все лежат убитые дикие олени. Говорит Степан:

— Теперь хватит пипіи всему народу. Среди людей один старик был. Говорит он:

- Как будем пазывать эту сопку? Будем, наверное, называть ее по-своему, потому как паелись досыта у этой сопки, нусть будет эта сопка Хеки-моу.

— Теперь,— говорят,— нужно жепить Степана. Вот женился Степан. После того Степан Курсамин стал руководить народом. Впоследствии сыновья Степапа Курсамина сменили свою фамилию па Чупапчар. Конец.

## 52. Кабюма фату

Жил отдельно от других один тундровый тунгус. Он имел обычай не возить с собой пров. а где остановится — настрогает стружек и ими топит. Поэтому звали его Кабюмэ фату (Строганое дерево). Была у него жена и пвое летей — мальчик и девочка.

Говорит Кабюма жене:

Пойду я в лес, в камень, диких искать.

— Не ходи, — говорит жена. — Здесь промышляй. Там, в кампю, может быть, плохих людей встретишь. Как будешь в пезнакомой земле промышлять?

Ответил Кабюма:

— Худых людей век не видел. Большой вырос, да не видел. Теперь стареть пачипаю, средний возраст человека миповал, да не видел. Какие еще там худые люди?

У тебя уши есть — так слушай! — говорит жена. — Там. в

камню, шитые лица есть, говорят.

- Не видал я сам, своими глазами шитых лиц и не верю тому, что только ущами слыхал. Надо попробовать промысел в камню.
- Ну что с тобой делать, если пе веришь мне, говорит жена. - Хочешь, так аргиции в камень. Но хоть и будем аргишить, почему ты меня пе слушаешь? Почему бы тебе меня иногла не послушать?

Было это в конце лета, перед снегом, когда еще вода талая. Назавтра аргишили всей семьей на двадцати учагах. Остановились перед камнем — глазами его видно.

Стали огонь толить и чум делать. Огонь дает всиышки, Говорит жена:

— Вот поверь мпе, что-то, однако, будет. Огонь что-то го-

ворит.

— О чем огонь говорит, ты знаешь? — говорит Кабюмэ. — Может быть, он что-пибудь хорошее видит впереди. Может быть, что-пибудь худое видел. Даром! Пусть доброе пли худое придет.

За этим днем еще два аргиша сделали. Камень совсем близко стал. Огонь как затопят, он все вспыхивает и пскры мечет. Пропел этот депь, почь пастала. Вечером, поев, говорит Кабюмэ:

— Я олепей караулить стану. Что-то огонь век говорит. Мо-

жет быть, что-нибудь правда будет.

Жена с детьми легла спать. Кабюмэ вышел из чума.

— Что это олени в темпоте видят? Все в лес уставились. Стал Кабюмэ сам туда смотреть. Видит: один человек идет.

стал Каоюмэ сам туда смотреть. Видит: один человек идет. «Это, однако, не наш человек,— подумал Кабюмэ.— Может, он наши души хочет?»

Тихонько ушел Кабюмэ в чум, приготовил лук и стрелы и лег с женой. Гость зашел в чум. В дверях видно, что это очень высокий человек, Говорит Кабюмэ:

Топи отонь, жела.

Гость отошел от двери и сел. При огие видны стали у него три полоски на перепосье. Говорит Кабюмэ жене:

- Однако, самый настоящий шитое лицо пришел.

Спрашивает шитое лицо:

— Кто это вы?

Отвечает Кабюмэ:

— Я, из своей земли придя, здесь, в камню, промысла ищу. У пас как худо с промыслом стало! Только один я. А ты кто та-

кой пришел?

- Я в своей земле, в леспом кампе, тоже дикого ищу. Нас три брата. Я старший. Два младших дома остались. Как и ты, я сюда с чумом пришел. Удалее меня охотника за дикими нет. Ты тоже, наверно, удалый человек. Давай вместе промышлять, так сказал шитое лицо.
- В своей земле, где я места промысла знаю,— говорит Кабюмэ,— считают меня все-таки удалым промышленником. Твой чум где?

— Мой чум с ближнего камия видно. Сейчас я один, только

с туркучанкой пришел, - ответил шитое лицо.

— У меня мяса диких сейчас нет,— говорит Кабюмэ.— Убыо

оленя и тебя им накормлю.

Вышел Кабюмо из чума. Хотя ночь, по от света месяца светло. Самого хорошего, матерого учага убил. Жир — беда! Оленье

мясо все в котел сложил и все сварил. Стружками большой огопь развел в чуме. Стало очень светло и тепло. В чуме Кабюмэ ридом с шитым лицом не сидит, а напротив сел, с другой стороны костра.

Сварив мясо, все отдал питолицему. Тот всего оленя съел. (Какое такое брюхо? Беда!) Щербу всю выпил. Чая, говорит,

не надо.

Я здесь ночевать буду, — сказал шитое лицо.

Сюда придя, я волка след видел, — говорит Кабюмэ.
 Ты спи, а я оленей караулить буду. Может быть, волк придет.

Шитое лицо, хорошо наевшись, скоро заснул. Кабюмэ вышел из чума. Седел у них много. Седла сложил он у двери. Сколько было седел, все сложил. Все это приготовив, учага поймал. Ночью поехал по дороге нитолицего. Поехав по этой дороге, перешел первый хребет камня. Дорога все нешал. За хребтом па реку попал, текущую из кампя. Выше — на истоки реки. Видно место, где шитое лицо сидел. Немного снегу есть на земле, поэтому все хорошо видно. Раскопал Кабюмэ снег. Много стрел нашел. Наконечники стрел железные. Лук тоже есть с двумя тетивами. Одну из пих разрезал. По дереву лука провел два раза ножом.

Кругом много следов есть. Разобрался в них Кабюмэ и ношел по ним дальше. Дорога ведет все вверх, вдоль реки, по яру. Река узкой стала, образовала каменное ущелье. Около самого ущелья следы вниз пошли из него. В ущелье под яром туркучанку увидал, на пей котел. К туркучанке собака привязана с железным носом. Собака лежит, спит.

Кабюма, близко подойдя, выстрелил в собаку из лука и прямо в ухо попал. Убил ее и в котел заглянул. Котел как будто жиром наполнен. Под туркучанкой пальма лежит. Ее взял Кабюма и спрятал в стороне.

Вернулся к чуму и закричал:

— Гость, где ты? Выходи! Олени чего-то испугались.

Шитое лицо высунул голову из чума. Когда голову из-за се-

дел видно стало, два раза выстрелил Кабюмэ.

Два раза выстрелил — и два раза промахпулся. Шитое лицо перепрытнул через седла у чума. Кабюмэ опять два раза выстрелил — и опять мимо. Шитое лицо побежал по своему следу. Бежит очень быстро и кричит, обернувшись:

— Ты мало-мало удалый! Вернусь — испытаю тебя! Погрозил пальцем — гоняйся, гоняйся за мной! Я узнаю, каков ты! Кабюмэ стыдно стало от такой речи. Рассердился. Побежал пслед за питым лицом и все время стреляет. Прибежали к тому месту, где был лук спрятан. Шитое лицо схватил лук, положил две стрелы, сильно патяпул и выстрелил в Кабюмэ. Лоппула иторая бичева тетивы, и сам лук сломался. Сломав лук, кричит питое лицо:

— Какого это я мудреного человека нашел! Но пусть я лук сломал! У меня на санке есть что-то, чем тебя добыть! Собаку

позову. Она меня где угодно услышит!

Позвал собаку, кричит. Собака не идет (как придет, давно убпта!). Изо всех сил побежал шитое лицо к туркучанке. Добежал и плачет, слезы текут:

Я пропал! Еще и пальму украл! Собаку убил!

Побежал дальше вдоль реки, впизу, под яром. Бежит и говорит:

- Может быть, меня ты и убьешь. Но у меня два брата есть.

Они тебя убьют непременно.

Так сказав, дальше по реке побежал. На реке, под яром, камень оказался. Камень величиной с чум. На камень одним копцом дерево положено. Комель на камию, вершина на яру. По этому дереву побежал шитое лицо. Когда дошел он до вершины дерева, два раза выстрелил Кабюмэ. Попала стрела тому в самую жилу па пятке и перерезала ее. Упал шитое лицо и говорит:

- Убей меня! Так не оставляй, напрасно я мучиться буду. Убил, пустив стрелу в сидящего, Кабюмэ. Убив, голову отренал и грудь распорол. Сердце смотрит. Их два оказалось. Одно сердце мохнатого, другое простое. Конец мохнатого сердца отрезал Кабюмэ и съел. Голову на вершину дерева надел и сказал:
- Два других брата пусть посмотрят. Ты им поклонись от меня. Если бы ты меня убил, то мою бы голову падел на дерево. Пусть твоя голова па твоем дереве будет.

Вернулся в чум. Жена говорит:

— Разве я тебе не говорила, что ты худых людей найдешь? Почему ты сюда пришел? Однако, все-таки найдешь ты смерть здесь, в незнакомой земле. В своей земле ходив, ничего такого не встречали. А теперь все равно худые люди тебе мстить придут и из другой земли.

Отвечает Кабюма:

— Ну что поделаешь! Теперь я человек средних лет. Придет премя— буду умирать. До сих пор я ничего не встречал плохого. Шитолипего добыв, здесь еще с неделю жили. Все время ди-

ких порозов добывал Кабюмэ. Но однажды утром говорит Кабюмэ:

— Сегодня я в чуме лежать буду.

Целый день лежал в чуме и стрелы делал. Вечером, когда

настало время мясо варить, залаяла собака.

К этому времени прежнюю дорогу, сделанную тем шитолицым, уже занесло снегом. Жена Кабюмэ вышла на лай посмотреть. Верпулась и говорит:

- Из лесу, с камня, идет сюда человек.

Пришел этот человек. Ростом еще больше первого шитолипего. На перепосье четыре полоски. Говорит шитое лицо:

— Что вы за люди? Здесь мы таких не видали. Заблудились вы, что ли? Свою землю, наверное, не зря оставили. Наверное, что-то ищете здесь? Твое имя и род назови. Мы, люди этой земли. ролство 111 знаем.

Отвечает Кабюма фату:

— У меня имя есть. Свои люди мне имя дали. Целыми деревьями я не топлю. Дерево найдя, пожом и топором тету его и

тесаным топлю. Так-то ими мое — Кабюмэ фату.

— Так ты этот человек,— говорит шитое лицо.— О тебе вести есть. Может быть, я что-нибудь худое задумаю, моя сила больше твоей не будет. Нас три брата: самый большой брат меня менее, самый младший меня больше. Хоть ты тундровый человек, хоть я шитолицый, порою люди бывают очень лукавыми и хитростью своих товарищей убивают. Какая польза от такого худого ума? Ум есть у таких людей? Если люди рассорились, лучше поговорить и прямо сказать: давай сразимся. Тот тоже подготовится, и тогда, сразившись, кто сильнее, окажется победителем. Что ты думаешь о том, что я тебе сейчас предлагал? Твое сердце боится или нет? Может быть, ты боишься, может быть, нет. Если боишься, то прямо говори: сердце-то боится; не боишься, так говори: сердце не боится.

Говорит теперь Кабюмо фату:

— Хоть и сейчас и могу тебе сказать: и почему тебя бояться буду? Мои руки сухие, пикогда и их в кровь не опускал. Оттого не боится, спокойно мое сердце.

(Хоть и убил он шитое лицо! Каково?!)

— Заходя в твой чум, я сперва боялся,— сказал шитое лицо.— Теперь мы хорошо поговорили. Ты говоришь, что не боишься. Тогда и мой ум твоих мыслей тоже пусть не боится. Теперь мы обо всем поговорим. Теперь я скажу так: три дня буду я ночевать у тебя в чуме. За три дня оба мы свои намерения уви-

дим. Третий день пройдет, я тоже промышляю, тогда в мой чум иместе аргинить будем.

— Если я у тебя добрый ум увижу, я в твою землю пойду

посмотреть. Я этого хочу, — сказал Кабюмэ фату.

Теперь разговор кончили и обедали. Мясо диких варили. Поставили перед гостем мясо — один жир, щербу жирную. Гость поел и заспул. Спал на противоположной стороне чума. Кабюмо не мог заснуть. Пока гость пе захрапел, все лежал в одеяле, но не спал. Но гость только немного носом храпел. Тогда Кабюмо перестал думать. Оба спали.

Утром Кабюмэ говорит:

— Ну, какую работу делать будем? Как лежать будем? Гденибудь падо диких искать.

Отвечает шитое лицо:

- Я лежать буду в чуме, ты диких илци.

Теперь Кабюма на самом сильном учаге пошел в тундру по своей дороге. От хребта круг сделал и опять в сторону земли шитолицых поехал. За хребтом следы шитолицего искал. Не мог его дорогу найти. Говорит сам себе:

— Я через самый голый камень переезжал. Может быть, там

его дорогу пересек, да не видел.

Опять стал кругом дорогу искать. За хребтом на голых камиях нашел сс. Сажен по пятьдесят шаги шитолицего. По этому следу пошел. В середине камня ямную речку нашел. Дорога шитолицего к ней вышла. В вершине этой речки стало следов много. Здесь разгреб Кабюмо снег и нашел лук со стрелами. Осмотрел стрелы: все стрелы в крови. Упес с собой дук и стрелы. Пальше уйдя, увидел два яра на реке и около них два песчаных мыса. На мысу кочка большая, с чум. В кочку дерево воткнуто. Заостренный конец его обращен к его чуму и обит железом, как пешня. Маленькому человеку прямо в лоб приходится острие, высокому — в грудь. К самому колью близко подошел по дороге Кабюмэ. Видит: у подножия копья яма в земле с водой, крутая и круглая, как котел. Дальше уйдя, за ямой и копьем у каменпого яра две туркучанки нашел. У одной к барану пестрая собака привязана. Спит собака. Выстрелив с яра, убил ее. Взятый лук здесь же под кампями спрятал. Собаку убив, туркучанки осмотрел. Раскрыл царус. На каждой туркучанке по котлу. Оба котла налиты застывшим жиром. Попробовал жир пальцем. Жир пахнет как-то иначе. Сплюнул. Около туркучанок две пальмы нашел. У одной пальмы лезвие складывалось, как у твоего (т. е. перочинного) ножа. Длина ее три сажепи оказалась, когна раскрыл и смерил ее Кабюмэ. Другая пальма обыкновенная. Боль-

шую пальму взял, маленькую спрятал в кампе.

Затем Кабюмэ верпулся по своему следу. Полдень настал. Чум свей обошел. От чума в сторону тундры двух диких убил: Снял здесь с диких шкуру и тут же спрятал и нальму. Мясо диких унес в чум. Когда чума дошел, пастал вечер. Шитое лицо все в чуме лежит. Говорит Кабюмэ:

Ну, свежей еды принес. Хорошо поедим.

Сели обедать, огонь затолили. Отонь, разгораясь, трещит. Говорит Кабюмэ:

 По-нашему, если огонь трещит вечером, то самый добрый день будет. Если же оп утром потрескивает, то день плохой будет, что-то случится.

Отвечает шитое лицо:

 По пашей вере будто так: если вечером перед сном огонь потрескивает, то что-то будет, смерть будет. Если же утром потрескивает, то это к счастинвому промыслу.

Кабюмо говорит:

- У нас старики тоже так говорят: вечером огонь потрескивает, это значит, что, может быть, худо будет. Может, сколько-то оленей волк унесет.

- Может быть, и оленей волк унесет. Ну это что за беда.

Карауль оленей, - сказал шитое лицо.

Шитое лицо опять на своей половине лег спать. Ему одеяло дали. Кабюмэ, перед тем как пойти оленей сторожить, в чумс сицит. Потом сказал Кабюмэ:

- Что-то слышно.

Вышел оленей посмотреть, верпулся в чум и говорит опять: — На дальнем краю табуна чего-то олени испугались. Ты,

гость, спи, а я оленей буду охранять.

По краю табуна ходит Кабюмэ. Походит и опять к чуму подойдет, послушает, снит ли шитое лицо. Накопец услышал храпение. Тогда навалил на двери сколько-то седел. За седлами сколько-то быков связал в кучу. Потом закричал:

— Товарищ! Вставай! Оленей кто-то напугал! Кто-то пру-

гой, не волк пришел!

Когда шитое лицо голову из чума высупул, два раза выстрелил в него. И оба раза мимо и мимо. Когда шитое лицо совсем вылез на седла, опять два раза стрелял — и опять мимо. Шитое лицо перелез через седла, смотрит на Кабюмэ и смеется:

— Ты что за человек, удалый или пет? Ночевал я у теби две ночи и вижу, что кровь у тебя иная. Своего брата я ждал, ушедшего за дикими. Однако, ты его убил. Что ты за человек? Али шибко удалый? Если удалый, то номеримся, кто удалее. Может быть, ты хитростью меня убьешь, но все равно с моим младшим братом не справишься и смерть от него найдешь. Ты спльный ли? Удалый ли? Я быстро побегу и тебя испробую. Может быть, ты потеряешь меня, тогда лучше верпись. По моему следу лучше не иди. Может быть, не отстанешь от меня, тогда, позможно, хитростью ты меня убьешь.

Это сказав, побежал шитое лицо. Кабюмэ за ним погнался. От бега Кабюмэ снег, как пурга, летит. Парки подол, как хвост, развевается. На расстоянии длины вожжи бегут друг от друга.

Так удал Кабюмэ.

Перебежали опи хребет. Женщина им вдогонку смотрит и ви-

дит, что головы их за хребтом скрылись.

До ямпой реки, где был спрятан лук, добежал шитое лицо. Начал спег руками разгребать, лук искать. Не найдя лука, взререл и побежал дальше.

Добежал до конца воткнутого в кочку и обделанного железом дерева над водой. Схватился за конец, влез на дерево и побежал по нему. Тут два раза выстрелил в него Кабюмэ. Одна стрела опять сухожилие на ноге перерезала. Сел шитое лицо и говорит:

— Ты все-таки ладный человек. Когда я к твоему чуму подходил, я все-таки немного боялся. Сейчас ты меня убьешь. Раньше когда-то тундровые люди к нам маленьким чумом приходили. Таких людей мы сейчас искали. Мой младший брат тут близко, за хребтом, в чуме. Я ему сейчас крикну: иди сюда. Когда он бежит, такая пурга подымается, что чума бывает не видно. Может быть, ты и брата убьешь. Так знай, что в нашей орде еще удалее его человек есть в белой парке. Кость его, как твоя. Этот человек тебя непремепно убьет. Моя земля здесь педалеко, только за одним камнем. Там, где стоит много наших чумов, — большое озеро.

Сказал это шитое лицо и закричал:

Брат, иди сюда!

Кабюмэ два раза выстренил в него. Шитое лицо, сидя, два раза телом подпрыгнул, и обе стрелы пролетели мимо. Говорит питое лицо:

Однако, ты меня так не убъешь. Дай лучше мне лук и сразимся.

Кабюмэ для чего лук даст?

— Я лицо отверну,— сказал шитое лицо.— В лицо мне стреляя, ты в меня пикогда не попадешь. Сказав это, он отвернулся. Кабюма пустым луком, без стрелы, щелкнул тетивой. Шитое лицо опять прыгпул. Тут Кабюма быстро выстрелил стрелой и убил его. Отрезал голову, надел ее на дерево и побежал в чум. Быстро побежал Кабюма, опасаясь младшего брата шитолицего.

Близ чума, когда взошел на хребет, посмотрел он обратно.

Услышал вдали страшный крик.

Услышав этот крик, сбежал Кабюмэ с хребта к чуму. Прибежав к чуму, говорит жене:

— Скорее чум помай — аргицинь будем. Если ты живой ос-

танешься, упеси вести пашим. Я, однако, пропаду здесь.

Поймала жепа лучших учагов. Посадила ребят на пих. Когда сели опи па учагов, видит Кабюмэ, что уже бежит человек по его следу. От ваметенного его погами спета словно туман стелется.

 Шевелись скорей, — говорит Кабюмэ жене, — быстро уезжай.

Аргиш ушел в сторону тундры. Только сам Кабюмэ на чумище остался. Через некоторое время сын огляцулся. Видит: прямо в сердце убил отца стрелой шитое лицо. Убил отца и по следу аргиша побежал. Сзади аргиша мать едет. Шитое лицо убил ее стрелой в спину. Перед ней дочь ехала. Ее схватил шитое лицо руками и, спяв с учага, унес.

Парпишка век в сторону тупдры уходит. Оленей сильно посохом бьет и все время плачет. Рапьше эту землю в три аргиша прошли. Сейчас оп в один аргиш дошел до старого чумища, откуда отец решил идти в камень. Учаг совсем замучился и упал. Побежал парпишка пешком, с посохом в руке. Бежит и

плачет.

Настала самая темная пора. Всю почь бежал парнишка. Опять день стал, утро. Думает парпишка: «Впереди меня что-то видпо».

На лайде чум оказался. Самое утро. Олепи кругом чума ле-

жат.

Чум увидев, все время кричал париншка. На крик из чума мужчина вышел, за ним другой, за этим жепщина. Мужчины к ребенку пошли. Подхватили его па руки и упесли в чум.

Теперь говорят:

— Кто это? Однако, Кабюмэ фату сып.

Парпишка совсем ум потеряя, испугался. Люди в чуме его спрацивают, оп ничего не отвечает. Речи нет от испуга. Только через некоторое время вернулся ум, стал оп людей видеть,

— Где твоя семья? — спрашивают его. — Где родственвики,

где отец?

— Отца и мать шитое лицо убил, а сестру живую упес. Перед этим отец двух шитолицых убил. Третий пришел и отца убил,— ответил парень.

В этом чуме тоже тундровые тунгусы. Один старик, другой

парень. Старик говорит сыну:

— Где-то есть десять чумов наших тунгусов. Туда унеси вести. Пусть люди придут сюда из всех ближних чумов. Им всем вести унеси.

Парень ушел. У старика дочь есть. Парнишку положил спать к своей дочери старик. С девкой поспал парпишка, и сердце его

поправилось.

Верпулся сын старика. Спрашивает его старик:

— А где другие? Сын отвечает:

— Завтра соберутся. Барбе сказали. Он вести дальше сам понес.

Утро стало. Много людей пришло. Все в чум собрались. Бар-

ба встал и говорит:

— Ну что делать будем? Век вести есть о шитых лицах. Еще до моего рождения слышны они были. Кабюмэ не боялся шитых лиц, сам ушел туда. Если бы не пошел туда, сам жив был бы и девку бы не упесли. Теперь как девку искать будем? Кто удалый есть идти но следу девки?

Один человек нашелся, дёйбару (сирота), без отца и матери,

бегать мастер.

Потом барба говорит:

— Мой сын еще хорошо пе испытан. Но ловит он теленка оленя за погу. Непокорного бегуна-оленя тоже за погу ловит рукой. Этот мой сын подойдет ли? Другой сирота будет. Диких за ноги ловит. По-моему, эти два человека лучше других. Пусть они товарищами будут идти за девкой к шитым лицам.

Помощник барбы говорит:

— Если они сейчас пойдут, какой из этого толк будет? Кабюмо сыну лет мало. Хорошо было бы, если бы и он пошел. Он шитолицых видел. Оп бы уже изо всех сил старался. Так можно сделать: год подождать и другой зимой идти.

Тенерь зима и лето прошли. Кабюмо сып удалый стал. Дёйбару с Кабюмо-сыном в одной куче живут. Дёйбару испытывает товарища. Оба оказывается во всем одинаково и прыгают и бе-

raior.

У большого озера стоял весь парод тупдровых людей. Сере-

дина лета пропила. Говорят, из лесу аргиш пришел.

Впереди аргиша человек не человек, очепь большой. Идет пешком, аргип из учагов. На лесной (южной) стороне озера чум поставили пришедшие.

Когда чум ставили, большой человек сюда пришел. Ноги очень длинные у него. Парка черная. На перепосье пять поло-

сок.

Зашел в чум к сыпу Кабюма, посидел и говорит:

- Парень, ты меня зпаешь?

Нет! Как буду зпать? — ответил Кабюмэ сып.

Говорит тогда шитое лицо:

— Это я твоего отца в лесу убил. Сейчас твою сестру привез. Если вы меня убъете здесь, сестру возьмещь. Если вы в мою землю пойдете, напраспо перебьете моих людей. Давай будем драться. Меня убъете если, по моей дороге не идите. У меня удалых людей пет. Девку тогда возьмещь. Если я одолею самого вашего удалого, девку я увезу обратно. Плохих людей против меня пе ставьте. Ну, ты как думаеть? Можно было бы сейчас драться, по вечер стал. Давай утром будем драться. Сейчас отдыхать будем. Удалых людей пока выбирай. Хороший лук и стрелы готовь.

Сказал это нитое лицо и в свой чум ушел.

Вечером тундровые тунгусы добрых людей искали. Целую ночь бегали из чума в чум, советовались, стрелы готовили.

Барба говорит:

Мпого людей пе надо посылать. Пусть трое идут биться:

мой сын, Кабюмэ сын и дёйбару.

Утром три человека пошли к шитолицему. Шитое лицо, их увидя, навстречу вышел. В этот день дрались. У трех людей силы больше сказалось. Шитое лицо побежал обратно в сторопу леса по своей дороге. Погнались за пим. Ушел он по земле между двух озер. За ними впереди было еще узкое озеро. На его мыс попал изитое лицо. Попав на мыс, поверпулся обратно и ношел навстречу тупдровым людям. Вдоль самого берега, у воды, бежит нитое лицо.

Те трое ждут его с луками.

Упершись луком в дпо, прыгпул шитое лицо через озеро. Одна из стрел тупгусов попала в лук. Сломался оп. Но шитов лицо был уже за озером и побежал. Как ветер, ушел.

Трое тундровых людей потеряли его - как пурга, оп убе-

жал. Девка осталась.

Потом выпал снег. Потом и зима пришла. Кабюмо сын век говорит:

Отца убили, мать убили. Я искать пойду шитолицых.

Теперь ушли в сторону леса три человека. С ними ношли еще сын старика, у которого жил Кабюмэ сын, и две женщины: дочь этого старика и сестра Кабюмэ сына. Взяв себе в жены дочь старика, отдал свою сестру Кабюмэ сын за сына старика.

Дошли до камня в лесу. Перешли второй камень. На этом среднем хребте на озере гусей нашли. Две ветки было у них. Плавая по озеру, стали промышлять гусей. Лето уж стало проходить. Ночи наступили темные. Гусей добыв, к берегу по-

плыли.

Кабюмэ сын говорит:

— Товарищи, надо скорее чум идти ставить. Дождь будет. Небо черное.

Товарищи смотрят: ни одного облачка нет. «Чего это он?» —

думают.

Аргишили дальше. Принции к ямному озеру у каменного хребта. Здесь под яром пашли маленькое место для чума. Кабю-

мэ сын говорит:

— Здесь чум будем делать. Я буду ночью оленей охранять. Мы теперь худой земли дошли. Хорошенько теперь думать надо. Над самым чумом, на яру, на камне, я сидеть буду. Вы же почью не спите, слушайте. Если я что-нибудь увижу, то брошу камень в озеро. Если еще что-нибудь увижу, то второй брошу. Это будет значить, чтобы вы готовились и на улицу вышли. Чум на берегу озера стоит. Если кто-нибудь к дверям чума подойдет, я его с яра стрелой ударю в спину.

Настала полночь. Кабюмэ сын говорит сам себе:
— У! По нашей дороге десять человек пришло.

Не доходя чума, эти десять человек остановились и слушают, что делают спящие в чуме. Среди этих десяти человек одип особенный человек есть в пестрой нарке. Впереди идет, товарищей учит, делая знаки руками. Близко подошли к чуму. На две сажени подошли. Бросил тогда Кабюмэ сын камень в воду. Когда они к самому чуму подошли, бросил он второй камень. Тут вышли его товарищи из чума с луками в руках и стали стрелять и пришедших. Сам Кабюмэ с яра выстрелил в человека в пестрой парке двумя стрелами. Вторая стрела прямо в хребет попала нестрому. Всего убили у чума четырех человек. Шестеро побежали. Кабюмэ сын но яру забежал вперед и спустился к ним на дорогу, па берег озера. Так их окружили и всех убили.

Убив этих людей, опять дальше в лес аргишили. Кабюмэ сын сказал:

— Когда я вас с озера торопил, говоря, что дождь будет, это потому я сделал, что заметил па берегу озера, над яром, одпу голову шитолицего. Там нельзя было их окружить. Поэтому я на этом месте остановился, где удобно было их заневодить.

Когда дальше аргишили, Кабюмэ сын все время по ночам оленей сторожил. На другой почевке опять десять шитолицых приходило. Девятерых таким же образом убили, а один убежал. Этот убежавший был в черной парке, длинноногий, с одной косой на затылке. Но не тот в черной парке, который убил Кабюмэ и потом с девкой приходил, а другой. Кабюмэ сын, когда убивали этих шитолицых, сам сказал:

— Этого пустить надо. Он нам дорогу покажет.

Теперь шли по следу убежавшего шитолицего с косой. Когда уже осень настала, увидели с высокого моста вдали чумы. Большую аргишпую дорогу нашли. Пеших людей это дорога была. По ней пошли. Она их в самый густой лес увела. Снег прямо до живота. За лесом дорога разделилась. В середине леса маленькую лайду нашли. Женщинам велели здесь чум делать. Кабюма сып сказал:

— Я пойду вперед. Двое со мной пойдут. Старика сын пусть

в чуме останется.

Ночью пошли. За лесом нашли чистую землю, без деревьев. Увидев такую землю, остановились и слушают. Кабюмэ сын говорит:

— Товарищи, шапки снимите. Ухом слушайте.

Большое озеро видно. Слышится много голосов, словно комары летом, на его берегу. В темноте весь этот шум слушали. Пошли к озеру на голоса. Опять остаповились. Слышат, как один

человек говорит:

— Я убежал. Девять человек убили. Самая война пришла. Четыре человека пришло. Среди них один человек есть, очень ловкий и умелый. Узнаете его по бакарям, они у него белые, а у других черные. Этого удалого, в белых бакарях, испытайте. Ктото сильпее окажется? У нас еще один сильный человек есть в лесу, на озере. Его бы надо было позвать сюда.

Другой голос сказал:

— Он педалеко. Его сейчас позвать можно. Теперь Кабюмэ сын говорит своим товарищам:

— Хотя темпо, но вижу я перед озером два чума. Это чумы удалых людей, караульциков. Дальше за озером много чумов

видпеется. Пойдем мы, разделившись, по обоим берегам озера. Вы двое пойдете по тундровому (северному) краю озера, я — по лосному (южному). За озером реку видно. На этой реке сойдемся. Кто первый придет к реке, пусть пе переходит ее, а то

худо будет.

Перестали говорить и пошли. Кабюмо сын перебил людей в первых двух чумах. Некоторые из этих чумов убежали в чумы за озеро. Перебив еще несколько чумов, дошел Кабюмо сын до речки. Его товарищи с другой стороны тоже пришли сюда. Убежавшие из первых двух чумов удалые шитые лица по льду озера идут. Теперь стали биться на льду с удалыми шитолицыми. Среди пих два приметных есть: одип — в белой парке, другой — с косой, в черной парке, ранее отпущенный.

День бились с шитолицыми. Только пять их осталось. Гово-

рит Кабюма сын:

— Как неладно мы бьемся. Еще до третьего озера пе дошли,

а этих пять шитолицых убить не можем.

Дёйбару после этих слов скорее бегать стал. Трех шитолицых убил. Два приметных шитых лица побежали в устье речки.

Дёйбару и Кабюмэ сын, как собаки, за пими погнались. У того, кто был в черной парке и с косой, дёйбару жилу на ноге перебил стрелой и добил его. Белая парка быстро побежал от них, и в темноте его потеряли.

Пошли по дороге дальше в лес. Нашли опять озеро. Депь настал опять. Не доходя озера, все трое сели. Кабюмо сын говорит:

— Нынче мы опять к большому народу на озере попадем. На этом озере перед невидимым богом, может быть, какой-нибудь грех совершим. Может быть, бога рассердим, много людей убив. Боясь греха перед богом, думаю я отсюда вернуться. Но души моих родных я все время всноминаю. Мой отец тоже людей убивал. Но совсем невинную мать почему убили? Вот что самое плохое. Мне мою мать жалко. Опять много людей убивать тоже грех. Как вы посоветуете? Может быть, отсюда верпемся?

Сказал тут дёйбару:

— Мы сделаем то, что ты скажешь. Если мы посоветуем вернуться, может быть, ты сердиться будешь. Скажешь, что товарищи не захотели идти дальше и вернулись. Лучше здесь останемся и нападем па этих людей. Но так как ты сам советуешь вернуться, то я скажу, что и и так думаю.

Сын барбы сказал так:

— Пошел я в поход, жалея душу умершей невинпо жепщины. Раныпе наши люди тоже ходили в землю шитых лиц. Часть возвращалась, часть умирала здесь. Если кто погибнет здесь, это зпачит, бог так судил.

Дёйбару тогда сказал:

— Я одну речь скажу. Может быть, какого-нибудь бедного человека нам оставить в живых? Такого увидев, пе будем уби-

вать. Я ум не потерял.

— Бедного человека если увижу, оставлю в живых. Отең говорил мне: па войне уцелевших людей потом увидев, ублвать грех перед богом. У меня вера такая. Товарищей своих пе знаю, как они в таком деле поступают. А теперь лежать будем, ночь дожидаясь.

Полдень пришел. На берегу озера много людей. Играют, пляшут. Среди этих людей играет и прыгает человек в белой парке. Все уступают ему в ловкости. Один еще высокий человек есть. Играет с белой паркой. После игры эти два человека стали шутя

сражаться па пальмах.

Один ложится на землю. Другой рубит ему ногу пальмой. Тот оттягивает ногу, и пальма рубит мимо. Потом по голове рубит один другого пальмой. И тоже голову отведет лежащий, и промахивается ударяющий. Еще и так играли: один на голову становится, другой рубит пальмой по шее; тот вскакивает на ноги, и пальма рубит пустое место под ним, пока оп в воздухе.

Оба силача одинаково ловко играли.

Это состязание видя, думают пришедшие:

— Беда как ловки эти два человека! Кабюмэ сын говорит товарищам:

— Хорошенько смотрите! Выбирайте, по какой стороне озе-

ра вы пойдете, тогда я по другой пойду.

Вечером оба удалых — Белая парка <sup>112</sup> и Большой человек <sup>113</sup> — ушли в крайний чум, на дальней сторопе озера. Через некоторое время Большой человек вышел и ушел в крайний чум с другой сторопы озера.

Это увидя, Кабюма сын говорит:

— С обсих сторои удалые охраняют чумы. Ну, я куда пойду? Ладно будет, если я в сторону Белой парки пойду?

Ночь настала. Теперь дёйбару с сыном барбы пошли к той

стороне, где охраняет чумы Большой человек.

Говорит дёйбару товарищу:

— У тебя душа как-то тонка. Иди лучше с Кабюмэ сыпом.

Ответил сып барбы:

 Кто меня хранить взялся? Если бог определил мне смерть, здесь умру. Это пе твое дело. Так и пошли по берегу озера: дёйбару и сын барбы — в одпу

сторону, Кабюмэ сын — в другую.

Пошел Кабюмэ сын по чумам, ни одного человека не выпустил из пих на озеро. В ближайшем чуме всех людей перебил. В темноте сперва не заметил Белую парку. Тот лежал не в чуме, а на земле меж чумами. Нашел его, пройдя уже большую часть чумов, и погнал на озеро.

С другого края чумов тоже двое на лед выбежали. Это Большого человека, тоже вне чума лежавшего на земле, пригнал

Дёйбару.

Тенерь четверо быотся среди озера на льду. Там далее, за озером, устье реки было. Туда побежали два шитолицых. Изо всех сил побежал за ними Кабюмэ сып. Забежал вперед и воротил к чумам. Тут на озере Кабюмэ сып перерезал стрелой жилу на ноге Большого человека. Говорит Кабюмэ сып дёйбару:

— Ты добивай его, а я ногонюсь за Белой паркой.

Погнал Кабюмэ сын Белую парку на разоренные, наполненные убитыми чумы. Пробежали чумы, добежали до другого озера, и потерял Кабюмэ сын Белую парку. Как ветер, убежал.

Вернулся Кабюмэ сын к дейбару.

Барбы сын где?
 Отвечает дёйбару:

— Когда нашли мы Большого человека, лежащего в яме, накрывшись постелью, то сын барбы со мной был. Наверное, он там и остался.

Долго искали. Наконец нашли сына барбы. В самое сердце

убит.

— Что делать будем? — говорят. — Надо его тело в чум упести. Из деревьев там сделаем ему ледовку. Если не упесем, то наш товарищ, старика сын, подумает, что мы, его живого бросив, вернулись.

Так решив, унесли тело.

Верпулись к своему чуму. Смотрят: чум где? Чумище пустое, чум повалеп, близ чума следы. Старика сына мертвое тело лежит. Жепщин пет.

Женщины, оказывается, под спегом сидели. Услышав разговор, вылезли. Парни их не видели, потому что проход под снег был закрыт. Спрашивают женщин:

Сколько щитолицых приходило?

— Не знаем, — говорят женщины. — Перед чумом они остаповились. Старика сын к ним па улицу вышел, а мы из чума, снег подконав, в него залезли и ничего пе видели. Обоих покойников повезли в свою землю. Перешли обратно камень. Своей земли дойдя, выкопали в земле ямы и положили в них покойников. Потом человека дорогу нашли, свой народ разыскивая. Накопец дошли до чумов.

Сделали сходку. Рассказали, как ходили, как оставили двух

товарищей.

Говорит Кабюмэ сын барбе:

Хорошенько рассуди умом, что причина смерти твоего сына.

Барба отвечает:

— Как судить буду? Тут от бога получена смерть. Зачем ты говоришь: я в дело попал? На тебе дела нет. Это дело твой отец поднял. Отец твой тоже умер. Какое же тут дело будет? Ты все-таки живой пришел, я и этому радуюсь. Моя речь вся. Если ты что-пибудь хочешь делать, делай, как думаешь. Я же у тебя ничего не требую.

Говорит Кабюмэ сын:

— У пас тоже речь есть. Моей сестры муж, сын старика, умер, твой сып тоже умер. У тебя, барба, второй сып есть. У него пет жены. Возьми сму мою сестру. У тебя, барба, дочь есть. Хорошо было бы, если бы ты меня послушал и дёйбару ее отдал. Старика я храпить буду, после того как вся паша орда у мепя в руках будет. Бросать его не стапу. Если тебе правится моя речь, сделай по пей, я никуда пе пойду. Если ты затаеппо что-либо думаешь, сердишься за смерть сына, то за это я сестру даю. Такова моя речь. Ладио ли?

Отвечает барба:

— Твоя речь самая верная. Дальше се кто что скажет? Твой совет хорош. Ты людей убивал. Когда-нибудь впереди опять убивать захочень. Будь ты барбой, держи шкатулку. Дёйбару пусть твоим помощяйком, старшиной будет. В будущем войну больше не затевайте.

## 53. Оставленный топор

(Вариант 1)

Тундровый тупгус остановился у кампя с женой и малыми ребятами. Пять диких добыл. Жена чум делает. Сам дрова рубит. Дрова рубит и все время на камень смотрит. Настал вечер. Жена кричит:

— Что это ты все время па улице? Обед уже готов.

Зашел в чум. Спрашивает жена:

Что это ты смотрел целый день?

Что-то мелькало на вершине хребта, — говорит тупгус, →

по хорошенько не рассмотрел.

Настало время ложиться спать. Стали огонь топить. Когда огонь растопляли, собака залаяла. Жена на улицу вышла. Видит: по их дороге пешком человек идет. Зашел этот человек в чум. Лицо расписанное, ноги очень длинные. Говорит:

— Какие вы люди? Какие тунгусы?

— Тундровые тунгусы, — отвечает хозянн.

— Твой дед и мой дед близкой родней были,— говорит шитое лицо.— Ты что здесь ищешь?

— Еду ищу. Теперь я сыт. Хороший жир есть, — отвечает

тунгус.

— Маленько покорми меня, — попросил шитолицый.

Накормили его. Затем говорит тунгус:

Придя на это место, видел я следы волков.

— Тогда карауль ночью оленей, - сказал шитое лицо.

Тунгус собран оденей. Поймал сильного учага и поехал обратно по своей дороге. Потом свернул с нее на след шитолицего. След кругом привел его в горы. Пошел по горам. Смотрят на дорогу, видит, что в одном месте, видпо, долго стоял шитое лицо. Нашел здесь лук и перерезал у него тетиву и испортил дерево лука. След при лупе хорошо видно. Положил лук обратно под камень и пошел по следу шитолицего дальше. Нашел среди гор, в глубокой впадине, озеро. Под яром, на берегу озера, стоит туркучанка с каменными полозьями. Одна собака привязана к туркучанке. Эту собаку убил тунгус. После этого верпулся к чуму, Пришел к нему в полночь. Около чума собрал оленей. Олени лежат. Близ двери седла сложил и спритался за ними. Лыжи к ногам привязал. Когда так приготовился тунгус, прекратился храп в чуме. Дверь тихо открылась, и шитое лицо высунулся по пояса. Поворачивая голову и вытягивая шею, смотрит кругом чума. Осмотрел всех оленей. Потом сперва одной ногой шагнул на улицу, затем — другой. Вышел из чума. Тупгус пва раза выстрелил. Шитое лицо два раза подпрыгнул, ничего пе попало в него, и он побежал по дороге. Тунгус за ним погнался на лыжах. Изо всех сил бежит шитое лицо до хребта и взял свой лук. Нашел лук, да чем стрелять будет? Тетива-то перерезана. Осмотрел перерезанный лук и дальше побежал. Бежит и собаку зовет. Выбежал на яр пад туркучанкой и прыгнул с него к туркучанке. Тупгус здесь два раза выстрелия, но оба раза мимо. Отсюда за озеро прыгнул шитое лицо. Когда оп коснулся земли, опять выстрелия тунгус два раза. Одна стрела шитолицему прямо в спину попала, и упал оп с яра в воду. Тунгус повернул к чуму. Когда дошел, день уже стал. Жена спрашивает:

— А где шитое лицо?

Я убил его, — ответил муж.

К вечеру этого дня один аргиш пришел. Пришла семья сомату. Спрашивает сомату тупгуса:

Сколько диких добыл?

— Несколько добыл да еще шитолицего добыл,— ответил тунгус.— А ты шитолицых пе встречал?

— Нет.

 Из этой земли уходить надо, возвращаться, а то может худое случиться,— говорит тунгус.

Аргишили. Сделав три аргиша, остановились. Сомату го-

ворит:

— На том чумище, где мы встретились, я топор оставил.

- Какого черта тут топор жалеть? говорит тунгус. Брось ero!
- Как буду бросать этот тонор? говорит сомату. Это моего деда тонор.

Говорит тогда тупгус:

- Тебя я жалею. Но если не хочешь бросать топор, то иди. Возьми моего маленького учага. Если что случится, то возвращайся на нем.
- Может быть, меня долго не будет, тогда ты моих детей храни и аргини. Живой буду— приду,— сказал сомату и уехал обратно по их дорогс.

Едет на своем учаге, а маленького учага тунгуса привязал сбоку. Думает: «Что это хозяин хвалил этого оленя? Все время

назад тянет. Мой учаг гораздо лучше».

Так поехав, к оставленному чумищу близко подъехал. Думает: «Почему это на нашем чумище дым?»

Подъехал еще ближе. Увидел топор. Подъехал к вему и

думает: «На чумище за дымом что-то видно».

Не слезая с учага, взял топор и стал поворачивать учага обратно. Поворачивает учага, а сам на чумище смотрит. Видит: из чумища выходит шитое лицо с учагом же. Теперь маленький учаг, которого дал тупгус, принялся домой рваться. Сильно тяпет ремень. Быстро поехал сомату прочь от чумища.

Сперва шитое лицо был от сомату па расстоянии длинного

маута. Через некоторое время оглянулся сомату и видит, что едет за ним шитое лицо уже на расстоянии короткого маута. Сильнее погнал своего учага сомату. Когда оглянулся, то видит, что шитое лицо на расстоянии длинной вожжи.

Бьет своего учага сомату. Но тот устал и собирается упасть. Теперь шитое лицо уже на расстоянии длины короткой вожжи.

Едет и над головой пальмой размахивает.

Совсем близко стал шитос лицо. Перерезал тогда сомату повод, которым был привязан маленький учаг, и пересел на него.

Шитое лицо черный, без парки, покрытый черной шерстыо. На новом учаге быстро поехал сомату. Мало-мало стал уходить от шитолицего. Вдруг слышит, стрелы свистят. В его учага, который бежал сзади, попали две стрелы и перерезали олени пополам.

Сильно погнал сомату маленького учага и оглянулся. На длину маута отстал шитое лицо. Опять погнал сомату учага. Посмотрел пазад, видит: на расстоянии длины длинного маута уже теперь шитое лицо. Боясь, что устанет учаг, стал сомату его сдерживать, потяпул повод. Учаг еще скорее пошел. Еще потянул — все равно не хочет учаг тише идти. Думает сомату: «Пусть идет, как сам знает».

Оглянулся. Шитое лицо уже насилу виден. Так дальше поехали. Все время на одном расстоянии остастся шитое лицо.

Темно стало.

В этих местах было озеро с поколкой па диких. Увидев озеро, сомату выехал на мыс-поколку до самого его конца, до воды. Отсюда повернулся и вдоль берега обратно поехал. Сильно погнав учага, стал объезжать озеро. Слышен стал топот учага пинтолицего на самом мысу и его крики:

- Где он? Где он?

— Здесь я! Прямо иди! — закричал тогда сомату. Шитое

лицо прямо с мыса поплыл через озеро и утонул.

Дойдя до места, где они разошлись с тунгусом, увидел сомату, что тунгус аргинил. Семь дней схал по дорогс аргиша,

пока догнал чумы. Приехал и говорит тупгусу:

— Твой учаг очень хорош. Не дал бы ты его мне, я бы пропал. Когда я к чумищу вернулся, то нашел там шитолицего без парки. Стал убегать. Мой учаг начал падать. Пересел я тогда па твоего и на нем ушел от шитолицего. Мой же учаг остался там. На две части разрезал его стрелой шитолицый. Но я утопил шитолицего в озерс. На моем учаге осталось самое доб-

рое седло и повод с железным концом. Хочу я за ним вернуться.

Это неважное имущество. Лучше не возвращайся, — го-

ворит тунгус.

— Ну что поделаешь. Видно, придется бросить,— ответил сомату и не стал возвращаться.

# 54. Оставленный топор

(Вариант 2)

Два тундровых тунгуса диких промышляют близ камня. Диких добыли. Снег пришел. Один из них говорит:

— Мертвого дикого нашел. Коныта у него очень длинные.

— Эй! Аргишить надо, — говорит другой. — Что это за дикий с очень длинными копытами? Надо аргишить. Может быть, шитые лица нас добывать будут.

Сделали большой аргиш.

Говорит один тунгус:

— У! Я на чумище отцовский топор, которым диким головы рубил, оставил.

— Брось топор, что в нем, - говорит другой.

Отец перед смертью избу делал им. Не хочу оставить.
 Поеду.

— Хороший учаг есть?

— Есть.

— Моего давно не седланного учага возьми. Обоих оседлай, два седла возьми. Чего-нибудь испугаешься, на моего учага сядешь,— говорит другой тунгус.

Взял тупгус двух учагов и поехал. Чумище видно стало. — Почему это на чумище огонь горит? Что есть? Что есть?

За огнем один большой человек сидит.

— Как возьму топор? Пусть останется. Стану если возвращаться, погонятся, мой чум найдет. Пусть лучше я в пустую землю поеду.

Поехал вверх. Огонь объехал. Человека теперь хорошо вад-

но стало. Большой-то, большой!

Шаги учага очень громки. Человек погнался. Близко стал. К середине дня учаг тупгуса упал. На учага товарища сел.

— Эй, как мне уйти? У, близко пришел, что-то слышу повади!

Шитое лицо подбежал к упавшему учагу и железом <sup>114</sup> пополам его перерубил. Потом еще ближе подошел.

— Эй, как мпе уйти?!

Как раз на места летнего промысла вышли. Озеро увидел, на нем мыс. Прямо на мыс ушел. Учаг-то очень силен. В темпоте шитое лицо не виден. Выйдя на мыс, обратно вернулся и идоль берега к яру за озером против мыса поехал. Тут встал, на учаге сидя. Шитое лицо прямо на мыс вышел. Тунгус объехал озеро и стоит, сидя на учаге, за озером, против мыса. Слышно, как перед ним в воде плепает шитое лицо.

Потом шум прекратился. Только слышно, как кричит шитое

лицо:

— У! У!

В воду попал и утонул шитое лицо. Тунгус в чум вернулся:

— Утопил шитолицего. Одпако, в воде он умер.

Аргишили. Много чумов пашли. Год прошел.

Летом опять к камию за диким ушли. К этому озеру подошли. Тунгус к озеру подъехал. Кости там увидел утонувшего. Рассказал товарищу:

— Такое нашел. Сам умер шитое лицо.

Bce.

## 55. Гость с собаками

(Вариант 1)

В нашей земле один тунгус был. Имя его просто Тунгус. Жена и двое ребят у него. Сам он очень удалый человек промышлять или еще что-нибудь сделать. Говорит этот тунгус:

Буду аргишить на промысел.

Аргишил. Диких добывал, песцов ли и прочее. Десять у исто оленей. Очень бедный человек. Все время аргишит в сторону леса. Прошел лес. Прошел камень. Еще камень прошел и остановился у его края.

Сделани шестовой чум и сидят в пем.

Говорит тунгус:

— Что это собака дает? Что она видит?

Сын на улицу вышел и говорит:

Одип большой человек пришел, очень большой.

Зашел этот человек в чум.

. О, что за человек ты? — спрашивает тунгус.

Я дикий человек, — отвечает гость.

Лицо его расписано. Языка тунгусов не знает. На другом языке говорит. Тунгус этот язык знал.

Ты как живешь? У тебя чум есть? — спращивает тунгус.

— Чума пет, только нарта есть,— отвечает гость и спрашивает: — А ты какой человек?

Я тундровый тунгус.

В этой земле что искать пришел?
Ничего пе ищу. Иду за промыслом.

Давай вместе ночевать и вместе промышлять.

— Можно. Как не можно, — сказал тунгус и стал говорить

по-своему со своей семьей.

 Ну, ребята, это какой-то иной человек. Я думаю, как быть с этим человеком. Может быть, он меня убивать захочет? Сказав это, говорит гостю:

— Друг! Я оленей караулить буду. Видел я следы волка. Оленей у нас мало. Пойду караулить.

Ладно, карауль, — говорит гость.

Лег спать гость в чуме, вместе с ребятами и женой тунгуса. Лег он с краю. Ничего нет у него. Лука нет, ничего пет. Сам

тунгус на улицу ушел оленей караулить.

Выйдя, нашел пришедшего человека дорогу и по ней пошел на маленький хребет. Здесь нашел лук и стрелы, зарытые в снег. Взял он лук, потянул. Беда тугой лук! Тетива из двух веревок свита. Одну из них перерезал ножом.

- Может быть, в меня стрелять будет, тогда порвется.

Пошел дальше по дороге. На самый высокий камель вышел. У подножия камня парту увидел. К пей две собаки привязаны. С камня смотрит он на них. Взял две стрелы и выстрелил. Одной собаке в грудь попал, другой — в бок. Обе упали. Пошел к нарте. Смотрит, что есть на ней. Нашел много луков. У всех их тетивы перерезал. Нашел два очень больших котла, полных жира. Копнул немпого жира, попробовал. Очень горький жир. Какой это жир? Смотрел, смотрел и увидел около нарты кости. Осмотрел их, видит, что это человеческие кости. Тут рука, тут спишной хребет.

Однако, это человеческий жир. Оттого он и горький.

Оставил все и вернулся к своему чуму. Около чума оленьи седла лежат. Собрал их и положил около дверей. Сам лег между ними с луком и стрелами наготовс. Наступила полночь. Закричал тунгус. Олени испугались и стали бегать. Тогда из дверей чума вышел гость. Тунгус два раза стрелял в него, но оба раза

мимо. Гость быстро убежал. Как быстро не побежит — очень острый человек! Тунгус погнался за ним и кричит:

- Стой, стой! У тебя тоже лук есть, и я лук держать буду.

Теперь-то я тебя отведаю!

Гость быстро убегает. Взбежал на маленький хребет. Нашел свой лук, схватил его и два раза выстрелил. Тетива порвалась. Чем будет стрелить? Лук бросил и быстро побежал, крича:

— Теперь я пропал!

Тунгус все время гонится за ним. Гоняя, дошел до нарты. Увидел шитолицый, что обе собаки его лежат. Открыл парус парты: у луков все тетивы перерезаны. Закричал и побежал дальше. Тунгус стрелял — мимо. Шитолицый гость вабежал на гору и скрылся за ней. Тунгус за ним. Шитолицый прыгнул через яму на горе. Когда оп остановился после прыжка, тунгус выстрелил. Перерезал ему стрелой жилу на ноге. Лег на землю шитолицый и говорит:

— Веда какой ты хитрый! Теперь добыл ты меня. Дай мне

лук. Один раз тебя испытаю.

— Не дам, -- сказал тунгус.

Я долго жить не буду. Напрасно буду только мучиться.
 Стреляй! — сказал шитолицый.

Выстрелил тунгус. В самое сердце попал. Вернулся тунгус в чум и говорит жене:

— Этих диких шитолицых, однако, много. Убыот опи меня ночью. Надо в свою землю верпуться.

Вернулись в свою землю. Дошел до своих людей. Рассказал.

— Нашел шитолицых, очень плохих людей нашел. Насилу они меня не убили. Насилу я их убил. Пусть наш народ в одной земле сидит, в другую землю не ходит промышлять. У убитого шитолицего какая-нибудь родня есть. Эти люди, пустившись в ноиски, однако, и в эту землю придут. Такие удалые люди если придут, я живой не останусь.

Поэтому сейчас тундровые тунгусы (долганы) боятся и все-

гда в одной земле живут. Вот здесь и конец.

## 56. Гость с собаками

(Вариант 2)

Был один тупгус средне богатый. В самый лес аргишил от камня сюда. Два сына у него, парня. Из леса к нему еще один тунгус пришел пешком. Безо всего пришел. Лука пе держит, ничего не держит. Зашел этот тунгус в чум и сел близ старика. Говорит:

У меня чум в лесу. Тоже промышлять ходил.

Все время смеется гость. Рассказывает: такой и промыссл нашел, такой-то я промысел пашел...

Хозяип говорит сыну:

— Какой это гость? Все время смеется. Однако, это худой человек. На лбу под волосами прошивка видна. Такой человек пришел, одпако, пе к добру. Младший сып пусть оленей охраняет. Старший нусть па санке на улице, под сохнущей постелью дикого, лежит.

Спрашивает гость:

- Что это ты миого говоришь?

Отвечает старик:

Около чума мы следы волка видели. Надо олепей охранять. Это я говорил.

Гость тогда говорит:

— Ладио, ладио. Надо оленей хранить.

Большой сып на санке лежит закрытый шкурой. Младший всю ночь у олепей ходит. В самую полночь вышел один человек из чума. Выйдя, пошел прочь от чума, пятясь спипой, будучи сам обращен лицом к чуму. Отойдя таким образом от чума подальше, поверпулся вперед лицом и быстро стал уходить, осторожно переставляи ноги.

Старший сын кинулся за пим, крича:

- Готовься! Этот человек что-то худое задумал!

Стал стрелять из лука, но все мимо: очепь удалым и уверт-

ливым оказался человек с шитым лицом.

Подбежали они к самому крутому кампю. Среди камня одно хорошее место оказалось. Туда убежал этот человек по верху яра. Под камнем на ровпом месте нарта стоит. К ней привязаны три собаки. На парте котел, паполненный вареным человеческим мясом. Все есть па парте: лук, большой нож 115. Шитолицый по камню верхом ушел. Парепь же под яром бежал к парте. Убил стрелами собак и увидел, что шитолицый стоит над пим на яру.

Парепь из-под яра выстрелил в него, и тот свалился к нему

вниз. Оказывается, стрела ему жилу на ноге перерезала.

Кричит пестролицый, сидя па земле:

— Давпо я в твой чум пришел! Почему я лук только оставил? Если бы пе оставил, давпо бы убил тебя. Убивай меня скорее да мое ссрдце смотри!

Парень говорит:

— Пока ты живой, я к твоим рукам не подойду.— И стал стрелять в сидячего.

— Эх, почему не подошел? — говорит пестролицый. — Рука-

ми бы задушил тогда тебя!

Наконец умер оп. Парень стал сердце смотреть. Видит: у него два сердца. На одном шерсть, на другом нет.

[Дополнение рассказчика:]

У худых людей два сердца, говорят. Когда шерсть на втором сердце царапает, тогда такому человеку хочется людей убивать. Говорят, такие пестрые люди есть и теперь в камис, далее долган.

#### 57. Гость с собаками

(Вариант 3)

Один тундровый тунгус был. Жена была у него и пятеро детей. У старшего сына красные бакари. Аргишили диких промышлять. От большого камня в лесу немного сюда остановились. Жена чум делает, сам дрова рубит. Рубит дрова, а сам все на верх камня смотрит, под которым стоят. Приготовили чум, и все зашли в него. Жена спрашивает:

— Что это ты целый день смотрел на вершину камия? Что

там увидел?

— О, не знаю. На верху большого камня что-то видел я. Голова, что ли, на очень тоненькой шее. Самого же человека не видел.

Еда вскипела, чай вскипел. Перед этим пять диких было

убито. Жена посмотрела на улицу и говорит:

По пашей дороге один очень длинионогий человек пришел.

Зашел этот человек и среди пяти детей сел.

- Какой это гость пришел? спрашивают его.
- Я тунгус, говорит гость. А вы кто?

— И мы тупгусы.

— Наши отцы в старину братья были. Оттого я пришел гостевать,— говорит пришедший.

Угостили его. Насилу немного губами прихватил он еды.

Поел и говорит:

- Я устал, поэтому и пе ел. Корми детей, а я спать хочу.

Стала женщина ему кокуль готовить. Тунгус-хозяин говорит:

— Я здесь пять диких добыл. Видел волка следы. Ты, гость,

сии, а я буду оленей смотреть.

Вышел из чума, собрал оленей. Из них одного большого учага ноймал. Думает: «Однако, у гостя нехорошее па уме.

Надо по его дороге в камень съездить».

Поехал па учаге по дороге. Дорога ушла сперва в тундру, а нотом поодаль от чума завернула в камень, на вершину хребта. Здесь около большой плиты много стало следов. Посмотрел тунгус под плитой и нашел там лук. Ножом лук надрезал почти иополам и поехал дальше. В горах долина была. В ней стояла нарта и около нее две белые, очень большие собаки. Обеих собак убил из лука. Осмотрел нарту. Под нарусом много людских тел увидел. Черена у них надрезаны, по сами они целые, только мозги выпиты. В большом котле много жиру. Попробовал тунгус жир пальцем — вкус оказался очепь плохим. Это из людских костей жир. Верпулся тунгус к чуму и собрал оленей в сторону тундры от него. Против двери чума паложил на санки шкуры диких и сам спрятался за ними с луком наготове и двумя стрелами на тетиве.

В полночь высупул высокий ростом гость из чума голову и стал осматриваться. Шею так вытяпул, что оленей за чумом увидел. Также в другую сторопу посмотрел. Затем вышел на улину и пошел в тундру. Когда он отошел подальше, выстрелим тупгус, по мимо. Тот увернунся и быстро побежал. Тупгус за пим. Взбежал гость на камень и остановился. Поднял плиту,

взял лук и кричит:

— Иди, иди, тупгус!

Натянул лук, но тот ловнул. Тогда побежал дальше, крича:
— Лакшей! Кокшей!

Это он звал собак. Потом кричит:

— Эй! Почему собак нет? Раньше они скоро приходили! Спустился в яму. Тупгус тут две стрелы пустил. Попал большому тунгусу в ногу и разрезал ес, а затем убил его совсем.

После этого аргипил тунгус в тундру к своим товарищам.

Тут и все.

[Дополнение рассказчика:]

Эта сказка наша, самоедская. Гость людоед был, шитолицый. Мы его называем Большой человек (Апэ-нгапасана). Победителя-тупгуса зовем Пылатопичера. Пылатон — это название старой породы.

#### 58. Гость с собакой

(Вариант 4)

Тунгус по имени Инюенга из тундры аргишил в лес. Аргишит один, без товарищей. Диких промышляет. Пять нарт диких добыл. Аргишив в лес, у камня стоял. На большом хребте заметил человека. Видно, как будто человек стоит. Потом этот человек пришел к Инюенга. Лицо у пришедшего шитое.

— Ты не знаешь ли меня? — спросил Инюенга. — Может

быть, родия мне?

— Нет, не знаю, — ответил шитое лицо.

Зашли в чум, стали есть. Шитое лийо долго ел. Съел трех диких и говорит:

Теперь спать стану.

Инюенга говорит:

Я олепей охранять буду.

Шитое лицо лег спать. Инюенга вышел на улицу, поймал самого лучшего учага, оседлал его и поехал по следу шитолицего. Въехал на хребет, где стоял шитое лицо. Здесь нашел в спету лук. С трудом натянул его и сломал. Затем дальше поехал. Нашел две парты. На пих лежало несколько человеческих тел. К партам одна собака привязана. Эту собаку застрелил Ипюенга и вернулся к чуму. Учага отпустил. Перед чумом стояло несколько санок-туркучанок. За пими оп лег.

В полночь шитое лицо высунул голову из чума. Потом на улицу вышел. Двумя стрелами стрелял Инфенга, по мимо. Побежал в хребет шитое лицо. Инфенга за ним. Спова выстрелил — и опять мимо. Тот, как рыба, ушел. Опять стрелял Инфенга и перебил шитолицему жилу на ноге. Упал шитое лицо

на землю и говорит:

Инюенга, ты силен! Убей теперь меня по-хорошему пожом.

Близко подойдя, колол его пожом Инюенга. Шитое лицо схватил его и зарезал пожом. Так умерли они двое на этом месте.

У Инюенга два сына было в возрасте, когда начинают самостоятельно ездить на санке. Эти ребята обратно в тупдру аргинили.

397

#### 59. Гость с собакой

(Вариант 5)

У долгана Оелоко трое детей: два сына и одна дочь. Близко

от камня стоят. Мясом диких кормятся.

Младший сын оленей караулит. Собака залаяла. Жена Оелоко смотрит. Видит: человек с кампя пришел, очень высокий. Пришел в чум. Видом — шитое лицо. Накормил его Оелоко, спрашивает:

— Какой ты человек?

— Я дикий человек,— отвечает гость.

Поел мяса диких шитое лицо и собрался спать. Оелоко говорит:

Я оленей караулить буду.

Шитое лицо отвечает:

Пусть, карауль.

Оелоко сыну говорит:

— Карауль оленей. Парень отвечает:

— Не хочу.

Тогда сам Оелоко пошел. Большого учага поймал. Поехал по следу шитолицего. Лук нашел. Лук весь изломал. Дальше уехал. Одну туркучанку нашел, стоящую под яром. У туркучанки большая собака. Рядом озеро. Собаку застрелил Оелоко. Туркучанку осмотрел. На ней два больших котла полны жира. Из одного попробовал — очень худой. Две пальмы нашел. Большую пальму в озеро бросил. Маленькую в карман (?) положил. Очень она бслая (?). Взяв ее в чум, вернулся. Теперь оленей караулит. Полночи еще нет. Сидит Оелоко у двери. Шитое лицо спит. В полночь шитое лицо вышел, осматривается. Оелоко две стрелы пустил — обе мимо. Убежал шитое лицо, быстро убежал. Оелоко за ним пешком тоже быстро ушел, стрелять не хочет. Шитое лицо свой лук видит: все изломано. Дальше убежал и собаку зовет:

— Дямку! Дямку!

Собака не идет. Пришел к туркучанке. Собака мертва. Нальм нет. Шитое лицо разорвал пополам собаку и половину съел. Другой половиной машет. Оелоко у туркучанки пож вытащил, машет им. Шитое лицо отступил. Оелоко смотрит: опять один человек пришел на учаге. К нему пошел шитое лицо. Оелоко говорит:

— Это мой сын. Убьет его питолицый.

Быстро побежал, кричит сыну:

— Уходи дальше!

Тот поехал, но пе прямо, а виляя, зигзагами. Шитое лицо подбежал к парню. Ослоко кричит:

— Бросай учага!

Сып соскочил с учага. Шитое лицо поймал сына. На сыне нарка норвалась. Ослоко с пожом быстро подбегает. Шитоо лицо ушел от Ослоко, взял за рога учага и, им махая, на Ослоко пошел. Ослоко с пожом стоит.

Ударил учагом шитое лицо, порвалось брюхо у него, и издох

учаг. Ослоко говорит сыну:

Не уходи, будь близ меня.

Шитое лицо на озеро побежал, мимо Ослоко. Ослоко ножом ударил. Ногу сломал питолицему. Ссл шитое лицо и говорит:

— Мудреный ты, Оелоко. Почему мой нож взял ночью? Почему в чуме меня пе испытал (т. е. не убил), почему лук

сломал? Почему такой мудреный?

Оелоко из лука выстрелил. Шитое лицо тут и умер. Разрезал ему Оелоко грудь. Два сердца: одно мохпатое, другое простое. Вернулся в чум с сыном. Говорит:

— Зачем сын пришел? Учага только загубил.

Аргишили в тундру. Все.

# 60. Дюнто

Живут три брата, тундровые тунгусы. Все трое женатые. У старшего двое детей, у среднего (Дюпто) пет, у младшего

один сын. Оленей триста.

Самым летом аргинили в тундру. Стояли на озере. На озере гусей много. Старший брат стрелял из лука— добыл десять гусей. Младший брат стрелял— добыл десять гусей. Средпий сел в ветку и добыл сто гусей. Было время, когда гуси линяют.

Убил Дюнто гусей и торопит братьев:

— Давай скорее уйдем отсюда.

Братья удивляются:
— Почему торопит?

Быстро собрали гусей, разобрали чум и аргишили вверх. Три дня аргишили. Дошли до озера. На другой стороне озера яр. Дюпто говорит:

 Не объезжайте озеро. Переплывайте все через него в ветке.

Персвезли все через озеро в ветке, переправили табун. Дюнто велел поставить чум под самым яром, близ воды. Вечером Дюнто говорит братьям:

Ну, надо оленей караулить.

Братья не хотят. Тогда говорит Дюнто:

- Ладно. Сам буду караулить.

Вышел с луком к оленям. Обошел озсро и притаился на другой стороне, у того места, где они вышли на озеро.

Ночью по их дороге пришло много людей с шитыми лицами.

Подошли к озеру и говорят:

Это как дорога в озеро ушла? Ну ничего! Перейдем озеро вброд.

Другой говорит:

Не видали ли они меня на озере, где били гусей, когда

я их высматривал?

Дюнто, не зная языка шитолицых, насилу их понимает. Пошли пинтые лица вброд через озеро. Когда они все вошли в воду. Дюнто сзади закричал:

— Эй, сюда идите! Сразимся! — И стал в них стрелять. Многих убил в воде. Но часть шитых лиц выбежали па берег. Среди них один в белой песцовой нарке и другой в нарке из

шкуры дикого олепя.

Дюнто стал биться с ними из лука. Всех перебил, остались только эти двое. Стал биться с этими двумя Дюнто и ранил человека в парке из шкуры дикого оленя. Тот упал. Шитое лицо в песцовой парке побежал. Дюнто погнался за ним, по тот быстро исчез в темноте.

Дюнто вернулся, добил человека в парке из шкуры дикого

оленя и ушел в чум. Пришел па рассвете и лег спать.

Утром женщины пошли за водой.

— Эй, что это? В озере почему кровь?

Дюнто говорит:

— Берите воду из речки.

Затем вышли из чума братья. Видят: по той сторопе что-то черпест, словно туши диких на поколке. Пошли носмотреть и нашли убитых шитолицых. Когда они верпулись домой, Дюнто стал их стыдить:

 Я бы не пошел оленей караулить, что было бы? Однако, судить надо вас.

Братья говорят:

— Теперь тебя слушать будем.

Затем аргишили вверх. Аргишили, аргишили и дошли до своей земли.

Теперь осень стала, Дюнто говорит:

— Пусть старший брат в лес идет, делать пасти, младший —

па озеро рыбачить, а я буду сидеть на поколке.

Мелкая вода уже стана замерзать. Так и сделали. Братья ушли, Дюнто остался. На поколке Дюнто добыл много диких. Жена говорит ему:

— Почему ты все время промышляень в бакарях? От воды

и крови они совсем обледенели.

Отвечает Дюпто:

— Мой отец тоже был средний из трех братьев. Он мис говорил: если близко появятся плохис шитые лица, всегда носи бакари с подошвой из лба дикого. В ровдужных олочах у теби будут скользить ноги, если тебе придется драться.

Через некоторое время говорит Дюнто жене:

Тотовь нарты, а я пойду к братьям за оленями, чтобы вывести мясо.

Пошел сперва к озеру, где промышлял младший брат. Пошел в сторону леса. Пришел па озеро. Видит: валяются шесты от чума и часть нюков. Быстро побежал. Скоро пашел и брата, убитого стрелой, и убитую же жепу брата. Под опрокицутым котлом нашел живым мальчика, сына брата. Сунул мальчика за пазуху и ношел дальше. Табуна, который был у младшего брата, не нашел. Его, видно, угнали.

Пришел к старшему брату — и здесь то же самое увидел. Брат, его жена и два ребсика — все убиты. Вернулся домой. Совсем без оленей остался. Живет здесь на одном местс. Уже

выпал снег.

Как-то вечером Дюнто вдруг взял ребепка и бросил его к двери. Затем швырнул его в нижнюю сторону чума, затем — к задней стенке, за костер. Бросал прямо в нюки. Жена говорит:

— Чего это ты?

Дюпто ничего пе сказал. Взял лук и выбежал из чума. У чума стоял с луком паготове человек в песцовой парке. Дюнто уверпулся от его стрелы, и они стали сражаться. Отогнал Дюнто Песцовую парку к яру над рекой. Тут пришло много шитых лиц. Сразившись с ними, их всех перебил Дюнто. Песцовая парка говорит:

— У меня силы меньше твоей. Отпусти меня.

Дюпто погнался за ним. Песцовая парка прямо в лес побе-

жал, через хребет. Говорят, что в лесу на юг от нашей земли три хребта. Потеряв след Песцовой парки, пашел Дюпто за вторым хребтом большую дорогу. «Это дорога моих оленей»,— думает он и погнался по ней.

Между вторым и третьим хребтами большое озеро пашел. У озера много чумов пашел. Олепей много ходит. Посередине большой белый чум стоит, из белого сукна. Из вего вышел че-

новек в белой песцовой парке и кричит:

 Эй, парод! Нападите на тунгуса Дюнто, пасти делаюшего человека.

Множество шитых лиц бросилось на Дюпто. Впереди их

Песцовая парка.

Дюнто их всех перебил. Только Песцовая парка хотел убежать. Дюнто забежал вперед него, загородил дорогу и, выстрелив из лука, перебил жилу на ноге.

Убив Песцовую парку, пошел к чумам и говорит жен-

щинам:

 Вас убивать грех. Ловите оленей и аргините к своим в лес. Вашего народа там много.

Потом обощел чумы и перерезал у всех мальчиков жилы

па руках, чтобы опи не могли приходить воевать в тупдру.

Затем Дюпто свистнул три раза, и все его триста олепей отделились от табуна и пошли в тундру. Себе под сапку решил Дюпто взять трех олепей.

У стоящего в стороне от других маленького чума увидел он трех маленьких быков. Пошел к пим, чтобы поймать их. Когда стал бросать маут, из этого чума вышел человек в парке

из шкуры дикого оленя. Это был Июхой.

Он выстрелил из лука в Дюнто и всадил ему стрелу между лонаток. Этот Нюхой был работником у шитых лиц. Дюнто побежал от него. Нюхой несколько раз стрелял, по Дюнто увернулся от всех стрел.

— Все равно не упущу тебя!— закричал Нюхой и погнался

за ним.

Дюнто добежал до большого озера с многими мысами и краспыми полосами на берегах. Выбежал на яр над озером.

— Лучше погибнуть в воде,— сказал Дюнто. Прыгнул в

воду и исчез в ней. Нюхой прыгнул за ним.

Из озера вытекала речка. В ее истоке показалась гагара и поплыла вниз по реке. Это был Дюпто. Нюхой же превратился в черного налима с железным посом и погнался за ним.

Нюхой кричит:

Дюпто нырнул в свой бубеи!

Это озеро — сго бубен, и через дыру в нем он умел. Мпогочисленные мысы озера — это выступы бубна. Красные, словно расписанные, берега озера — это раскраска бубна.

Мать бубна была в этом озере. В се чрево попал Нюхой и пропал. Дюнто превратился опять в человека и с оленями вер-

пулся домой.

Дома говорит жепе:

Припеси мою шаманскую царку и бубен.

Жена принесла, и Дюнто стал шаманить. Шаманил и говорит:

— Ну, человек! Вытащи мне стрелу из спины.

Жена говорит:

— Какой человск? Я, что ли, вытащу стрелу?

Отвечает Дюнто:

Нет, ты не трогай.

Видит женщина: пикого пет, а стрела сама медленно вышла

из спины и упала на землю.

После этого Дюнто жил хорошо. Дюнто — отец всех тунгусских шаманов. Бубен Дюнто — мать всех шаманских бубнов. Нюхой как будто был русский лекарь. Оп — отец всех русских лекарей. Это очень старая наша сказка.

# 61. Случай после охоты на гусей

(Вариант элизода из «Дюнто»)

Один тундровый тупгус с двумя сыповьями кочевал в лесу у больших гор, исмного в сторону тупдры от них. Жаркое времи пришло — гуся добывают. Один раз аргиш остановили у озера около леса. Стреляют па озере гусей. Очень жарко. Настреляли гусей. Старший сын в ветку сел и поплыл гусей собирать. На ветке плывя, наклонился воды попить. Но пить ие стал. Выпрямился быстро и поплыл к берегу. Сказал брату:

— Не пей воды.

На берегу чаю понили и аргишить собрались. Из озера этого река вытекала. Когда чум ломали и оленей ловили, старший сын сказал:

— Оленей ловите тихо, без крика. Вы все аргишите, а я со своим учагом на некоторое время останусь.

Старик удивился:

— Ты, парень, почему так?

— Ничего не говори, отец. Я когда гусей собирал, воду пил и ум потерял. Пусть аргиш вдоль реки, текущей из озера, идет. Идите все вместе. По этой реке на большую реку выйдете — ее перейдите, — сказал старший сын.

Ты от озера в сторону леса что-то видел, сып? — говорит

старик.

Сын будто пе слышал, дальше говорит:

— Большую реку перейдя, идите вдоль нее вниз. Хороший лес увидев, в него зайдите и аргишите лесом. Так, иди вдоль реки, большой ир увидите. В одпой из ям (расщелип) яра остановитесь и делайте чум так, чтобы его издали не видпо было. Чум маленький делайте. Только чтобы человеку сидеть.

Запрягли всех оленей в аргише и поехали. Старший сын остался. У его учага были большие рога. Он их срезал пилой. Посмотрел, как ушел аргиш, и отъехал на учаге в сторону от чумища. Недалеко от чумища заехал в лес. Нашел упавшее

дерево, лег за ним и смотрит на чумище.

Черсз некоторое время видит, что чумище топиться начинает. Дым над ним подняяси. Тогда подняя он учага и поехал к чумищу узпать, что тут есть, почему дым. Когда подъехал, заметил, что за дымом что-то есть, что-то мелькаст. Проехал мимо чумища, объехал дым и увидел то, что плохо видно было. Человека увидел. Ноги длиппые, глаза на лбу, лицо пестрое. Увидев этого человека, тунгус, не слезая с учага, сильно погнал его прочь от чумища. Поехал по дороге своего аргиша до реки. Найди реку, впиз вдоль нее поехал. Найдя яр, близ него, за унавшим деревом, спрятался.

Вслед за ним мимо него пробежал пешком большой человек. Увидев вдали хороший лес, этот человек побежал к пему. Перешел реку и потерял дорогу аргиша. Всматриваясь вдаль,

ушел в лес.

Тогда тунгус сел на учага и по дороге аргиша пришел в свой чум. День тихий был. Слышен стал вдали страшный крик.

 — Эх, теперь я их потерял! Близко они от меня были! Почему я их ночью пе добыл? Почему я свежего мяса не добыл?

Теперь говорит старший брат:

— Отец! Брат! Хоть хотите вы здесь сидеть, но падо аргишить, к нашему пароду присоединиться. Когда мы много товарищей пайдем, шитое лицо нас совсем потеряет.

## 62. Сыновья Лакуны

(Вериант 1)

Заросшая по берегам тальпиком речка есть. На берегу стоит голомо. В этом голомо живут три человека. Один — старик, больной, слецой. Два сына у него, два пария. Возрастом, как Боримэ, оба. Матери нет.

Теперь лето. Старичок рыбачит, на ветке илавает. Сам не

пидит, спрашивает сыпа:

Пущальни поплавок близко ли?

Близко!

— А, нашел, пашел. Вот он, есть!

Порой, когда две, когда три рыбы ловит. Теперь это время дошло. Рыбы не стало. Только сидит в голомо, па огонь смотрит.

Теперь уже морозы настали. Старик стал сильно кашлять. Как-то теперь вечер стал. Огонь топили. Теперь парку сиял старик, голую спину перед огнем грест. На сиипе у старика ребята старую рану увидели. На пей совсем большой чирей вырос. Когда теперь старик сильпо закашлял, чирей от этого еще больше вздувался. Теперь старик говорит:

— Теперь, ребята, мне копец пришел. Пропадать буду, что ли. Раньше у меня старшая сестра была. Ее я богатому тупгусу отдал. Промышлять мастер тот человек. Прошлою весною оп ходил из тупдры в камень диких промышлять. Однако, скоро оп придет опять. Самая дорога около пашего голомо. Через пе-

которое время придет ваш зять.

Через пять дпей из тундры пришел аргиш этого тунгуса. Два аргиша у него, все на оленях. Доехали до этого голомо, отпустили оленей. Дал эять голодным ребятам мясо. Говорит тунгус:

— Если ны сейчас голодпые сидите, вы, паверное, пропа-

дете. Я предлагаю вам со мною аргишить в лес.

Старик не согласился:

— От покойной жены своей не хочу аргиппить, умру здесь.

Если ты не хочешь, то сыновей я унесу обоих.

Они тоже не хотят идти от отца.

— Ну, как будете в дальпейшем жить? Ну, я оставлю вам мяса сколько есть. Этим будете питаться. Этим мясом, я думаю, вы будете питаться три года. На третий год мы, наверное, периемся.

Короче говоря, они остались и питались три года оставлен-

ным им сущеным мясом.

На третий год старик заболел и мясо кончилось. На третий год старику становится все хуже и хуже. Из одеяла не выходит и век лежит в нем и разговаривать не стал. И так три дня не говорит, лежит в одеяле.

На третий день старший сын стал толкать одеяло отца:
— Ну, что же ты молчинь? Оставляень нас, что ли?

Вот старик поднялся и сел. И босой выскочил из одеяла, и открыл дверь. Открыл дверь, до пояса высунулся и смотрит прямо на солнце. И из-под руки полдня смотрит па солнце, хоть

он, старик, и был слепой. Потом сел и говорит:

— Почему не горюете? Я смотрел ваши дороги, как они от нас уходят. Ваши следы уходят из глаз. Но второго из вас след потерялся. Когда будете уходить, один пусть возьмет лук, а второй пусть возьмет пальму 116. Ну, спину не видите мою? Стараи рана у меня. В молодости я, бывало, восвал с другим народом, с хоро-сочема. Случилось так, что стрела попала в спину, стреляли сзади.

Кончил говорить, полез в одеяло старик и скопчался.

Отец умер. Ребята сидят трое суток. Хотят уйти, пойдут и снова верпутся домой. Так тяпулось трое суток. На третьи сутки старший брат говорит:

- Больше не вернемся. Если верпемся, то пропадем. Пой-

дем и лучше где-пибудь пропадем на пустой земле.

Теперь поили. И идут, идут. И зима наступила, пастоящая зима. Долго шли, и даже куропатки не попадало. Некоторое время мышей находили и ели. И пока они ходили, паступило лето. Как лето наступило, стали они находить птиц и этим питаются.

Так они идут, и навстречу им попалась река. Они бросили щепки в реку, и щепки понесло течением. Зпачит, течение идет в эту сторону. И решили они идти по течению. Так они гоняют реку и видят, что река впала в море. На устье реки яр, а на этом яру стоит около десяти чумов. Не доходя до этих чумов, выделяется один тоненький, маленький чумик. Зашли в этот чумик. И там сидят муж с женой; они тунгусы.

Откуда, ребятишки, взялись?

- Мы сыновья Лакуны-старика. Лакуна-старик умер, они отвечают.
- Да, знал по слухам, что нотерялись где-то сыповья Лакуны. Разве вы это?
- Да, вот эти самые. А кто такие вы будете? А почему отделились от остальных чумов?

— Хоть я с пими живу, по все равно отделяюсь от пих, по-

тому что это хоро-сочема. Боюсь я их.

Ну, поели, покормили их. Кончили есть и так, сидя, успули. Сият. И потом старший вздрогнул и проспулся. Взглянул и пидит, что перед ним откуда-то взялся хоро-сочема.

— Это вы будете сыновья Лакуны? Наш хозиин зовет вас,

по-быстрому.

Кончил говорить хоро-сочема и вышел. Ребятишки потягиваются в чуме, не торопятся. Тунгус говорит:

— Вы слышали и идите по-хорошему. А если будете тя-

путь, плохо может быть.

Они пошли. Около их чума кругом сидят хоро-сочема. Среди них стоит один хоро-сочема, большой, с луком, поги длинные. Спрашивает:

— Вы сыновыя Лакуны?

— Да, мы.

— Мы охотимся за плавающими дикими. Видите, стоит человек. Это наш охотник, который диких ищет и пригоняет. Из вас кто-нибудь должен пойти с ним.

Ну, ребята стушевались. Как быть? Младший говорит:

— Какая же смерть хорошая? Ну, пойду я.

Человек говорит:

 На встке не поплывете на ту сторону. С горы он прыгнет прямо на тот берег. И ты тоже должен прыгать с пим.

Они оба встали на горе и взялись под руки. И прыгнул хоросочема, и встал па отмели недалеко от того берега. А Лакувы парень прыгнул на три метра дальше, примо на сухой берег.

Хоро-сочема обиделся за то, что оп отстал, взял свой лук и прицелился прямо в Лакуны сыпа. И Лакуны сып тоже в него прицелился. И они прыгнули и исчезли с глаз. Затем они снова появились, и видпо, что быются друг с другом, стреляют стрелами из луков.

Допин до берега и оба обратно прыгнули к чумам. Хоросочема сидят кругом. Увидели, что оба человека прыгнули обратно, и все взялись за пальмы. И те два человека должны среди

пих упасть.

Старший Лакупы парепь тоже пальму взял в руки. И когда те двое приземлялись, все хоро-сочема кинулись к ним. Видят те двое, что кипулись па них, и опять прыгнули вверх. Старший сын Лакуны тогда кипул свою пальму. Так кипул, что отрубил тому прыгуну хоро-сочема обе поги пиже колеп. Ну, теперь сыповья Лакуны обсуждают это дело: Ну, теперь мы виноваты, теперь мы пропали.

Хоро-сочема барба говорит:

— Даром. Пусть тот человек пропадет.

Ну, они пошли в тот чум, где ночевали. Спали.

Когда пришло время вставать, опять пришел из чумов хоросочема человек и сказал, что их зовет барба.

Пришли. Они, хоро-сочема, по-старому сидят кругом на горе. Около пих стоит один хоро-сочема. Шея у пего короткая,

из затылка торчит одна толстая коса. Барба говорит:

— Этот человек сейчас пойдет под воду. Там есть мамонт. И чтобы его поднять, ему надо товарища. Кто из вас хочет идти с ним?

Старший сын Лакуны говорит:

Я пойду.

С горы прыгнули оба — и прямо на дно, нод воду пошли. Народ сидит на горе, и уже стало темнеть, и все еще пичего не видать. Потом младший сын Лакуны остался один на горе, хоро-сочема разошлись по чумам. Когда все легли спать, в это времи видит он, этот парень, что посреди воды выходят один за другим пузыри, лопаются и исчезают. К другому берегу эти нузыри идут, лопаются и еще дальше появляются, выходят к тому берегу. Потом к этому берегу, где оп сидит, тоже пузыри ношли из воды. Когда опи приблизились к берегу, из воды вышел старший сын Лакуны. Увидел его младший брат и бегом нобежал к нему.

— Ну, — говорит, — старший брат, где ты был? Хорошо, что

ты хоть живой.

— Да, я,— говорит,— живой. Когда мы пошли под воду, то там оказались свободные места, просторио и никакой воды нет. И там, под водой, человеческих костей очень много. Когда мы дошли дотуда, мой товарищ кинулся на меня со своей пальмой. И он сказал: «Этих людей всех я убил». И мы там дрались, и я его зарубил насмерть песколько раз, и каждый раз отрубленные части его тела соединялись. Тогда я его разрубил на три части. Один кусок оставил на том берегу под землею, второй оставил посреди воды под землею и третий кусок оставил у этого берега под землею.

Потом старший брат говорит:

— С этими людьми мы все равно жизни пе найдем. Пойдем

куда-пибудь в другое место.

И пошли они вверх по берегу этой реки. И еще одна река впала в эту реку. Вот эту впавшую реку гоняют и на конце

этой реки нашии очень большое озеро. На самой середине озера остров. На острове около десятка чумов. В том месте, где вытекает река из озера, есть и яр. На этом яру одно растесанное бревно. На комле этого дерева сидят они три дня. Говорит старший брат:

— Они нас не видят. Давай зажжем костер.

Зажгли костер, и поднялся дым. В тех чумах увидели дым, и три человека пришли в ветках. Когда они стали подплывать, братья костер потушили и сами спрятались в горе. Приплывшие

люди разговаривают:

— А где же здесь был дым? У пас тут где-то ходит наш старший брат, старший шамап. Мы думали, что он пришел. Что-то чум его пе видно. Оп ходил где-то в камне. А что же, — гляорят, — все-таки это было? Ну, может быть, это что-то другое было. Давайте верпемся домой.

И они повернули обратно. И гребут они дальше от берега.

Старший сыя Лакуны тогда говорит брату:

— Ты же говорил когда-то мне, что если прицелюсь, то пикогда пе промахнусь. А ну попробуй, прямо головы оторви стрелой, чтобы они отсюда не вернулись.

Младший брат улыбнулся:

— Ну что же. Если не веришь, то посмотри и увидишь.

После этих слов пустил оп три стрелы, и трем человекам между лопаток попали эти стрелы. Опи опрокинулись и пошли

убитыми на дно.

После этого братья живут здесь еще три дня. На третий день они слышат, что откуда-то доносится песня на тупгусском языке. Они посмотрели и видят, что сзади них идет аргиш. На переднем олене сидит всрхом один мужчина. Раздетый, голый сидит на олене. И на затылке у него коса длинная и толстая. И сидит он, и поет по-своему. Пока он подходит, они спрятались снова.

Он пришел на яр, пустил олепей, начал с женой строить чум. Пока жена чум делает, подошел к тому дереву. Прямо через ребят перешагнул. Залез на это дерево, опять разделся, обхватил дерево руками и ногами и стал крутиться, как пропеллер. Когда еда сварилась, жена крикнула ему:

Давай кончай, надо есть!

Он слез с дерева. Ну, мяса у него полным-полно. Ну, и так известно, что он охотник. Кончил есть и лег спать и уже начал храпеть.

Старший сып Лакуны говорит брату:

— Ну да, паверное, это оп, о котором говорили, что придет старший шаман. Мы уже убивали людей. Все равно узнают, что мы убили людей. Давай этого человека убъем тоже. Так и так пропали.

Пошли кругом чума. Тот шаман, когда лег спать, он откинул под вюк свою косу. Половина ее торчит на улице, такая она

длинная. Старший сын Лакуны говорит младшему:

— Возьмись за косу и вытини его голову прямо на улицу.

А я в это время попробую отрубить голову пальмой.

Младший брат за косу вытяпул шамана на улицу до пояса. Старший брат отрубил голову. Голова, когда ее отрубили, сама вскочила обратно в чум и затем, через дверь опять на улицу. И через глотку стала говорить туша:

— Почему я вас не заметил? Из разговоров я знаю, что потерялись сыповья Лакуны. Почему же я вас не заметил? До

этого хоть какую-ппбудь меночь я замечал издалека.

И хочет голова соединиться с тушей. Младиний сын Лакуны держит голову и пе пускает се. А старший сын Лакупы тушу рубит, и она снова соединяется. Старший брат говорит младшему:

 Давай все-таки мы его пе отпустим. Заходи в чум. У его жены есть постель, на которой она сидит. Отрежь кусок этой

постели и подай мне.

Взял старший брат кусок этой постели, разрубил тушу и, нока разрубленные части не соединились, кинул в разруб этот кусок постели. И на этом кончился человек.

Когда этого шамана убили, старший сын Лакуны пошел в чум. Зашел в чум. А жена этого человека все еще спит. И он

прямо ее разрезал от подшейной имки до живота.

Этих людей убили и оплть пошли куда-то. После того как они ушли, через семь дней из тех чумов на острове еще три человека правлыли на ветках и нашли убитых. Из этих трех человек один ножилой и двое молодых, его сыновья: один тонкий, как фитиль, зовут его Депталику, другой длинноногий, зовут его Ходукундамоту.

Нашли они того человека убитым и расплакались. Ходукун-

дамоту говорит:

— А вы же говорили, что мы большие шаманы и что даже дальше богов мы видим. Боги, что ли, эти сыновья Лакуны? Почему же их не видели? Что же делать? Надо догонять их легким чумом.

Старик говорит:

Привезите нашу дочь и нойдем.

Привезни эти парки свою сестру с острова и пошли все чет-

веро догонять сыновей Лакуны. Уже настала зима.

И где-то на снегу они нашли следы двух человек. Сыновья Лакупы, увидев дерево, не обходят его, а прыгают через дерево, держат совсем прямой путь. Оба сыпа шамана-старика тоже пробуют прыгать через деревья, по пе могут.

Идут, идут и пашли оленью конапицу 117. За ней увидели около десятка чумов. Пока светло, дотемна они сидят, согнувшись, на копанице. Когда стало темно, они надели белые сокуи

и пошли волзком к чумам.

Подошли близко к чумам. Услышали удары бубна. Как раз в их сторопу от чумов есть озеро. И на это озеро пришла одна жепщина за водой. Депталику ползком пошел к ней. И пока она черпала воду и пабирала ес в котел, оп ее схватил, зажав рот. Он говорит:

— Ты меня узнаешь?

Он узнал, что это его старшая сестра. Одному шаману отдал отец эту его старшую сестру. Говорит он ей:

— Это ты?

— Да, это я.

— Вы что же, шаманите?

— Да, — говорит, — шаманим.

- Почему шаманите?

— Пришли сыновья Лакупы. Опи попросили посмотреть их след. Кто-нибудь, может быть, гопится за пими.

— Ну и что же видел шаман?

— А я не знаю. Как будто он ничего не видел.

— Ну что же, где они спят?

Это неизвестно. Они переходят с места на место, переходят от одного к другому и притом вместе не ходят.

— Что-нибудь если заметишь ночью, тогда отстраняйся.

Сейчас вернешься в чум — пичего пе говори.

Он ее отпустил, пришел к отцу и брату и все им рассказал. Они лежат, ждут, когда те перестапут шаманить и лягут спать.

Теперь в чумах кончили шаманить и стало тихо, видно, лег-

ли спать. Старик говорит:

— Разделимся на три части. Один пойдет на один конец, второй — с другого конца, а и зайду к шаману. И пока они лежат и спят, режьте им горла.

Ну, они пошли. Все чумы они обошли и всех убили. И за-

шли в самый средний чум и там встретились все трое. Теперь говорят:

- Давай-ка их считать. Может быть, пропустили кого-ни-

будь, не заметив.

Посчитали убитых людей, и не оказалось младшего сына Лакуны. Старший сын Лакуны лежит, и горло у него перерублено. А ту жевщину, их сестру, не убили.

— Лакуны сын куда ушел? Давайте по следу будем искать. Пошли далее копаницы кругом, и нигде нет его следа. Не могут след найти и вернулись обратно. Этих чумов олепей они всех взяли и ушли.

Через день из ямы па копанице вышел младший сын Лакупы. Проверил всех людей, нашел труп своего старшего брата

и расплакался:

 Эй! Как же ты так глубоко уснул? Ты же знал, что за нами гонятся. Правда, отец говорил, что след одного из нас по-

терялся. Значит, это твой след потерялся.

Кончил говорить, взял с трупа брата свою пальму и погнался за аргишем. Они долго не стояли, все аргишили, и он только находил пустые чумища. Но на последнем чумище он заметил, что они стояли здесь совсем недавно.

Вечером он их догнал. Пока делали чум, узколицый <sup>118</sup> Депталику залез на большое дерево и сидит на самой макушке. От-

туда он кричит:

— Эй ты, сын Лакуны! Отчего прячешься? Иди-ка сюда!

Я все равно тебя вижу.

Лакуны сын прямо к нему не пошел. Пошел в другую сторону, лег где-то в пустой земле и уснул. А опи, переночевав, встали и снова аргишат. Вечером остановились. Депталику опять залез на дерево и кричит:

- Лакупы сын! Иди сюда! Я все равно тебя вижу.

Сын Лакуны слышит это и рассуждает:

- Почему он кричит только по своему следу, что он меня

видит? Дай-ка я попробую с другой стороны подойти.

В другую сторону он ушел. Залез в яму и смотрит. А тот в другую сторону глядит. Сын Лакуны думает: «Он же меня не замечает! Он же просто так говорит, меня не видя. Даже рукой машет, а меня не видит. Ну, зови, зови. Все равно ты меня не видишь».

Когда чум задымил, Депталику слез с дерева и зашел в него. Когда он зашел в чум, сып Лакуны ползком пошел к чуму и забрался в табун. Забрался в табун, рукавом потряс, и один

олень подошел к нему. Он поймал его за рог. Теперь он прыгпул на оленя и примо вдоль спины лег и только ладонями управляет оленем, нохлопывая по щеке, и так примо к чуму пришел. К чуму подошел олень, и он его отпустия.

Ну, под нюком против двери у них дыра (сиз). Посмотрел в пее одним глазом. Ходукупдамоту уже лег спать, лежит спиной к сиз. На огне мясо варится. Депталику тоже лег спать.

Старик раздетый сидит у костра и греет спину.

Через сиз прицелинся сын Лакуны двумя стрелами. Прицелился в Ходукундамоту и в Денталику. Выстрелия. Ходукундамоту как лежал, так стрела его насквозь прошла. Денталику прыгнул, выскочил из чума, откинув нюк. Стрела мимо него прошла и распорола спину старику.

Теперь прыгпул оп сам за Депталику, ношел вдогопку. Стал догопять. К середине ночи где-то далеко от чума ранил его в сухожилие на пятке, разрубил его одной стрелой. И кончился

Депталику, был убит.

Вернулся в чум обратпо сын Лакуны. Подошел к той жен-

щине, которая рассказала про них.

Почему ты пас тогда пе предупредила? Я тебя сейчас убыо.

И убил ее. Теперь оп взял дочь этого шамапа, и опи пошли

куда-то аргишить. Й всех оленей он взял.

Так он аргишил и нашел мужа своей сестры. Нашел сестру и ее мужа и рассказал им эту историю. И на этом копец.

[Дополнение рассказчика:]

Говорят, что Лакуна тоже был тунгус.

## 63. Сыновья Лакуны

(Вариант 2)

Один наш человек был вдовый, больной чахоткой.

У него было два сына. Младшему — иять лет, старшему лет десять. В реке с заросшими тальником берегами добывали рыбу. Много добывали рыбы.

Настала осепь, стало холодно. Сильнее стал кашлять ста-

рик, стал он хворать.

Когда река замерзла, на учагах пришел один тунгус вместе с женой, всем чумом. Промышляет он диких. Пятьдесят учагов — все пагружены мясом диких.

Старик говорит:

— Почему он пришел сюда? Никогда ни один туптус здесь пе ходыл. Может быть, сестру оп привез, которую я отдал тун-

гусам, гостив у пих?

Правда, оказалось, что та родственница живет в этом чуме. Тунгус стал промышлять. Мяса диких много стало лежать у чумов на земле. Тут один сып старика сказал:

— Дай мие учага. Будем вместе промышлять.

Тогда старик сказал:

Не желай этого. Может быть, упадень с учага и поврединь себе кишки.

Тунгус все время один промышлял. Как-то солнце совсем скрылось — пришли густые облака. Старик тогда сказал тунгусу:

— Может быть, пурга будет. Одежды у тебя хорошей нет. Аргиния ты в свою землю.

Дал старик в подарок зятю пятьдесят песцов. Тупгус всю еду оставил старику. Чум шкурами диких закрыла жена тунгуса, и усхали они.

Все путро старику кашель разрушил. Немного не дожив

до весны, умер он.

Когда отец умер, два пария убежали отсюда, ушли пешком. Когда прилетели гуси и стали класть яйца, парии эти яйца выпивали. Отца чум совсем покинули. Когда гуси линять персстали и улетели, парии птичек ели. Затем они нашли дорогу из вех, идущую от поколки иа диких. Попили они по этим вехам и так пашли чумы.

За рекой, на низком яру, около десяти чумов увидели. Люди увидели парпей, и к ним пришла ветка. Приплыл тунгус с шитым лицом, убивающий людей. Говорит парпны, они его языка пе понимают. Он тогда рукой помахал, чтобы сели в ветку по-

зади него.

Теперь до берега за рекой они дошли. Кругом люди с нитыми лицами. Одна только женщина оказалась с нешитым лицом. Эта женщина знала язык наших людей. Теперь парни рассказали ей, что отец умер, рассказали про свой путь и спросили:

Почему у тебя лицо нешитое?

Женщина сказала:

 Моих отдов, трех человек, раньше убили эти шитолицые тунгусы. Я не из их народа.

Настал вечер. Тридцать примерно диких поплыли через

реку. Тут их настигли шитые лица и всех нерекололи, ни одного не упустив.

Парни ночевали в чуме нешитолицей женщины.

Когда утром старший брат встал, оказалось, что женщина уже давно встала и куда-то ушла. Придя, она сказала:

- Ну вставайте и хорошенько епьте. Люди, убивающие

диких, зовут вас.

Два парня пошли к шитолицым людям.

Шитолицые тунгусы на своем языке говорили, иешитолицая женщина переводила. Сами парни пе могли говорить. Так им сказали:

— У нас два удалых человека. Один день один удалый промышляет диких, второй день другой промышляет. Тот наш удалый человек, который вчера промышлял, через реку с берега на берег прыгает. Пусть один из вас тоже покажет свою удаль, прыгнет вместе с ним. Если не захотите, тогда наши удалые вас согудать будут. Ну, по какому пути пойдете? Умирать захотите — умирайте, состязаться хотите — состязайтесь. Пу, говорите, ребята!

— Ну пусть, — говорит старший брат. — Надо посмотреть, что у вас за игра. Увезите меня в ветке на другой берег. Тогда будем скакать. Как-пибудь попробуем — все равно умирать. Уплыли за реку. Шитолицый тунгус прыглул. На самом яру,

Уплыли за реку. Шитолицый тунгус прыглул. На самом яру, перепрыгнув реку, упал. Парень сидит на том берегу. Шитолицые закричали ему. Парень, старший брат, говорит:

— Ну все равно — попробую!

Прыгнул. Перепрыгнул реку на то место, где упал шптое лицо. Шитые лица кругом стояли. Четверо из них схватили луки и, пока парень еще не коснулся земли, выстрелили. Одна стрела пробила ему одежду, а другие мимо пролетели, так как он ирыгнул дальше, чем шитое лицо. Шитые лица только засвистали. Потом помирились.

Вечером шптые лица спова убили двадцать диких. Парни ночевали опять в чуме нешитолицей женщины.

Когда засветила утрепняя заря, женщина опять говорит:

— Ну, будете опять пграть (т. е. состязаться).

Какую игру будем теперь играть?

Пошли. Шитые лица говорят:

— Пудовый камень к себе привязав ремнем в виде якоря, пусть наш человек и один пришедший парень в самую середину реки нырнут. Посмотрим, кто из пих оттуда вернется. Пусть сразятся под водой.

Парии говорят:

- Ну пусть, попробуем.

Привязали якоря-камни старший брат и один шитолицый. Сияв парку и бакари, отдал их старший брат младшему и сказал:

- Сиди дожидайся меня.

В самый полдень спустились они в воду.

До захода солица ожидали их. На закате солица двадцать диких поплыли через реку. Всех их убили. Пришло время, когда только зарю стало видно. Диких к этому времени перебили. Посреди реки белые пузыри показались и стали подвигаться к берегу. Подошли к самому берегу. Но воде все время виден как бы след из пузырей. Младший брат пошел за пими по берегу и ушел за мыс. Потом чум скрылся из виду. След на воде исчез. Далеко ушел парень и увидел на мелком месте в воде голову старшего брата. Теперь-то оп вернулся, теперь опи соединились.

— Очень я замерз,— сказал старший брат.— Под водой я отпустил якорь. Под водой там воды нет. Только поверху течет вода. Там на самом дне чум есть. Около того чума очень много человеческих костей. Целый день мы дрались там с шитолицым. День прошел, стало темпо. Тогда из двери чума под водой вышел один старичок и говорит: «Каждый год сюда приходят парпи. Любят, что ли, они эту землю? Однако, шитолицые их силой сюда таскают». Тогда старичок вступил в драку и перерезал шитолицему шею. Вот после этого я и пришел. Ну, теперь пойдем. Пусть лучше мы в пустой земле умрем.

Прошло все лето. Самой осенью, в то время когда замерзает вода, нашли опи большое озеро. В самой середине озера был большой остров. На этом острове увидели они двадцать чумов.

Парии ходят по берегу у озера. Люди с острова их не видят, потому что очень далеко. На берегу озера, близ самой воды, нашли они только старое чумище, на котором жили, наверно, во время рыбной ловли. Жившие на этом чумище люди, по-видимому, очень много добывали рыбы. Добыв налима, те люди его выбрасывали. Этих палимов собирали нарпи и жарили на огне. Дым от костра увидели люди на острове. Один человек приехал на ветке. Парни говорят:

— Может быть, опять окажутся эти люди с шитыми лицами?

Спрятались парни. Человек подплыл на расстояние слыши-мости голоса и говорит:

— А где же люди? Дым-то видно. Однако, промышлявшие диких люди пришли. Но чума нет. Значит, они не пришли. Может быть, сыновья чахоточного пришли? Однако, это опи пришли.

Стал грести человек в сторону своих чумов.

Больше пикогда ничего не добудешь ты, ничего не

убьешь, -- сказали парпи.

Достали парни лук. Лук маленький. Снизу оп из мамонтовой кости, сверху — береза. Стрела с оперением из перьев куропатки. Когда выпустят эту стрелу, мчится опа, как куропатка.

Старший брат говорит:

— Ну, младший брат, попробуй.

Младший брат левой рукой не мог справиться с луком. Потянул правой рукой — до середины руки с трудом патянул. Вслед за уплывшей веткой пустил стрелу. Как куропатка, ушла стрела. Потеряли они стрелу с глаз. Смотрят и видят только,

что ветка перевернулась дном вверх.

Убили этого человека. Теперь стали ждать промышляющих диких людей. Сколько-то времени ждали, пока пе пришли очень большие аргиши людей, ходивших за дикими. Аргиша два, две девки их ведут. На учагах полно мяса дикого. Один мужчинатунгус приехал с толстой шеей и маленькой головой. Едет оп вскачь на учаге, чрезвычайно искусно.

Парни сидят, спрятавшись, и говорят:

— Пусть сейчас мы уснем, а потом добудем этого тунгуса. Волосы на голове у тунгуса запистены в косу. Пока женщины делали чум, тунгус сидел, играл и, играя, стрелой разрезал пополам маленькую птицу. Потом ночь настала, и лег тунгус спать. В полночь крепко спавшие парпи проспулись, так как тупгус, где-то подхватив кашель, кашлял.

Говорят парии:

Надо шерсти в бакари положить, тогда близко, может

быть, подойдем без шума.

Тут теперь тихонько они подошли. К чуму подойдя, приоткрыли немного дверь. Увидел старший брат, что коса тупгуса вдали от двери. Тогда разрезал он ровдугу нюка и, держа в руке большой, как пальма, нож, засунул ого в чум и отрезал тунгусу голову.

Тунгус этот был шаман. Парень не может удержать за косу отрезапную голову. Младший брат говорит:

— Тело его шевелится, ищет голову.

Из разрезанного горла раздался голос:

— Я в будущем все знал. Как меня обманули? Как подкра-

лись? Зачем пришли? Отдайте голову!

Парпи не хотят отдать голову. Старший брат отнес голову от тела подальше. Младший тело держит. Стрелой выстрелил в пего, стрела насквозь пролетела. Тогда он выстрелил сперва в поганую шкуру, а затем выстрелил этой стрелой в тело. Тогда тело умерло. Другой шкурой голову закрыли и заколотили в нее через шкуру гвозди. Тогда умерла и голова. Девок обеих тоже убили. Потом, взяв парки, бакари и одев их, убежали в пустую землю.

Тунгусы па озере сидели, пока озеро не замерзло. Ищут своих людей. Почему их так долго пет? Большой тунгус с двумя сыповьями пошел. Один сып очень тоненький человек, другой сып очень длипнопогий. Пошли и нашли тело человска, ушед-

него промышлять диких. Сыновья говорят:

— Как умер этот старик? Ну, должны мы пойти искать тех,

кто убил.

Пошли пешком три человека. В большом камне была лесина, упавшая между двуми ямами. Худая какая-то. Старик говорит:

— Пусть мы будем по лесипе скакать по очереди. Вы в меня четыре стрелы, каждый по две, пустите. Если убъете меня, то умру я. Не убъете — тогда найдем мы самоедских парней, сыновей чахоточного.

Прыгнул старик на лесину. Сыновья четыре стрелы пустили. Стрелы мимо пролетели. Выругал старик ребят своих и сказал:

Ну, пусть старший сып теперь прыгает.

Прыгпул парень. Старик и брат тоже четыре стрелы пустили. Три стрелы мимо ушли, четвертая пожную кость перерезама. Умер парень. Отец говорит:

— Плакать пе буду. Умирай. Ну, младший сын, пробуй

прыгать.

Младший сып прыгнул. Две стрелы старика мимо пролетели.

Теперь пошли старик и парень.

Куда-то идя, к середине зимы пришли опи в очень большой лес. Посреди самой густой чащи была маленькая лайда. На лайде пашли десять чумов. Пришли они в тихий день и услыхали шаманский бубен. Лежали тут старик и парень. Вечером перестали шаманить. Когда заря потухла, пришла одна женщина начернать воды. Отец говорит:

Я поймаю се.

Поймал ее старик. Она хотела кричать, он ей рукой рот закрыл. Сказал старик:

— Это моя дочь, которую я шаману отдал.

Спрашивает старик женщину: — Шаман для чего шаманил?

— Уж пять дней, как к нам двое молодых людей пришли,— говорит женщина,— сыновья чахоточного. Шаман узпает, живы опи будут или нет впредь, это вышаманивает.

— Ну, что видел шаман?

- Ничего не видел.

- В каком чуме спят сыновья чахоточного?

- Наверняка не скажу. В каком попало чуме они ночуют.

— Этой ночью я убыю этих парисй. Всех в чуме перебыю, может быть, в темноте.

## 64. Сыновья Лакуны

(Вариант 3)

Старик Лакуна был. Жена его умерла раньше, но было у пего два взрослых сына. Очень стар был Лакуна. Четыре ремня, привязанные за чумовые шесты, поддерживали его, чтобы об не упал.

Однажды говорит старик Лакуна:

— Моя смерть близко. Слышу я голос снизу из-под земли. Зовет меня моя умершая жепа. Вынесите меня из чума, я но-смотрю, как вы будете жить.

Вынесли его сыновья. В сторону, откуда выходит солице,

смотрел старик из-нод руки и сказал:

— Только одного сына пар от дыхания я там вижу. Другого

нет. - Сказал это и потом говорит снова:

— Положите меня в чум и хорошо закройте его деревом. Пришло мое время умирать. Меня похороните и уходите куда понало.

Похоронили отца сыповья и пошли. Через некоторое время один парень оглянулся. Заваленный стволами деревьев чум все

еще близко, будто они от пего и не уходили.

Потом совсем далско ушли от чума в сторону леса. Несколько дней шли и нашли большую реку. Пошли вдоль нее вверх но течению. По берегу реки каменный хребет был. Его перешли сыповья Лакупы и нашли за пим большую лайду, окружецную хребтами. Посреди лайды озеро с большими ярами, из кото-

рого и вытекала большая река, по которой они пришли.

Под яром кругом озера стоит много чумов. Немного в стороне, отдельно от других, один маленький чум. Вечером оба нарня запили в этот чум. В маленьком чуме оказалось только два человека: одна старуха и молодой человек — ее сын. Ноги старухи совсем близко от огня, совсем почернели опи.

Когда зашли сыновья Лакуны, угостила их старуха, дав им

два сухих гусиных пера, и спращивает:

Какие это молодые люди в гости пришли?

 Мы Лакуны-старика сыповья,— ответили гости,— его бог взял, и умер он.

Старуха глядит в огонь и говорит:

— Давно был здесь Лакупа. Все люди его боялись. Какой бы человек ни пришел, его убивал Лакупа-старик. Моя мать старшей сестрой Лакупы была. Боюсь и за вас, что худо вам будет внереди. В других чумах живущие люди могут, увидев вас, убить и съесть. Может быть, и вы их будете есть. Мой муж очень богатый тупдровый тунгус был. Много людей с шитыми лидами пришли ночью и убили его. Оленей и другое имущество — все отняли шитые лица. Теперь мы совсем бедеме стали. Огонь в нашем чуме через дырявые нюки па улице видно.

Сын старухи говорит гостям:

— Люди с питыми лицами здесь во многих чумах. У них такая хитрость есть. Будут говорить, что надо рыбу промышлять в озере. Скажут, что одному из вас с одним из них прыгать в озеро яра. Когда кто-пибудь из вас пырнет, шитолицый человек ударит нод водой своего товарища ножом. Когда утро настанет, будут опи вас звать. Я не пойду, буду все время дома сидеть. Что я теби учил, ты им, пожалуйста, пе говори, а то они меня и мать съедят.

Утром пришли в маленький чум два шитолицых человека. Вошли и, стоя в дверях, говорят:

— Ваших гостей обоих мы зовем. Может быть, опи пс захо-

тят идти, тогда все равно мы их съедим.

Оба сыпа Лакуны тогда пошли к шитолицым людям. Шитых лиц собралось много, весь народ. Барба шитолицых спрашивает молодых людей:

Какие люди к нам в гости принли?

— Добрых житьем людей ищем мы,— говорят сыновья Лакупы. Барба тогда так говорит: — Мы голодны пыпче, и вы тоже. Рыбу промышлять не хотите ли? Товарищ вам уже готов. Кто из вас хочет идти?

Посоветовались сыновья Лакуны, кому из них идти. Стар-

ший говорит:

— Все равно живы пе будем. Я пойду рыбачить.

Теперь шитые лица выбрали человска рыбачить. Толст так, что головы незаметно. Ноги короткие.

Говорят:

Этот будет рыбачить с тобой.

На высокий яр вышли оба рыбака и оттуда прыгнули в озсро. Сын Лакуны исчез в воде. Народ весь разошелся по чумам. Только младший сын Лакуны остался на берегу и два рыбака под водой.

Из озера река выходит. Младший сын Лакуны смотрит до полдин па ее исток. Потом пошел туда и лег там в густых таль-

пиках.

Когда два человека нырпули в озеро, пошли от них пузыри. За ними и следил сын Лакупы. Тут вышел из воды старший сын Лакупы. В одной руке у него голова нитолицего. Младший брат спранивает:

— Как живым остался, что видел в воде, нашел ли там

землю?

Старший брат отвечает:

— Твердую землю я там пашел. Человеческие кости навалены на ней, как лес. Под водой шитолицый сказал мне: «Рыбу мы не будем промышлять, а твой мозг я буду пить». Говорит это и нож в руке держит. Теперь стали мы драться под водой. Все его кости я раскидал, только голову и сердце принес.

Подошли братья к чумам. Поднял старший сын Лакуны го-

лову убитого, показал ее чумам и говорит:

— Моего отца Лакупу все люди боялись. Я так же силен, как и он. Весь ваш шитолицый народ стану истреблять.

Зашли опять оба сына Лакуны в чум старухи. Спрашивает старуха:

Ну, сын Лакуны, как драдся с шитолицыми?
 Все-таки добыл его, — говорит старший брат.

— Этого убив, еще не последнего убил. У шитолицых еще сильный человек есть,— говорит старуха,— теперь шитые лица будут говорить: «Пусть один из вас на лайду пойдет, на ноколку, диких промышлять». Когда так нойдет один из вас, у него тоже товарищ будет из шитолицых. Вот на том высоком месте за берегом ты подумаешь, что снег на земле белеет, а когда дой-

дешь близко, увидинь, что это человеческие кости лежат. На том месте тебя тоже ножом испытает шитое лицо.

После этого немного спали.

Утром, когда еще темно было, онять два шитых лица приходят.

Лакуны сыновья! Наш барба вас зовет!
 Народ опять весь собрадся. Барба говорит:

— Ну, два сына Лакуны! У рыбы и гусей мясо сухое стало. Надо одному из вас на поколку идти, принести диких. Товарищ уже готов. Вот этот товарищем будет.

Теперь увидали Лакуны сыновья «товарища»: ноги длянные, как деревья, тело совсем маленькое. Говорит ему младший сын

Лакупы:

Как же мы с тобой озеро перейдем?
Отвечает длинпоногий питое лицо:
Прыгать буду и за озером стану.

А ну попробуем вместе, — говорит младший брат.

Прыгнул длинноногий шитое лицо. Перескочил озеро и ударился ногами и головой о землю. Лакуны сын на одну версту дальше прыгнул и прямо па поги встал. Отсюда дошли высокого места. Шитое лицо теперь говорит:

— Теперь я твой мозг есть буду. Видинь белые кости? Это

все кости людей, которых я съед.

Стали драться. Одной рукой держатся друг за друга, другой быются ножами. Убил сын Лакуны шитолицего. Разрезал его тело на куски и разбросал по земле. Только голову себе оставил и вернулся в чум старухи. Здесь его ожидал брат. Говорит младший сын Лакуны:

— Эти шитые лица — очень плохой народ. Лучше убежать нам в землю отца и искать там напих тунгусов, чтобы с ними

жить.

— Куда ни уйдем, долго живы не будем,— отвечает старший брат,— все равно пропадем. Лучше убъем ночью шитолицых. Сып старухи нам поможет. А если не захочет, то, перебив шитолицых, и его мы убъем.

Сказав это, спрашивает старший сып Лакуны нарня старухи:

— Ну, пойдешь с нами питолицых испытать? Я прошу тебя нам номочь. Хочень ты или не захочешь, знай сам. Но пе захочешь если, сам будень убит.

Говорит сын старухи:

— Когда отец ваш, Лакуна, умирал, дал ли он вам завет людей убивать?

Отвечает старший сып Лакуны:

Ничего мне отец не завещал, только парку железную оставил.

Говорит и младший сып Лакупы:

— Мне тоже пичего не завещал отец. Только дал маленький пож с роговой ручкой и научил, что если потяпуть за конец пожа, то стапет оп очепь длинпым. Лука или чего-нибудь другого не оставил.

Сын старухи тогда говорит:

- У мени и лука вет, и большого пожа вет. Есть только маленький ножик.
- В каком чуме последний сильный человек шитолицых живет? спросили сыновья Лакуны.

Отвечает сын старухи:

— В середине кольца чумов есть большой чум. Там жили три силача. В этом чуме, позади, у степки, где кладут оденла, лежит отичтая ими моя сестра. Муж моей сестры носит белую парку.

Тогда так сказал старший сын Лакуны:

— Я ночью па чум этого последнего сильного человека пойду. Мой брат пойдет истреблять парод в чумах с одпого края, наш товарищ зайдет с другого конца. Около чума сильного человека мы сойдемся, когда перебьем шитолицых.

Ночью старший сын Лакуны вошел в чум силача <sup>119</sup> и убил бывпых в пем трех мужчин. Затем сще в двух чумах людей пе-

ребил и стал товарищей ждать.

— Почему моих товарищей долго нет? Я уже в трех чумах

успел людей перебить.

Трех чумов людей перебил старший сып Лакупы только одпим пожом, перерезав им горла. Сидит теперь оп в третьем чуме. Накопец два его товарища зашли в чум. Лиц их пе видно, так вымазались в крови.

— Ну как, всех добыли или пет? — спрашивает сып Ла-

купы.

Отвечают брат и товарищ:

— Как будто всех добыли, как будто ни одного не упустили. Но надо еще посмотреть. Может быть, кто-нибудь в темноте и остался живой.

Когда осмотрели убитых, сказал сын старухи:

 Сильного человека в белой парке, мужа моей сестры, ты упустил. Его тела нет.

Пошли искать следов за олевьей копаницей и нашли дорогу.

Прямо на середину дня ведет дорога бежавшего бегом человека.

Тут сказал младший сын Лакуны своему брату:

— Зачем ты советовал шитолицых добывать? Почему одного человска упустил? Оп теперь весть унесет всему народу шитых лиц. Надо нам аргишить в тундру.

Взяв табун шитолицых, сыновья Лакуны вместе со старухой, ее сыном и дочерью сделали один аргиш в сторону тундры. На

ночевке говорят сыповья Лакуны:

 Однако, мы напрасно идем в тупдру. Убежавший человек весть сообщит, п мы все равно живы не будем. Надо нам гнаться по его дороге.

- Значит, делиться будем, - говорит сын старухи. - Вы в

лес пойдете, а я куда денусь?

Отвочают сыповья Лакуны:

— Ты не днюй. Все время уходи в тундру, а мы в лес обратно нойдем по убежавшего человека дороге. Если мы умрем, о нас илакать некому. Живы будем — к тебе придем.

Тогда говорит сын старухи:

- Как вы пешком пойдете? Лучше учагов возьмите.

Зачем оленей напрасно мучить? — говорят сыновья Ла-

купы. — Пусть мы нешком пойдем.

Теперь погнались сыповья Лакуны за убежавшим человеком в белой парке. Три каменных хребта перешли опи в сторону леса. За третьим камнем большую реку нашли с густыми зарослями тальника на берегах. Вдоль этой реки, вверх по ее течению, пошли. В земле, в истоке реки, большое озеро нашли. Большое озеро — другого берега не видно. На озере остров — и чумов и дыма на нем, словно лес стоит. На яру, перед островом, сухой ствол наклонился пад водой. Конец его едва виден. Суков на стволе нет. Гладок он, как хороший хорей. На берегу озера, под яром, несок. Недалеко от дерева зарылись оба брата в несок. Так лежали три дня.

Через три дня старший сын Лакуны что-то услышал и го-

ворит:

— Ты слыхал? Я что-то слышу.

Отвечает младший брат:

Слышу я тупгусскую песню.

Утром услыхали несню, в полдень носмотрели в дыру над собой. Видят: прямо над нями на яр аргиш навьюченных олепей пришел. Все учаги, санок нету. Одип человек, мужчина, есть, с косой. Коса от середины надвое разделена, очень длипная. Аргиш тоже очень длипный. Олени аргиша идут двумя верени-

цами. Впереди одной мужчина, впереди другой женщина. Между обеими вереницами один бык идет. По обоим его бокам по бубну висит.

Человек с косой такую песию поет:

До того дерева, где в старину
.Играла моя орда, я дошел теперь.
На верху яра земля совсем суха.
Тут остановим мы свой аргиш.
Оленьего мяса, диких мяса и людских тел —
Всего много на моих учагах.

У этого человека кроме жены еще сып и дочь с долгими волосами. Говорит оп жене:

Ставь чум, а я пойду к дереву играть.

Подойди к дереву, сиял с себя всю одежду и говорит:

Если два сына Лакуны меня убьют, то сломаю я это дерево. Если не убыот они меня, то останется дерево целым.

Снял одежду и побежал по дереву к его вершине. На вершине дерева обхватил его руками и ногами и стал вертеться па нем. Кончив играть, оделся и в свой чум ушел. Жена говорит ему:

 — Я огонь растапливала. Огонь все время трещит. Что-то, однако, мы найдем. Что-то худое, однако, видел огонь.

Человек на огонь смотрит и говорит:

— Ты, моя родительница, что это? Особо от тебя родившийся я разве? Разве я не из тебя родился? Что ты увидела сверх виденного мною? Даже последний чум среди озера разве не цел? Что же ты видела больше моего? Если Лакуны дети пришли, я почему не видел? От ходящих по земле людей я не умру. Лакуны сыновья пусть придут, меня они не одолеют.

Наступил вечер, время спать. Жена говорит ему:

— Ты что лук не приготовишь? Ведь огонь что-то видал?

— Ничего,— говорит человек,— кто бы ни пришел, меня пе одолеет.

Бросил один бакарь на улину, другой — за костер. Парку положил позади себя у степки чума.

Лакуны сыновья все слышат:

— Ну, кто из пас первый пойдет?

Старший брат советует:

— В самую полночь пойдем, когда солнце совсем исчезнет. Снаружи из-под нюка буду косу шарить. Накручу се на руку, ногами в шесты чума упрусь и буду держать его. А ты своим ножом режь ему горло. Крепко захранел человек с косой. Старший сын Лакуны тихопечко около чума шарит. Копец косы из-под июка пацупал и схватил. Младший брат наготове стоит со своим малепьким ножом. Замотал старший брат косу на руку, и совсем близко подошла рука к голове. Младший брат нож растянул. Стал ок длиной в сажень. Старший брат изо всех сил потянул за косу и вытащил голову из-под нюка. Младший сын Лакуны ударил своим ножом по горлу и отсек голову. Как пеученый бык, бегает и мотается голова. Стал старший брат бороться с ней. Младший брат тело держит. Рвется тело к голове, чтобы соединиться с ней. Пока так боролись, полдень настал. Хоть нет у тела головы, по говорит опо:

– Йочему ты, Лакуны сын, меня ночью добыл? Но смотри.

Хоть и убил ты меня, но впереди ты много муки найдешь.

Тут старший брат, держа голову, закричал:

— У меня последняя сила кончается. Эта голова так сильна, так сильна! Моя сила не берет.

Младший сын Лакуны говорит:

— Тащи голову к чуму, возьми кусок постели и пихай ее

в дыру под головой,

Заткнул старший брат дыру в голове постелью, и голова и тело умерли. Тело все изрезали па мелкие кусочки и натерли этими кусочками шкуры. Жену и детей шитолицего шамана тоже убили. Во время драки чум был изломан. Лакуны сыновыя опять его поставили. Затем говорит младший сын Лакуны:

Давай опять ляжем в несок и зароемся.

Восемь дпей так лежали. На девятый от чумов на острове отплыли три ветки. Люди на ветках говорят:

— Наш шаман, видно, пришел. Чум его стоит. Теперь оп станет шаманить. Будет шаманить пасчет Лакуны сыновей.

Потом другой говорит:

 Почему это чум как-то пеладно стоит? Может быть, давно убит шаман?

Третий говорит:

— Надо подъехать посмотреть. Как будем возвращаться, ничего не узнав?

Подъехав, вышли на берег, и все трое ушли в чум. Потом обратно вышли на яр.

— Наверное, наш шаман процал, — говорят, — можно вер-

путься обратно.

Сели на ветки и поплыли. Когда они выплыли на середину, младший сып Лакупы говорит:

- Надо их добыть.

Из лука шамапа стрелял. Попал им всем в шею, и потонули опи.

Третий раз зарылись в песок сыновья Лануны. Депь прошел. На другой день опять две ветки приплыми. Слышен разговор:

— Три человека ушли к шаману. Наверное, брюхо свое те-

шат и век лежат в чуме шамана, едят жирное мясо.

Доплыли опи до глубокого места. Здесь одип опить говорит: — Чум как-то пеладно стоит. Одпако, пе живой каш шамап.

Надо верпуться. Оба человека поверпули обратно. Младший сып Лакуны из

лука их обоих убил, и они утопули.

Убив людей, стали советоваться. Старший брат вернуться хочет, а младший говорит:

— Надо учагов из табуна шамана выбрать и идти дальше

в лес за убежавиим сильным человском.

Пошли учагами в лес. В лесу до каменного хребта дошли. Здесь сто чумов шитолицых увидели.

В полночь, разделившись, пошли с разпых копцов по чумам,

взяв па себя каждый по пятьдесят чумов.

Всех людей в чумах прикончив, ждет младший брат старшего. Потом стал искать его среди убитых и нашел мертвым. Еще дальше в лес пошел младший сын Лакуны.

— Пусть я умру. Одному мне жить что толку?

За каменным хребтом опять много чумов шитолицых нашел. Ожесточившись, не стал нападать почью. Пошел среди бела дня и стал стрелять из лука. Врагов — как комара, сам он — одип.

Одип из шитолицых кричит ему:

— Наконец, Лакупы сып, пришел ты, идя по моему следу. Будем силой мериться, посмотрим, кто из пас одолеет. На середине своего пути ты нашего шамана убил. Теперь я с тобой померюсь силой.

Многочисленные, как комары, питолицые неводят Лакуны сына. Взмахпул парень своим ножом, удлипился пож и одним взмахом перебил весь парод. Только осталси человек в белой парке. Начали биться два сильпых человека. Насилу убил Ла-

купы сын Белую парку и остался живой.

Стремясь скорее возвратиться, не стал собирать оленей. Все перебил, не оставил даже собаки. Вернулся в тундру. Шел, шел и пришел в чум к сыпу старухи. Рассказал сын старухи, что, когда ушли сыновья Лакуны, прпшло к нему много питолицых. Он им сказал: «Я хочу живым остаться. Это все Лакуны сы-

новья ваших убивали. Меня не трогайте». Тогда шитые лица сказали: «Мы придем за ними, а ты эдесь жди их».

Говорит теперь сын Лакуны:
— Что же ты советуешь делать?

- Надо совсем в тундру уходить, - отвечает парень.

— Нет,— отвечает Лакуны сын.— В тупдру идти нельзя. Здесь надо ждать шитолицых. Если в тупдру мы уйдем, и они туда придут, наш народ будут там убивать. Пусть сюда придут, отведаем их здесь.

Остались жить здесь. Ходят оба диких промышлять. Потом

как-то говорит Лакуны сын:

— Может быть, сегодия придут шитые лица. Ты им скажи, что век Лакупы сын не приходил. Наверно, обоих сыновей Лакуны убили ваши в лесу. Все время так говоря, скажи, что оленей хранить надо, и уйди из чума, меня искать или оленей собирать. Выйдя, луки шитолицых подрежь и тетивы перережь.

Вечером, после охоты, верпулся Лакуны сып к чуму и го-

ворит:

— Эге, товарищ-то мой рапьше меня пришел. Видно, как от чума сюда он ходит, оленей собирая.

Когда подошел он к сыну старухи, тот говорит:

— Шитые лица-то пришли. В чуме сидят. Я сказал, что оленей пойду собирать, и вышел к тебе павстречу. Луки их подрезал.

Говорит тогда Лакуны сын:

— Пойди и скажи шитолицым, что Лакупы сын пришел.

Если хотят, пусть выйдут сразиться.

Пошел старухи сын. Лакупы сын остался перед чумом ждать и думает: «Среди шитолпцых самого сильного как узнаю? Однако, сильный человек впереди пойдет». Подумав так, спрятался.

Из чума песколько людей вышло. Впереди человек с длинными ногами и маленькими костями.

Выстрелил Лакуны сын в него, по промахнулся. Шитые лица побежали кругом санок к лукам, взяли их, вернулись и говорят:

Почему прячешься? Давай теперь сразимся!

Один из шитолицых еще так сказал:

— Твой лук я возьму, и твой костный мозг я согудать буду. Потянул свой лук шитое лицо и сломал его. Другие тоже потянули свои луки, и тоже сломались опи. Тут и перебил их Лакуны сын. Остался только одип длинпоногий. Побежал этот человек и кричит:

— Эй, Лакуны сып! Больше я сюда пе приду!
После этого совсем убежал этот питолицый.
Лакуны сын и парень старухи вместе с семьей

Лакуны сын и парень старухи вместе с семьей в тундру ушли и стали жить на Пудыпте.

## 65. Сыновья Лакуны

(Вариант 4)

На берегу реки старик Лакупа живет, рыбу промышляет. Четыре сыпа у Лакуны-старика: старший — без имепи, второй — Хулатута (Красные лыжи), третий — Нерому-лу (Медпая парка) и младший — Баса-тими (Железнозубый). Старухи, матери сыновей, пет. Сам старик Лакуна — слепой. Имя его значит «чахоточный».

Два старших брата со своими женами ушли диких промышлять и оленей с собой угнали. Два младших с отцом остались. Летом ушли старшие братья и обещали вернуться, когда снег выпадет.

Лето прошло. Стало близко то время, когда замерзает вода.

Говорит как-то отец:

Однако, старшие сыновья завтра придут.

Настал вечер. Парку спял старик Лакуна и спину греет перед костром. Когда ок спял парку, увидели у пего ребята меж лонаток зажившую рану.

Кто это тебя ранил, отец? — спрашивают сыновья.

— Это еще когда я молодой был, ранили меня шитые лица, ответил старик и, сидя согнувшись, продолжает спину греть. Вдруг оп вскричал:

— Эй! Что это? Мои сыновья говорят: «Почему мы идем

пе на лыжах?»

Это услыхав, говорит затем старик:

- Однако, пропадем мы. Оба мои сыпа умрут.

Век старших сыновей пет. Время пришло — спет упал. Когда морозы настали, старик умер. Оба младших сына темную пору прожили в чуме, питаясь с лета заготовленной юколой.

Прошел год. Опять лето настало. Теперь ребята в ветку подожили котел, сети и поплыли вниз по реке. Спускаясь по реке, нашли устье другой реки. Проплыв устье этой, другой реки, пашли большое улово. Здесь у каменного мыса метали ссти. Добыли порядочно рыбы. Остановились здесь и говорят: Тут чум сделаем.

По реке лес есть. Из него сделали вешала — юколу сущить. Много сделали вешал и сушат юколу. Чум еще не сделали.

Нерому-лу говорит:

 В кампе у яра плиты. Соберем их и сделаем из пих себе жилище.

Сделали жилище. Нерому-лу что-то работает близ него, а Баса-тими, будучи еще очень молодым, играет на берегу у воды.

Через пекоторое время прибегает Баса-тими к брату и го-

ворит:

 На другом берегу два черных зверя видно. Как будто дикие!

— Не иневелись, — говорит Нерому-лу, — пусть они переплы-

вут сюда.

Дикие поплыли через реку. Нерому-лу, в встко выплыв, одного из них убил, другого упустил. После этого каждый день пошли дикие. Половипу убили, половипу упустили. Около их жилища красно стало от мяса и крови.

Нерому-лу лук сделал, из рогов диких наконечники выто-

чил. Говорит брату:

Я стрелы сделал из рогов, а ты что будешь делать?

— Не знаю, — отвечает Баса-тими, — я ничего не умею. Мы пе грешны, для чего делать оружие?

Нерому-лу работает, Баса-тими век играет.

Как-то играл он и прибежал к брату:

 По водо много веток пришло, но земле на том берегу много аргишей идет учагом.

Говорит Нерому-лу:

- Лежи в чуме. Может быть, опи мимо пройдут.

Отвечает Баса-тими:

- Почему неладно учишь, брат? Надо звать их сюда. Со

многими людьми хорошо, весело будет.

Стал Нерому-лу удерживать брата. Тот рвется, мотается, как молодой олень. Вырвался Баса-тими, побежал к реке, машет руками и кричит:

— Эй! Кто вы, люди? Идите сюда! Мой чум здесь на берегу! Привязав учагов, нереплыли люди. Много людей в встках переплыли. Все шитые лина.

— Мы голодны, гусей ищем, - говорят шитые лица.

— Еды если вам надо, — говорит Баса-тими, — то еды нолно. Диких мяса довольно, рыбы довольно. Когда ворочаться будете, еще с собой мяса возьмите. Шитые лица все в жилище братьев зашли. Баса-тими много еды приготовил. Когда поели шитые лица, Баса-тими говорит:

— Возьмите много еды с собой. Завтра же аргишите через реку сюда ко мне. Моя земля очень промышленная. Будем жить в одной куче.

Много еды дал шитолицым с собой Баса-тими. Когда они

ушли, рассердился на брата Нерому-лу:

— Зачем таких гостей звал? Они пас убыют.

Когда следующее утро настало, на самый берег реки пришли аргиши шитых лиц.

Аргиши увидя, бежит по берегу Баса-тими и машет рукой.

Встретился с передовщиками и говорит:

— Вот это место хорошее. Вот здесь чумы делайте.

Помог им чумы сделать и оленей-учагов пустить. Одного

учага расседлав, кулаком толкнул. Олень от толчка упал.

Встали чумы шитолицых на берегу. Один чум далеко от других был поставлен. Хозлин — очень высокий человек, с длинпыми погами. С пим в чуме две женщины с чистыми лицами.

Так стали тут жить шитые лица, и каждый день с их ребятами играет Баса-тими. Играя ножами, ранит ребят шитолицых Баса-тими. Все в крови вечером приходят ребята. Говорит брату Нерому-лу:

Зачем ранишь ты этих ребят?

Не послушал его Баса-тими и опять ушел в чумы играть. Опять ребят израцил. На другой день опять пошел. Подойдя к одному чуму, на мипуту остановился. В чуме говорят шитые лица:

— Зачем это Баса-тими всех наших ребят ранит? Когда-

пибудь этому конец будет.

Этот день Баса-тими все время шитых лиц ребят кровенил.

Вечером к себе спать ушел и говорит брату:

— У шитых лиц одну добрую девку видел я. Худо будет, если я уйду к ней па ночь?

Не пускает его Нерому-лу:

— Может быть, что-нибудь пехорошо будет. Лучше не иди. Легли спать. Сон пейдет к Баса-тими. Когда брат захрапел, он без парки побежал к чумам шитолицых. Подойдя к среднему чуму, полез к девке, приподпявшей нюк. Залез и лег с девкой. В этом чуме один мужчина был. Когда Баса-тими улегся с девкой, этот мужчина надел нарку и сел. Посидел, и послышалось Баса-тими, что вынимается нож из пожен. Действи-

тельно, мужчина выпул нож и кольнул нм Баса-тими. Басатими успел приподнять перед собой девку, и шитое лицо заколол се вместо него. Затем, бросив девку, вылез под нюк Баса-тими и побежал. Это увидев, шитое лицо вышел на улицу и погнался за ним. Недалеко от жилища братьев стояло тонкое дерево. Баса-тими схватил его за вершику и пригнул к земле. Когда шитое лицо близко подбежал к нему, Баса-тими выпустил дерево из рук. Ствол ударил шитолицего в лоб, и он умер.

Убив этого шитолицего, Баса-тими вернулся. Залез в другой чум и опять лег с девкой. Другой шитолицый опять хотел его ударить пожом. Опять он подставил девку и убежал и, опять пригнув дерево, убил таким образом догонявшего его шитоли-

цего.

Придя в свое жилище, Баса-тими сказал брату:

— Двух комолых диких убил.

Утром удивляются шитые лица: как это у них два человека и две девки пропали? Никто не знает.

Вечером опять ушел Баса-тими к шитым лицам. Снова с

девкой спит.

Лежит с девкой и слышит, что мимо этого чума много людей прошло в сторону его жилища. В этом чуме тоже мужчина встал, оделся, лук взял и вышел из чума.

Нащупал Баса-тими около девки женский пож, заколол девку и тоже вышел из чума с ножом в руке. Вышел и говорит

сам себе:

— Вышедший из чума шитолицый к моему жилищу пошел. Побежал за ним бегом Баса-тими. Близко подошел и остановился, тронув за плечо. Шитос лицо оглянулся. Баса-тими ударил его по горлу пожом. Взял у мертвого лук и стрелы, надел на себя и посмотрел в сторону своего жилища. Видит, что окружили его шитые лица. Так посмотрев, повернулся и пошел к чуму большого шитолицего. Едва он подошел, большой шитолицый из чума вышел. Стали они сражаться из луков. Шитое ищо хочет к жилищу Баса-тими прорваться, Баса-тими дорогу ему загораживает и отгоняет. Так дрались они, пока Баса-тими пе погнал шитолицего обратно по аргишной дороге, по которой они пришли. Несмотря на то, что бежит оп, все время стреляет из лука Баса-тими. Но все мимо, так как нельзя было остановиться, чтобы хорошенько прицелиться.

По берегу, вверх по реке, Баса-тими гонит шитолицего. Добежали до речки, впадающей здесь в большую реку. Через эту речку прыгнул шитое лицо и па том берегу пенадолго остановился. Тут Баса-тими два раза выстрелил в пего. У питолицего поги были расставлены. Одна стрела между ногами в землю воткнулась, другал в пяточное сухожилие на ноге попала.

Стоя на одной ноге, говорит шитое лицо:

— Я на руках пойду. Большие паши чумы есть, до них ты меня не догониць.

— Я вернусь, — отвечает Баса-тими, — сейчас я еще без ба-

карей.

Оставил раненого и убежал к своему жилищу. Нерому-лу уже половину остальных шитолицых перебил. Стали биться с другой половиной. Встал Баса-тими рядом с братом, два раза выстредил и прикончил всех шитолицых. Затем перебили всех женщин шитолицых и ушли к чуму длинноногого. Спрацивают двух нешитолицых женщин:

— Кто вы такие? Ваш вид совсем другой.

Отвечают женщины:

 Мы раньше у тундровых тунгусов были. Наших людей почью шитые лица убили и нас взяли.

Оставили этих женщин в живых. Говорят еще женщины:

— У питолицых еще самые многолюдные чумы есть в камне. Там также две женщины тундровых людей есть: у одной муж был Красные лыжи, другой мужа имя пе помню.

— Это мои два брата, — говорит Нерому-лу. — Они за дикими

ушли и потерялись. Это их жены.

Себрали братья оленей шитолицых, взяли обеих женщин и

аргишили туда, откуда пришли шитые лица.

По дороге десять чумов тундровых тунгусов пашли. Неромулу ношел к ним гостевать. Зашел в один чум. В чуме старик оказался с женой и сыном. Старик справивает:

— Что вы за люди?

Мой отец — Лакуна слепой, — отвечает Нерому-лу.

— Такого не знаю, — говорит старик.

 От шитолицых мы двух женщин освободили. Привезли их сюда. Шитолицых перебили,— рассказал Нерому-лу.

Старик говорит:

- У меня давно два сына ушли в камень. Вот уже много лет как их нет.
- У меня два брата тоже ушли в камень диких искать. Их тоже век нет,— отвечает Нерому-лу.

Старик говорит:

— Я к тебе поеду. Может быть, у тебя моих сыповей жены. Увез Нерому-лу старика к себе в чум. Старик говорит: Это моих сыповей жены.

— Давай,— говорит Нерому-лу,— вместе пойдем в землю шитых лиц.

Старик говорит:

- Ладио. Я с сыном тоже пойду.

Так пошли на шитолицых четыре человека и встали у края камия.

Отсюда, — говорят, — пешком пойдем.

Пошли. День шли. Вечером остановились ночевать без чума, на пустой земле. Выснались прямо на земле.

Встав, старик говорит:

— Кажется мие, что видел я сон. В этом кампе, в середице, высокая сопка есть. На сопке этой большое дерево есть. Это саму-фа («шапка-дерево»). На вершине этого дерева есть густой пучок ветвей, как шар. На этих ветвях итица тану (сокол) сидит. У интолицых два шамана. Один шаман этого своего дямады, этого сокола, посадил\*. Найдя это дерево, может быть, увидим того сокола. Этого сокола как-нибудь убить падо. Если ие убьем, лучше верпуться. Если убьем, то дальше пойдем.

Так сказал старик, и пошли опи дальше. Перешли горы и

увидали большую сопку. Старик теперь говорит:

Ну, который-то будет пробовать?

Баса-тими говорит:

Пусть Нерому-лу идет.

Пошен Нерому-лу. Нашел речку. По ее руслу близко, к самому подножию сопки, подошен. Подойдя, посмотрен на вершину дерева. Видит: сидит сокой, смотрит на их дорогу, глазами

водит. Но вниз па него не смотрит.

Подкрался Нерому-лу под самое дерево. На дереве по стволу ветвей совсем пст. Все-таки залез он на пето под самые ветви на вершине. Приготовил две стрелы и выстрелил два раза. Одна стрела в шею попала, другая — меж лопаток. Унал с дерева сокол и издох. Добыв сокола, спрытнул Нерому-лу с дерева.

Подошел старик и говорит:

— Убил сокола?

Насилу убил, — ответил Нерому-лу.

Под деревом стали ночевать. Когда наутро встали, старик говопит:

 Я опять сны видел. Такое видел. Впереди па самом главном кампе маленькая лайда есть. На ней пасстся дикая важенка

<sup>\*</sup> Тут один из слушателей заметил: «Этот старик тоже что-то знает».

с теленком. Их надо добыть. Это дямады другого шамана шитолицых. Только убив их, дальше пойдем.

Пошли. Нерому-лу все время впереди идет. Старик так ска-

зал:

— Пусть острые глаза впереди пойдут, пусть убьет этих дьяволов.

Вдруг Баса-тими говорит:

 Вижу я лайду. На ней дикая важенка высоко голову подняла.

Спрашивает тогда старик:

- Ну, кто пойнет?

— Пусть брат мой Баса-тими теперь идет,— отвечает Нерому-лу.

— Даром, - говорит Баса-тими, - попробую и я.

Прячась ио ямам и в русле речки, близко подкрался к диким. Потом на ноги встал и, поймав теленка за погу, убил его, кольнув в плечо. Мать его, важенку, тоже за погу поймал и, кольнув в плечо, убил.

Старик велел снять с них постели и сказал:

Здесь почевать будем.

Когда утром встали, говорит старик:

 Опять я видел сои. Такое я видел: этих диких искать две женщины придут. Это будут жены братьев Нерому-лу.

Говорит тогда Нерому-лу:

— Мы с братом под постели диких спрячемся и поймаем пх.

— Ладно,— говорит старик,— а я с сыном поблизости в яме спрячусь.

Через пекоторое время приехали две женщины верхом па учагах.

Одна из них говорит:

— Шаман шитолицых сказал, что па этой лайде мы двух диких увидим. Где же они?

Другая отвечает:

- Воп впереди на лайде, это какие две постели?

Подъехали женщины к постелям, сощли с учагов и подняли постели.

Баса-тими поймал пытавшуюся убежать женщину. Хотела кричать женщина, по оп ей другой рукой рот закрыл. Очень испугалась женщина. Насилу сердце бьется.

Нерому-лу другую поймал и говорит:

— Это Красных лыж жена, а другая жена старшего брата. Подошли старик с сыном. Нерому-лу спрашивает женцин: — Чум-то ваш где? Женщины отвечают:

Чум близко, за этим вот видным отсюда кампем.

- Что искали, сюда иди? спращивает даньше Нерому-JIV.
- Шаман шитолицых велен пригнать с этой лайды двух диких.

— Миого ли здесь шитолицых? — спрашивает Нерому-лу.

— Много, много! Полно их на берегу большого озера, - говорят женщины.

А удалых среди них сколько? — спрашивает Нерому-лу.

Говорят женщины:

— Два заметных среди пих человека есть. Один коротковогий с длинной спиной, другой узколицый в песновой шапке.

— Шаманов-то чумы где? — спрашивает Нерому-лу.

- Чум шаманов в серединс. Оба в одном чумс живут, - говорят женцины.

А двух заметных чум-то где? — говорит Нерому-лу.

— С самого края их чум. Оба они наши мужья теперь, — ответили женщины.

— Луки свои они где хранят? — спросил Баса-тими. — Луки у инх всегда в чуме,— говорят женщины,— всогда паготово. Ложась спать, кладут их в головах.

Затем женщины рассказали:

— Были недавно пастухи с табупом отправлены. Среди них был один удалый человек большого роста. Этот человек недавно верпулся. Одна пога у него оказалась раненой. Этот раненый человек рассказал, что Баса-тими и Перому-лу их всех перебили и когда-инбудь, наверное, сюда придут. Сам он говорит: «Я другой раз с Баса-тими воевать не буду. Живым к этим людям не попадусь. Сила ноги перерезана». Два шамана лечили его, положили железо на жилу. Нога у пего поправилась. Когда шаманы ему ногу вылечили, он дальше ушел в камень, в пругие чумы. Там он и живет сейчас.

Сказал тогда старик женщинам:

— Постели диких упесите, по не говорите в чумах, что мы пришли. Сами ночью не спите. Когда, придя в чум, вечером стиать будете постели на ночь, мужчины на улицу выйдут. Тогда вы концом железной стрелы надрежьте луки посередине. А теперь скорее поезжайте, чтобы не заметили вашего полгого отсутствия. Работайте, как работали, чтобы мужья ваши чегонибудь не заметили.

Женщины уехали. Четыре человека лежали на лайде до тем-

ноты. Говорит потом Нерому-лу:

— Два удалых шитолицых один чум держат. На этот чум Баса-тими со мной нападет. Отведаем их. Ты же, старик, с сы-

пом отведай шаманов.

Осторожно, таясь, без шороха, подошли к чумам. Открыли дверь чума и стреляли внутрь. Шитое лицо с длинной спиной в другой, в песцовой шанке, выскочили из одеял. Промахнулся Баса-тими по ним, и выскочили оба из чума. Песцовая шанка натинул лук — сломался. Долгая спина натинул лук — тоже сломался. Побежали оба удалых шитых лица. Баса-тими за Песцовой шанкой погнался, Нерому-лу — за Долгой спиной. Песцовая шанка топор увидел на земле и к нему кипулся. Баса-тими отогнал его от тонора и погнал от чумов в пустую землю. Взбежали на высокий камень. Оказался Песцовая шапка над большим яром. Стал оп обегать яр. Здесь прямо на бегу два раза выстрелид Баса-тими и перебил Песцовой шапке погу. Сел на землю Песцовая шанка и говорят:

— Уй! Баса-тими! Твоя сила больше моей. Дай-ка мне лук,

я тебя испытаю!

Нет! Не хочу, лука не дам! — говорит Баса-тими.

— Ну не давай лука, — говорит Песцовая шапка. — Но все равно в лицо ты меня не убъещь. Только когда я закрою глаза, ты убъещь меня в спипу. Убив меня, разрежь мою грудь. У меня два сердца, из них одно мохнатое. Это мос сердце ты съещь.

Убил Песцовую шапку Баса-тими и разрезал грудь, нашел два сердца. Но не стал есть, бросил на землю. Вернулся в оставленные чумы. К его приходу из-за озера принел Нерому-лу и

говорит:

- Я Долгую спину тоже убил. Где же наш старик?

На озере на пьду чернеют трупы шитолицых. Всех убил старик. Среди убитых сыпа старика нашли братья, тоже мертвым.

Среди озера талое место есть, в него три гагары пырнули.

Говорит Нерому-лу:

- Аргишим, старика оставим.

Аргишили и остановились на лайде, где убили двих оленей. Сделали чум. Вечером услышали шорох от шагов идущего человека. Старик, их товарищ, вошел в чум. Спрашивает братьев:

Где ваши заметные люди?

Насилу убили, — отвечает Баса-тими.

— А где мой сып?

- Его убитого тело видал, - отвечает Нерому-лу.

А твои шаманы где?

 Насилу убил их, — отвечает старик. — В талое место опи нырпули. Там и убил их и в озере оставил. Только мое дитя погибло.

На другой депь аргишили в сторону своих чумов, взяв с собой жен убитых братьев.

## 66. Сыновья Лакуны

(Вариант 5)

Есть рыбная река. На ее берегу стоит голомо. В этом голомо старик живет, низовой человек, ася. Двое детей, мальчиков, у него. Глаза-то есть у старика. Тенерь летом он тоже, как и мы, рыбу промышлял. Немного добыл рыбы.

Ребята на улице играли, в чум пришли. Говорят:

 У! На спинах оленей сидя, мпого людей пришло. Вдали их видно.

Теперь отец говорит:

- Ну пусть идут. Но я один в чуме сидеть буду. Вы при-

таитесь за нюки вверху у трубы.

Теперь старик один в чуме сидит. У! Теперь парод пришел. Шибко много народу. В двери пришли. Голомо-то малепькое. Голомо полно. Одни сидит в нем, другие — на улице, только головы просунули в голомо. Это шитые лица — лесные люди. Спрашивают:

Какой ты человек?

— Я пизовой человек, ася.

Какое у тебя имущество есть?

Никакого имущества у меля пет.

Ну какое-то имущество у тебя есть. Его унесем и тебя убьем.

Так опи говорят, войны хотят. Старик говорит:

— Что поделаешь. Ну что же, меня убивайте. Все равно долго я не прожил бы, я уже старик стал. Ладно, убивайте, по немного погодя убивайте, я сперва шаманить буду.

— Ну, ну, шамань, мы смотреть будем.

Теперь старик одел шаманскую парку и стал шаманить. Бубеп взял. Сзади у его парки ремень есть.

— За этот ремень меня держите, - старик говорит. - Те-

перь держите меня. Я играть буду маленько, а потом убивайте. Теперь шитые лица держат его за ремень. Старик будто танцует. Ноги у него вниз, в землю, стали уходить. Шитые лица говорят:

— Сильно держите, шаман-то впиз пошел.

Теперь много плитых лиц держат за ремень. Даром держат, шаман еще ниже в землю ушел, голова уже скрылась в земле. Еще ниже он ушел, и большая сильная струя воды попла из дыры в земле. Вода сразу так быстро попла, что наполнила голомо и подпялась до трубы 120. Шитые лица теперь стали захлебываться. Половина на улицу убежала, половина утопула. Теперь половина померла, половина-то, испугавшись, ушла.

Шитые лица упили, и двое ребят спустились вниз. Ждут

отца, но его век пет.

На другой депь ребята в одной ветке ушля вниз по реке. Эта река в большую реку впала. Здесь находится большой каменный яр. Здесь, на каменном яру, опи стали жить. Одпу сеть поставили. Одии котел у пих, одын чайник.

Плавая в ветке, сеть поставили и рыбу поймали.

Теперь здесь сколько-то дней жили и совсем много рыбы поймали. Старший брат юколу делал, младший тут же играл. Оу! Как-то младший брат приходил к старшему и говорит:

— Старший брат! За рекой кто-то пришел к воде. Ноги у

пего четыре, на голове деревья таскает.

Оу! Молчи, может быть, это дикий олень пришел.

Два диких оленя, оказывается, пришли. У братьев в ветке копье было. Копьем из ветки убили диких оленей. Дикие олени жирные были. Теперь каждый день убивали диких оленей по десять, и двадцать, и тридцать голов.

Старший брат говорит:

Оу! В каком жилище жить будем?

Сделали жилье из камней у яра. Часть стен — яр, другие сделали из камней. Из шкур диких оленей сделали снальный менок. Старинный лук из рогов хора-оленя сделали. Из ножных костей хора стрелы сделали. Половину стрел сделали и деревянных.

Как-то младший брат опять к старшему пришел.

— Оу! Мпого веток пришло. Целый народ. Будто проходят они мимо нас. Мы одпи, я с ребятами играть буду, пусть у меня товарищи будут.

Старший брат говорит:

Не падо их нам, пусть мимо пройдут.

Но младший брат уже нобежал па берег, и кричит, и руками машет:

Ну идите, идите сюда!

Ну, много веток в одну кучу соединились и сюда пришли. Много людей, и лица все писаные.

Мальчик шутит, кричит. Те говорят:

— У! Промысел ищем, диких оленей ищем. Может быть, плывущих через реку диких оленей пайдем, поэтому в ветках идем.

Мальчик, младший брат, говорит:

— Ну, мясо от пас унесите. Сколько падо. А чумы ваши где?

Близко.

— Ну, с чумами сюда аргишите. Тут па яру становитесь с чумами. Ребята у вас есть?

— Есть.

— Ну, аргиппте сюда. Я с ребятами буду играть.

Очень много мяса унесли с собой гости. Целые туши унесли. Парень к старшему брату в жилище примел:

— У, старший брат! Теперь я много народу пригласил. Сюда

аргишить будут.

 У! Зачем папрасно звал их? Шитые лица придут и все равно убыот нас. У меня лук есть, все равпо одного убыо.

— Зачем нас убивать будут шитые лица? Совсем это хоро-

ший народ. Никого они не убыот.

Утром ребята встали. Все время по яру взад и внеред ходят, ждут. У! Шитых лиц аргиш пришел. Теперь на яру они остановились. Оленей теперь отпустили. Мальчик, младший брат, тоже помогает шитым лицам оленей отпускать. Развязав паголовник па затылке, по спине ударит оленя — и спину сломает далонью. Несколько оленей он так убил.

Теперь оленей отпустили, и припялся младший брат с ребятами шитолицых играть. Совсем странно оп играл. Некоторых ребят шитолицых оп так колотил, что они плакали. Сам он тоже еще ребепок, босиком ходит. Теперь вечер настал, и домой он вернулся. УІ Старший брат его уже спит. Мальчик взял из котла кусочек мяса и в спальном мешке его съел. Съев, говорит:

— У, старший брат! У шитолицых три красивые девушки

есть. Я к одной из этих девушек пойду.

У! Чего болтаенть! Все равно шитые лида тебя убыют.

За что меня убивать! За какое дело убивать?

Теперь, когда старший брат заспул, мальчик тихонько на улицу вышел. В самую полночь ношел к чумам шитолицых.

У изголовья девушки подлез под пюк и забрадся в чум. Теперь с этой девушкой спал. У той девушки в чуме товарищ был, питолицый, большой мужчина. Шитолицый этот теперь тихонько поднялся и сел. Потом тихо падел парку и бакари. Рядом с девушкой был большой ножик. Тот нож взял шитолицый.

Мальчик руку под девушку просунул. Шитолицый ударил его ножом. Мальчик быстро поднял девушку, и шитолицый вместо него заколол девушку. Теперь мальчик выскочил на улицу и побежал обратво. Шитолицый в двери чума выбежал.

Мальчик без парки побежал вдоль яра над обрывом.

На самом яру было двадцать тонких деревьев. К ним нодбежав, мальчик пригнул и согнул одно из деревьев. Теперь шитолицый подбежал. Мальчик отпустил дерево, оно ударило шитолицего по лбу, и он умер.

И так мальчик две ночи ходил к шитолицым, и они двух своих девущек убили, а он двух из них убил. Па третью ночь

он опять ушел и лег спать с третьей девушкой.

Так лежит он с ней и слышит, что мимо него проходит много людей.

У! Мпого народу в сторону нашего жилища ушло. Будто

бы меня не видели и не слышали.

Теперь, когда много людей прошло мимо чума, шитолицый из этого чума тоже встал, оделся и, взяв лук, ушел на улицу. Его шаги тоже послышались в стороне жилища братьев.

Мальчик пошарил около девушки и нашел большей нож. Ударил девушку ножом и, взяв нож с собой, подлез под шюк и

ушел из чума.

У! Шитолицые наше жилище окружили и воюют с моим

старшим братом.

Позади шитолицых один человек идет, который ушел из того чума, в котором мальчик ночевал. Мальчик догнал этого мужчину с одним ножом в руке и взял за плечо. Этот шитолицый огиянулся, и мальчик ударил его ножом по глазам. Голову отрезал и лук и стрелы взял. Пошел теперь к своему жилицу.

— У! Старший брат с многими людьми воюет, много шитолицых убил мой брат. Даром что шитолицых много, мой старший брат все равно живой будет! У! Какой это чум стоял в стороне от других чумов шитолицых? Пойду-ка я к исму и по-

смотрю.

К этому чуму подоциел мальчик, и из него вышел очень вы-

— Oy! Какой это мальчик! Меня в этом деле не было. Я в свою землю пойду. Мне войны не надо.

У! Я все равно тебя не отнущу.

Шитолицый побежал, и мальчик тоже побежал и погнался за ним. Речка, впадающая в большую реку, преградила им путь. Шитолицый прыгнул через реку. Мальчик пустил стрелу. Шитолицый за рекой встал на поги. В одпу ногу попала стрела и отрезала кончик ноги.

— Оу! У меня нога разрезапа. Ну, иди сюда и убей меня.
 Может быть, меня пе убъешь. В нашей земле два шамана есть.

Эти шаманы эту погу починят. До этого меня убей.

— Ну даром уходи один. Я тебя преследовать не буду.

Шитолицый ушел на четвереньках.

Два пария всех шитолицых убили. Олепей шитолицых взяли себе. Осепь когда пришла, на этих оленях аргишили. К зиме одного низового человека нашли. У него один сын и одна дочь. Сам-го старик — шаман. Теперь ребята все ему рассказали. Теперь этот человек говорит:

— У меня в прошлом году две дочери украли шитолицые. До сих пор пойти за ними не мог. Только один сын у меня. Боялся я идти. Вас теперь в товарищи приглашаю. Не хотите ли

со мной пойти искать моих дочерей?

— Ну пусть, — ребята говорят.

Ну, теперь ушли легким чумом четверо мужчин и одна девушка, чтобы хранить чум. Теперь тот старик землю как будто знал. Все время идет впереди.

Теперь дошли до камня в лесу. Это тот камень, который

отсюда виден. Старик сказал:

Ну пусть чум остается тут.

Теперь нешком пошли. День прошел. Темно стало. Шаманстарик говорит:

- Ночевать будем, устали.

Спали. Утро настало. Теперь шаман говорит:

— У! Я почью спал да как будто речь слыхал. У питолицых два шамапа-то есть. Эти два шамапа ночью дорогу охраняют. На самом конце большого камня есть черпый сокол <sup>121</sup>. Это шитолицего шамана зверь такой. Этого сокола убили бы и тогда дальше бы пошли. Если его увидим, он кричать будет: «Кя, кэ, кэ!» Это его шаман услышит. Тогда надо будет вернуться. Если его убьем, то пойдем дальше.

Пошли дальше. Дошли до камня. В камне самая ямная, с крутыми, обрывистыми берегами река есть. Над этой рекой, па вершине яра, сидел сокол. Людей он не увидел. Своими круглыми глазами в землю смотрит. Шаман говорит:

— Ну, кто убъет? Кто мастер стрелять?

Младший брат говорит старшему:

— Ну, ты говорил, что мастер стрелять. Срежь ему голову. Старший брат пустил одпу стрелу и соколу голову отрезал. Пошли дальше в другую землю. Теперь спали. Утром встали, и праман говорит:

— Я речь слыхал. Шитолицый шамап говорил. Другой их шаман говорил, что па нашей дороге придет олень-важенка с двумя телятами. Если двух телят поймаем, то на том месте бу-

дем ночевать.

Теперь дальше пошли. Посередине камия нашли круглую лайду. Тут лежали важенка с двумя телятами.

— Мие попробовать падо, — младший сып Лакупы говорит. Теперь на лайду он прытнул. Два диких оленей теленка далеко пе ушли. За ноги телят ноймал. Мать их ушла. Теперь ша-

ман говорит:

— Ну, теперь шкуры-то спимайте. Пусть две освежсванпые туши будут. Теперь здесь ночевать будем. Пусть сыновья Лакупы закроются содранными шкурами, а мы с сыном отдельно лежать будем. Утром внимательно слушайте. Две женщины придут из чумов шитолицых. Будут говорить: «А где тут готовые туши мяса лежат, про которые говорили два шитолицых шамана, что им еду бог Нилу-пгуо приготовил. Есля это мясо мы найдем, шаманы сказали, вперед еды полпо будет». Может быть, это мои дочери придут, и так думаю. Если они придут, то сделайте так, чтобы они не закричали. Зажмите им рты, если сумеете.

Теперь, закрывшись шкурами, парни залегли па лайде. Утро

пришло. Рано утром они услышали разговор:

— А где это, шитолицых два шамана говорили, такая лайда, па которой мясо приготовил Нилу-пгуо?

— У! Вот, однако, приготовленное Нилу-пгуо.

- У! Шитолицых шаманы так шаманы!

Так говорят две женщины. Каждая женщина по оленю ведет, чтобы грузить мясо. Тенерь подошли они. Двух телят шкуры подпяли женщины. Ребята поднялись и рты их зажали. Тенерь женщины испугались и стали рваться. Ребята говорят:

— Что мотаетесь? Тише, тише!

Так теперь сидели, да два человека пришли, девушек отецшаман с сыном пришли. Шаман говорит: — А где чум?

— Близко.

- А сколько?

— Десять мера.

— Шаманов сколько?

— Два.

Сколько самых хороших людей?

— Три. Когда-то один шитолицый пришел с порезанной погой. Другой длипноногий есть человек. Третий — в песцовой парке.

Кого заметили? Кто сильнее из них?

— Тот, кто хромой пришел. Он выздоровел и самый сильный стал. С двумя шаманами он в одном чуме,— говорят.

Теперь отец-шаман говорит:

— Мы в полночь придем. А вы, как услышите что-нибудь,

остерегайтесь.

В полночь четыре человека принли к чумам шитолицых. Шаман к тем двум шитолицым шаманам в чум зашел. Открылся бой. Теперь с сильными людьми воевали из луков. Простых людей с ходу побили. Ну, уже стало светло. К полудню сына старика шамана шитолицые убили. Два Лакуны сына осталось, и трое шитолицых осталось. До паступления темноты хромого и длинноногого убили. Песцовая шапка (парка?) ушел от них и с глаз исчез. Теперь они думают:

А где же наш старый шаман?

Ну, людей не видно. Но на озере три гагары плавают, между собой дерутся. Не простые гагары, а белопосые <sup>122</sup>. Трое суток они дерутся; ныряют и дерутся. На третьи сутки на берег вышла одна гагара, отряхпулась, и стал их старик шаман. Две гагары остались в воде мертвые, грудью вверх плавают.

Собрались все четверо и тех двух девушек не убили. Взяли

аргиши и оленей шитолицых, взили хорошие вещи и ушли.

Теперь опи вернулись на свою землю, и все.

[Дополнение рассказчика:]

Потомки этих сыновей Лакуны жили на озере Ессей.

# 67. Старик и его сыновья

На берегу большой реки старик живет, тундровый тунгус. Три у пего сына. Старика зовут Нго-бойку (шаман-старичок), одного сына — Хэнка (черный), другого — Сыр (белый), стар-

шего Дёрама-тута (Красные лыжи) — у него на лыжах был красный камос.

Промышляет старик рыбу. Высмотрел старик пущальню, добыл рыбы. Близ пущальни, па виду у голомо, сидит на земле соглуваниеь. Говорит сам себе:

- Почему это дыхание какое-то слышно? Однако, медведь

пришел и цоймал меня.

Верно, оказывается, его белый медведь держит. Говорат медведю:

— Не трогай меня, медведь. Давай играть.

Медведь сел на задние лапы. За одпу переднюю лапу поймал старик медведя и стал кружить. У медведя закружилась голова. Тут тихонько достал старик ножик, ткнул им в грудь медведя, побежал к ветке и быстро выехал на середину реки. Отсюда посмотрел на медведя. Тот, обливаясь кровью, унал. Унес старик медведя в голомо и ел его мясо. Поел в онять пошел пущальни смотреть. Сидит в ветке у пущальни и посмотрел на берег. Видит: черный медведь пришел. Кричит ему старик:

- Ну, медведь, иди на воде играть! Кто сильпес окажется?

Поплывем вперегонки до того яра!

Поплыли медведь и старик на ветке. Обгоняя медведя, старик ткнул его нальмой в бок и олять унес в голомо и сл.

Через некоторое время опять ушел пущальни смотреть и

видит: пестрый медведь пришел. Кричит ему:

— Медведь, иди сюда играть! Тут через ручей прыгать бу-

дем. Кто дальше прыгнет?

Старик далеко прыгнул. Медведь за ним. Тогда его старик рогатиной в грудь ткнул. Унес тоже этого медведя в голомо, поел и лег спать.

У старшего сына жена есть. Старший сын попросился на другое утро ехать диких промышлять. Усхал сыи вместе со

своей женой.

Прошло времи, ждет его старик, по сыпа век пет. Младшие сыновья играют на яру над рекой. Увидели, что сверху по реке много веток с людьми идет. Убежали ребята в голомо.

— Эй, отец, по воде много веток идет. Наши сердца боятся. Спритал старик детей в вершине голомо под постелями. Затем вошли к старику много шитолицых и уселись в голомо.

Какие вы люди? — спрашивает старик.

— Мы шитолицые люди, - говорят пришедшие.

Спрашивает старик:

— Нет ли у вас вестей о моем сыпе Красные лыжи, ушедшем за дикими?

Тут сказал один шитолицый другому:

— Разве у убитого нами с жепой человека камос па лыжах был пе краспый?

Закричал старик:

Этот, этот!

- Ну, теперь и тебя мы будем добывать,— говорят шитые лица.
  - Почему, друзья? говорит старик. У меня вины нет.
- Даром что вины нет, говорят шитые лица, наверно, тебе сына жалко.

— Не жалко, не жалею, — сказал старик.

- Даром что не жалеешь, все равно убьем,— говорят шитые лица.
- Я шаман, говорит тогда старик, пусть я буду шаманить.

Говорит тут большой шитолицый:

— Я шаманов не зпаю. Тебя вот только увидали. Шаманы! Одел старик теперь шаманскую парку, взял бубен и бьет в пего. Шаманит старик, а два шитолицых его за пояс держат. Вдруг старик в землю ушел, оборвав ремень, за который он был привязан при камлапии к шестам чума. Из дыры в земле, в которую он ушел, стала вода литься. Заполнила вода всю дыру и побежала в голомо. Половина шитолицых утопула. Только трое из пих остались. Их барба двери голомо открыл, и они выскочили на улицу. Побежали к веткам, и все трое уплыли.

Ребята выглянули. Видят: все ушли. Вылезли, смотрят: много мертвецов лежит. Брюхо у них полпо воды. Отда нет.

Куда мы пойдем? — говорят.

— Надо вверх идти,— сказал старший брат,— там у отца голомо было на красном яру.

Пошли вдоль реки. Нашли земляпку. Проспали ночь. Утром

младший брат говорит:

Дикие пришли!

Действительно, десять очень больших диких оленей за рекой вышли и поплыли через реку прямо к земляпке. Старший брат сел в ветку и всех их убил. Принесли мясо в землянку и опять спали. На другой день двадцать диких пришло. Опять всех их убили. У землянки много жирпого мяса стало. Теперь

все времи в землянке стали лежать ребята. Посмотрели как-то на улицу, увидели: много веток идет с людьми. Оставили люди ветки и к ним пришли.

— Какие вы ребята? — спрашивают люди, шитые лица.

— Век мы здесь, — ответили братья.

— Отец-то кто?

— Отца не знаем.

— Моих людей половина не знаете ли где?

— Пе знаем. А ваш чум где?

- Там есть, вверху.

— Мы пойдем вместе с вами в ваши чумы. У нас много добыто диких. Вместе есть будем,— говорят братья.

— Ладио.

Тогда мясо паше увезите с собой.

Перетаскали братья вместе с шитолицыми мясо на ветки и уплыли вместе с ними в чумы. Переночевали здесь. На другой день прямо от реки в сторону леса пошли и дошли больших чумов шитолицых. У шитолицых в чумах три девки есть. Младший брат говорит старшему, лежа в чуме:

У шитолицых девок лица очень красмвы. Пойду я к ним спать.

— Однако, убыют тебя шитые лица. Ум у них худой.

— Не убыст!

Ночью пошел младший брат к девке спать. С улицы пальма кольнула через июк в пария, но попала в девку и убила ее. Парець схватил колье за конец и выбежал на улицу с ним. Ударал здесь шитолицего пальмой в сердце и ущел в свой чум спать.

Утром говорят шитые лица:

— Девку-то кто убил? На улице человека-то кто убил? Младший брат гостевал по чумам и вечером говорит брату: — В другом чуме тоже хорошая девка есть.

Ночью ушел к пей.

Опять ночью сквозь нюк пальма ударила. Опять пад парнем прошла и девку убила. Парень парку надел, женский ножик схватил и выбежал па улицу. Видит: стоит питое лицо и тычет пальмой в чум. Ударив ножом в бок, убил и этого шитолицего.

Утром шитые лица опять ревут:

— Кто двух людей убил?

Вечером младший брат говорит брату:

- Есть у шитолицых девка с очень красивым телом. Я пой-

ду к вей, а ты готовь лук и вожи. Однако, все шитые лица этой почью придут,

Лежит младший брат с девкой и говорит:

- Что это я шаги слышу? Много людей идет.

Выглянул на улицу и видит: все шитые лица с луками к

этому чуму идут.

Парень схватил большой нож девки, парку надел и на улицу ушел. Подошел сзади к одному шитолицему в расшитой бисером одежде и попросил у пего лук двух братьев убивать.

Тот повернулся к нему. Парень ударил его ножом в грудь

и взял лук бисерного 123.

Тут стали два брата драться с шитыми лицами из луков. Три двя дрались и всех шитолицых убили. Потом стали чумы просматривать. Когда младший брат подощел к одному чуму, из пего выскочил один шитолицый и побежал по дороге аргипа. Младший брат погнался за ним. Догнал до реки. Шитое лицо прыгнул через реку. Парень в это время пустил в него две стрелы. Ногу разрезал ими и руку.

Закрачал шитое лицо;

 Э, парень! Не успел я приготовиться! Здесь па яру был у меня лук спрятан. Насилу я до лука не дошел!

Убил его парень и вернулся. Сидит с братом и говорит;

— Из шитолицых одну девку мы оставим. Женщин всех убьем, а эту девку и возьму.

Взяли эту девку и век здесь в чуме живут и играют.

Это старая наша сказка.

## 68. Медведи и старик

Тундровый тунгус есть, старик. У него пятеро детей: три

сына, две дочери. В чуме на реке живут. Олень один есть.

Вода талая стала, пошел старик на реку промышлять. Три волосяных пущальни у него. Метал их. Немного посидел, рыбы нет. Вернулся домой старик. В чум зашел, чай пил. Говорит потом:

Может быть, рыба понала!

Ушел опять старик к речке. Видит: у пущальни белый мел-

ведь сидит. Перебирает, смотрит ее.

 Ук! — крикнул старик и кусок плавника схватил. Медведь тоже палку схватил. Говорит старик:

— Уходи прочь! Что со мной играень, почему надо мпой шутинь? Дурак я, что ли? Прочь, прочь! Пущальню порвень!

Медведь вытащил пущальню па берег. Оба ухватились за поплавки пущальни, тащут в разпые сторопы, палками машут. Говорит старик:

- Ты разве не нгуо? Почему у бедного человека промысел

портишь?

Старик па ветке на воде был. Медведь, потянул пущальню, вытанцил старика вместе с всткой па берег. На земле старик табак пюхает и говорит:

— Прочь, прочь! Пошто на земле даже не отпускаешь? У меня сейчас Христос-бог есть. От пего ты уйдешь? Я умру,

?ик отр

Медведь не выпускает пущальни. Схватил старика зубами за шею, трясет.

— Ну, ешь меня. Я сидеть буду, - говорит старик.

Не стал медведь есть старика. Говорит старик:

— Я крещеный человек! Солицу буду молиться. Солице! Меня медведь съесть хочет. Это, по-твосму, ладно?

Медведь все-таки его не пускает. Говорит опять старик:

— Я, когда молодой был, в ветке быстро ходил. Ты сильный? Давай померимся, кто сильнее. Я отстану — ты мепя съещь. Ты отстанешь — я тебя убью.

Медведь это услышал и поплыл. Старик в ветке быстро по-

плыл. Говорит:

Беда будет потом. Обгоняет меня.

Есть у старика пальма. Есть железный крест. В воде омут был. Здесь рядом поплыли.

Думает старик: «Уйдет медведь в омут». Говорит:

Ну, живей!

Выскочил старик на берег и, когда медведь подплыл, ударил его пальмой. Сиял старик с медведя шкуру, в чум его увез и съел.

Ночь прошла. Наутро старик опять к пущальням ушел. Видит: черный медведь пришел, пущальни смотрит. Закричал старик:

- Почему пущальни рвешь? У тебя на земле еды мпого.

Я же у матери воды еду прошу. Почему ты такой?

Медведь пущальню не выпускает. Ухватились они за поплавки и разорвали пущальню.

— Ты не бог, а дурак,— говорит старик.— Ребенок ты, что ли?

Сам старик в ветке, медведь на берегу. Говорит дальши старик:

Меня убить хочешь? Убсй!

Медведь, как человек, па дыбы встал. Старик все говорит:
— Меня надо? У меня Микольский есть. Ныпче меня убить хочешь? Давай плясать.

Стали плясать. Медведь пляшет и поет:
— Онтипо! Моптипо! Хокой, хокой!

Старик поет:

— Хэйро, хэйро!

Целый день илясали. Медведь устал. Голову опустил, глаза закрыл. Думает старик: «Э! Сердце его близко. Ножом одолею ли?»

Кольнул ножом и, в ветку сев, быстре отплыл.

Медведь, за ним бросившись, чуть за парку не поймал. Но

умер медведь. Увез старик медведя в чум.

У старшего сына старика шапка красным расписана. Зовут его Краспая шапка <sup>124</sup>. У другого бакари красные, зовут его Красные бакари <sup>125</sup>.

Говорят сыповья:

Отец! Мы чего-то боимся.

- Оленя храпите ночью, если боитесь, - говорит старик.

Сам храни, — говорят сыновья.

Ночью старик сам оленя караулал. День пастал. Встали сыповья. Красная шапка говорит, другой говорит:

— Отец! Что почью нашел?

 Ничего пе пашел,— отвечает старик.— Только аргишить падо. Медведь в этих местах очень плохой.

Сыповья следы увидели отда. Видно, что ночью од ходил

в лес. Говорят сыновья:

- Что делал отец в лесу? Посмотрим!

Пошли в лес по дороге отда. Нашли огород с настороженным луком па дикого. В воротах огорода что-то лежит. Дикий, что ли? Нога у него в крови. На боку шкура в крови. Шкура железная.

— Что это? — говорят сыновья.— Как стрелой его добыли? Кожа железпая. Этот дикий — сохатый, оказывается!

Верпулись сыповья в чум:

Отец! Что это? Какой стрелой добыл такого дикого?

— Не знаю! — старик говорят. — Ну, аргипим, оставим его. Пешком аргишили. К многим тундровым тунгусам присоедипились. Спрашивает старик.

— У вас шаман есть?

— Есть, — говорят, — молодой шаман.

— Давай,— говорит старик,— обо мне шамань. Пусть расскажет, что со мной было. Сам не скажу.

Шаманил молодой шаман и говорит:

— Медведей ты добывал. В пущальнях двух медведей добыл. У в лесу живущих шитолицых, у их большого шамана, ты зверя добыл. Железного сохатого добыл.

— Так, так. Мое дело, — сказал старик.

— Не на тебе грех, — говорит молодой шаман, — хоть ты и добыл. Сами опи тебя искали.

Весною пришли к старику вести: большой шаман цитолпцых умер. Кровь на боку была. Теперь все.

#### 69. Сын медведя

Живут два тунгуса с питыми лицами. Но, несмотря на то что они шитолицые тунгусы, все время живут опи с тундровыми тунгусами. Самых настоящих шитолицых они давно бросили. Оба тупгуса — братья, от одной матери рождены. Один из них чуть постарше.

У старшего двое детей: одна девочка и один мальчик. От самого большого камня близко они сидели. Диких промышляли. Долго живя здесь, дикого истребили в этих местах. Млад-

ший брат говорит:

— Вблизи дикого мы совсем кончали. Там, далеко, в насилу видных отсюда местах, дикий, однако, еще есть.

Отвечает старший брат:

— Так далеко идти худо. Поблизости надо искать.

— Я пойду,— говорит младший брат.— Настоящий хороший учаг есть у нас. Когда солнце заходить будет, вернусь. При

слабом свете зари вернусь.

Теперь ушел младший брат. Двух учагов взял с собой. Одип учаг очень хорош — ростом прямо с амбар. Из дома поехал на плохом, на хорошем верпуться хочет. На полнути остановился. Видит: очень еще далеко земля. Солнце уже немного поднялось. Поехал на хорошем учаге и дошел той земли, к которой ехал. В самом камне, в крутой долине, рску пашел. В своей вершине река падвое разделилась. На слиянии этих двух рек лайда. На

лайде десять диких порозов. Зайдя с верховьев реки из ущелья, закричал. Дикие побежали по удобному для них месту близко,

мимо него. В двух выстрелил из лука.

Снял с одного шкуру. Стал снимать с другого. Стал перетаскивать тушу дикого на удобное место. Взял его за рога, приподнял и услышал, как два лука щелкнули. Побежал он, увернувшись от одной стрелы. Но другая стрела перебила ему жилу на поге.

Вышли тогда из засады два шитолицых. Один длиннопогий — Ходукундамату. Другой топкий, как трава, человек —

Нётараку. Говорит им младший брат:

— Эй, друзья! У меня поги цет. Как пойду? Почему меня украдкой убили? Почему честно не убили? Добейте меня здесь. Дайте мне лук, он близко. Даром я на земле сижу, отведаю вас.

— Нет, — отвечают шитые лица, — зачем лук дадим? —

И, повернувшись, ушли пешком эти два человека.

Из стрел сделал себе колодку на погу младший брат. Насилу дополз до учага. Захватил лук и стрелы. Залез на учага. Ранепую погу на седло закинул и поехал домой. Едет тихо. Скоро

как пойдет? Диких бросил. Темно стало.

Хороший учаг сам по следу к чуму идет. Оленья копаница уже близко стала. Вдруг встал учаг. Услышал младший брат крик в своем чуме. Бросил учага и упал на землю. Видит: его старший брат голый пробегает. Между лопаток стрела торчит. Только древко видно. Железный наконечник весь в мясе. За ним цва шитолицых голятся. Один — топкий, как трава, другой — дликноногий.

Лежа в яме па земле, схватил младший брат лук. Близко

пробежал его брат.

За ним идущие пусть ближе подойдут!

Выстрения один раз. Длипноногому прямо в персиосье попал. Выстрения в другого. Но промахнулся, видно, в темноте. Услышал, как стрена на земню упала. Парка Нётараку— из

белого лесца. Видно, что живой убегает оп.

Насилу на руках дополз младший брат до чума. В нем ни одного человека ист. Его жены нет, брата жены и детей нет. Тел даже нет. Прилег младший брат на одеяло и заснул. Три дни спал. На третий день проснувшись, услышал шаги на улице. Приоткрыл дверь и посмотрел. Видит: пришел опять одетый в белую парку Нётараку. Лицо у него прострелено. С пим другой шитолицый, с косой 126. Лежа в чуме, говорит младший брат:

Нётараку! Зайди в чум и добей меня. Очень я мучаюсь.

— Нельзя. Зайдя в чум, сам погибну в нем,— ответил Нёта-

раку и ушел.

От рапы в ноге почему пропадет человек? Так сидит голодный. Слышит, скрипит что-то в опрокинутом котле. Толкнул его младший брат поленом. Опрокинулся котел, и увидел под ним он мальчика, сына своего старшего брата.

Так стал с мальчиком в чуме лежать. Как-то говорит маль-

чик дяде:

— Сядь!

Дядя не отвечает. Умер.

Куда пойдет одинокий ребенок? Жил в чуме, питался остатками еды в котле. Как-то услышал, что кто-то опять пришел к

чуму. Открыл дверь. Оказывается, медведь пришел.

Зашел медведь в чум, взял труп дяди и упес на улицу. Вырыл в земле могилу, положил в нес труп и законал. Затем опять в чум пришел и скулит, как собака. Ребенок, испугавшись, отбегает, прячется. Медведь очень велик. Задние поги у дверей, сам через весь чум протянулся. Поймал ребенка, вынес на улицу и понес прочь от чума. До берлоги дойдя, в нее запихал мальчика.

Берлога большая, как чум. В ней много медведей ревет. Принесший мальчика медведь один раз взревел. Все медведи замолчали.

Стал жить здесь мальчик, пикуда не выходя. Принесший его медведь все время у дверей лежит. Медведи приносят мясо дикого, только без ребер, и другую еду.

Так десять лет прожил здесь мальчик. Вырос сам с чум.

С медведями на улицу выходил, смеялся, играл, дружил.

Говорит как-то старый медведь другим:

Что делать мие с ребенком? Очень большой холод настает. Какую ему парку дам? Надо шить.

Ушел этот медведь. Где-то черную-черную парку достал и

принес. Парень оделся в пее и, как медведь, стал.

Еще песколько лет прошло. Уходить стал парень в лес и подолгу смотрел молча на солние. Это замечал старый медведь. Думает про себя: «Одпако, о чем-то он думает?»

Так решив, спросил старый медведь пария:

- Ну, тупгус. О чем ты думаешь?

Отвечает парепь:

 Век дума у меня. Были у меня отец, мать, сестра. Куда опи ушли? Эту землю искать буду. Медведь думает: «Как же парепь уйдет?» Говорит ему:

— Можешь идти. Но невинных людей не убивай. Твоего отца убил Нётараку. Его ищи. Если же невинных людей убьешь, то сам погибнень. Я это узнаю и тебя убью. Силы у тебя столько же, сколько у меня. По как ты пойдень пешком? Но я тоже что-то имею. У меня тоже олени есть, дочери есть, санки есть, разное имущество есть. Подожди меня, я искать пойду.

Теперь ушел медведь. День прошел. Все спали. На другой

день в полдень приходит и говорит:

— Ну, все готово. Чум-то готов. Иди.

Вышел парень. Видит: к берлоге подошло семь аргишей. Вместо оленей все медведи. Семь женщин — лица людские, парки медвежьи. Одна санка лишняя есть — мужская. Четыре медведя в нее запряжено. Подошел парень к санке и остановился. Старик медведь спрашивает:

- Почему не садишься?

— Есть у меня речь,— говорит парепь.— Видел я у тебя лыжи. Ты что, очепь жалеешь их?

— Сыпа просьбе как буду перечить? — отвечает старый мед-

ведь. — Возьми лыжи.

Теперь уехал парень с семью аргишами. Все время аргишил, не стоял. Ночь ехал, день ехал, наконец остановился. Думает: «Из этих семи женщин которая же моя жена? Все хороши, все одинаковые!»

Пустили «олепей», чум сделали. Все женщины в чум зашли. Зашел сам в чум. Сбивает снег поленом с бакари и смотрит: одпа женщина с верхней стороны у двери сидит. За шесты черная парка засунута, такая же, как у него самого. У других женщин этого пет.

 Это моя жепа, — решил парень и сел около нее и с ней потом лег спать.

После этого еще день аргишили. Опять чум сделали. Но своих четырех медведей он не отпустил и поехал дальше. Долго ехал. Ночь, за пей день и опять ночь и день ехал. Через три для четыре медведя упали на землю. Пошел тогда на лыжах. Так идя, семь чумов нашел.

Бывшие перед чумами люди убежали, завидев нашего человека. Только перед средним чумом остался одип что-то работающий человек. Не переставая работать, спросил человек:

- Кто ты?

— Если ум есть у тебя, так слушай,— говорит парень.— Отца у меня нет, матери нет. А ты кто? — Давно, говорят, сыпа одного тупгуса медведь унес. Одпако, это ты и есть, — говорит работающий человек.

Верно! Нётараку где сейчас?

Три дня тому назад Нётараку здесь был, в карты играл.
 След его видно, — ответил человек.

 У тебя олени сильные. Дай мне оленей,— говорит парень.

Одного оленя только дал работавший человек. Запряг его парень в чужую же санку и спросил:

— Этот олень силен?

Сильный!

Ну, если сильный, то скоро догоню, — говорит парень.

Погнал хореем оленя. Олень рванулся, зарылся в снег и упал. Говорыт нарень:

Олень сильный! Но, однако, у тебя сила у самого есть?

Дай-ка один раз поборемся.

— Ладно, один раз поборемся, — говорит работавший человек. Поднял хозяни сленя пария вверх и говорит:

Ну, силы-то только. Чуть от земли отделил.

Обхватил тогда парень этого человека, сдавил, и умер тот. После этого парень опять пешком на лыжах ушел.

Так идя, еще в шести чумах из-за плохих оленей ссорился

и задавил еще шесть человек.

Так людей добывая, пешком шел парень. Долго шел и дошел до большой реки. Над водой высокий крутой яр стоит. Вышел па пего парень и не находит спуска с него вперед. Вдали же, за водой, виднеется красная сопка.

— Что это за река? — говорит парень. — Если ее обходить,

моя дорога очень кривой будет. Надо прямо идти.

Прямо с яра прыгнул парень в воду и скрылся в ней с головой.

Теперь речь сказки 127 прямо в яр ушла. Парня пе видно, с головой скрылся. У сопки, па той стороне реки, маленькая речка есть, впадающая в нее. В устье этой речки что-то забурлило, показалась голова. Вышел парень на берег и пошел вдоль речки. Парка сухая. Дошел до истока реки. Здесь оказалось еще семь женщин. Около женщин пещера. Женщины около пещеры дрова рубят. Говорят:

- Зачем пришел? Какой человек? Есть ли у него толк?

Толку-то нет у него. Ничего мы ему не скажем!

— Что это за проклятые бабы! — сказал парень и перебил их всех кулаком. Стал искать вход в пещеру. Найдя, зашел.

Пещера высокая, как чум. В ней старый медведь оказался. Говорит парию:

— Зачем вернулся? Какое дело есть? Что натворил?

Дела нет, — отвечает парень.

— Как дела пет! — говорит медведь.— Я не говорил разве, невинных людей пе убивать? А ты выполнил? Греха у тебя ист? Нётараку пашел? Теперь я рассержусь!

Старик медведь силен. Дерется с парием. Тут две женщины

зашли и говорят:

— Эй! Медведя сып! Зачем сердишься? Ты падеешься победить? Одпако, не победишь!

Это услыхав, парень выпустил медведи. Спал здесь несколь-

ко дней. Потом разбудил его медведь и говорит:

— Вставай, парень! Перед тобой далекий путь. Парень встал, поел. Старик медведь говорит:

— Теперь ты далско пойдешь Нётараку искать. Его голова черная была. Теперь, однако, белая. Других людей сейчас, однако, не найдешь, а Нётараку найдешь.

Куда пойду? — говорит парень. — Да все равно! Найду и

убыо!

— Двух белых оленей возьми, — говорит старик медведь.

На двух этих оленях поехал парень по ровной тундре. Старос чумище нашел. Нюк совсем изодрап, несколько только шестов стоит. Около чума торчат воткнувшиеся в землю стрелы. Недалеко река.

— Эй! Это, однако, моего отца чум! — сказал сып медведя. В верхней стороне чума лук оказался. Его и много стрел взял

сын медведя.

После этого решил в свой чум, где жену оставил, уехать. Приехал туда. Пока его пе было, у его жены мальчик родился.

Теперь аргишили. Все время в сторопу леса аргишили. Черный камень перешли. За ним остановились. Медведя сын поехал диких искать, думая, что, может быть, и шитые лица попадутся. Семью с сыном оставил. Сын уже вырос. Ростом аршина полтора стал.

Уйдя в сторону леса, дошел до очень большого и густого

песа. Противоположную сторону его даже не видно.

Дойдя до этого леса, санку с оленями оставил и пешком по-

шел, взяв с собой лук со стрелами.

Нашел большую дорогу. Пошел по ней в лес. Шел, шел, немного темно стало. Туман опустился, сильный туман. Нашел в тумане оленью копаницу. На озере, на льду, плящут тунгусы. Все озеро усыпано ими. Подойдя к озеру, нашел Норка-пё (т.е. «Медведя сып») один брошенный сокуй и надел его на себя. Войдя в толпу веселящихся людей, тропул одного из них за плечо и спросил:

Барбы-то чум который?

Вот прямо. Самый средний чум,— ответил тунгус.

Заметил этот чум Норка-нё и вернулся. В темноте на копанице сидел. Когда настало время спать ложиться, решил идти. Думает: «Одпако, снят, полночь настала».

Взяв лук и пальму, подошел к чуму, на который указал ему тупгус. Открыл дверь — ничего пе видпо, все спят. Стал бить пальмой направо и налево. Перебил всех. В другой чум зашел — половину перебил, остальные закричали. Люди в других чумах услыхали крик, луки схватили. Мпого людей оказалось живых на улице. Среди них Нётараку с луком. Как ушел из чума — черт его знает!

Три дня бился со всеми этими людьми Норка-пё. Перебил их

всех, остался один Нётараку.

К этому времени у Норка-пё все стрелы копчились. Побежал Порка-нё и набежал на сапку в яме. Подбежал близко к сапке. Из-за сапки кто-то выстрелил и пересек Нётараку жилу на ноге. Оказалось, пришел сып Норка-пё и выручил своего отца.

Верпулся Норка-нё с сыном к чумам шитолицых. Говорит Норка-пё:

Убитых людей оленей возьмем ли?

Сын отвечает:

Возьмем! Взять надо!

Нашел Норка-нё здесь свою мать, сестру и вдову дяди. Взял их всех с собой, угнали оленей п стали возвращаться в тундру. Сын все время почью оленей караулит. Волки приходили — всех их перебил. Перешли еще хребет в сторону тундры и остановились. Говорит сыну Норка-нё:

 Где мы себе товарищей найдем? У меня товарищи медведи были. Ты к ним пойдешь или куда-пибудь в другое

место?

Отвечает сып:

Вроде нас люди есть ли еще или их всех перебили?

Поди сам поищи, — говорит Норка-нё.

Поехал парень искать на сапке. Ушел в сторону тундры. На самом краю леса нашел пять чумов. Живут в них тундровые тунгусы. Ты что за человек? — спращивают пария.

У меня отец есть, — отвечает парень. — Отца имя как говорять стану? Человек и человек.

— Это не важно, что человек. Почему мы тебя не знаем, тс-

бя не видали здесь раньше? — говорят эти тунгусы.

— Моего отца медведь кормил. У него он и вырос. От дочери медведя и я родился. Такой я человек. Наш аргиш придет, вы не бойтесь, — сказал парень и верпулся домой.

Отец спрашивает:

— Ну, что пашел?

— Пять чумов нашел, пять мужчин. Эти люди смирные. Туда уйдем,— ответил парепь.

— Не знаю, не знаю, - говорит отец, - может быть, опять

в какос-пибудь дело попадем.

— Что может быть худого? Ну, пусть буду я у пих гостевать, а париться не будем,— говорит сын.

Так ладио, — ответил отец.

Подаргишили они к этим чумам близко и встали. Все время здесь стояли. Несколько лет так жили.

Однажды одип человек приехал. Два запряженных в санку оленя, как остановали их, сразу упали. Вошел этот человек в чум Норка-иё. Спрашивает старик:

— Откуда пришел, что за дело есть? Олени твои упали от

быстрей езды. Наверное, недаром пришел.

Как педаром! — ответил приехавний.

— Ну, что скажешь?

- Целый парод перебили шитые лица. Ночью пришли. Я олепей сторожил. Крик в чумах услышав, я уехал в пустую землю. Твой чум искал. Мон чумы шитые лица, одпако, совсем разорили. Товарища дай мне, или худо это? говорит приехавший.
- Не знаю, говорит старик. Ну, спроси моего сына. Сильнее его людей нет. Однако, его душа в пустой земле не останется.

Согласился сын и уехал с приехавшим человском. Нашли они разоренные чумы. Собаки и то живой иет. Спрашивает сып Норка-нё (Порка-нё-нё):

— Что будем делать? Поедем мы дальше искать? Или эдесь

остаповимся сперва и чум сделаем?

Решили прямо ехать дальше. Едут на сапках и доехали до самого большого камня. От камня сюда много дымов увидели. Тут легли спать, дожидаясь вечера, когда те заснут.

— Может быть, среди них силачи окажутся, тогда днем мы не справимся с ними,— так решили.

В полночь пошли. Норка-нё-нё говорит:

— Чумов много. Ты с дальней стороны заходи, я с ближней

пойду. Пойдем по чумам.

Так пошли. Норка-иё-нё перебил людей сперва в маленьком крайнем чуме, затем в другом опять всех истребил, затем в середине чум добыл. За ним еще в четырех чумах перебил народ. Еще пять чумов осталось. К пим подойдя, увидел, что его товарищ бьется с двумя шитолицыми. Стрелы летают. Побежал помогать.

Но не успел дойти, как убили шитые лица его товарища. Прямо в горло стрелы попали. Теперь стал биться с этими шитолицыми Норка-пё-нё. Один шитолицый — топенький человек, другой с косой. Пока сражались опи, настал полдень. Потом стало солнце закатываться. Выстрелил тут Норка-пё-нё и попал в голову большому шитолицему с косой. Потом перебил тетиву лука топенького шитолицего. Быстро побежал от пего пешком тоненький шитолицый. Парень не стал его гонять. Подумал: «Стал бы гоняться за ним, убил бы его — это перед богом был бы грех».

Взял он табун шитолицых, одну девку и вернулся домой. Одну только девку привез, украденную раньше шитолицыми у тундровых тунгусов. Пришел к отцу и рассказал, что товарища у него убили.

— Эй! Это, однако, слабый человек был. Что подслаешь?
 С этой девкой стал жить Норка-нё-нё. Годы проходили. Те-

перь все.

## 70. Сыновья охотника на медведей

(Вариант 1)

Жили два человека тупдровых тунгуса. Один из них пашел двух медведей и говорит другому:

Пойдем их добывать.

Другой ответил:

- Как-то боюсь.

 Ну! — говорит первый человек. — Тогда я один пойду и если добуду этих медведей, то тебя все равно убыо потом. Разделились эти люди. Ушли с чумами в разные стороны. На другой день первый человек пошел с сыном добывать медведей. Добыл их и говорит сыну:

— Унеси весть в чум.

Поехал парнишка на учаге. Что-то быстро идет учаг. Оглянулся и видит: медведь за ним, совсем близко от него, бежит. Парель погнал учага. Слышит, как отец кричит:

Сып! Не бойся, я приду!

Оглянулся потом парень и видит, что с двумя уже медведями вступил в бой отец и задавили медведи отца. Поехал поснешно парень, сбился с дороги и нопал в чум соседа, с которым они разделились накануне. Переночевал здесь и поехал в свой чум. Присхал и видит, что семья его тоже заедена медведями. Младший брат был у него, совсем исчез. Мать нашел ее всю растервали. Половину съели, половину на высокое место близ чума положили. Думает парень: «Почему это котел у реки брошен? Надо его унести». Подпял этот котел. Под ним его брат оказался, живой.

Аргишили ребята с соседом. Добывает диких сосед. Старший парень оленей хранит. Младший считает соседа за отца. Говорит однажды старший брат младшему:

— Я нашу родию убить хочу. Если бы они от нас тот раз

не уходили, наши настоящие отец и мать живы бы были.

— Зачем убивать?! — кричит младший брат.— Это наш отец. Я ему скажу!

— Эй! Смотри не говори! — сказал старший брат.

Старший брат век оленей храпит, всегда находится в табуне. Маленький у женщины в чуме играет. Старший ждет ушедшего за дикими приемного отца.

Приехал приемпый отец. Диких добыл.

— Сколько добыл, отец? — спрашивает старший брат.

Двух добыл.

 Отпускай оленей, отец! Я развяжу санку,— говорит старший брат.

Стал отец олепей распрягать. У нарня пальма есть. Веревки, которыми было привязано мясо к санке, развязывает. Отец отвернулся к олепям. Парень ударил его тогда пальмой. Вскричал старик:

Эй, парень! Что ты? Однако, пропад я!

 Почему ты отделился тогда от нас? Слова отца я никогда пе забуду.

Умер приемный отец. Парепь пощел с пальмой к чуму, чтобы

жепу отца убить, боясь, что опа будет жалеть своего мужа. Говорит ей:

Твоего мужа я убил. Жалеешь ли его?

Не убивай меня, — говорит жепщина. — Будем жить вместе. Буду и хранить вас. Ты оленей хорошо ловишь.

Аргишили, бросив труп на земле непохоропенным.

Старший брат диких добывал, маленький — куронаток. Так и жили и аргишили, пока снег не стал таять. Стала вода теплая, гуси прилетели. К этому времени нашли они пять чумов. Люди — не тундровые тунгусы, а шитые лица. К этим чумам присоединились ребята.

Спрашивают эти нять человек ребят:

— Что вы за люди?

— Наши отцы тоже шитые лица были. Один от болезпи умер, другого медведь задавил,— говорит старший брат.

На самом деле их отец пе пинтолицый был. Так сказал оп,

хитря что-то.

— Ну, раз вы из наших, то вместе жить будем,— говорят шитые лица.— Будем вас воспитывать.

Пять человек шитолицых — удалые люди. Находят гусей,

диких. Кормят ими ребят.

Так прошло лето, осепь настала. Ребята хорошо живут, олсней насут. Как-то почью, находясь в табуне, говорит старший брат:

Я шитолицых добывать буду.

— Ты и приемного отца убил зря, и здесь хочешь убивать. Я им скажу, что ты их хочешь убить,— ответил младший брат.

День настал. Младший брат оленей собрал. Устал, лег снать и заснул. Старший брат, видя это, пошел гостевать в чумы шитолицых. Мужчины — шитые лица были все на охоте. В чумах остались только женщины. Гостевал старший брат в чумах и всех пятерых женщив по очереди убил.

Теперь ждет в ближнем к своему чуму возвращения мужчин. Приехал хозяин этого чума, привез дикого. Парень к нему

на улицу вышел и говорит:

Что ты долго? Я тебя все время жду.

— Диких добывал. Возьми этого, твой пай,— отвечает шитое лицо и отпускает олепей. Парепь улучил время и заколол его пальмой. Закрыл мертвеца шкурой, думает: «Однако, из другого чума скоро придет».

Стал ждать в другом чуме. Наконец пришел этот шитоли-

цый. Спрашивает парень:

Сколько добыл?

— Два. Пай-то свой унеси.

— Я твоих оленей пущу, — говорит парень. Схватил пальму,

пряча ее за оленями, подошел и заколол шитолицего.

После этого таким же образом еще двух убил. Остался один. Думает нарень: «Этого как добуду? Удалый. Учага себс из табуна за ногу ловит».

Сел в чуме удалого с луком. Настала ночь. Приехал удалый шитолицый. В чуме темно. Парень думает: «Как в чум войдет,

убью».

Зашел шитое лицо в чум. Сильно натянул парень лук, видя через огонь вошедшего. Шитое лицо прямо на стрелу пошел. Выстрелил парень. Услышал свист стрелы шитое лицо и выскочил из чума. Парень за ним. Выскочил из чума и видит, что лежит шитое лицо на спине. Стрела в сердце.

Собрал нарень всех оленей, мясо и другой живот, и арги-

шили в тундру.

В тупдре нашел десять чумов. Стоят на берегу за большой рекой. На этом берегу еще два чума есть. У этих двух чумов и остановился.

В одном из этих чумов старик живет, кузпец <sup>128</sup>. Делает наконечники стрел, лезвия пальм. Огонь на улице топит. Сам старик — шитолицый. Рядом с ним в чуме его брат живет. В десяти же других чумах за рекой тундровые тунгусы живут, нешитолицые.

У старика ребят много. Играют около него:

Эй, дедушка! Что делаешь?

— Стрелы делаю, кому надо, — отвечает старик.

Стал жить парень вместе со своей семьей около этих людей. Младший брат парня как-то спрашивает кузнеца:

Как железо делаешь?

А тебе что надо? — спрашивает старик.

— Стрелы надо мне, — говорит мальчик.

Старик выдернул из огни раскаленное железо и ударил им мальчика по голове. Кость не проломил, а только обжег. Мальчик убежал в чум. Сел около женщины и говорит:

— Эй! Мпе голову старик ранил!

— Я же тебе говорила,— сказала женщина,— сиди около меня. Вот и вышло худо. Хорошо это?

Пришел в чум старший брат:

- Мой брат почему такой? Что случилось?

— Старик меня по лицу ударил, — ответил мальчик.

Легли спать. Наутро парень к старику пошел.

— Старик! Какое железо куешь? — Взял пальму и спрашивает: — Это что такое?

Отвечает старик:

— Если тебе надо, возьми.

Парень отрубил голову старику. Бывшие здесь ребята из

чумов тундровых тунгусов говорят:

— Парень, ты пропал. Тебя убьет брат старика. Уходи от шитых лиц почью к нам за реку. Переезжай на ветке, а остальные ветки мы сломаем, и он тебя не поймает.

Ночью уплыл парень в ветке за реку и увел ветку старика.

Остальные ветки ребята изрезали ножами.

В полночь старик, брат кузпеца, заглянул в чум пария. Шея у него очень длинная. Видит, что пария нет, и ушел к реке. Кричит:

— Меня перевезите! Я рыбы добывать буду очепь много. У меня нет вестей о пяти монх сыновьях. Теперь у меня брат ногиб. Я к вам париться буду, рыбу промышлять.

Говорит ему в ответ усхавший парень:
— Верно ты говоришь. Ну переезжай!

Подъехал к пему парень в своей ветке и подогнал ветку старика.

Говорит старик:

Ий! Очень хороший ты сынок за то, что помог мне. Очень удалый!

Взял старик свою ветку и говорит:
— Парень, попробуй мою ветку.

Парень сел к нему в ветку. Говорит старик:

Подвинься.

Парень подвинулся, и старик сел позади пего. Парень оказался между ногами у старика. Выпул старик пож. Парень, гребя, поднял левую руку. Старик ткпул его пожом под руку и бросил тело в воду. Затем подъехал к берегу и пошел в свой чум к жене и ребятам.

Младший брат убитого говорит, увидев это:

— Моего брата лук где?

Взял лук и одну стрелу и лег в яме на берегу. Старик пошел мимо него. Ногами натянул лук мальчик и выстрелил. Попала стрела старику в бок, и упал он с берега в воду.

Убив старика, мальчик дождался ребят из десяти чумов тундровых тунгусов. Когда те пришли, он к ним присоединился. Эти многочисленные люди его выкормили. Вырос большой. Но ум у него тоже плохой был немпого. Так прошло несколько лет.

Потом он отделился от товарищей и аргишил в лес.

Переехал самый большой камень и опять шитолицых нашел. Найдя их, к ним присоединился. С ними вместе промышлял.

У плитых лиц барба есть, силач. Диких ищет — нешком догопиет их и по пять штук сразу добывает. Говорит парень;

— Этот человек сильный. Пойдем мы вместе с ним диких

добывать,

Пошли вдвоем. Одип табуп диких нашли. Говорит парень:
— Дикий на плохой земле, на лайде. Ты зайди с той стороны и кричи. Они тогда ко мпе, к яру, придут.

Шитое лицо ушел. Обощел диких и кричит там. Дикие быстро, как птицы, помчались и побежали вблизи от пария. Он же ни разу не выстрелил. Шитое лицо издали еще говорит:

— Почему ни разу пе выстрелил? Ну ладно! Я за пими

пешком погонюсь.

Побежал питое лицо за дикими и подощел близко к парею. Пробежал щель в скале, где тот лежал. Парень выстрелил двумя стрелами. Одна мимо пролстела, другая порвала шитолицему жилу на ноге. Шитое лицо сел и сказал:

— Со мной копчепо. Но ночему ты хитрил? Почему не говорил раньше, что меня отведать хочешь? Рапьше сказал бы ты это мне — был бы уж ты мертв. У меня в чумах сильных людей больше нет. Моих людей не истребляй. Ну а со мной сейчас все кончено.

Не стал добивать его парень и в чумы ушел. Всех оленей и весь живот отобрал. Другие шитые лица ему пичего не говорят, только смотрят. Между собой толкуют:

- Однако, наш барба пропал. Другого такого человека, ма-

стера диких добывать, пст.

Некоторые говорят:

— Мы на этого человека напали бы, да силы мало. Этот парень, когда оленей ловит, очень легок на ногу. Такого пе убъем.

Парень ушел в тупдру. Шитолицых павсегда бросил. В тупдре самодей пашел. У них гостевал вместе с женициной.

Когда в чум свой вернулись, говорит старуха:

У одного там человека девка есть. Ее тебе в жены взять худо?

— Хочешь, возьми, — говорит парень.

Старуха ушла. Девку сватает. Спрашивает:

Девки цена-то сколько?

— Не знаем, — говорят те. — Цены не знаем. Как говорить будем? Твой сын просит ее или нет? Мы пе знаем. Как говорить нять оленей даст, пять волков, пять нюков.

Отдали такую цену. Парень взял эту девку и в этой земле

стал кочевать. Навеки здесь остался. Теперь все.

# 71. Сыновья охотника на медведей

(Вариант 2)

Два тунгуса соединились в одно стойбище: один — тундровый тунгус, другой — шитолицый. У питолицего жены нет, два только маленьких сына. У тунгуса жена, дочь этого шитолицего. Промышляют оба. Тунгус диких оленей добывает, шитолицый — медведей. Оленей мало у них, но оба удалые. Один диких оленей сразу добывает, другой медведей сразу добывает. Говорит зятю шитолицый тунгус:

— Это диких оленей ты как добываешь?

— Как добываю? Бегаю за ним, близко приду — тогда и до-

бываю. А ты медведей как добываешь?

 Медведя силой я убиваю, дерусь с ним. Деремся когда, его силы немного меньше мосй оказывается, вот так их и добываю.

Говорит зятю шитолицый:

Надо идти с тобой на диких вместе.

- Ладно, пойдем, посмотришь, как я промышляю.

Пошли. Нашли десять диких олепей. Тунгус пешком пошел. Побежал, ближе стал к диким оленям. Тогда сильно побежал, дикие олени сразу близко стали. Так к ним приблизился и всех, десять примерно, диких олепей из лука застрелил. Вот теперь над зятем смеется старик.

— Вот, зять, твой промысел оказывается нашего лучше, не надо драться, а только бегать. Ну, завтра пойдем, мой промы-

сел посмотришь.

Настал завтрашний день. Люди встали. Шитолицый вместе с зятем на промысел ушел. Пришли к реке с узкой обрывистой долиной. Говорит шитолицый:

 Ну, зять! Вот яма, в которой я промышляю. Стапу здесь и буду кричать — он и придет. У! Шитолицый пошел вниз, подошел к берегу реки и кричит:

— Медведь! Иди сюда!

Кричал шитолицый, а потом зятю говорит:

- Сперва один придет, потом два придут, потом три, но

если их всего семь придет, у меня силы не хватит.

Ну, медведь пришел. Сперва один, потом другой, потом два опять пришли, четыре их стало, потом пятый и плестой пришли. Неизвестно, еще сколько их. Ну, как будем теперь? Этот шитолицый очень удалый. Бьется, бьется с пими. Но вот седьмой медведь пришел. Все семь медведей вместе дрались с шитолицым. Испугался тунгус:

- У! Совсем он силы теряет. Я же такого промысла не

знаю, как помогать буду?

Убежал этот тунгус в чум. Питолицый глядит ему вслед:

— У! Зять убежал, будто чужой он человек. Меня он бросил. Теперь моя душа-то только.

Зять прибежал домой и говорит жене:

 Отда чум хорошенько укреии. Пусть останутся два нарня в нем. Нам убежать надо. Я очень испугался.

Ну, отца чум укрепила жепщина. Потом убежал зять с женой. Два царня два дня ожидают отца. Третий день настал, отца все время пет. Старший сын плачет:

— У! Брат! Теперь мы живые будем? Отец, верно, пропал. Поехали оба парнишки верхом на одном олене к отцу. Потом его дорогу нашли, по ней поехали.

У! Отец шесть медведей убил!

Шестого медведя далее отец лежит. Пришли к отцу.

— Ну как, отец, живой ты?

- Ну, как-нибудь на учага меня потихоньку подымите.

Кое-как подняли ребята отца на оленя. Кое-как доехал отец

до чума. Говорит теперь старик:

— Эй! Зять-то меня бросил почему-то. Теперь я живой пе буду. Брюхо у меня все разодрано, все мясо там выдрано. Зятьто, оказывается, нехороший человек был. Сперва я думал, что он хороший человек. Ну, парни, пока я живой, будем говорить. С зятем пе деритесь, оп в своей орде удалый был. Пожалуйста, не деритесь. Сейчас вам лет очень мало. Он вас обоих убъет.

Потом на улицу вышли оба парня. Играют вдвоем на улице около чума. По которой дороге отца привезли, смотрят. Старший-то говорит:

По пашей дороге медведь идет. Надо отцу сказать.

Сказали отцу. Отец говорит:

— Ну, ребята, уходите. Учаг у нас есть. На нем подите, идите по дороге зятя. Сейчас моя душа еще пемного жива. Положите около меня лук. Мне па улицу выйти силы нет.

Положили около отца лук. — Ну, дверь-то откройте.

Открыли дверь. Прямо в сторопу медведя она. День теплый был, весна. Старший брат младшего на олене ремнями привязал, чтобы пе упал. Теперь побежали по дороге зятя. Все время двое ребят по дороге зятя идут, идут. Солнце перевалило за полдень. Младший брат говорит:

- У! Брат! Медведь по нашей дороге идет. Ну, брат, силь-

по оленя гони. Однако, нас догонит. Очень быстро идет.

Ну, голят, пу, гонят, очень скоро идут, прямо летят. Но медведь тоже очень скоро идет, к пим очень близко пришел.

— Беда, брат, однако, мы пропали.

Потом хребет видно стало. На самом хребте зять стоит, чум видно стало.

- Брат! Кричи! Зять совсем близко стал!

Ну, кричат:

 Эй, зять! Мы пропали! Однако, нас пе достапеть, медведь нас гонит!

Так кричат опи, пока слово их не оставило и к тому тунгусу, зятю, не ушло. Ну, зять на улицу вышел, лук держит, на нем одна стрела. Глазами с трудом видно двух ребят. Все время они плачут, все время кричат. Тунгус один раз выстрелил, ушел в чум и в одеяло лег. У! Медведь почему так сделал? Повалился внеред, стрела прямо в горло ему попала.

Ну, дошли до зятя ребята. Едят у него в чуме. Говорит

зять:

— Ну, как будем делать? Медведя есть будем?

Ребята говорят:

— Нет, пожалуйста, не ешь! Этот медведь отца оставил, съев половину его тела. Теперь он поганый стал. Не ешь его.

Ну, не стали есть. Это дело так кончилось. Ну, три или четыре года так живут с зятем. Старший брат диких стал добывать по одному, младший так болтается, еще никакого промысла не знает. Оу! Как-то оба пария играли. Старший говорит:

— Браті Слушай меня. Я отца душу опять видел, опять при-

шла. Зятя убить хочу.

У! Айнэй! Как убивать станець? Жить-то живем хоро-

шо. Еду хорошую едим. Сестра нам одежду хорошо делает, в дырах нас на мороз не пускает.

- Нет, но моему уму, убить надо.

Целую неделю так спорили. Младший говорит:

- Мимо выстрелишь, он нас прикончит.

— Ну, что поделаешь. Отца душе его надо тоже.

Ну, брат, не надо!Пет, я убивать буду.

- Как его убъешь? Сам видишь, удалый он все-таки. Од-

нако, мы только сами в беду попадем.

— Ну, брат, мне все-таки попробовать надо. Необходимо мне попытаться. Отец, когда живой был, оп нам как мать был. Оттого у меня ум совсем шевелится.

- Беда долго ты говоришь. Ну что поделаеть, пу, про-

буй.

Зять ушел промышлять диких оленей. Уехал па санке. Когда он приезжал, диких оленей добыв, всегда останавливался на одном месте, где была кровь на снегу. Парень в этом месте в снег зарылся. Вечер наступил. Зять приехал, диких оленей добыв.

Ну, оленей-то пустите, — говорит. — Два парня здесь ли?

— Не знаю, — жена говорит, — куропаток гоняют, что ли.

Это почему у меня сердце боится? — сказал зять и пустил оленей.

Шитолицего сын теперь выстрелил. Зять сразу подпрыгнул, увертываясь от стрелы, и стрела только перерезала ему пяточное сухожилие. Ссл на том месте, где упал, ревет, кричит. Рапа болит у пего. Говорит он:

— Ну, парепь. Твой ум совсем для мепя чужой. Ничего не думал я, что ты так сделаешь, не думал. Оттого ты меня так отведал. Ну, парепь! Ты не рапеп. Слушай мепя. Лук дай мне,

я сидя тебя попробую.

— Ну ладно, — старший брат говорит, — дам тебе лук.

Тут младший брат остановил его за руку:

— Эй! Лук-то куда даешь. Дал бы лук, от одной стрелы бы его погиб. Еще пока лук давал бы, он тебя руками бы задушил.

— Теперь я умер,— зять говорит.— Чем пойду? Нога испорчена! Ну, парень, если будень в меня прямо стрелять, я очень мотаться буду, увертываться. Я лучше отвернусь, а ты в спину мне стреляй.

Теперь выстрелил ему парень в спину, и так убили зятя.

— Ну, теперь как будем жить? К своему народу, к шитолицым, пойдем или куда-нибудь еще пойдем? - Ну как иначе? Однако, к шптолицым пойдем. К родне

зятя уйдем, все равно живыми не будем.

Аргишили теперь братья к шитолицым. Пришли в свою землю. В земле шитолицых у них родни мпого. Как не пойдут к родне — отец умер, зятя убили. Парились к своей родне. Родственники говорят им:

- Никуда пе ходите, только еду ешьте на одном месте.

Болыне никуда опи не ходят, только ветер когда дует, слышат его. Конец-то здесь, рассказ весь. Так их родня никуда и не пустила.

## 72. Война с тунгусами

Это не сказка, это старая жизпь. Два бедных старичка были. Один из них шаман. У шамана в чуме много людей. Другой старик даже два чума держит — девок у него много. У шамана-старика трп пария. Ночью средний сын шамана пошел в чум к девкам. Пришел к девке и к пей в одеяло залез, спит вместе с ней. Долго спал он, не крепко спал, через пекоторое время девка говорит:

— Товарищ, ты что-нибудь слышал? Я как будто слышала, в вашем чуме люди кричат, будто давят их. Не пришла ли война? Кажется мне, что будто войско 129 пришло и в твоем чуме людей убивают. Как будто там все время кричат «Дя! Дя!»,

как будто убивают их.

— Оу! Ну, я пойду. Я как уйду, ты людей буди.
 Парень ушел тут жс. Оп ушел, девка будит отца:

— Как долго спишь! Не падо спать. Как будто в другом чуме убивают людей. Кажется, тунгусы убивали, так мне слышалось.

Oy! Старик проснулся. Он не очень старый. Быстро обулся. Oy! Лук-то схватил. Прибежал к другому чуму. Куда там — давно весь чум неребит!

«Как это к моему чуму пе пришли? — думает старик. — Ну! Люди-то все перебиты, что ли? Нет, как будто войны конца нет

еще».

Ну, в это время уже пемного снегу было. Ищет он кругом чума дорогу. Ну, по снегу дорога будто ушла. Многих тунгусов дорога будто. Дорогу эту увидав, по пей пошел, пошел старик. Кроме дороги тунгусов из чума будто еще одна дорога идет, од-

ного человека дорога. Месяц светит, дороги хорошо видно. Шел, шел по ним, озеро пашел. Что слышно? Гуси уже давно улетели. Лебедь ли, что ли, кричит:

— Эюей! Юй! Юй!

— Да, как будто лебедь. На этом озере шамана из другого чума увидел. Стоит он с луком, а тело его все утыкано тунгусскими стрелами. Тунгусов дорога примо за озеро ушла. Закричал тут пришедший старик:

— Эй, товарищ! Что это с тобой?

— Эй! Не крикпул бы ты, я бы все из своей кожи вытащил. По теперь мои дямады испугались твоего крика и улетели. Ну ладно! Что поделаешь, умирать буду. Теперь ты мое тело мертвое похоронишь и пойдешь по дороге тупгусов. Дойдешь до тупгусских чумов, только глазами на пих смотри, не пробуй их достать. К тупгусам этим, пришедшим к нам, иной парод при-

дет. Ты на это только глазами смотри.

Так сказал шамап и замолчал. Шаман умер. Старик ему ледовку сделал и положил его. Сам теперь за тунгусами пошел. Дошел до края леса, остановился. Видит: здесь, па краю леса, чумы тунгусов были. Отсюда тунгусы дальше в лес ушли. Дальше в лес пошел старик. Тунгусов чумы видпо стало наконец. На берегу озера много тунгусов стоит. Как будто они аргишить хотят, олепей ловят. Но шаман говорил — глазами только гляди. Старик только смотрит. Никогда раньше тунгусов пе видел.

— Оу! Откуда-то со стороны один олень-пороз пришел. Один только пороз, по какой это пороз! Какой это пороз — тело его, по-моему, все из железа. Рога очень большие, острые, как ножи. Беда как быстро летит, бежит в сторону тунгусов! Ну беда как идет. Набежит па тунгуса, рогами его колет, опять найдет тунгуса, опять колет, опять колет. Стреляют они стрелами, но ничего сделать не могут. Всю кучу тунгусов, всех их убил.

Тунгусов никого не осталось. Вместе с женщинами всех убил этот олень-пороз. Потом, перебив тунгусов, этот пороз неизвестно куда убежал, навсегда исчез. Тогда старик к убитым тунгусам в чумы ушел. Всех тунгусских оленей погнал в сторону своего чума. Все, что было у тунгусов на сапках,— среди них богатые тоже были,— всю хорошую еду, все взял старик и табуи

весь угнал домой.

Домой пришел старик и пемпого аргишил. Стал на новом месте и ночью не спал. У! В самую полночь два тунгуса пришли. Одеты они в белые песцовые парки, крадутся на четве-

реньках, на снегу их совсем не видно. Когда тупгусы пришли на расстояние полета стрелы, старик тихопько распорол нюк и из дыры два раза выстрелил из лука. Обоих тупгусов застрелил. Хоть называют его стариком, по очень удалый он, никого пе пустит живым.

Двух тунгусов убив, старик по их дороге пошел. Оу! Много тунгусов, очень много чумов. Хоть много чумов, прямо пошел оп к тунгусам. Оу! Все тунгусы луки подняли. Ну, стали сражаться, стрелять. С одной стороны — один, с другой стороны — как комаров людей все равно. Как их одолеет один старик? Как его оставят живым столько стрел? Всех тупгусов он убил, никого пе оставил.

— Ну ладно! Домой надо возвращаться. Я один только, товарищей нет. Были бы товарищи, я ушел бы в сторону Норильских озер. Но ныиче я один, поэтому на свою землю надо возвращаться.

Табун этих тунгусов опять угнал старик. Очень тяжело ему стало такой большой табун насти. У старика только старуха

есть да три девки. Пришел в свою землю и говорит:

— Моих товарищей всех убили тунгусы. Я две кучи тунгусов убил, по боюсь я все-таки, будучи один, и воротился назад. Шаман вместе с сыновьями пропал, все пропали. Ну, ныпто куда пойдем?

В той куче, куда старик пришел, барба-то есть. Говорит

оп:

Ну, не падо идти самим. Будем тунгусов сами ждать.
 В другой раз на тунгусов идти пе надо. Пусть сами к пам

придут.

Теперь тунгусов ждали. Несколько лет прошло — тунгусы все не идут. Не идут, да для чего мы сами в их сторону пойдем? Надо перестать воевать. Теперь наши люди с тунгусами ссориться перестали, тунгусы век не идут. Теперь рассказа то только.

#### 73. Похищение женщины

(Вариант 1)

Был один молодой сомату. У него была очень молодая жена. Детей не было. В камне, в лесу, один живя, промышляет диких. Оленей было пятьдесят голов. Ходя за промыслом, в самый камень в лесу зашел. В этом кампе стоял. Очень много диких и чибукунов добывал. Здесь, в кампе, три педели дневал. Дожили до первого снега.

 Сломай все кости диких и вытопи из них жир,— сказал сомату жепе,— тогда груз легче будет, надо в тундру аргишить.

Оставив жену в чуме, сам ушел на промысел. Через искоторое время послышался женщине лай собаки. Полдень. Она сидит в чуме и молотком кости ломает. Что-то есть. Посмотрела в двери, видит: из леса тунгус идет. Лоб весь расшитый, высокий, ноги очень длинные. Подошел к двери и что-то говорит. Женщина отвечает:

— Тебя я не понимаю.

Так оба друг друга пе понимают. Как будет знать она язык совсем леспого человека?

Шитое лицо схватил одной рукой женщину и попес. Земля в это время была пестрая. Частью покрыта спегом, частью черная. Шитое лицо ни разу не ступил па спег. Все время идя по чистому камню, унес женщину, и скрылся.

Вечером муж, возвратясь, кричит на улице:
— Эй! Что-инбудь приготовь. Диких добыл!

Заглянул в чум — ни одного человека нет. Думает: «Однако, оленей собирать ушла». Около оленей кричал. Тоже нет.

Кругом в темноте искал — совсем нет.

Ночь искал, день искал — даже дороги нет. Неделю искал. Думает: «Мука! Где найду? Однако, не найду». Оленей совсем замучил. День и ночь ездил. Решил в свою землю вернуться. Плачет, кричит — горло совсем узкое стало. Стал возвращаться в тундру. Перешел камень, вышел на лайду в своей земле. Аргиш сам ведет.

На лайде большие озера увидел. В них одип тупгус рыбу промышляет пущальпями. Этой, тундровой земли тунгус. Два

матерых быка у пего запряжено.

Здорово! — сомату говорит.

— Ты кто, сомату?

— Да, я промышлял здесь.

- Аргиши почему сам ведень?

Жена потерялась. Не знаю, медведь утащил, что ли?
 Искал, устал и вернулся.

— Ты где ночуешь?

— Все время в пустой земле без чума.

- В моем чуме будешь почевать?

— Нет, поеду дальше, ближе к своей земле.

- Почему пе хочешь? Будешь почевать у меня, что-то ска-

жу тебе.

Такая речь поймала ум сомату. «Что-то услышу», — думает. И согласился почевать. Вместе с тунгусом приехал в его чум. Близко оказалось до шестового чума. Спрашивает сомату:

У тебя жена есть?

Нет. Только старуха мать.

Оленей пустил сомату и остался почевать. В чуме только худенькая старуха оказалась. Чай пили, матерого чира строгали, юколу и варку ели.

- Сыт, хватит, - говорит сомату.

 У тебя жены пет, почему скоро говоришь — хватит? Ешь еще.

Опять наливает, опять наливает. Перестав пить чай, говорит тунгус:

Выйдем на улицу.

Вышли оба. Тупгус два очень тугих лука взял. Один сома-

ту подал, другой себе оставил и сказал:

— Вот узкая туркучанка. Ты с одного конца стой, а я с другого стану. Будем друг в друга стрелять. Хорошо цель, в самое сердце, я тоже так буду. Не думай: «Как это в товарища стрелять?» В меня не попадешь. Если у тебя кости легкие окажутся, что-то скажу. Хорошо стрелять будешь — не совру.

Луки настоящие, тугие. Оба выстрелили. Сомату оглянулся.

Видит, сзади него в спег попали две стрелы. Тунгус сказал:

— Насилу меня отпустил (т. е. чуть не убил). У него стреда подол парки сзади пробила.

— Ну, товарищ,— говорит тунгус.— Ты чуть меня не убил. Жену твою я ведь видел.

— Когда?

— В лесу шитые лица есть. Одну женщипу-сомату, я видел, как они песли. Эти люди век воруют женщин. Оба мы должны идти и ночью ее вызволить. Можно?

Сомату поклонился и говорит:

- Можно, свою жену как искать не можно?

— Я вижу, что ты мастер стрелять, когда, выстрелив из данпого мной лука, ты мне парку пробил и от моих стрел уверцулся.

Аргишили оба в лес легким чумом. Большой аргиш здесь, у

озера, оставили. Тупгус сказал:

 Своей жены санку захвати. Этих шитых лиц, их землю я знаю. Зимой с ними живу. Далеко-то далеко.

- Мие женская санка на что? Очень тяжелая,— говорит сомату.
- Пустая она, почему тяжслой будет? Я для дела ее котслувезти. Мудреный замысел есть у меня,— сказал тупгус.— Я первый уйду к шитым лицам. Буду говорить, к пим придя: «Тыменя, шитое лицо, по видел, когда женщину-сомату упосил? Я тебя видел. Твою дорогу хочу гонять, думал где найдужену? Твою дорогу гопяя, я два чума сомату побил, чтобы жену добыть. Одпу девку старую нашел. Это мосй жены санка»,— скажу. Тогда шитые лица к пам придут. А ты, мать, когда шитые лица к пам придут, ты надевай парку, бакари и шапку такие же, как у женщин-сомату, и выходи па улицу. Тебя шитые лица за женщину, увезенную мпою от сомату, примут.

Ладпо, — сказал сомату.

Теперь аргипили в самый лес. Всю осень аргипили, все время, когда солица пет, аргипили. Снег совсем глубокий за камнем, по брюхо. Накопец говорит тунгус:

Земля их близко стала. Три аргиша осталось.

Сделали еще два аргиша через камень и через лайду. Один аргиш до места останся. Тупгус говорит:

- Здесь остановимся, только пол-аргиша еделаем к амба-

рам шитых лиц. Посмотреть надо, есть ли свежая дорога.

Шесть или восемь амбаров увидели. К амбарам из леса дорога идет, укатапная, как лед. Все время, видпо, шитые лица к своим амбарам ездят. По этой дороге пемпого в сторону леса проехали. Дорога глубиной в рост человека, ветру на ней пет.

Немпого в сторопе от пее встали. Говорит тупгус:

— Совсем близко, мать, шитые лица. Полдпя езды. Делай чум, какой делают сомату. Белый занавес повесь вдоль задисй стороны чума. Кругом запавеса степки чума тоже белыми сделай. Пусть шитолицым покажется, что это большой чум. За пологом пусть сомату спрячется с луком. Зайдет в дверь шитое лицо — стреляй. Не зайдут, пе стреляй. Только когда совсем зайдет — стреляй. Среди шитых лиц очень ловких два человека есть. Я сейчас па одной санке уеду к шитым лицам и так им скажу: «Я в дело попал. Видел, как ты женщину упес, твой ум гонял и в двух чумах всех сомату из лука убил. Девку взял, привез. У моей и твоей женщины отцы будто братьями были. Все время говорит мне моя женщина: "К той девке унеси, которая у шитых лиц есть. Родню видеть хочу". Сейчас опа мпе ни парки, пи бакари не чинит. Говорит: "Родню увижу, тогда все дыры починю. Без этого работать не стану". Поэтому я ее

к вам и привез близко». Может быть, я и приведу сюда твою жену, будто в гости. Как вы услышите приехавших разговор, пусть мать на улицу выйдет в одежде сомату, чтобы ее шитые

лица увидели.

Сказав это, уехал тупгус. Двух плохопьких олепей запрягши, уехал. Еще полдень не настал, как чумы увидел. На берегу большого озера по яру много чумов, сорок или пятьдесят. Олени, собрашые на озере, лежат, их очень много. Думает тунгус: «Как узнаю, в каком из этих многих чумов сомату-женщина находится?» Оставил среди олепей на озере свою санку и пешком ушел, чтобы люди его не видали. Людей много на озере играет. Один да пе смотрит на него, все играют. Одного молодого человека поймал тунгус за спипу. Человек не перестает мотаться, кричит:

— На что меня поймал? Кто поймал? Напрасно поймал!

— Где здесь сомату-жениципа? Я ее еще не видел,— говорит тунгус.

Ровдужный чум не видишь? В нем сомату-женщина.

На тупгуса не смотрит этот шитое лицо. Только к товарищам тяпется. Чтобы люди его как-нибудь не заметили, так спросил тунгус. Теперь в чум ушел. В чуме два питолицых. У одного ноги очень длинные. Близ этого шитолицего женщина-сомату сидит согнувшись. Когда тунгус вошел, лежащий шитое лицо бросил женщину себе за спину.

— Зачем боишься, прячешь? — говорит тунгус. — Что пло-

хого, если я ее увижу?

— Нарочно это я. А ты кто? — спрашивает шитое лидо.

Я тундровый человек.

— Зачем пришел?

— Я в дело попал. Когда вода замерзала, ты меня не видал, женщину унося. После тебя я два чума добыл. Девки не нашел, взял старую бабу. Она твоей сестра. Шить не хочет. Сестру увидит, станет работать. Оттого привез я ее к тебе близко. Говорит мне моя женщина: «У моей сестры муж или два мужа. Пусть они вместе с ней приходят гостевать».

(Шитые лица, говорят, двое с одной женщиной жили.)

Отвечают шитые лица:

— Чего в этом плохого? Гостить станем. Всрио говоришь — сестру увидев, у ней ум хорошим станет. Нам прав соматуженщин знаком. Ты теперь нам будто родия. У родии надо погостить. Эй! Люди! Оленей поймайте.

Тунгус говорит на языке сомату женщино:

— Скоро все по-другому будет. Твой муж у мепя в чуме. Ты сейчас будь веселой, чтобы они пе передумали.

Шитые лица, не ноняв языка сомату, спрашивают:

— Что говорил?

 Нет, это я на своем языке просто так говорил. Тихонько пичего не сказал.

Оленей ноймали. Шитые лица оба па одной сапке. Шитые лица лук и стрелы в санку положили. Тунгус думает: «Почему лук и стрелы тащат?» Но сказать — беда будет. Пусть по-своему делают. У обоих шитолицых еще пальмы за спиной. Тунгус с жепщиной едет. Шитые лида вместе на другой санке. Влизко к чуму подъехали. Тунгус, вперед глядя, говорит:

 Оборачиваться не буду, будто пе говорю. Зайдень в чум, спет сбивай и сразу отходи от двери. Выйдет женщина спет

сбивать с санок, ты с ней не говори, иди прямо в чум.

Подъехали. Шитое лицо с длинными погами говорит другому:

— Товарищ, лук-то нусть готов будет.

Луки на край санки положили. Подъехали к чуму. Видят: женщина в одежде сомату выходит снег с санок сметать, мужчин нет. Привезенная женщина-сомату ушла в чум (тунгус ее торонил). Говорит тунгус:

Ну! Нитые лица, смотрите на мою жену!

— Сомату-женщина видом хоропіа,— говорят шитые лица. Тунгус стал оленей распрягать, с лямками возится, руки греет, узлы развязывает. Шитые лица не дождались его, пошли в чум. Тунгус чуть-чуть на них смотрит. Видит: один шитое лицо оборачивается.

«Однако, что-то думают, сюда смотрят»,— думает тупгус. Шитые лица за дверь взялись и входят. Тут тунгус с себя живо сокуй сбросил и у луков нитолицых перерезал тетивы во-

жом. Лук свой схватил.

Оба питолицых зашли в чум, и оба назад выскочили. У переднего под ложечку стрела воизилась. Копец у спины торчит. Тунгус два раза выстрелил в другого — и два раза легкий шитос лицо уверпулся. Стали оба стрелять в него — тунгус и выскочивший из чума сомату. В глубокий снег шитое лицо уйти не может, дорогу ему загородил тунгус. Приблизился к тунгусу шитое лицо. Тунгус два раза стрелял и разрезал ему жилу на ноге. Шитое лицо раненую погу руками схватил и лег. Лежит на спине. В него стреляют, он увертывается. Яму в снегу выконал и под снег залез. Немного далее показался он в яме в сне-

гу, выкопанной оленями. Опять стреляли двос. Сомату в руку попал, жилу порвал. Тут шитое лицо перестал передвигаться. Только крутится на месте. За сажень от него стреляют, все-таки увертывается. Кричит шитое лицо:

— Эй! Силы-то только! Дайте лук мне, я вас попробую. Это

ничего, что рука ранена. Ногой натяну лук.

Те двое не хотят дать лук. Говорит сомату:

 Стрены в него не попадают. Руками схватить надо и пожом заколоть.

— Нет, нет. Так может быть худо, — говорит тунгус.

Что худого? — сказал сомату.

Подошел близко. Шитое лицо за спиной нож держал. Бросил нож и отсек им сомату ухо. Чуть голову не снес.

Какой такой мудреный человек! — говорит тунгус.

Зашли оба с разных сторон и выстредили. У шитолицего глаза разделились. Понилась кровь, как вода.

Сомату бересту сиял и залепил ею свою рану. Так теперь

взяли женщипу.

— Только ухо потеряли, — говорит тунгус, — это не беда.

— У шитолицых еще людей много осталось. Их всех пере-

бить худо? — говорит сомату.

— Это худо. Такой многочисленный народ как перебьем? Слишком много их. Ловкие удалые люди там тоже еще есть. Не только два этих человека были у них. Лучше вернуться в тундру.

Тогда стали возвращаться.

Если погонятся, тогда будем драться.

Ночь и день аргишили в тундру. Шитые лица ни разу пе появились.

Дошли до своей земли, до озера, где тунгус встретил сомату и где санки оставили. Говорит тунгус:

Ну, товарищ, я отделиться хочу.

Отвечает сомату:

Если шитые лица придут, ты что сделаешь одип? Иди

лучше к нам, пас, сомату, мпого.

— Это моя родная земля. Рыбные озера здесь есть. Рыбой они каждый год полны. В чужой земле, не зная ее, я все время голодный буду,— отвечает тунгус.

— Отделившись один, в случае прихода шитых лиц как жи-

вой будешь? — говорит сомату.

— Я думаю,— говорит тунгус,— может быть, придут, а может быть, не придут.

Сомату собрадся аргишить. Тунгус согнувшись па сапке сидит, пичего не говорит. Сказал тогда сомату:

— Почему пичего пе говоришь? Плохое задумал, что ли?

— Если бы я что-нибудь против тебя худое думал, то не помогал бы тебе. И сейчас ты мой товарищ. Одпа просьба есть у меня. Дай мне свою железную парку. Я одип остаюсь. Может быть, это железо мне номожет, — сказал тупгус.

Отвечает сомату:

— Товарищ, пожалуйста, возьми. Ты мне номог. Без тебя бы я жены пс нашел. Мне не жалко. Что попросишь, все дам.

Теперь разделились. Сомату в тундру ушел. Тунгус остался на озере. Когда аргиш сомату отошел, тунгус привстал на санке и кричит:

— Остановись! Есть что сказать.

— Что скажешь?

— Когда замерзпет опять осепью земля, ты сюда легкой сапкой приходи. Мое озеро ты знаешь. Может быть, шитые лица по снегу придут, тогда ты узнаешь что-пибудь про них,— говорит тунгус.

Отвечает сомату:

 Я тоже это думал. Осенью приеду узнать, что делают шитые лица.

Сомату аргишил воссмь дней. Потом два дня дневал. В один день добыл нять дненх, в другой — четыре. Затем опять аргишил пять дней. Остановился дневать и вперед уехал чум искать. Ничего не увидел. После этого опять день дпевал и снова аргишил два дня. Опять остановился промышлять, трех диких убил. После этого пять дней аргишил и нашел аргишиую дорогу. По этой дороге поехал и дошел до своих людей, сомату-старика пашел и своих товарищей. С ними жил лето, промышлял. На поколках добывал диких, по тундре за инми гонились. Наконец вода замерзла.

Тогда сомату сходку собрал:

— Мпе в лес надо схать, в самый лес. Там у меня товарищ остался. Дайте мне легких людей с собой. Может быть, мой товарищ в лесу пропадает.

Посоветовались. У молодых людей имен нет. С четырымя

молодыми людьми ушел в лес сомату.

Совсем замерэло. Чум тунгуса видно стало. Будто целый стоит. Увидав чум, подъехали и зашли. В нем только старуха плачет:

— Чего плачешь?

— У сына душа-то насилу держится.

Тут тунгуса увидели. Насилу сидит в одеяле.

— Ты что, живой?

Тупгус почти не может говорить. Мать насилу его попи-

мает и переводит.

- Душа моя близко. В самое то время, когда снег упал, лесные люди пришли. Днем и почью с ними бился. Их всех перебил. Но одна стрема мне в брюхо попала. Надо мне оставить наказ.
  - Что скажешь?
- Мать-старуха без мепя муку найдет. Ее кормить падо. Если бы ей все готово было б, моему уму легче будет. Пусть под твоей рукой будет моя мать.

— Можно, — отвечает сомату. — Куда я брошу старуху? Ум-

рет, ледовку сделаю. Ты умрешь, тебе ледовку сделаю.

Оленей оставляю матери.Мы ей запрягать будем.

— У матери братья где-то есть. Если опи не захотят с пей жить, не отправляй ее к ним. Как ты, они ее храпить не будут. Я тебе жепу вернул. Другие не находили своих жеп. Ты теперь моей матери пособи.

Это сказав, умер тупгус. Сомату увез старуху в свою землю. Век свой у сомату прожила старуха. В лес больше не ходили.

Можно кончить.

### 74. Похищение женщины

(Вариант 2)

Один самодин ушел в горы диких промышлять. Жена у него, педавно лишь взятая, очень молодая. Перед горами, к северу от них, много диких видел. Оставив жену в чуме, муж ушел диких промышлять. Уже в темпоте домой верпулся. Подошел к чуму, видит: на улице жены пет. Не знает, в чуме сидит, что ли. Развязал ремень, которым были привязаны туши диких к санке, и пошел в чум. В чуме жены тоже пет. Стал осматриваться. Заметно, где сидела жена. Но самой пет. Куда потерялась? Огия тоже не видно. Пересмотрел все в чуме, все кули и одеяла — пет. Прошел по табуну, искал среди оленей — пет. Стал дорогу искать. В темпоте не нашел. Дорогу жены упустил. Так прошила ночь. За почь спет выпал и к утру все следы закрыл. Хоть

засветилась заря, все-таки ни одпого следа не нашел. Так

прожил в чуме три дня. Сидел в чуме.

Вдруг собака залаяла. Тихонько посмотрел в двери. Против двери озеро было. Видит: по берегу озера едет к чуму человек на учаге. Вышел к этому человеку, рассмотрел его. Молодой бедный тупгус.

Теперь сидят в чуме два человека. Самодин говорит:

— Я жену потерял. К твоему чуму об этом какие-нибудь вести не приходили?

Отвечает тунгус:

— Нет, пикаких вестей пе слыхал. В чуме у меня только жена, товарищей пет.— Потом добавил тунгус: — Сказать мне нечего. Хочу твою удаль с помощью лука испробовать. Буду смотреть, пасколько ты удал, который из пас победит.

Самодин не хочет состязаться. Тогда тупгус говорит:

— Напрасно не хочешь силу на луках попробовать. Может быть, я что-нибудь тогда и сказал бы. Но ты ве хочешь. Тогда я ни одного слова не промолвлю.

Говорит тогда самодин:

- Пусть так. Отведай меня, хоть такой привычки иет у меня.
- На расстоянии пяти сажен будем пробовать,— говорит

тогда тунгус.

Вышли они из чума, выпули стрелы. У стрелы самодина древко оловом обделано, у тунгуса — мамонтовой костью. Оба выстрелили друг в друга, и оба увернулись от стрел. Тут тунгус свой лук на землю бросил, сам на землю упал и очень смеляся. Перестал смеяться и говорит:

Ну, идем в чум сидеть.

Зашли в чум, усслись и закусили. Поев, тупгус сказал:

— От гор сюда большое озеро есть. В него я пущальни метал. Стал их высматривать. Очень тихий депь был. Когда я пущальни смотрел, вдруг послынался говор. Немного разобрал. Как будто женщина говорит: «Почему меня держишь?» Потом она по-самоедски заговорила. Я, этого языка не зная, не мог попять, что опа говорит. Вот о поймапной женщине вести. Ты завтра аргиши. Соединись со мной, и опять аргишить будем. В камень дороги я все знаю. Там, в лесу, очень плохие люди есть, шитые лица.

На другой день самодин аргишил к тупгусу и с пим парился. Вместе аргишили дальне. В кампе реку нашли. Очень имная, ущелистая местность. Здесь дорогу нашли. Далее в горах много дорог нашли. Около дороги снег глубокий. Тут чум ноставили.

 Теперь я по этой дороге поеду. Там много худых дюдей есть. К этим пестролицым я поеду. Завтра, незадолго по темноты, я приеду. Ты, пока еще светло будет, хорошенько приготовь свой лук. Если я к сказанному времени не вернусь, тогда ты со всем чумом возвращайся к своему отцу. Моих двух детей упеси с собой. Если я вовремя не вернусь, это будет значить, что многочисленные люди в лесу меня убили. Тогла моя жена и двое

цетей в твоих руках останутся. Храпи их.

Запряг затем этот бедпый человек двух олепей, важенку и быка. Пилой им рога спилил и уехал. Всю ночь ехал по пороге, Когла маленько стала заниматься заря, увидал у берега большого озера много чумов. На льду озера пляшет, веселится много людей. Тогда свернул тупгус в лес, так что пе видно стало чумов, и глубоким снегом, по которому насилу шли олени, объехал озеро. Подъехал к чумам. Увидел, что на самом берегу стоит очепь большой чум. Близ этого чума поставил оленей отныхать и тихонько пошел к чуму. Взявшись за нверь большого чума. осторожно посмотрел в чум.

Увидел одного высокого мужчину. Этот мужчина, увидя пришедшего человека, откинулся назад. Косы заплетены у пего. очень длинпые. Ноги длинные, как деревья. Около него увидел тунгус женские самоедские бакари. Но хорошенько не успел их разглядеть, потому что большой человек прикрыл их кокулем.

Зашен тунгус в чум и сел у порога. Остро посмотрел на него

через огонь длиннопогий человек с косой:

— Какой ты человек?

— Ты меня не знаешь. Я от своих друзей слыхал, что ты в тундру ходил и самоедскую женщину привез. Из-за этого и пришел, - говорит тунгус.

Что ищешь у меня? — спрашивает большой человек.

— У меля жена тоже самоедка. Давно в самоенской земле я ее взял. Она мие и говорит: «Слышала, что недавно в другой чум наша женщина пришла. Есть такие вести. Она мне подругой будет. Сходи посмотри», — говорит тунгус.
— Таких вестей нет. Нет таких вестей! — ответил шитое

 Мой чум очень близко, — говорит тунгус. — Раз так, я к веселящимся людям пойду на улицу.

Вышел и стал играть с веселящимися людьми.

Поиграл и говорит:

— Что у меня спина заболела. А почему это ваш хозяни не играет?

Один из шитолицых отвечает:

- У хозяипа в чуме самоедская женщина есть. Век ее сто-

рожит.

— Эх! — говорит тупгус. — Моя жена все время на меня сердится, услыша вести о подруге. Хорошо было бы, если бы самоедская жепщина в моем чуме погостила. Сестру увидев, моя жена будет себя хорошо вести.

Говорит тогда шитое лицо:

- Давай вместе пойдем в большой чум.
  Как звать-то тебя? спросил тупгус.
- Мое имя Кубаса (Бисерный), ответил шитое лицо. Товарыщ, с которым я играл, тоже Кубаса. Мы оба работники 130 нашего хозяина. Вместе с ним мы ходили в самоедскую землю.
- Имеющая илохое пастроение женщина, подругу увидев, лучше станет,— говорит гость, бедный тупгус.

Зашли в чум и сели у огня чума большого шитолицего. Гость,

бедный тупгус, все время говорит:

— Увидит подругу моя жепа — переменится к лучшему. Не увидит, может быть, убежит в пустую землю.

Большой шитое лицо теперь спокойно на огонь смотрит и го-

ворит:

— Эти два Кубаса пусть едут к тебе гостевать. Самоедскую женщину пусть уведут к тебе. Пусть держат се за руки. Придя в твой чум, пусть сразу вернутся. Скоро пе придут — ты в дело попадешь.

— Зачем будем папрасно время тяпуть? — говорит бедиый

тунгус. — Вернемся скоро.

Теперь достали два Кубаса из-под изголовья в верхней стороне чума самоедскую жепщину. Все время плачет жепщина. Подвел тупгус свою туркучапку. Два Кубаса выпесли жепщину. Одип за руки держит, другой — за голову. Говорит бедный тунгус:

— У меня плохие олепи. Хозяни же велел скоро обернуться. У вас, наверпо, есть сильные олепи. Надо на сильных олепих

поехать, чтобы скоро обернуться.

Два Кубаса запрягли тут в сапку трех хозяйских яловых бангая. На эту сапку сели два Кубаса и жепщина. Тунгус впереди один поехал. Вечер стал. Тунгус по своей дороге пошел по самому густому лесу. У его оленей рога спилены, быстро идут.

Кубаса с жепщиной отстают. Три человска, три оленя в сапке — трудно им в глубоком спету и по густому лесу быстро ехать по узкой дороге. Боковой олень сошел у пих с дороги, запутался в деревьях.

Говорит тунгус:

— Лес мешать будет. Скоро не дойдем. Скоро не дойдем, понадем, может быть, в дело к большому хозяину. Женщину лучше на мою санку положите, тогда скорее усдем.

Один Кубаса говорит:

- Надо отдать. Пусть баба на туркучанке едет, Куда де-

нется? Все равно впереди нас пойдет.

Положили жепщипу на санку к тунгусу. Он ее рукой толкнул. Жепщина подумала: «Этот человек, видно, что-то знает.

Пусть я перестапу плакать, буду молчать».

Теперь поехал тупгус по своей дороге. Сильно погнал олепей хореем. Теперь его два худеньких оленя очень быстро пошли. В темноте сзади оставил двух Кубаса. Так быстро бедный тупгус ехал, что рано вечером пришел к чуму. Чум увидев, остаповился бедный тунгус у его дверей и говорит:

- Ну, самодин! Где ты? Надо лук готовить, гостей встре-

чать.

Женщина в чум зашла. Жена бедпого тунгуса перед этим еще огонь закрыла, а теперь его совсем водой залила. Протинула ремень через чум сзади и на пем шкуру повесила. Здесь сидел самодин с луком.

В темноте, уже почью, пришли к чуму два Кубаса. Бедный

тунгус, оставшись на улице, смеется:

- Эй, два товарища! Почему отстали? Может быть, вас дол-

го не будет, хозяин рассердится!

— Зачем ты лукаво говорил, что чум близко? Шибко далеко пришлось ехать,— говорят два Кубаса, охлопывая снег с

парок.

Зашли два Кубаса в чум. Тунгус па улице быстро лук приготовил и позади привязанных олепей спрятался с луком. Один Кубаса в чум вошел, другой только за дверь держится, чтобы войти.

Самодин выстрелил в вошедшего — понал в грудь. Тунгус в держащего дверь выстрелил — понал меж лопаток.

Оба Кубаса в одну кучу свалились.

После этого чай пили. Перестали чай пить и аргишили по своей дороге. Три дня очень быстро аргишили. Третий аргиш прошли и стояли.

Бедный тунгус на санке сидит, в чум не заходит. Его жена говорит:

- Чего век на санке сидинь?

Зашел тунгус в чум, сел и упал, словно больной. Говорит:

— Как у меня голова болит! Задумываюсь я с тех пор, как у шитых лиц гостевал. Теперь они меня узпали и, наверно, убъют меня. К твоему народу я париться хочу. Но, пе имен там родии, погибпу и у них я, одинокий человек.

Самодин говорит:

— Не думай худого. Возьми за услугу мою жену. Ты се освободил от плохих людей. Теперь возьми ее, но не думай худого.

Бедный тунгус засмеялся, сидя у огня:

- Зачем такую плохую речь ты сказал? Мне надо только

твою железную парку.

Тут нганасан сиял свою парку. Под вей оказалась кольчуга. Сиял ее, обошел кругом двери, поклонился тунгусу и отдал ему кольчугу.

Говорит тунгус:

— Товарищ! Дошел я своей родины. Ты в свою землю иди, я в своей останусь. Кольчугу ты мие дал. Если худые люди меня и убыют, ты не в ответе.

После этого самодин пришел к своему народу и рассказал

все это им. Теперь вести конец.

## НГАНАСАНСКИЕ СЛОВА И ВЫРАЖЕНИЯ, УПОТРЕБЛЕННЫЕ РАССКАЗЧИКАМИ И ЗАМЕНЕННЫЕ РУССКИМИ ЭКВИВАЛЕНТАМИ

```
<sup>1</sup> сирю-ма
```

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> нгормида-иго нидя

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> игапо лянса

<sup>4</sup> шгоа нидя

<sup>5</sup> молко немянку

<sup>6</sup> коу хяйбу

<sup>7</sup> сырада корутие

<sup>6</sup> самака тихулегго 9 сити хютта мэ

тымыня мона копду коу нянтута. Моуна черада бодасуда уху никуни комару.

<sup>11</sup> сату кору

<sup>12</sup> лутин тувака

<sup>13</sup> биляка

<sup>14</sup> котуда нидя

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> пгормида видя

<sup>16</sup> коу няпту 17 коу конта

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> дюо-ма

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> тори-фа <sup>20</sup> тори

<sup>21</sup> котуда

<sup>22</sup> кантагата

<sup>23</sup> КОНТА 24 папыкно

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> дядыкюдера <sup>25</sup> моу-пямы

<sup>26</sup> колая

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> дярума-моучера

<sup>28</sup> моу ма или сату ма29 дёрты

<sup>30</sup> ася

зі кула

<sup>32</sup> дэянгуйко

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> дёйбаро <sup>34</sup> дяма

<sup>35</sup> кула коптуа чисонтэ дямадатэ дямтэбяты; кула коптуа маадэма исподя мануакуня хо-

дуоптээм <sup>36</sup> кула-нямы

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> либо

<sup>38</sup> дяма 39 мунси

<sup>40</sup> идиё кандэа

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> ходзэй <sup>42</sup> нси

<sup>47</sup> танса

<sup>51</sup> котура или хедирба-пгуо

<sup>52</sup> TOHCATA

<sup>54</sup> тола

<sup>55</sup> дялы бинэ

<sup>56</sup> аны дялы

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> аба

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> исаро <sup>59</sup> баса

60 маталир ма 61 исидэ

<sup>62</sup> кодобу <sup>63</sup> нняку

64 селяку 65 хето

<sup>66</sup> коча <sup>67</sup> луонкары

68 Нюо-нямы сому тэйчу

69 нго сяр 70 бакуну 71 сно 72 куонка 73 бедэ барба 74 колы дясы 75 толы нгуо

75 толы нгуо 76 баби дясы 77 матанир ма

<sup>78</sup> нямы <sup>79</sup> сеймнкайму

80 батю 81 казаркунтэ

82 моу иямэча конама

82 моу намэча 83 комсейка 84 сюаруня 85 соппа 86 танса 87 быда-игуо 88 ня-нганаса

<sup>59</sup> ася <sup>90</sup> кога вгуо <sup>91</sup> барба <sup>92</sup> та-досы

<sup>93</sup> та-пямы <sup>04</sup> вайба моу <sup>95</sup> нинаба 96 нгуо дюрумэ

<sup>97</sup> оа <sup>98</sup> десыма <sup>99</sup> битида

100 лафа 101 форбу 102 барба

103 СЮКЧИ МОУ 104 СЮКЧЕ ТОНСАГА 105 НИЦИНА МА

106 фа-морю 107 тонкага 108 тирэ

109 хоро сочема ася 110 Чанан Кюршамин

111 хэлэн 112 сыра-лу 113 аныка нганаса 114 саты

115 пальма 116 лаку <sup>117</sup> ченынта

118 хоро-черелику 119 тапгудя

120 мунси 121 тану 122 укудяры 122 укудяры 128 кубаса 124 тодяку-сому

125 тодяку-файму 126 хоно

<sup>127</sup> дюрумэ намта <sup>128</sup> дятуру

129 соуру 130 таидя

## СЛОВАРЬ МЕСТНЫХ РУССКИХ И ИГАНАСАНСКИХ ТЕРМИНОВ И ВЫРАЖЕНИЙ

Аблакан (долг.) — олень-самец одного-двух лет. Русское его на-

звание — лопчак, нгап. — дейбаку.

Авамские люди— нганасаны. Авамская волость (с 1824 г.— управа) представляла вплоть до революции ядро пганасанского народа. Членов этой волости (управы) называли авамскими «самоедами». Само название «авамский» происходит от названия р. Авам, в устье котором еще в XVII в. было поставлено зимовье, в котором предки авамских нганасан платили ясак. Кроме авамских с конца XVII— начала XIX в. были еще вадеевские «самоеды» и с середины XIX в.— «долганы-самоеды».

Аргиш — вереница грузовых сапок, запряженных оленями. Повода опеней, ведущих каждые последующие сапки, привязаны к предыдущим. Повода оленей, ведущих первые грузовые санки, привязаны к санкам, на которых едет женщина, ведущая весь аргиш. В каждые санки впряжено по два оленя. В аргише бывает от трех до девяти санок. У эвенков и долгав аргип — это также вереница навъюченных оленей, причем повод последующего оленя привязан к седлу предыдущего, а повод переднего привязан к седлу оленя, на котором едет ведущая аргип женщина. Аргишем называется также диевной переход ири перекочевках, т. е. растояние, которое аргиши груженых санок или навыоченных оленей проходят за день (40—20 км).

Аргишить - перекочевывать с места на место или вообще ехать

с аргишами нагруженных санок.

Аргишная санка (нгап. кунсобиэ) — санки для перевозки домашнего скарба, запасов пищи при перекочевках (см. также санка, глухая санка). (На Севере слово «санки» употребляется только для обозпачения множественного числа, а в единственном число говорят «санка» и склопяют это слово.)

Ася (ед. ч.), адя (мн. ч.) — нган. тупгус, долган, иногда даже якут.

Бай — название энецкого рода (фратрии).

Бай-барба (нган.) — букв. «баев князь», глава рода Бай.

Байка (пащеп) — деталь конструкции санок. В байки вставляются верхние концы коныльев, между ними настилается сиденье, тонкие передние концы баек вставлены в вырезы в концах полозьев.

Бакари (нган. файму) — зимняя обувь из камасов (см.), род меховых сапот до паха. Жепские нганасанские бакари короче, чем всякие другие бакари, и достигают только до колен. Особенность нганасанских (и энецких) бакарей в том, что они всегда белого цвета и пе имеют выемки в подъеме, а образовывают совершенно прямую линию от концов пальцев к колену.

Балаган — жилище в форме усеченной пирамиды из плах, засы-

навных землей, Было типично в прошлом для якутов.

Бангай — самка оденя, не телившаяся в данном году или вообще пи разу. Бангаи последнего разряда обычно наиболее быстрые и сильные ездовые одени и поэтому очень ценятся.

Барба (нган.) — выборный «киязь», глава племени.

Баруси (нгап.) — мифическое существо, обычно одноногос, одно-

рукое, одноглазос; см. также дьявол.

Баса (нгап.) — букв. «железо»; в переносном смысле женские нагрудные украшения нганасанских и энецких женщин и девушек из меди в форме полумесяца.

Бахи (нган.) — дикий олень. Бобо (пган.) — место в чуме по обе стороны очага, направо и палево от входа. Поэтому в чуме всегда два бобо, одно против другого,

разделенные очагом.

Бог - этим русским словом переводится нганасанское слово нгуо. которое означает также небо и которым обозначается довольно многочисленная категория сверхъестественных существ, весьма далеких от капонического образа христианского бога.

Бодырбо (нган.) — покойник, мертвец, ледовка (см.). Бодыр-

бо-м оу — земля мертвенов.

Большая аргишная дорога — след, дорога, образованная несколькими аргишами (см.), например целым перекочевавшим стойбищем.

Большие — в контексте «большие чумы», «большие люди»; имеет смысл «главные», «многочисленные».

Бонко, также банка (нган.) — букв. «яма»; в переносном смысле

«ямный житель», «обитатель земляпки», также остяк.

Бубен (пган. фенцир) — во всех случаях имеется в виду шаманский бубен, т. е. большой (50-70 см в поперечнике), у нганасан и эвенков яйдевидной формы.

Бурдук — похлебка из муки или просто мука.

Бык (пган. куобта) — кастрированный олень-самец; самая обычпая категория ездовых оленей.

Быстер - быстрое течение посреди реки, то, что на Волге назы-

вается стрежень.

В дело попасть см. дело.

Важенка (нгап. нямы) — самка оленя, уже телившаяся, т. е. не моложе двух лет.

Вараги (от рус. «вороги») (нган, дямады) — название шаманских духов-помощников, верпсе «зверей».

Варка — вываренная досуха рыба, в виде кашеобразной массы

смешанияя с рыбым жиром.

Век — всегда, павсегда, долго; в выражениях: «век нету» — долго нет, навсегда исчез; «век идет» — долго идет и т. д.

Верх (иган. котуда-ниде) — при обозначении сторои света юго-запад.

Верхняя сторона чума — его юго-западная сторона, налево

от входа. С юго-запада дуют господствующие ветры, поэтому на этой стороне чума помещается семья, имеющая пучшие, самые теплые пюки, т. е. обычно наиболее зажиточная семья.

Ветка (иган. пгандуй) — челнок для плавания по воде на одпого-двух, долбленый или из трех досок. Приводится в движение одним

двулонастным веслом.

Глухая сапка— сапки с высокими бортами для перевозки занасов мяса, рыбы и домашних вещей. То же, что и аргишцая сапка (см.).

Голова режи — исток реки, ее верховье.

Голомо (нган, сату-ма) — старинный тип жилища копической формы из бревен или плах, засыпанных землей. Пол в голомо несколько ниже уровия почвы, так что это жилище является полуземлянкой. У итанасан в последнее время голомо не встречались, но они упоминаются в преданиях.

Гонять — следовать за чем-нибудь, преследовать что-либо, панример: «гонять дорогу» — ехать по следу; «гонять диких» — охотиться на диких олечей, преследуя их на сапках, запряженных домашними оле-

нями; «гонять твой ум» — следовать твоему совету и т. д.

Горло реки — устье реки.

Дейо—в выражениях «в дело попал», «дело нашел» в т. д.— попасть в неприятное положение, подвергнуться обвинению, провиниться перед властями и т. д.

Лемон — перевод нган. дямады (см.).

Дёйба-нгуо (пногда Дёйбару-нгуо) — дословно «Спрота бог», главный покрователь нганасан, их культурный герой, защищающий их от злых сил, давший им огопь. В фольклоре выступает под разными названиями, в разных обличьях.

Дорога — всякий след. Аргинная дорога — след прошедшего а р-

ги ша (см.), дикого дорога — след дикого оленя и т. д.

Дородно — хорошо; дородный — хороший.

Доспеть — сделать, например: «как доспесшь» — что поделаешь,

«доспел» — сделал, выполнил.

Дъявол—этим словом охватывается широкая категория сверхъостественных существ. Основным нганасанским эквивалентом этого слова является баруси (см.), по дъяволами называют и демонов—помощанкоп шамана (см. вараги), людоедов—сигэ (см.) и др. Иногда дъяволами называются те же существа, которые в других случаях называются богом (см.).

Дямады см. вараги.

Дяптобуо (пган.) — место промысла гусей.

Живот — имущество.

Заневодить — окружить, охватить. Выражение образовалось по аналогии с окружением стада диких оленей при охоте на них с помощью

невода (см.).

Заструга — гребень твердого снега в тупдре. Обычно заструги надуваются юго-западным («верховым») ветром и расположены параллельно па небольшом расстоянии друг от друга. При быстрой езде полозья санок все время постукивают о заструги.

Земля далеко — выражение, означающее, что тот пункт, куда едут, находится далеко, на большом расстоянии.

Камас (камыс, камус) — шкура с ног оленя, лося. Из оленых ка-

масов изготовлялись зимняя обувь, бакари (см.), унты (у долган) и т. д. Камасами подклеивали также лыжи.

Камень — горы, горпая цень. Так как наиболее значительные горы находятся к югу от п-ва Таймыр, то выражения «в камню», «в камень» имеют в виду обычно именно эти горы. «У края камия» — значит у под-

ножия гор.

Карасииские самоеды— название леспых энцев по станку Карасипо на Енисее, где они платили ясак в XVIII в. Первоначально это были лишь роды Муггади в Ючи, к середине XVIII в. к ним присоедипился и род Бай.

Койка (нган.) — идол из дерева, металла пли камия, шайтан.

Кокора — ствол дерева с корпом, употребляемый для изготовления полозьев. Кокоры часто валяются на берегах рек среди илавника.

Кокуль — спальный мешок из оленьих шкур. Его называют также

одеялом.

Копаница— территорпя вокруг чума, на которой олепями вскопан снег в поисках ягеля. Если путник достиг конаницы, значит, недалеко чум.

Копыл — деревянное соединение полоза санок с сиденьем. Санки

имеют от 4 до 14 коныльев; варты — 4—6 копыльев.

Корольки — бусы.

Кость — в выражениях «кость большаи», «кость маленькая» — сложение, конституция.

Котуда-ниде см. верх.

Котура (нган.) — самоубийство.

Кровь и ная—выражение, которым хотят сказать, что у данного человека кровь не такая, как у всех других людей. В нганасанском фольклоре это намек на то, что этот человек кого-то перед этим убил.

Кружать — блуждать, сбившись с пути.

Кумняй (нган.) — один из основных шестов чума, ставится позади бобо, близ женского места. Каждая женщина-хозяйка имеет свой кумний. Только к ним можно привязывать койка (см.).

К у ч а — группа совместно кочующих хозяйств (чумов), стойбище из

нескольких чумов.

Лайда (нган. лынта) — в тундре — равнина, окруженная возвышенностями, в лесной зоне — всякая безлесная равнина.

Лед в земле — имеется в виду материковый лед под почвой в идре.

Ледовка — наземное захоронение, т. е. труп, лежащий на санках,

и оставленные с ним вещи; наогда один труп.

Лес (пган. мунка) — в качестве обозначения стороны света значит юго-восток, так как граница леса и тундры проходит на Таймыре в направлении с юго-запада на северо-восток. Поехать в сторону леса — значит поехать на юго-восток.

Ловчейка — деревянная или костяная пуговица на копце хорея

(см.), предохраняющая олени от поранения при ударе его хореем.

Лопчак см. аблакан.

Лотю (нгап.) — доска, преимущественно доски на полу чума между бобо (см.) и очагом.

Лямка — кожаная лямка, надеваемая оленю через плечо, посредством которой оп тяпет санки при номощи поводка (см.).

Маленьким чумом схать, аргишить (см.) — значит ехать, кочевать лишь с минимумом необходимых вещей, покрышек и шестов чума, грузовых санок и т. д. Можно сказать также «легким аргишсм», «легким чумом» и просто «налегке». Выражение маленьким

чумом означает также «в небольшом числе».

Малица — длинная повседневная ненецкая одежда из оленьих ижур шерстью впутрь, с капюшоном, крытая снаружи сукном или другой материей или просто орнаментирования. Малица не имеет разреза спереди и одевается через голову. В малице работают и сидит в чумс. В дорогу поверх нее надевается сще с о к у й (см.). Нганасаны и тундровые заны малиц не носыли.

Манщик — олень, которого охотник на длиниом ремле или с петлей на рогах подпускает к стаду диких оленей. В первом случае манщик отвлекает внимание и успоканвает диких оленей, тогда как охотник, прячась за другим оленем, прибликается к ним. Манщик с петлей на рогах вступает в бой с диким оленем самцом и удерживает последнего, запутавшегося рогами в цетле, до прихода охотника.

Маталир-ма (нган.) — коническое сооружение из стволов над лежащим па санках покойником; древний способ погребения у нганасан. Маут — аркан, сплетенный из четырех ремней, для ловли домаш-

них оленей. Длина маута — 15-20 м.

Мах — мера длины, расстояние между концами пальцев распро-

стертых рук.

Метать — в выражении «метать пущальни» — ставить сеты на рыбу; «метал петли на ушканов», т. е. ставил петли на зайцев, и т. п. Мориндэ, морипти (птап.), моррэдэ (энец.) — охотник на

диких олепей, бродищий в определенном районе.

Мупкаси — пгапасанское название энецкого рода муггади.

Наголовник — олевья узда с поводом.

Наготово -- совсем, совершенно.

H а е м — плата за работу.

Нарочно — шути, ясвамеренно, без серьезных намерений.

Нарта — низкие узкие сани со сравнительно широкими полозьями. В отличие от санок отдельные части нарты (полозья, копылья, сиденье) связываются ремними, а пе скрешлюется системой назов. Иганасаны сейчас нарт почти не употребляют, но рассказывают, что их предки сздили на нартах.

Наши люди, пащ человек—так переводится самоназвание иганасан— ня-иганаса, букв. «свой (или родственный) человек».

Нгуо см. бот.

Невод — сеть для ловли диких оленей, сплетенвая из ровдужных ремней. Нганасаны теперь знают слово «невод» и в обычном его значении сетевой снасти для ловли рыбы.

Неводить — окружить диких оленей при загоне их в сети («не-

вод»), вообще охотиться на диких оленей, загония их в сети.

Нижния земли — так по-русски называют землю мертвых (иган. бодырбо-моу).

Низ—в качестве названня стороны свето значит северо-восток или восток (по направлению течения главных водных магистралей Таймыра—р. Хатанги с Хетой и Таймыра).

Нюк — покрышка на чум, сшитая пз нескольких оленьих шкур с подстрыженной шерстью или из ровдуги (см.).

Ня— самоназващие игапасан; пя-пга паса— нгапасан, пя-пы нгапасанка, нп-танса— пганасанский народ.

Огород — изгородь, забор.

Огород на диких — старинный способ охоты на дикого оленя. Делают длинные изгороди. В пескольких воротах изгородей помещается лук, настороженный таким образом, что он стремяет, как только ктонибудь заденет протянутую поперек ворот нитку из оменьих сухожимий.

Одеяло см. кокуль.

Одындра — шкура оленя, убитого летом.

О почи — легкая летняя обувь из ровдуги (см.).

Опускать - снимать, сдирать шкуру (оленя, песца и т. д.).

Орда — народ, племя, род (в зависимости от контекста).

Остро— в выражении «говорит остро» — резко, нев'ежливо, полемически.

Острый— в выражении «острый человек»— ловкий, смелый, босвой.

Палить (об огле) — трещать, вспыхивать, потрескивать. Потрескивание огня считается вещим предзнаменованием.

Пальмя— эвенкийское колье— массивный, длипный и широкий, заточенный с одной стороны нож, насаженный на руколть длиной около 1,5 м.

Парить, парить ся — присоединяться, объединяться, например: «он парился к ним» — он присоединился к ним, «олени парились» — олени (двух табунов, двух хозяев) соединились, смещались и т. д.

Парка (нган. лу) — одежда из оленьих шкур в виде короткого (до колеи) пальто мехом наружу. Спереди полы парки завязываются специальными завязками, пришитыми к бортам. Таковы парки эвенков, долган и северных якутов. Женские парки нганасан и эвцев такого жетипа, но состоят из двух частей — верхней, из тонких, в основном белых, шкурок мехом наружу, украшенных красным и черным орнаментом, и нижней, с более длипным и густым мехом, обращенным внутрь. Мужские парки пганасан и энцев отличаются от женских тем, что пе имсют разреза спереди и поэтому надеваются через голову; кроме того, они снабжены капюшоном, выкроенным вместе с частью свинки. Они отчасти напоминают ненецкие малицы, но короче и легче последпих, а отчасти — одежду эскимосов. Есть в мужских парках нганасан детали, сближающие их со старинной одеждой эвенков и юкатир.

Парус — покрышка из материи, ровдуги (см.), закрывающая

груз на парте или чум, чтобы предохранить июки (см.) от дождя.

Пешия — род острого четырехгранного лома с деревянной руконтью для долбления льда.

Поводок — постромка, посредством которой олени тянут санки и парты.

Поганая земля (нган. найба-моу) — это наша земля в противоположность «верхней земле» (небу), «нижней земле» (в которой живут мертвецы). Не совсем ясно, почему нганасаны усвоили такой термин в отношении земли. Едва ли здесь не сказывается какос-лябо висшнее влияние.

Поколка (нган. футуда) — место охоты на диких оденей при переправе их через реки и озора. Здесь обычно жили осенью иганасаны, подкарауливая свою добычу. Поколкой называется и сама эта охота, когда плывущих диких оленей кололи с веток (см.) специальными копьями (нгап. фонка).

II о н е с т и — увезти, повезти.

Пороз (нган. куру) — олень-самец, производитель в отличие от кастрированного быка (см.).

Порса — виленая и высущенная рыба, измельченная в порошок и

в таком виде запасаемая на зиму.

Постель (нгал. куху) — шкура взрослого оленл, снятая зимой, т. е. с наиболее длинной и густой шерстью.

Поис — деталь оленьей упряжки (в легковых санках) — очень ши-

рокий ремень поперек спины оленя.

Простой — пустой, например: «простая земля» — пустая, цезаселевная земля; «уйти в простую землю» — уйти в безлюдную тундру, уйти

куда глаза глядят.

Пущальня (пгап. быгур) — сеть из пряжи для ловли рыбы. Пущальню ставят на поплавках и якорях и 2—3 раза в день проверяют ее. Вероятпо, сети-пущальни появились у нганасан только после прихода русских.

II ы ж — шкура с теленка оленя, убитого осенью.

Резать — пересечь, пересхать лайду (см.), хребет, реку и т. д.; «резать говорку» — перебить речь собеседника или оратора.

Ровдуга — выделанная оленьи шкура, род грубой замши. Сагудать (согудать) — есть мясо или рыбу сырыми.

Самодии (ед. ч.), самоди (мн. ч.) — так нганасаны произносили слова «самоед», «самоеды», как они называли себя и энцев (хантайских

и карасинских «самоедов»).

Санка (нган. канта) — высокие оленьи сапи, в отличие от парт не свизанные, а с системой пазов. Санки бывают легковые разных типов и грузовые — аргишные, они же жекские, для перевозки чума, веток и т. д. Савки нганасан в общем таких же тиков, как и у энцев и ненцев. У последних, впрочем, имеется свой тип грузовых санок с ящиком и нет нганасано-энецких аргишных (женских) санок (см. также аргишная санка).

Седло— имеются в виду оленьи седла для людей и вьючные. У пганасан вьючных седел сейчас нет да и седел для людей очень мало.

Сигэ (нган.) — мифический великан-людоед. В фольклор нганасан образ сигэ пришел, видимо, из энецкого фольклора, хотя сами нганасаны считают, что сигэ живут у ненцев.

Согудать см. сагудать.

Сокуй (нган. физ, или хиз) — звиняя глухая одежда с капющоном из оленьих шкур мехом наружу, одеваемая мужчинами поверх парки и малицы. На капющоне пганасанского и энецкого сокуя имеется султан — сунгуку (см.) из белой оленьей шкуры. Сокуй носят только вне чума; входя в чум, сокуй снимают. «Сокуй с рогом» — значит сокуй с сунгуку, т. е. нганасанский или энецкий сокуй.

Сомату (самату) — самоназвание и пганасанское название энцев быв. Хантайской управы, иначе называемых маду (энцы) и манто

(непцы).

Сомату-барба (нган.) — «сомату-киязь», глава племени сомату (см.).

Стросанина— наструганная сырая мороженая рыба— одно из любимых кушаний нганасан. Строгать — есть строганину (см.). Иногда «строгают» и мо-

роженее мясо.

Сунгуку (нган.) — султан («шишка», «рог») на кацющоне сокуя (см.). Сунгуку — принадлежность именно «самоедского», т. е. нганасанского или энецкого, сокуя.

Сынг (нган.) — противоположная входу, т. с. северо-западная, сторона чума. Получила свое название от отверстия (с и э) для вентиляции,

находищегося здесь у подпожия чума.

Сынга-инде (нган.) — сторона сынга (см.), т. с. северо-запад (см. также тундра).

Сыру-пэ (цган.) — вдова.

Сыру-пэ-батуру — букв. «вдовы спрота», воспитании вдовы.

Талан — счастье, удача.

Тарагайка — самка оленя одного-двух лет, еще не телившаяся.

Тем пая пора — время полярной кочи, когда солице не подримается нап горизонтом; на территории иганасан это декабрь - январь. Тори (нган.) — очаг, в настоящее время лист железа на двух под-

кладках.

Тори-фа (нган.) — подкладки под тори (см.). Всегда расположены с северо-запада на юго-восток.

Труба — так цазывают суженую верхнюю часть чума, из которой

выходит дым очага.

Тунгус — так мы переводим нганасанское слово ася (адя), озцачающее эвенков и долган.

Тупдра (нгап. дяпгур) — как обозначение стороны света значит северо-запад. Ехать в сторону тундры — ехать па северо-запад.

Туркучанка — род сапок (см.), переходный тип между партой

и санками.

Тяжи — меховые (из оленьих шкур) чулки, надеваемые под бакари (см.).

Улово — глубокий залив на берегу реки, обычно место хорошей добычи рыбы.

Учаг — верховой олень...

Ушкан (цган, нёму) — заяц.

Хантайские — русское название тундровых энцев, сомату по Хантайскому зимовью на Енисее, где они в XVII—XVIII вв. платили ясак.

Хедирба-нгуо (нган.) — «бог», заставляющий человека сходить

с ума, жаждать крови, драк, убийств.

Хорей — шест длиной 5-6 м, которым подгоняют оленей, когда едут да санках. Утолиценный нижний конец хорея, противоположпый довчейке (см.), имеет обычно железный наконечник в виде копъя.

Хоро-сочема (пран.) — букв. «притое лицо», т. е. татуированное

лицо; нганасанское название для их южных соседей.

Хоси-фа (иган.) — палочка, которой ударяют по бубну шамана во время камлания, чтобы обратить на себя внимание шамана, спросить его о чем-либо или сказать что-либо.

Чанга — ножная кость оленя с костным мозгом.

Чибукун — снежный барап.

Ч и р — крупная вкусная рыба из сиговых.

Чум (нган. ма) — жилище птапасан конической формы из 30-40

шестов, покрытых нюками (см.) из оденьих шкур. Диаметр чума по полу — 4-6 м.

Чумище — место, где стоял чум или несколько чумов. «Оставить

па чумище» — оставить на покинутом стойбище.

Шайтан см. койка.

Шапка— у нганасан имеются телько женские шапки (пгац. саму). У мужчин шацкой (говоря по-русски) называют капюшон парки или сокуя.

III и р к а т ь — ездить налогко и без дела, гоиять эря оленей.

Шптое липо см. хоро-сочема.

Щерба — суп, павар в котле после варки миса или рыбы.

Юкола — распластаниая, надрезаниая (но не разрезаниая) вяленая на солнце рыба.

Юрак, юраки — по-иганасански, по-энецки и на русском языке в

районе Приснисейского севера — ненец, исицы.

Ям ная речка — речка, текущая как бы в яме, вмеющая русло, глубоко врезавшееся в местность, и крутые берега.

# СВЕДЕНИЯ О РАССКАЗЧИКАХ

Кокары Игатэси, 1913 г. рожд., из бедной семьи падеевских пгапасан. Осиротев, п 1936—1937 гг. переселился из Вадеевского кочевого совета в Таймырский. В 1938 г. содержал своим трудом малолетних братьев и сестер. Красивый, энергичный и живой молодой человек. Всего от него записано (осенью 1938 г.) 14 текстов. В его репертуаре преобладали фантастические и русские сказки, бытовые рассказы, сказки о животных. Эпал также ситаби. Рассказывал охотно, стараясь передать все содержание возможно точнее, хотя относился к рассказываемому иногда скептически. В 1938 г. подал заявление в партию. Впоследствии был председателем Таймырского кочевого совета, а потом и секретарем парторга-

низацип колхоза. Умер около 1950 г.

Кокары Хэлиптэ, 1898 г. рожд. По происхождению вадеевский игапасан, но уже около 1920 г. его отец, Борю, со всей семьей переселился к таймырским иганасанам, где Хэлиптэ чуть ли не в течение восьми лет отрабатывал себе жену, дочь богача Мандолэ Турдагина. Мать Хэлиптэ была известная шаманка, но семья отца была бедной. В 1926 г. Борю вместе с Хэлиптэ имел только 30 оленей. Хэлиптэ был признанным знатоком дюрума и хорошим рассказчиком. Всего от пето записано (в 1935 и 1938 гг.) 11 текстов. Репертуар его включал много преданий олепекского типа и исторических преданий, но он был также силен и во всех остальных жапрах. Обремененный большой семьей, он до вступления в колхоз постоянно нуждался и считался малопрактичным хозяциом, хотя его уважали за трудолюбие, ум и честность. Умер в 40-х годах.

Костеркин Дюфадо, 1886 г. рожд., зажиточный середняк (в 1926 г. имел 160 оленей), самый «большой» изман-иганасан в 20—30-х годах нашего столетия. В 1927 г. это был на вид крепкий и даже красивый человек, но вмевший одну странность. Его глаза как будто не могли стоять на месте, зрачки все время бегали, словно два маятника. От своих трех жен, живших вместе с ним, имел много детей, и вся его семья состояла из 15 человек. Он знал много разных фольклорных про-изведений, по мне так и не пришлось запяться с ним ни в 1926—1927 гг., ни в 1935 г., когда я его встречал второй раз. Короткие запися от него сделал лишь А. П. Лекаренко в 1927 г. Деятельность Дюфадэ в качестве шамана подробно описана А. А. Поповым в его книге «Тавгийцы» (Л., 1936). Умер в 1936 г. и был пышно похоронен своими многочисленными родственниками и почитателями.

Нгомде Пере, 1893 г. рожд., до коллективизации зажиточный середняк (г 1926 г. имел около 200 оленей) и один из наиболее видных представителей прежней илеменной верхупки авамских нганасан. Общепризнавный оратор и «человек, имеющий ум». От пего записано всего 18 текстов. В его репертуаре находились почти все манры фольклора, за исключением ситаби и преданни оленекского типа. Преобладали предвиня о сверхъестественных существах, сказки о Дийку, русские сказки исторические предания. Благодаря хорошему знанию русского языка помогал при заниси текстов и от других лиц. Умер в 40-х годах.

Нгомде Семен (его настоящее имя — Того, «малое» имя — Тынка), 1878 г. рожд., шаман, отец нескольких взрослых сыновей. Крепкий, коренастый старик. В 1926 г. имел 40 оленей. Считался хорошим знатоком дюрумо, но от него приналось записать лишь три предания оленекого типа в 1938 г. Расскавчик хороший, рассказывая, прибегал к мимике и жестикуляции. В его рассказах очень заметны анахронизмы как следствие, оченидно, включения в текст щаманистических представлений, и при этом самых модернизированных из них, вставленных в

очень арханчный первоначальный текст. Умер в 40-х годах,

Н гом д с Соунтэ, 1910 г. рожд., настух-оленевод. В 1926 г. его семья имела 30 оленей. От него записано в 1938 г. только одно, но очень хорошее и полное предание о сыновьях Лакуны. Молодой, жизнерадостный человек, сам предложивший рассказать это преданио. Он хотел рас-

сказать и еще, во потом так и не пришлось с ним завиться.

Порбин Камсё, 1898 г. рожд. Маленький ворчливый и слабосильный человечек. В 1926 г. имел 35 оленей Рассказчик плохой и случайный. Вероятко, слышал рассказанные им тексты от своей жены Кумиему, 1908 г. рожд., по происхождению вадеевской иганасанки. Она и сама рассказала нам два дюрумэ. Это была энергичная и умная женщина, фактическая хозяйка в семье Камсё. Оба они умерли в начало 50-х годов.

Порбия Като, 1892 г. рожд. В 1926 г. это был самый богатый нганасан, имевший болес 4000 оленей. От исто А. П. Лекарсико записал один очень орисинальный, но, к сожалению, неоконченный текст о сыновьях Лакуны. Умер в 1927 г., простудившись на охоте за дикими оле-

нями.

Порбин Лотарю, 1884 г. рожд. В 1926 г. имел 50 оленей. Общепризнанный знаток дюрума и хороший рассказчик. От него в 1935 и 1938 гг. записано 12 текстов. Его специальность — фантастические сказки, рассказы о сверхъестественных существах, русские сказки и сказки о Дяйку, но знал и другие жанры, в частности прекрасные тексты оленекского типа. Особенность рассказов Лотарю — это его некоторая склонность к натуралистическим подробностим, вплоть до скабрезности. Рассказывает охотно и с увлечением. Умер в 1954 г.

Порбин Номонтэ, 1883 г. рожд., середняк, в 1926 г. вместе с отдом имел 140 оленей. Сам Номонтэ и его отец Дяптобу были общепризнациями знатоками фольклора. От Номонтэ записано 10 текстов. Вольше всего от него записано сказок о Дяйку, русских сказок и преданий оленскского типа. Рассказывал Номонтэ хорошо, подробно и любил делать из своих рассказов морализирующие выводы. Умер в 1936 г.

Порбин Полемитэ (Фолемитэ), 1919 г. рожд., комсомолец, скромный и застенчивый молодой человек. Сын Порбица Номоптэ (см. выше). От него записано в 1938 г. 11 текстов. В его репертуаре преобладали предания оленекского типа, но представлены произведения почти всех остальных жанров. Рассказывал без внешних эффектов, но подробно и точно, хотя иногда затруднялся вспомиить некоторые собственные

имена. Умер в 1958 г.

Турдагин Атакай, 1910 г. рожд., сын известного шамана Монсеку, или Ивана Горнока. В 1926 г. его отец имел 65 оленей. Деятельный, веселый, хитроватый человек, с большим даром природного юмора. От него всего записано четыре дюрума. Он не является знатоком и известным исполнителем фольклора и мог в основном пересказывать лишь отрывки мифов и преданий, слышанных от своего отца. Но в этой областно изал много интересного и являлся очень ценным и толковым информатором по разным вопросам этнографии пганасан.

Турдагин (Горнок) Ламбаку, 1914 г. рожд., сын Сусо, или Миханла Горнока, брата Горноков Монсеку (Ивана) и Игандуо (Монтуку). По происхождению из бедняков. В 1926 г. его отец имел 37 оленей. Энергичный, умный человек, с философским складом ума, один из лучших охотпиков и оленеводов, часто возглавлявший производственные бригалы. Признапный знаток исторических преданий и мифологии. Знает

также сптаби. Всего с его слов сделано 20 записей.

Турдагин Надюй, 1890 г. рожд., в 1926 г. имел 45 оленей. Сам Надюй и оба его сына были хорошие охотники. Надюй сам пришел рассказывать, но, рассказав три предания, кажется, ночти исчерпал свой репертуар. От него записаны два предания оленекского типа и один бытовой рассказ. Предание о Кабюмэ-фату, рассказанное им, размером около 1,3 авт. листа, является самым большим нганасанским текстом в паших записях. Как рассказчик оп был мало известен (окружающие пганасаны даже удивились его намерению рассказывать мие дюрумэ), но рассказывал оп чрезвычайно добросовестно и обстоятельно.

Турдагин (Горнок) Нгандуо (он же Монтуку), 1879 г. рожд., имел в 1926 г. 100 оленей. Младший брат известного иганасанского шамана Турдагина Монсеку (Ивана Горнока). В молодости это был высокий, сильный, но, как говорили окружающие энцы, «совсем дикий» человек, по затем туберкулез сломил его здоровье. Сыновья его уехали в Авамский район, и он в 1948 г. жил с дочерью, исзамужией женщиной лет 35, на пенсию, выплачиваемую ему колхозом. От Монтуку нами записано 60 текстов. Он пе считался известным рассказчиком, по хранил в своей намяти довольно много, правда большей частью небольших по объему, преданий. В его рассказах представлены все жанры, за исключением ситаби и сказок о Дяйку. Больше всего он знал преданий о сверхъестественных существах и шаманах. Вероятно, с одной стороны, на репертуаре Монтуку сказалось влияние его старшего брата, шамана Монсеку, а с другой — имело значение изживание шаманистических представлений, благодаря чему им рассказывались предания, считавшиеся рансе священными и не подлежащие рассказыванию при посторонних. Монтуку большую часть своей жизни провел среди энцев и в общении с ненцами (он был самый западный пганасан) и хорошо говорил по-энецки и по-ненецки. Поэтому в записанных от него текстах много энецких и ненецких по происхождению преданий, и даже типично нганасанские сюжеты испытали влияние энецкого фольклора. Умер в 1950 r.

Турдагин Недя, 1932 г. рожд., сын Турдагина Салоптэ (см. ниже). Энергичный, живой молодой человек, грамотен, но вследствие бо-

лезни (туберкулез бедра) не имеет возможности принимать деятельного участия в производственной жизни колхоза. В 1959—1960 гг., больше года, провел на лечении в санатории Тагарское на юге Краспоярского края. Любитель поиграть в шахматы. Не является знатоком фольклора, по пересказывает кое-что слышанное от отца, а также от матери, приемной дочери Игомде Нере (см. выше). Всего от Неди сделано восемь записей.

Турдагии Салоптэ, 1904 г. рожд., по происхождению из Авамского кочевого совета. Он племянник, а по нганасанскому счету родства младший брат председателя этого кочевого совета, известного общественного деятеля и первого нганасана-коммуниста Турдагина Кондюэ. С 1934 г. Салоптэ поседился в семье Нгомде Нере (см. выше), своего тестя по второму браку, в Таймырском кочевом совете и здесь вступил в колхоз. В 1926 г. имсл 20 оденей. Это был человек высокого роста, красавец, силач, гордившийся своим происхождением от богатыря Сойму, героя распространенного у иганасан предания, и общепризнанный исполнитель ситаби. Всего от него записано шесть текстов. Он не особению любил рассказывать дрорумэ, считая их второстепенным, визшим по сравнению с ситаби жапром, но все, что он рассказал, было очень хорошо рассказано. Был председателем правления колхоза. Умер в 1948 г.

Турдаги и Юре, 1918 г. рожд., сын Турдагина Надюя (см. выше). Хороший охотник, оленевод, но вместе с тем внечатлительный, с эмоциональным характером человек. Не является знатоком фольклора, но

рассказал иять дюрумэ, слышанных им в детстве и юношестве.

Турдагина Мария, 1941 г. рожд., хорошо грамотная, культурная девушка. В 1958—1960 гг. училась в школе колхозных кадров в Дудинке. По происхождению из очень бедной семьи, имевшей в 1926 г. лишь 23 оленя. Всего рассказала три дюрумэ, слышанных от отда и матери. Рассказывала очень добросовестно и старательно.

Чупанчар Китэ, 1890 г. рожд., в 1926 г. имел 40 оленей. Маленький, болезненный, скромный человек. Считался хороним рассказчиком. От него записаны в 1938 г. два предания о сверхъестественных существах. Рассказывал хоромо, добросовестно и подробно. Умер около 1940 г.

Чупацчар Комбюмэ, 1883 г. рожд., в 1938 г. председатель Таймырского кочевого совета. В 1926 г. имел 80 оленей. Рассказчик случайный. Все, что он мог при всем своем желании рассказать,— это крошечное предание о своем роде Чупанчар. Умер в середине 40-х годов.

Чупанчар Мундуйко, 1914 г. рожд., сын Чупанчара Комбюмэ. Его мать первым браком была замужем за Нгомде Секу, п ее сыном был также Нгомде Пере (см. выше), на которого Мундуйко очень походил. Трудолюбивый, доброжелательный, скромный человек, один из лучших кузнецов у нганасан. Считался знатоком дюрумэ, которых он нам рассказал всего семь, по можно было записать и больше, если бы Мундуйко с утра до вечера не был занят работой. Умер в 1961 г. от рака пищевода.

Чунанчар Сундамитэ, 1877 г. рожд. По социальному положению в прошлом бедняк. В 1926 г. имел 20 оленей. Этот маленький, по кренкий старичок играл довольно значительную роль в общественной жизни своего Авамского кочевого совета. Всего от пего записаю 15 текстов. Он считался хорошим знатоком дюрумэ, и в записах от него представлены самые разнообразные жаиры иганасанского фольклора, главлым образом исторического и космогопического характера, а также русские сказки, сказки о Дяйку и сказки о животных. Умер около 1940 г.

Чувавчар Хенделю, 1925 г. рожд. Ввук последнего «князя» авамских нганасан Чунанчара Диптодуси. Отец Хсиделю, Томкале, имел около 600 оленей. Хорошо грамотный человек, Хенделю одно время заведовал звероподческой фермой колхоза. Много общался с русскими и жил среди них и поэтому к обычаям и образу жизни своих соплеменняюв относилси несколько свысока. Любитель сыграть в шахматы, посмотреть кинофильм. Хенделю не является знатоком фольклора. То, что он рассказал,— семь дюрумо — Хенделю слышал главным образом от своего дедушки Дяптодуси.

Ироцкий Дюдумо («Дедюмо»), 1924 г. рожд. По происхожденью из зажиточной семьи. Его дед, Лоптерю, имел вместе со своим младшим братом Танурэ (см. ниже) около 500 оленей. Его отец, Бооптэ, был хорошим рассказчиком, но Дюдумо не унаследовал всех познаний своего отда. От него записаны всего четыре предания. Знает он, конечно, больше, в частности рассказы о Дяйку, как он мне сообщил. Это деловой, серьезный и вместе с тем общительный и услужливый человек, активный участник общественной жизни своего колхоза, хороший охотник и оленевод. Он был также хорошим информатором по разным вопросам

этнографии птанасан.

Яр одкий Танурэ, 1878 г. рожд., в прошлом соредняк, имел вместе со своим стариним братом, Лонтерю, около 500 оленей, по потом смерть брата, сына и стихийные бедствия подорвали его хозийство, и только вступление в колхоз поправило его дела. Он считался знающим как дюруме, так и ситаби. Всего от пего и 1938 г. записано пять текстов, но это далеко не вссь его репертуар. Рассказывал он очень старательно,

пополняя слова мимикой и жестикуляцией. Умер около 1940 г.

Примедапие. Из поречисленных 26 рассказчиков 18 жили на территории Таймырского сельсовета, семь (Костеркин Дюфадэ, Порбин Като, Турдагин Атакай, Турдагил Ламбаку, Турдагила Мария, Чунанчар Супамитэ. Чупанчар Хенделю) — на территории Авамского (Турдагин Атакай, Турдагин Ламбаку и Чунанчар Хенделю потом тоже перешли в Таймырский, где и производились от них записи) и один (Турдагин Нгандуе) жил на территории Авамского, а затем переселился к энцам в Долгапо-Невецкий сельсовет Усть-Енисейского района. Таймырский и Авамский сельсоветы находились в Авамском районе, а затем первый из них перешел в Хатангский, а второй — в Дудинский районы того же Таймырского пационального округа.

#### комментарии \*

№ 1. Турдагин Салоптэ. 27. IX. 1938, р. Волчья.

№ 2. Турдагия Недя. 8. VIII. 1961, пос. Усть-Боганида.

Оба эти текста представляют вариации одного и того же мифа;

первый записан у отда, второй, через 23 года, — у сына.

Во втором варианте точно названы два главных персонажа мифологии нганасан — Моу-пямы (Земли мать) и Дёйба-нгуо (Сирота бог). В первом они тоже фактически являются главными действующими лицами, но по именам не названы. Вероятно, это объясняется тем, что тогда нганасаны еще не решались сообщать посторопним лицам настоящие имена своих сверхъестественных существ.

Следует отметить и некоторые различия обоих вариантов. В первом Дёйба-нгуо (он же Бельй человек, он же Ледяной бог и т. д.) является мужем Моу-нямы. Во втором этот элемент отношений между Дёйба-нгуо и Моу-нямы отсутствует. По другим рассказам Дёйба-нгуо считается то мужем, то братом Моу-нямы.

В нганасанской мифологии имеется некая Сырада-нямы (Подземного льда мать) и се семь или девять сыновей Сырада-нянту (Подземного льда парни), которых иногда называют и Сырадабойку (Подземного льда старики). Их не следует смешнвать с геросм этих мифов Дёйба-нгуо (Сырута-нгуо, или Сырю-нганаса и т. д.), хотя несомненно, что какая-то связь между этими различными персонажами мифология нганасан все же существовала и отразилась и их названиях и сходной характеристике внешнего облика. Но Дёйба-нгуо (Сырута-пгуо, Сыранку-нганаса и т. д.) являются положительным героем, покровителем нганасан, их культурным героем, своего рода нганасанским Прометсем (ср. концовку варианта Неди Турдагина), тогда как Сырада — это отрицательные существа, приносящие пганасанам смерть, голод и вообще эло.

Главное отличие варианта Неди от варианта его отца, Салопто, — это путеществие Дёйба-нгуо за огнем (солнечными лучами). Эта вставка в миф имеет явно модернизированный характер и коо в чем походит на некоторые традиционные эпизоды русских сказок. Здесь фигурируют город, царь, чудеская лошадь, русский ле-

313

<sup>\*</sup> В начале каждого комментария указывается фамилия рассказчика, дата и место записи.

карь. Тут же мы имеем брак Дёйба-нгуо и дочери солнца. Это, повидимому, Дялы-намы (Дня мать) — важный персонаж мифологии нганасан. Однако в целом этот эпизод с соляцем и его семьей тоже очень модернизован. Основным и, вероятно, древнейним олицетворением солнца является Коу-пямы (Солнца мать), а не старик хозяив солнца, как это имеет место в тексте Неди Турдагина. Достоипство текста Неди, как мы указали, заключается в том, что он дзет основные имена сверхъестественных существ, которые отсутствуют в рассказе его отца, и вводит дополнительные эпизоды.

В тексте Неди имеется Нилумемы моу-нямы (Жизни земли мать), которая дала Дбйба-пгуо, а через иего и людям оленей. Вообще, Нилумемы-нямы — это мать диких оленей. А так как дикис олени были древнейшим основным источником существования пганасан, то поэтому она и называлась «Жизни матерью». Мать воды и рыб заменена у Неди хозлином и хозяйкой рыб — это тоже

явная модернизация.

Характерно, что в исходном и, видимо, очень древнем варманте мифа об устройстве земли и появлении людей, каким является вармант Салонтэ, как, впрочем, и в варианте Неди, действие развертывается сперва в ледяной пустынс, а не на воде, залившей земню, т. с. отсутствует сюжет потопа, с чего часто начинаются подобные мифы, в том число и иганасанские (см. ниже). Очевидно, этот «ледяной» вариант мифа (отражающий реальный факт наличия вечного материкового льда под почвой на территории обитания иганасан) сложился именно здесь, на Крайнем Севере, у древнейшего сго населения, вошедшего затем в состав нганасанской народности.

Следует отметить некоторые педсности, Сыном Белого человека (Дёйба-нгуо) является в тексте Салонта снерва комоный, а затем приобретающий рога олень, заприщающий землю от нанадений летающего рогатого бога-оленя. То есть в процессе творения земли и жизни па пей происходит борьба двух начал, олицетворенных оленями, разумеется дикими, так как появление домащиих оленей в этом «ледяном» мифе первоначально, консчно, исключено. Но кто такие эти два оленя, мы можем только гадать. Очень возможно, что в олене, сыне Белого человека, мы тоже имеем одно из олицетворений Дёйба-нгуо, который рисустся иганасанами в образе человека с оленьими рогами. Осмысление Белого человска как Лейба-игуо в таком случае является позднейшим. Возможно, конечцо, что комолый олень был первоначально тотсмическим образом зверя-человека, покровители и, может быть, предка иганасан. Не случайно иганасаны рассказывают о том, что они родились, произошли из шерсти шкуры дикого оленя.

Другой — враждебный летающий олень, олицетворяющий элыс, вредные по отношению к людям и живой природе силы, которыми в первую очерсдь являются для нганасаи «коча», т. с. болезни. Надо сказать, что иганасаны отождествляют болезни и богов, т. е. «коча» и «пгуо», и, говоря по-русски, называют богов болезнями болезни — богами. Возмежно также, что с этой борьбой двух оленей связано и представление иганасан о том, что демоны (дямады) шаманов сражаются друг с другом в образо оленей-самцов \*.

<sup>•</sup> П. Третьяков, Туруханский край, СПб., 1869, стр. 426.

Так или иначе, в текстах Салопто и Неди мы находим, как пам кажется, один из основных и наиболее развернутых вариантов старых представлений иганасан о происхождении земли и жезни на ней, а в варианте Салопто — также объяснение происхождения некоторых явлений природы.

№ 3. Турдагин Нгандуо (Монтуку), 8. ІХ. 1948, пос. Воронцово.

В этом мифе сказалось влинние православия. Из христианского пантеона заимствован образ св. Николая (Инколки бога). Но основным творцом жизни на земле является традиционный образ Моунямы (Земли матери).

Хребет Койка-моу (по-эпецки Каха-ма, букв. «Шайтанов земдя») находится на правом берегу Енисея, педалеко от нос. Караул.

В прошлом это было священное место эпцев.

№ 4. Чупанчар Мупдуйко. 4. VIII. 1959, пос. Усть-Боганида.

Миф об утке, принесшей землю из-под воды, широко распространен на севере Сибири. Здесь представлено два пганасапских варианта этого мифа.

№ 5. Турдагин Атакай. 34. VIII, 1957, пос. Усть-Богапида.

Этот маленький и довольно бессвизный этиологический миф интересеп тем, что в ием выступают некоторые главные персопажи иганасанского пантеона — Солица мать (Коу-нямы), Сирота бог (Дёйба-пгуо) и девять подземных ледяных парней (или стариков) (Сырада). Задача мифа помимо показа роли утки в создании земли объяснить также роль клюва гатары в борьбе с болезними. Надо сказать, что клюв гатары настолько остер, что из него делали даже пакопечники стрел. Культурный герой нганасан Дёйба-нгуо оказывается инициатором лечения путем прокалывания больного места острым гагарым клювом.

№ 6. Чунанчар Сундамптэ, 6, VI, 1927, р. Сонитэ.

Эта запись интересного, хотя бы своей примитивностью и наивным детерминизмом, мифа стрядает тем педостатком, что мы не знаем имени действующего в нем божества. Вероитно, речь идет о Моу-иямы или, вероитнее всего, о Дёйба-ягуо (Сироте боге) — главном покровителе и культурном герое нганасан.

№ 7. Турдагин Нгандуо (Монтуку). 3. XI. 1948, пос. Ворондово.

Изложение и понимание этого мифа затруднено тем, что в русском языке слова «огонь» и «бог» мужского рода, а в нганасанском грамматический род отсутствует. Но огонь, мать огни, является для пганасан существом женского рода, как и Моу-пямы.

Из этого маленького мифа мы узнаем еще некоторые подробности устроения земли, совершаемого Моу-нямы. Легко заметить ряд противоречий с предыдущим текстом, но таково раннее мифотворчество. Даже из уст одного рассказчика мы узнаем разпые версии миросозидания. Эти вротиворечия падо исследовать, по с ними приходится мириться.

№ 8. Турдагин Игандуо (Монтуку). 3. XI. 1948, пос. Воронцово.

Последние фразы рассказчика являются ответом на наш вопрос, почему при наличии Туйнямы (Огня матери) пришлось посылать за огнем к «Миколке богу». Вероятно, здесь имеется в виду эпизод с путешествием Дёйба-нгуо за огием к Коу-нямы (Солнца матери), приведенный выше в мифе Неди Турдагина о Дёйба-нгуо.

№ 9. Турдагин Атакай, 7, 1X, 1957, нос. Усть-Боганида.

Как объясния рассказчик, им имелись в виду реки Моховая и Гольчиха.

Это очень интересный миф, к сожалению сообщенный нам только в отрывках. Мы не знаем, например, судьбы человска, повидимому предка нганасан, поселившегося в верховьях реки. Но так или иначе, здесь перед нами еще одна концепция происхождения людей непосредственно от Матери земли.

При всей фрагментарности текста в нем имеются очень архаичные элементы — охота на диких оленей на поколке, женщина,

таскающая в санках колыбель, и др.

№ 10. Костеркин Дюфадэ. 6. VI. 1927, р. Сонитэ. Запись А. П. Лека-

ренко.

Этот миф о происхождени людей, верисе, пганасан интересен тем, что Дёйба-нгуо рисуется здесь их первопредком. Вероятно, речь шла не обо всех нганасанах, а лишь об их западных родах Игамтусо, исконной землей которого была Пясина, и Игомде, переселившемся с Пясины па Таймыр. Предки остальных нганасан считаются пришедшими с востока (см. ниже). Конечно, приурочение мифа к определенным родам очень условно. Древняя основа его, конечно, не была связана ни с определенной территорией, ни с определенными родами (фратриями).

Странно, что в этом мифе дикие олепи происходят от домальних. Следовало бы ожидать обратного, т. е. приручения диких олепей. Но, может быть, в этом мифе первоначальные отношения предков людей и оленей мыслились не в виде связи, какая существует между людьми и их домашними животными, а как пекий симбиоз людей с их тотемами из животного мира, т. е. миф отра-

жает эту, очень раннюю стадию человеческой идеологии.

№ 11. Турдагин Юре. 27. VIII. 1957, пос. Усть-Боганида.

Сопоставляя это предание с другими, можно думать, что оно относится главным образом к роду Линанчера (к которому принадлежит и рассказчик). Этот род эвенкийского происхождения. Ниже, в разделе исторических преданий, мы тоже найдем текст, в котором героя предания, эвенка, воспитал медведь.

№ 12. Турдагин Ламбаку. 3. VIII. 1959. пос. Усть-Боганида.

Мифы о вороне, как известно, очень распространены на северовостоке Азии и северо-западе Америки. Имеются они и у нганасан, но в небольшом количестве. Данный текст интересен тем, что он имеет явно тотемический характер. Лебедь — это не просто лебедь, а воспитанный лебедями человек (ср. этот сюжет в «Советской этнографии», № 3, 1962, стр. 178—182). Человек-лебедь женится на дочери поронов — отражение существования экзогамных родов (фратрий) с тотемическими назвалиями.

Любонытно, что на Таймыре действительно жили рядом род Любедей (род Лодоседа у энцев) и род Воронов (род Нгамтусо у нганасан), причем этот последний род тоже был энецкого проис-

хождения.

№ 13. Чунанчар Хенделю. 7. 1Х. 1957, пос. Усть-Боганида.

Здесь мы имеем вариант мифа об отношениях воронов и лебедей. Этот вариант мифа значительно беднее предыдущего по содержанию, но рассказан более жило. Выражение «у понеречноглазых на чумищах» (нарю сеймэ мадягита) имеет в виду оставленные людские стойбища.

Дяма — суп из вареной крови — это древнее традиционное

блюдо нганасан.

№ 14. Турдагипа Мария. 2. IX. 1959, г. Дудинка.

Эта сказочка-миф нами приводена, чтобы показать и этот вид мифологического творчества пганасан. Трудно сказать, как такие рассказики вошли в фольклор нганасан и в каком отношенки они стоят к основным мифологическим сюжетам и верованиям иганасан. Но их существование, как видим, внолне реально.

№ 15. Турдагип Юре. 25. VII. 1959, пос. Усть-Боганида.

Это нганасанский вариант широко распространенного в Сибири сюжета о происхождении комаров из искр, вылетавших при сожжении нечистого существа.

№ 16. Турдагин Нгандуо (Монтуку). 8. Х. 1948, пос. Воронцово.

По словам рассказчика, Линанчера шамана зовут еще вя пто (нганасанский шаман), а Нгамтусо шамана— сомату нго (знецкий шаман). Это лишнее косвенное подтверждение того обстоительства, что род Нгамтусо (Костеркины) считается у нганасан энецкого

происхождения.

Сюжет о полете шамана с гусями на зимовку очень распространен. Мы ого записывали у энцев, ессейских якутов, эпенков. В данном, нганасанском варианте его полет связан не только с жоланием показать свою силу, но и с желанием обеспечить удачную охоту своему роду. Интересны также подробности пребывания шаманов в зомле Матери гусей. Неясло, что это за река Гусей матери, хотя сам этот образ впоние укладывается в традиционную схему представлений пганасан о сверхъестественных существах. Наряду с Матерью гусей существовала и Мать собак и Мать рыб (она же Мать воды) и др.

№ 17. Турдагин Игандуо (Монтуку). 25. XI. 1948, пос. Воровцово.

Как известно, многие народы Сибири считают, что на луне виден шаман с бубном. Этот миф должен обълснить, как шаман понал на луну. В отличие от других нариантов этот рассказ связывает приход шамана на луну с тем обстоятельством, что по фазам луны женщины народов Севера вычисляют время родов и т. п.

№ 18. Турдагин Ламбаку, 28. VII. 1959, нос. Усть-Боганида.

Этот рассказ на первый взгляд является историческим преданием о набеге ненцев на энцев. Но оно усложнено тем, что главный горой его, несмотря на свой человеческий обляк и образ жизци, является не кем иным, как главным сверхъсстоственым покровителем пганасан Дёйба-нгуо. Трудно себе представить, как мог возвикнуть такой сюжет мифологической сказки. Но, вероятно, такой характер образ Дёйба-нгуо принял в связи с тем, что он считался культурным героем нганасан, даже их первопредком, и поэтому легко мог быть наделен чисто человеческими чертами, свойствами и наружностью. Образ Дёйба-нгуо нуждается в специальном изучении во всех его вариациях и перевоплощениях. Популярный шуточный герой (трикстер) иганасан Дяйку тоже, вероятно, связан с Дёйба-пгуо.

№ 19. Турдагина Мария. 11. VII. 1959, г. Дудинка. Эта мифологическая сказка, по нашему мнению, позднего про-

исхождения, связанная уже с шаманистическем культом. Рассказчица сперва колебалась по новоду того, кто ходил к «счастья

богу» — женщина или мальчик.

Пилы-нгуо сперва был божеством диких олепей; назывался оп тогда Нилы-нямы (Жизни мать). Такое название объясняется тем, что дикие олепи были основой существования нгапасан в прошлом. Перевод словосочетания Нилы-нгуо как «Счастья бог» был предложен самой рассказчицей, прекрасно владеющей русским языком. Нам, одлако, кажется, что правильнее был бы перевод «Жизпи бог».

Как видим, в этом тексте дикие олени даже не упоминаются. Речь идет о домашних оленях, рыбе, спирте. Все это играло большую роль в жизни итанасан и более близкое к пам время, во всиком случае после того, как они перестали быть нешими охотниками на двикх оленей. Но одна древняя дсталь в этом тексте сохранилась. Костер в чуме Нилы-ягуо горит в яме. Так, по словам цганасац, устраивались костры их предками и так устроены костры

в земле мертвых (бодырбо-моу).

О. Турдагин Нгандуо (Монтуку). 18—19. XI. 1948, пос. Воронцово. Это тоже поздний миф, пропикнутый шаманистическим миросоверцанием. Женщина (денушка), мать шаманов,— это известная нам Моу-нямы, ее брат — Дёйба-нгуо. Три волосатых бога считаются у нганасап русскими богами. Как видим, главные сверхъестественные существа нганасанского пантеона являются здесь второстепенными, подчиненными персонажами. Поэтому этот рассказ интересен, в частности, для ознакомления с процессом трансформации более ранних верований под влиянием других, более сложных и казавшихся людям родового общества более изопренными.

«Пасторожки», при помощи которых жадные боги завирали от изголодавшихся людей рыб и зверей, их добычу, по-иганасански называются моу хэтопты, по-энецки — дя-сару, по-иецецки — я-пи-

ски. Все эти три варианта означают «земли запор».

Вследствие того что боги запирали от людей их добычу, люди голодали и умирали, а их истощенные тела доставались на съсде-

пие ботам.

Почему всегда доброжелательный к людям Дёйба-нгуо ведст здесь себи довольно двусмысленно, для нас неясно. Создается внечатление, что это произошло лишь под влиянием желания выпить.

№ 24. Порбин Полемптэ. 20.Х.1938, р. Хэбала, приток Таймыры.

Покончив самоубийством, Кыхо-лу стал, очевидно, невидим для людей, и его разговор опи принимали за потрескивание огия. Но ночью Кыхо-лу имел возможность говорить с человеком во спе. В этом предации очень заметно выступают неожиданные переходы от мира людей к миру сверхъестественных существ и вообще стирается всякая грань между ними. Интереспо, что сперхъестественным существом, а затем «щайтаном» (идолом) человек становится, нокопчив самоубийством.

№ 22. Турдагип Салоптэ. 2.1.1935, верховья р. Пайтурмы, прятока Дуныпты.

В этом рассказе ценно описание земли мертвых (бодырбомоу) и пути в нее. Хотя геролми этого произведения являются шаманы, но легко себе представить этот сюжет и без цих.

Как и в других аналогичных произведениях такого рода у нганасан, здесь имеется такая ситуация, когда живые люди являются для мертвецов сверхъестественными существами, которых

могут ведеть и слышать лишь мертвецы-шаманы.

Действия живого человека в земле мертвых уподоблены действиям коча (болезни) в земле живых людей. Болезнь схватывает человека, и тот заболевает. В земле мертвых живой человек схватывает мертведа, и последний тоже заболевает. Мертвецы называют живых людей богами, т. е. цгуо, потому что коча (болезци) тоже называются нганасанами пгуо (богами).

Как и в других рассказах нгацасан этого типа, совершенно незаметно происходит переход из реального мира живых людей в потусторонний мир мертведов. Чумы с умирающей и умершей девушками как бы являлись этапами этого перехода в землю

мертвых.

№ 23. Порбин Номоптэ. 3.1.1935, верховья р. Пайтурмы, притока Ду-

Этот рассказ целиком проникнут шаманистической ипсолотией. Цель ого — объяснить (и оправдать) получение шаманами платы за свои камлания как в виде олоней, так и в виде девушек,

которых они брали себе в жены.

Вместо с этим рассказ дает представление и о том, как рисовалось шаманами их путешествие в загробный мир за душой умершего. Как видим, душа представиялась вполне материально и отождествлилась с сердцем.

Любопытво начало этого предация, где покойник сравнивается с деким олепем. Тут, вероятно, мы имеем отражение каких-то

очень древних представлений.

№ 24. Турдагин Нгандуо (Монтуку), 25.ІХ, 1948, пос. Воронцово.

Далее рассказчик объяснил, что «семь лединых девок (сяйба кондарбо сыради копту) имеют отца Сырады-барба (Подземного льда хозяин). Другое его имя — Моу-баруси (Земли дьявол), Это он у нас, людей, души ворует. А душа (батитю) сидит в сердце».

Таким образом, здесь мы вмеем несколько иную копцепцию обитателей подземного льда по сравнению с обычной. Вместо Сырада-нимы (Подземного льда матери) имеем Подземного льда хозяила, по зато вместо семи (или девяти) Сырада-нянту (Подземно-

го льда нарней) — семь Полземного дьда девущек.

В целом же этот рассказ представляет более арханчный вариацт предыдущего. В нем меньше влияцие шамацизма и больше древних черт в характеристике «нижней земли», т. е. подземного мира к его обитателей. Но в обоих случаях фигурирует река (вода), ивляющаяся препятствием на пути в землю мертвых,

№ 25. Нгомде Нере. 2.І.1935, верховья р. Пайтурмы, притока Дудынты. Лотуранта Чунанчар был «князем» (барба) авамских нганасан

в начале XIX в.

Оспа до революции часто поражала яганасан, как и другие пароды Севера. Не удивительно, что эпидемии осны и опустошения, которые опи производили, часто упоминаются в произведениях устного народного творчества нганасац.

Идея о том, что умерший, а затем воскресший человек становится большим шаманом, свойствения не только фольклору народов Сибири, по в отношении кетов встретилась нам даже в одном документе середины XVIII в. Следует указать, что из рода Чунанчара по традиции должен был избираться «князь» авамских нганасан. Что же касается шаманов, то пекоторые нгапасаны утверждали, что в этом роде шаманов не бывало. Приведенное предание, таким образом, идет вразрез с этим заявлением. Ниже, в варианте этого рассказа, шаман действительно оказывается уже не из рода Чунанчара, а из родственного последнему рода Нивонде.

№ 26. Чунанчар Хенделю. 20.VIII.1957, пос. Усть-Боганида.

Здесь мы имеем развернутый вариант предыдущего рассказа. Мы находим в нем больше бытовых подробностей, чем в первом, и некоторые сведения по шаманизму нганасан; в частности, мы узпаем о тех приемах, при помощи которых шаманы повышали свой авторитет в глазах верующих. Этой цели служила, например, посылка рукавицы в качестве целебного амулота.

Диптодуси Чунанчар, от которого Хенделю слушал этот рассказ, был последним «князем» (барба) авамских иганасан, хорошо

знавшим традиции и обычаи своего народа.

Хотя в тексте, в одном месте, упоминаются отдельно коча (болезни) и нгуо (боги), в заключение рассказчик подчеркнул (в ответ на наш вопрос), что боги и болезни— это одно и то же. В тексте выражение «от разных болезией (коча), от разных богов (нгуо)» представляет ригорический прием: повторение разных названий одного и того же явления должно усилить впечатление.

№ 27. Чунанчар Муплуйко. 4.VIII.1949, пос. Усть-Боганида.

В этом любопытном рассказе Сырада-нямы (Подземного льда мать), отрицательный персонаж нганасанского пантеопа, отождествляется с Моу-пямы (Земли матерыо), главным положительным сверхъестественным существом, творцом жизни на земле. Ошибка ли это или один из вариантов мифологии нганасан — сказать трудно. Выше мы видели, что главный покровитель нганасан Дёйбангуо представлялся белым человском, живущим в ледяном чуме, т. е. едва ли не отождествлялся с Сырада-инпту (Подземного льда парнем), тоже отрицательным персопажем мифологии.

Упоминаемых в этом рассказе Дюфадэ Костеркина, Дяптобу Порбина и его сына Номонтэ автор этих строк знал лично. От последнего записано много текстов, в том числе и помещенных в

данном сборнике.

Конец рассказа несколько неясен. Сырада-нямы отказывается дать шапку Нюо-пямы, которую просят для лечения больной женцины, потому что собирается ее сама носить. Но почему она будет носить эту шапку с тех пор, когда Нюо-нямы поседеет, непопитно. Кстати, под названием Нюо-пямы здесь явно подразумевается Моунимы, если только Дюфада и Ауда ие выдумали это новое божество.

№ 28. Турдагин Нгандуо (Монтуку). 20.1X.1948, пос. Воропцово. Вообще это очень интерссный миф, но явно относительно позднего происхождения. Вместо Матери диких оленей, она же Мать жизни (Нилы-нямы), мы имеем здесь Отца диких оленей; вместо Матери воды (она же Мать рыб) здесь фигурирует Хозлин моря и Отед рыб. Может быть, дело в том, что этот и другие такие же, поздиего характера, мифы, в которых уже нет преобладания древ-

пей матриархальной идеологии, привнесены проникшими в среду нганасан эвенками, которыми были, в частности, тидирисы — пред-

ки рода Липанчера.

В мифе не получил развития эпизод с возвращением одной жены поднявшегося на небо Отца диких оленей обратно па землю. Возможно, в ней и ее детях мы имеем предков людей, обитателей нашей, средней земли. В таком случае получается, что люди и дикие олени, согласно этому нганасанскому мифу, одного происхождения.

№ 29. Турдагин Нгандуо (Монтуку). 8.Х1.1948, пос. Воронцово.

В этой мифологической сказке мать мертвеца, сама тоже находящаяся в земле мертвых, затем превращается в Моу-пямы, главное сверхъестсственное существо пганасанского цантеона. Интересны здесь описание жизни в земле мертвых, эпизод с ударом по котлу, после чего героиня рассказа оиять позвращается на среднюю землю живых людей, постепенное превращение ее мертвого мужа в живого человека и т. д. Отказав дать Матери земли поцеловать своих детей, героиня становится причиной гибели своего племени и в конце кондов находит приют лишь у русских, на которых заклятье Матери земли, видимо, не действует.

В целом эдесь мы имеем поздний по своему содержанию рассказ, правда, с использованием старых мифологических образов, но с явной морализирующей тенденцией показать необходимость выполнять пожелания старших родственников, в том числе и

умерших.

В какой степени приведенные в данном тексте эпизоды мифологического характера, например упомянутое выше превращение умершей старухи в Моу-нямы, отражают основную религиозную концепцию нганасан, сказать трудно. Скорсе всего здесь мы имеем пример сужения и персонификации древнего образа Моу-нямы, который первоначально вряд ли был связан с какой-либо умершей жещщиной.

Вояможно, что такие предания складывались о матерях — прародительницах родов и только в данном случае для усиления остроты сюжета такая мать — прародительница рода была отождествлена с образом Моу-пямы.

Сам же сюжст — живой человек становится супругом мертвого — вероятно, достаточно древнего происхождения. Ниже он нам

еще встретится.

Следует объяснить, что мертвец («ледовка»), ставший мужем геропни, вышел из маталир-ма, т. е. из конического сооружения над лежащим на санках покойником. Это древний способ захоропения у нганасан и энцев в полосе леса. Иганасаны словом «ледовка» называли и самого мертвеца, и сооружение, в котором он был захоронен.

Эпизод с важенкой имеет явную морализирующую тенденцию: надо хорошо обращаться с оленями. Земля Ярига, о которой говорит важенка,— это бодырбо-моу (земля мертвых), по что это за название, пам неизрестно. Оно нам встретилось только в этом случае.

№ 30. Турдагин Нгандуо (Монтуку). 27.Х.1948, пос. Воронцово. В этом рассказе мы также имеем брак мертвеца с живым чело-

веком. Но в даниом случае все колчается благополучно благодаря

вмешательству родных жены мертведа.

Кромс сведений о личных отношениях в среде нганасан, о силе привязанности девушки к своему умершему другу в этом рассказе интересен эпизод с борьбой шаманов в образе самцов-оленей. Об этом уноминал сще Третьяков в середине прошлого столетия (П. Третья ков, Туруханский край, СПб., 1869, стр. 426). Это сообщение Третьякова использовал известный английский ученый Фрейзер в своем труде «Золотая ветвь». Но слово «пороз», которым на енисейском Северс в пределах бывшего Туруханского края называют самцов-оленей, Фрейзер неревел словом «вепрь», вследствие чего у него получилось, что нганасанские шаманы имеют духов-венрей (кабанов), которых посылают сражаться. А надо сказать, что вплоть до 30-х годов кашего века нганасаны не имели плекакого представления о свиньях, доманних и диких.

Сражение, борьба инаманов в образе оденей имеет место и в энецком фольклоре (см. «Труды Института этнографии», т. XVI,

1961, стр. 83).

№ 34. Турдагина Мария, 2.1Х.1959, г. Дудинка.

В этом рассказе есть нечто общее с мифологической сказкой «В земле мертвецов» (см. выше). Здесь мы также получаем некоторые дополнительные сведения о том, как пганасапы представляли себе жизнь в земле мертвых. Ценна деталь, что в чумах мертвецов были две двери — одна обычная и другая в переднем углу, против первой, за очагом. Кстати сказать, такая дополнительная дверь имеется у нгаласан и теперь, но только у летних чумов.

Интересеп эпизод с чайками, которого нет в тексте «В землю мертвенов». У энцев есть мифологическая сказка, в которой чайки иместе с лебедями и воронами фигурируют в качестве каких-то полулюдей, полуптиц («Труды Института этнографии», т. XVI, 1961, стр. 38 и далее). Может быть, все такие детали в фольклоре энцев и нганасан восходят к древним тотемическим представле-

ниям предков этих народов.

№ 32. Нгомде Нере. 13.Х.1938, устье р. Логаты.

Перед нами здесь мифологическая сказка, долженствующая объяснить, почему люди топут в воде. Копсчно, страино и нелогично, что общество оленеводов и охотников, живущих в чумах, имевших шаманов, до этого случая не знало смерти в воде.

Рассказ этот явио позднего происхождения. Об этом свидетельствует и характер общества, отмеченный выше, и то обстоятельство, что вместо Матери воды (Быда-пямы) эдесь уже имеется ста-

рик, бог воды, и т. п.

Эта мифологическая сказка была очень популярна среди нганасан, может быть, потому, что она хорошо отображала их старый быт, занатия и действительные и воображаемые опасности, которые их подстерегали в тундре.

Баруси, как мы зпаем,— это один из видов сверхъсстественных существ, известных фольклору и верованиям пганасан. Эпизод с похищением мяса, сушащегося на вешалах, очень популярен у нганасан. Иногда эта исторая рассказывается как событие, случивнееся совсем педавно с отцом или дедом рассказчика или другого известного нам лица.

23 августа 1957 г. Хенделю Чунанчар сделал такие добавления

и пояснения к этому преданию.

«Чина-Барансуй догнал баруси у урочища Саттара-бонка (Песдовая пора) на реке Таймырс. Чина-Барангуй, пожалев еду для баруси, потом пропал. Баруси еда, его юкола — черви, а этот захотел человеческой еды. Эту историю о Чина-Барангуе и баруси у Саттара-бонка рассказал шаман во время камлания. Настоящее название этого места — Баруси-бонка (Баруси нора). Когда шаман кончил об этом рассказывать, он тихо бил в бубен, а Нере удария по обечайке бубна и сказал: "Так, так, было такое". Будто шаман этого не знал раньше, а узнал только сейчас, став "дурным" во время камлания. Шаман тогда же ночью туда ушел, оставалсь все еще "дурным". Шаман залез в "дыру" на Саттара-бонка, так что видыя были только концы его пог. Нере оттуда его вытащия и сказал, что такое действительно было, что баруси пскал еду, и рассказал, как баруси хотел красть еду у нтанасан.

"Дыра" эта была видна еще в прошлом году, как свежая. Но ничего в ней не нашли. Может быть, ночью баруси ушел, услыхав о приходе людей. Около Саттара-бонка всегда находят много кремей. Кремни там другой породы, как русские кремни мы боимся их брать, чтобы за нами не пошел баруси. Около Саттара-бонка также много старых ледовок, много, как лес, захоронено старинпых

людей».

№ 33. Пгомде Нере. 14.Х.1938, устье р. Логаты.

В этом рассказе достойно внимания совпадение его с таким же преданием у ессейских якутов. С другой стороны, в этом пганасапском варианте предания интереспо неожиданное превращение людей в демонов болезпей. Люди «верхней земли» являются демонами болезней для людой «нижней земли», так же как обычно этим являются демоны «нижней земли» для людей «верхней». В этом предания вообще стирается грань между обоими мирами и трудно попять, который из двух фигурирующих в нем миров является реальным. Неожиданный переход от реального к фантастическому — одна из любопытнейших особенностей фольклора нганасан.

Вместе с этим следует отметить поздний характер этого рассказа. Любопытно, что в нем на оленях ездит верхом, по-эвенкий-

ски, а не в сапках, по-иганасански.

Очевидно, этот рассказ или заимствован у эвепков, или свидетельствует о паличии эвенкийского компонента в составе нгапасан.

В целом это типичное повествование о пребывании в земле мертвых с той лишь разницей, что эта земля мертвых — эвенкийская.

Идея о превращении человека, побывавшего в земле мертвых, в духа болезни, точнее, в «болезни бога» (коча нгуо) в предыдущих рассказах не встречалась. Поэтому трудно судить, пасколько это типично.

№ 34. Нгомде Нере. 5.Х.1938, устье р. Логаты.

Нганасанский моричэ соответствует энецкому моррэдэ — одинокому охотнику, который охотится с номощью оленя самца с петлей на рогах. Этого оленя охотник выпускает к стаду диких оленей. Когда дикий самец вступает в бой с этим прирученным оленем, он запутывается своими рогами в нетле на рогах выпущенного к стаду оленя и становится добычей охотника. Бывают еще олени-манцики. Такого оленя охотник выпускает на длинном ремне к диким оленям, а сам скрывается за вторым оленем и так постепенно приближается к диким. В фольклоре нганасан и энцев охотник-моррэдэ иногда протавоноставляется пешим охотникам, аборигенам Севера.

Такой охотник моричэ, или моррэдэ, типичен для энецкого

фольклора. Вероятно, п этот рассказ энецкого происхождения.

Дидуру — это обычные персонажи нганасанских сказок, которых обманывают или популярный плут и обманцик Дийку, представляющий, по всей вероятности, одну из вариаций древнего обрана Дейба-нгуо, или другие герои нганасанского фольклора, как в данном случае Форуда.

Ими Санэр значит «печорец». В нганасанский фольклор Санэр понал тоже из эпецкого. Нганасаны пногда произносят это слово

«сапар» и переводят его «круг».

Необычно обрисован в этой сказке образ баруси. Она показана здесь добрым, услужливым существом, не помнящим и даже пе понимающим зла. Впрочем, такая трактовка образа баруси встречается и в других сказках,

№ 35. Турдагин Игандуо (Монтуку). З.Х.1948, пос. Воронцово.

Навменование Лахарэнга-нготу пам переводили по-разному: «рот на животе», «глаза на плечах». Другое назвапие этих мифиче-

ских людей — Игойбуо-ачу («безголовые»).

Данный рассказ увязывает безголовых людей с мифом о появлении у людей домашних оленей. При этом безголовые люди сами имеют оленей, по препятствуют тому, чтобы приемыш отда и матери оленей Войку-батуру (едва ли это не еще одно перевоплощение Дейба-нгуо) доставил оленей на землю людям. Может быть, в этом сюжете отразилась первоначальная ситуация, сложившаяся после прихода самоедов-оленеводов на Север, когда местные аборигены нападали на них. Но было бы ближе к исторической действительности, если бы эти аборигены были показаны как пешко люди. По всей вероитности, до прихода оленеводов на Север там жили пешие охотники на диких северных оленей.

№ 36. Турдагип Нгандуо (Монтуку). 10.XI.1948, нос. Воронцово.

Рассказы о мифических безголовых людях довольно часты в фольклоре народов Севера. Обычно в них видят аборигенов тупдры, одетых в глухую одежду с капюшоном, отчего они производит внечатление безголовых. Образ безголовых людей пропяк из фольклора и в «Сказание о человедах незнасмых», и в известия инострандев о народах Северпой Азии, собиравшиеся в XV—XVII вв.

В этой мифологической сказке описан быт, отень близкий к традиционному быту нганасан, хотя героими его являются эпцыморрэдэ и безголовые люди. Любопытно, что безголовые люди якобы ездили верхом на опенях. Верховую езду на оленях на Крайний Север принесли эвенки. Может быть, они в данном случае фигурируют в образе безголовых дюдей?

№ 37. Чунанчар Китэ. 25.Х.1938, р. Волка.

Этот рассказ дает представление о пскоторых сторонах верований пародов Севера. Не все здесь понятию. Превращение стада диких оленей в налима, а затем в жепщину, олицетворяющую какое-то божество, то ли Мать воды (Бы-нямы), то ли саму Мать земли (Моу-нямы), происходит в каком-то странном мистическом трансе, мало свойственном простым, реалистическим образам ранних мифологических рассказов нганасан. Вероятно, здесь мы имеем тамантливую переработку первоначального, сравнительно простого мифа под влиянием более утонченной шаманистической мистипи. Мы считаем, что рассказчик ошибся, назвав женщину — божество баруси (см. выше). Здесь нужно было другое слово — нгуо или иямы (т. е. бог или мать). По-видимому, этот рассказ энецкого происхождения. Слово «тала» значит «оленый», т. е. богач. Хунситала значит «Чужой оленный». Имя Боро мы перевести не можем.

№ 38. Турдагин Атакай. 5.VIII.1957, пос. Усть-Богапида.

Банка (бонка) значит по-пранасански «има», «землянка», а также «житель землянки», «ямный житель». Таким образом, здесь речь идет о каких-то древних обитателях подземных или полупод-

земных жилищ на Таймыре.

Кто мог быть этими людьми? Очевидно, какие-то обитатели севера Сибири, жпвшие здесь до тунгусских и до самодийских оленеводов. Вероятно, это были люди, не говорившие на алтайских или уральских языках, к которым принадлежат тунгусские и самодийские языки, т. е. какие-то так называемые палеоазиаты, не имевшие домашних оленей и жившие охотой на диких оленей. Рассказчик, конечно, впадает в явный анахронизм, приписывая банка охоту на песца при помощи клепцы и пастей. Эти способы охоты были привнесены в Сибирь лише русскими. Очень интересны детали этого рассказа об охоте на «водяного лося» (моржа? тюленя?), об одежде с пришитым к ней одеялом, о сходстве этих легендарных банка с чукчами.

№ 39. Порбин Лотарю. 15.Х.1938, устье р. Логаты.

По всей вероятности, мы имеем здесь переплетение какого-то древнего легендарного сюжета с более поздним, вызванным появлением на севере Сибири бородатых русских. Изба, сени с медведими (ездовые собаки?), помещение с мамонтовыми клыками (дрова, а может быть, и указание на добычу русскими мамонтовых бивней и моржового «зуба») — все очень похоже на быт русских промышленных людей XVII в. Мнение Окладникова по этому вопросу см.: А. И. Окладников, Русские полярные мореходы XVII в. у берогов Таймыра, М.— Л., 1948, стр. 152, споска 3.

№ 40. Нгомде Ĥере. 20. IV. 1927, р. Пайтурма, Запись А. П. Лекаренко. Это самая ранняя запись основного нганасанского предавия о происхождении нганасан, о приходе их предков с востока и о столкновениях с энцами и ненцами. Концовка повествует о подчинения иганасан русским и прекращении вследствие этого межилеменных столкновений. Под нганасанами («нашими людьми») здесь имеются, вероятно, и виду лишь тавги, т. е. предки родов Чунанчара и Нинонде у авамских нганасап.

№ 41. Чунацчар Сундамитэ. 24.1V.1927, ст. Летовье.

Этот вариант рассказа нганасац о своем происхождении витересен тем, что в пем говорится о каком-то пароде на востоке, от которого якобы когда-то отделились предки нганасан. Видимо, речь идет о юкагирах. Консчно, не следует это сообщение понимать буквально, по, но-видимому, нганасаны, как показывает данный рассказ, осознавали свое родство с каким-то народом на восток от Таймыра.

№ 42. Турдагин Нгавдуо (Монтуку). 1.ХІ.1948, пос. Воронцово.

По-видимому, ненцы слышали этот рассказ от эпцев или нганасан, а через пашего рассказчика он опять вернулом в ту среду, где возник.

В описании чукчей есть правдоподобные черты, например: памотапная через плечо веревка, показывающая чукотскую манеру ношения плетеного ремия (маута), ловкость, с которой чукча ориентируется во льдах. Но инторесно, что и в этом рассказе упоминаются какие-то родствепники иганасан, живущие близ чукчей. Очевищю, все же это мкагиры, если только не эскимосы.

Хорошо здесь показаны порвобытная взаимопомощь и гостевриимство, свойственные людям доклассового общества. Но наличие домашних олспей разрушает эти отношения и, как показывает эпилог рассказа, создает богатство, имущественное перавен-

ство, свойственное уже и патриархально-родовому строю.

№ 43. Турдагин Нгандуо (Монтуку). 8.1Х.1948, пос. Воронцово.

Кто были эти чукчи, трудно сказать. Или дойствительно какаято группа чукчой когда-то проникала на Таймыр, или под названием чукчи имеется в виду какая-то другая этническая группа. Для прошлого исследователи отмечали склонность чукчей к само-

убийству. Здесь также схвачена эта деталь.

Начало этого рассказа надо понимать так: Лодосэда — это род тундровых энцев, которых считают аборигенами района устьи Енисеи, потомками древних охотников-моррэдэ. Следовательно, действие рассказа относится к тому времени, когда другие сопременные энедкие роды еще ис проникли к устью Енисея, а тавги, продки иганасан, не распространелись на запад, на Пясину.

№ 44. Пгомде Нере. 2.Х.1938, устье р. Логаты.

Это типичный вариант широко распространенного у нганасан рассказа о приходе их предков с востока. Большая река, которую они норенля,—это, по-видимому, Хатанга. По всей вероятности, в этом предании имеются в виду не все нганасаны, а часть их, так называемые тавги, предки родов (фратрий) Чунанчара и Нинонде. Еще в первой половине XVII в. большая часть тавгов, продки рода Нипонде, жила к востоку от Хатавги, в пизовьях Анабара.

№ 45. Чупанчар Сундамитэ. 8.VI.1927, р. Сопитэ. Запись А. П. Лека-

ренко.

В этом предании соединены в один связный рассказ четыре отдельных предания: 1) о происхождении людей, 2) о происхождении парода пранасап, 3) о богатырях Тими-хоти и Иния Ватуру,

4) о двенадцати (вли семи) казаках.

Последние три помещены в сборнике «Легенды и сказки пганасанов» (Красноярск, 1938). См. также ниже текст «Война с юраками». Данный рассказ по второму и четвертому преданиям, навванным выше, содержит в себе больше подробностей. По третьему навванному выше преданию он представляет собой болсе краткий, в общем, вариант, но также с некоторыми новыми подробностями. Примечательно, что среди родов предков нганасан здесь не упоминается род Нгамтусо (Костеркины), который считается по происхождению с «Тазовской стороны» появившимся у пганасан поэме, хотя известио, что предки рода Нгамтусо, кураки («вороны»), уже были на Таймыре в начале XVII в.

Начало предания едва ли не заимствовано через русских из

библейского рассказа.

№ 46. Нгомде Нере. 17.Х.1938, устье р. Логаты.

Предание это в несколько сатирической форме рисует типичное межплеменное столкновение уже после того, как нганасаны сложились в качестве особой самодийской народности. Опо очень популярно у нганасан. Здравое народное сознание пе понимало и не одобряло вооруженных столкновений, происходивших под руководством родовой и племенной знати. Отсюда и иронический, гротескный налет на всем этом рассказе.

№ 47. Турдагин Нгандуо (Монтуку). 28.IX.1948, пос. Воронцово.

Другой вариант этого предания см. в издании «Легенды и сказки нганасанов» (Красноярск, 1938, стр. 58—64). Энецкая версия этого предания помещена в издании «Мифологические сказки и

исторические предапия эпцев» (М., 1961, стр. 89-94).

Как мы уже указывали в последнем из уномянутых изданий, военные походы ненцев в низовья Енисея действительно бывали, папример в 1679 г., когда подверглись пападснию не только энцы, по и русские промышленные люди. Вероятно, энизод с убийством русского старичка, едущего на собаках по Енисею, фигурирующий в данном тексте, имел не только памфлетическую задачу — показать жестокость зачинщиков и участников таких цабегов, но отразил и действительно имевшие место события. Вместе с тем вся эта сцепка продиклуга глубоким сочувствием к миролюбивому и доброжемительному трудовому русскому народу, свидстельствуя о тех отношениих дружбы, которые сложились в низовых Енисея между его коренными обитателями и русскими крестыпнами, поселявлимися здесь.

По энецкой версии, бой между ненцами, с одной стороны, и энцами и нганасанами — с другой, происходил около оз. Туоруотъ. Сиговое озеро, которое названо в качестве места столкновения в данном рассказе, находится рядом с оз. Туоруотъ, несколько заладисе его. Правда, рассказчик нескольке путался в местоположении Сигового озера. То он говорил, что оно находилось к западу от Енисел, против Дудинки, за хребтом Бэгичэму (Бугуча), то он смещивал его с Богапидским (Бакунату, т. е. «Осстровое») озером между Дудинкой и Норильском. В эпецкой версми этого предания эпизод с попыткой захвата высхавших вперед разведчиков тоже

свизывается с хребтом Бэгичэму (Бугуча).

№ 48. Турдагин Нгандуо (Монтуку). 23.1Х.1948, пос. Воронцово.

Рассказ о Сойму-сыне очень популярен среди нганасан. Один его вариант нами был опубликован в «Логендах и сказках нганасанов» (Краспоярск, 1938). Надо сказать, что оба эти варианта значительно различаются, и трудно сказать, какой из них ближе к первоначальному.

Предания о Сойму хорошо отражают суровые правы эпохи стаповления патриархально-родового строя. Вместе с тем следует отметить, что нганасаны, как мы видели, осуждают бессмысленную жестокость Сойму-сына по отношению к людям, невиновным в убийстве его родителей и жены.

По-видимому, история о Сойму-сыне отражает какие то эпизоды из истории иганасанского рода Линанчера. В нем действитель-

но были люди, считавшие себя его потомками.

№ 49. Чунанчар Комбюмэ. 23.Х.1938, р. Большая Волчья.

Род Чунанчара имеет также название Фало, т. е. «Камень». Эта легенда объясняет происхождение названия Фало. Но возможно, что это название рода Чунанчара происходит от нганасана данного рода по имени Фало, жившего в копце XVII в. В настоящее времи название Фало употребляется иногда и в качестве названия всего рода Чунанчара. Вероятно, в конечном счете название Фало свидетсьствует об звенкийском происхождения рода Чунанчара.

№ 50. Кокары Игатэси. 11.Х.1938, устье р. Логаты.

Рассказчик сам вадосвский пгапасан, и здесь он рассказывает

о происхождении некоторых родов вадеевских нганасан.

Что название рода Кокары значит «Журавль» — это верно. Но объясление, которое здесь дано, представляет собой обычную народную этимологию. Вероятно, родовое название «журавль» у неапасан представляет пережиток древних тотемических названий родов.

№ 54. Чупанчар Хенделю. 17.VIII.1957, пос. Усть-Боганида.

Это предание Хенделю Чупанчар не рассказал, а написал. Это первое преданис, написанное пганасаном. Часть рода Чунанчар действительно ведет свое происхождение от некоего Степана Курсамина, или Курсимина (см. «Легенды и сказки пганасанов», Красноярск, 1938).

Сам сюжет о мальчике, на которого свалили вину за пеудачную облаву, очень распространен в фольклоре эвенков. Также распространен у эвенков, даже в Забайкалье, сюжет о бое лося со своей тенью. Этот же эпизод имеется п в напочатанном варианте

предания о Степано Курсимине, упомянутом выше.

№ 52. Турдагин Надюй. 4.Х.1938, устье р. Логаты.

Это предание представляет наиболее полный вариант очень популярного среди нганасан фольклорного сюжета о приходе оди-

нокого татуированного гостя и его убийстве.

Самое замечательное в этом пганасанском предании, как и во всем цикле птанасанских легенд о столкновениях с «шитолицыми», это его несомненная связь с так называемым Оленекским хосуншым эпосом, носителями которого в настоящае время являются северные якуты — оленеводы бассейнов Оленска, Анабара, Хатанги и низовий Лены, по который, в противоположность мнению Г. В. Ксенофонтова, мы никоим образом не можем считать якутским по происхождению. Без сомпения, этот эпос сложился в среде охотников за дикими оленями, живших на указанной выше территории (включая и Восточный Таймыр) еще до появления здесь якутов. Считаем нужным нояснить некоторые дстали. Кабюмэ поставил группу связанных друг с другом оленей перод чумом, чтобы создать своему противнику лишнее препятствие, когда он начнет выбираться из чума. Когда в нганасанских рассказах говорится, что у кого-то «кровь ипая» или «стала ипой», это намек па то, что

данный человек кого-то убил. Совершенное когда-либо убийство, по мнению нганасан, накладывает свой отпечаток на выражение лица убийцы, меняет его кровь, психологию и т. д. Все это якобы позволяет узнать, что человек когда-либо совершил убийство. Складывающаяся пальма — это, вероятно, сабля. По объяспению рассказчика, найденная в лесу вторая дорога, ответвлявшаяся от той, по которой пошел Кабюмэ-сын с товарищами,— дорога шитолищего с пятью полосками на переносье, убившего Кабюмэ-отца. К пему присоединился и убежавший удалый шитолицый в белой парке. По этой дороге Кабюмэ-сын и ого товарищи не пошли.

Выражение «держи шкатулку» связано с передачей дел после выборов князя в XIX— начале XX в. В специальной коробке (шка-

тулке) хранились архив и касса племени.

Отметим противоречие. Сперва Кабюмэ-сып хотел похоронить своего товарища в захоронении, сделанном из стволов деревьев, а затем все же похоронил в земле. Здесь дело в том, что способ захоронения определялся у нганасан местными условиями. В лесу опи сооружали над покойником коническое сооружение (маталирма) из бревен, в тундре летом хоронили в земле, а зимой оставляли прямо па санках.

В этом произведении нгапасанского фольклора сочетаются архаичные и новейшие черты. Древним является сам сюжет встречи жителей тундры с лесными эвенками. Но то, что эти жители тундры сами являются якобы эвенками, живут отдельными семьями, а не родовыми коллективами, имеют оленей, упоминают «невидимого бога» и т. д.,— все это представляет изменения, внесенные в

рассказ, вероятно, недавно.

Любопытен эпизод с приходом пешего эвенка. Потом, как мы видели, оказывается, что у этого эвенка все же имеются олени. Может быть, здесь мы имеем своего рода контаминацию двух разных сюжетов: прихода охотника из какого-то другого народа, не имевшего оленей (это могло быть даже воспоминание о каких-то древних пеших охотпиках или навеяно поэже встречами с русскими и коми промышленными людьми в XVII в.), и столкповения между собой двух оленеводческих групп (таежных эвенков и тундровых жителей, представлявших отуптушенных аборигенов — палеоазиатов). Вероятнее всего, что в тундровых звенках надо видеть тавгов или тидирисов — предков части современных пганасан, которые к приходу русских в Сибирь уже испытывали большое эвепкийское влияние и собственно эненков — обитателей тайги за горами к югу от территории нганасаи.

№ 53. Порбин Полемитэ. 13.Х.1938, устье р. Логаты.

Это предание (вариант начала Кабюмэ фату, см. выше) интересно тем, что в нем совершенно четко представлены две этнические группы, вошедшие в состав нганасан,— тунгусы и самодийцы (в лице сомату). Особенно характерно, что здесь фигурирует именно энец, а не нганасан. Если встать па точку эрепия, что нганасаны образованись из слияния тундровых тунгусов и самодийцев, в частности энцев (мы отвлекаемся в данном случае от первоначального палеовзиатского субстрата в составе этих племен), то это совершенно понятно. В эпоху, к которой относится действие предания, нганасан как народности еще не существовало и образовавшие

их состапные этимческие элементы существовали еще как самостоятельные, отдельные, хотя соседние и дружественные племена. Но из этого предания (как и из легенды о Кабюмэ фату) чувствуется и то, что фабула о приходе татуированного гости отражает в себе и еще какис-то древние этические знакомства предков нганасан помимо эленков. Ниэкие санки с привязанной к ним собакой, волосатость дитолицего прага — все это не эвенкийские черты (по крайней мере не позднейних эвенков).

№ 54. Нгомде Семен. 27.Х.1938, верховья р. Большой Волчьей.

Тут оба действующих лица — «тунгусы». Трудпо решить, который вариант древисе, этот или предыдущий. Но если считать, что сближение сеперпых тунгусов с самодийцами произоппло позжае знакомства с южными звенками, то этому варианту надо отдать предпочтение п рассматривать его как исходный, а переделку одного из действующих лиц в энца считать поздпейшей интерполяцией, вызванной новыми межплеменными отношениями. Но, с другой стороны, как показывает приводимое ниже предание «Случай после охоты на гусей», возможно, что в первоначальном варианте оставленного топора не было, а он появился тоже позже, вместе с энцем.

Характерно, что добыча уродливого дикого оленя считается плохой ириметой, которая сразу заставляет вспомнить о постоянной в те времена опаспости жападения со стороны врагов.

Упомилание об избе представляет собой явный анахронизм. Рассказчик отождествлял героев рассказа с современными ему долганами, которые научились у русских строить избы, и ввел эту деталь в повествопание.

№ 55. Турдагин Салоптэ. 27.1Х.1938, р. Большая Волчыя.

Приведенная в конце предания мораль, снязывающая героев его с современными долганами, без сомпения, является самой позднейшей интерпретацией. В этом варианте интересно утверждение, что пришелец говорит на другом изыке. Но, может быть, рассказник здесь тоже имел в виду развищу между якутским в споей основе явыком долгаи и собственно эвенкийским языком эвенков, живущих в горах к югу от Таймыра и еще дальше на юг. Дело в том, что по-русски рассказчик все время называл своего героя, тундрового туптуса, долганом. Но это тоже, конечно, позднее осмысление сюжета, так как якутоязычые долганы появились по соседству с нтанасанами лишь в XVIII в.

№ 58. Яроцкий Танурэ. 30. ІХ. 1938, устье р. Логаты.

В этом рассказе обстановка уже внолие модериизирована. Рассказывается о семье современных долган, к которым пришел татупрованный человек. Может быть, в данном случае было бы правильнее переводить слово «ася» не тунгус, а долган.

Из архаичных элементов рассказа здесь сохранено лишь наличие у убитого врага двух сердец, причем очень своеобразно объясивется способ, каким это второе сердце толкает его обладатели совершать убийства.

№ 57. Кокары Нгатаси, 1.Х.1938, устье р. Логаты.

Герой этих рассказов о госте с собаками, по всей вероятности, все тот же, известный нам Кабюмэ фату. Интересно, что в этом варианте у исго сын, который ходит в красных бакарях. Ниже мы встретим старика Лакуну, у которого сып ходит на красных лыжах. Про самого Лакуну пганасаны сообщают, что это был в молодости большой разбойник, «убивший много шитолицых». Такно образом, Кабюмэ фату как бы пвляется Лакуной в молодости, а, следовательно, цакл об убийстве гости как будто должен предше-

ствовать циклу о сывовьях Лакуны (см. ниже).

Название «Пылатопичера» дословно означает «Платона род» (фратрия). Кто такой этот Платон, нам неизвестно. Видимо, рассказчик увязывает героя рассказа с предком какой-то группы (патронимии) современных долган, потому что сами нганасаны, за редкими исключениями, не имели православных имен. Произошло это, вероятно, потому, что сами нганасаны не осознают сейчас себя тупдровыми тунгусами, а долганы для них действительно тундровые тунгусы. Возможно также, что этот дикл преданий бытовал и среди долган и был приурочен ими к одной из своих патронимий.

№ 58. Порбин Камсе 8.Х.1938, устье р. Логаты.

В этом варианте гибнут оба— и хозяин чума, тундровый тунгус, и пришелец, гость— татуированный лесной тунгус. Данный текст интересен еще тем, что он сообщает имя героя. Правда, опо произносилось невнятно. Слышалось Ипюса и Инюсма.

M 59. Порбин Полемптэ. 14.X.1938, устье р. Логаты.

Ослоко — это имя популярного персонажа долганских и якутских сказок, соответствующее нганасанскому Дийку, энецкому Диа, иснецкому Ёмба, юкагирскому Дебегею. Сказки об Ослоко (Дийку) носит совсем другой характер, и в данном случае это имя является, очевидно, позднейшей вставкой.

Маленькая светлая пальма, по описанию рассказчика, пред-

ставляла нечто вроде сабли.

№ 60. Нгомде Семен. 26.X.1938, верховья р. Большой Волчьей.

В этом предании мы опять встречаем, как и в предыдущих, две праждующие сторопы — лесных эвенков с татуированными лицами и северных, тундровых (точнее было бы сказать лесотундровых) людей. Характерно, что в этой «очень старой нганасанской сказке» героями онять-таки явлиются «тунгусы». Интересный вопрос встаст в связи с присутствием в тексте предания «русского лекаря» Нюхоя.

Этот нерсонаж предания превратился, очевидно, в русского лекари позднее, когда появились в тундре нести о могущостве русских врачей. Раньше несомненно это был тоже шаман, по другого племени, представители которого могли встречаться предкам иганасан среды эвенков. Характерно то, что Нюхой был «работником» эвенков, т. е. можно предполагать, что отдельные представители этого неизвестного племени были в рабстве у эвенков.

Работник Нюхой иганасанского предация соответствует работнику хосупа Чэмпэрэ в преданиях Оленского хосупного эпоса, которого там называют Нючча, т. е. «русский». По-эвенски якут— нёка \*. Я сам это слово зависал у томпонского эвенка— пюхо. Таким образом, и лекарь Нюхой, нганасан, и работник Нючча Оленокского эпоса первоначально, видимо, были якутами. Но в опном

<sup>\*</sup> В. И. Левин, Краткий эвенско-русский словарь, М.— Л., 1936, стр. 82.

сдучае иганасаны, сохранив первоначальную эвенскую форму названия (мы знаем, что тавги были тунгусоязычным народом и, вероитнее всего, их язык был близок эвенскому), но забыв уже этот язык, истолковали его от слова «пюхать» по-русски. В другом случае якуты, тоже не понимавшие слово «нёка» (нюхо), сблизили его с цазванием «нюча» (русский) и тоже получили «русского работника». Таким образом можно считать, что предание нганасан в Оленекский хосуиный эпос первоначально рассказывались, веронию, па языке, близком эвенскому, и что оформление эпоса произошло уже в эпоху, когда якуты проникали в тунгусскую среду Крайнего Севера еще только в скромной роли рабов — «работников», хотя более высокая культура якутов производила свое впечатление и скромный «работник» одновременно оказался могущественным шаманом.

Эпизод с отражением лица врага в воде встречается и в эвенкийском фольклоре в рассказах о «чапгитах» (разбойниках). Если исходить из преданий эвенков, то, судя по ним, у эвенков был период, может быть связанный с разложением материнского родового строя, когда образовывались отряды мужчин — бродяг, отправлявнихся в пабеги на чужие племена и роды. Эти походы одновременно были и охотничьими предприятиями. Но так как места, обильные диким оленем, были по большей части на севере, в местностях, запятых другими племенами, в частности предками нганасая, то определить, где кончалась охотничья экспедиции и начилался набег на чужеземцев, было почти невозможно. Этот период военно-охотничьих набегов эвенков па север и отражен в вышеприведенных и других нганасанских преданиях, но не с точки эрения участников этих походов, а с точки эрения объектов этих набегов.

Странное поведение Дюнто вечером, когда произопло пападение на его чум, обълсняется тем, что, кидая ребенка в разные углы чума, Дюнто, по объяснению рассказчика, создавал впечатление для стоящего снаружи врага, что в страхе мечется по всему чуму. Этим самым он хотел отвлечь Песцовую парку от своего истивного намерения выскочить в двери. Последний называет Дюнто «пасти делающам человеком», потому что в последнее время охота на песцов с помощью пастей была одним из важнейших занятий жителей тундры. Но для далекого прошлого это, конечно, анахронизм, так как система охоты пастими на севере Сибири была введена русскими.

№ 61. Яродкий Тануре. З.Х.1938, устье р. Логаты.

В этом предании есть многое, свизывающее его также с предапием о Кабюмэ фату и с фрагментом об оставленном топоре. Но объяснению нганасан, старший сын, наклонясь над водой, увидел в ней отражение лица срага, выглядывающего из-за яра над озером. Поэтому оп принял меры, чтобы татуированный человек потерял след аргиша его семьи.

№ 62. Чунанчар Мундуйко. 18. VIII. 1957, пос. Усть-Боганида.

Этим текстом начинается серия преданий о старикс Лакуне и его сыновьях. Как увидим ниже, старик Лакуна и его сыновья очень понулярны в историческом фольклоре планасан, связанном с Оленекским хосупным эпосом. Но само имя Лакуна и тот сюжет,

который лег в основу данного текста, насколько известно пам, встречаются только в фольклоре нганасан. Интересен эпизод с «шитолицыми» тунгусами, живущими на острове. В связи с этим заметим, что у долган есть представление о том, что какие-то их предки жили на острове, где-то на востоке или юго-востоке.

Мы должны объяснить, почему шаман-тунгус умирает только тогда, когда в его раву засунута шкура, на которой сидела женщина. Предполагается, что нечистота женщины убила силу ша-

мана.

Упоминаемый в самом начале некий Боримэ — сып рассказчика, которому в 1957 г. было 5 лет.

№ 63. Порбин Като. 8.IV.1927, р. Сонитэ. Запись А. П Лекаренко.

К сожалению, этот чрезвычайно интересный вариант предания о сыновьях Лакуны А. П. Лекаренко записан не до конца. В нем кроме ряда подробностей, отсутствующих в других вариантах, интересно, что Лакуна и его сыновья прямо отождествляются с предками нганасан. Это указание можно понимать только таким образом, что потомки племени, в котором сложилось предавие о Лакуне и его сыновьях, сейчас являются иганасанами и это пастоящее состояние их просцируется в прошлое. Из особенностей этого предания отметим последнюю часть его, где не сыновья Лакуны илут по следам своих врагов, а, как и в предыдущем варианте, мстители, «шитолицые» эвенки преследуют их. Такое положение фактически имеет место и в других вариантах, но более или менее тщательно затушевано, очевидно, в угоду самолюбию посителей эпоса. Что же касается эвенка, свойственника Лакуны, то в его лице мы имеем какую-то группу эвенков, сблизившуюся с илеменем, олицетворяемым Лакуной. Попимание нганасанских преданий в этом отношении затруднено тем, что для обозначения северных тунгусов, предки которых вошли в состав нганасан и которые по происхождению представляют не тунгусское племя, и для южных тупгусов они употребляют одно и то же слово «ася». Только по дальнейшему изложению и по эпитету «инполицыи» или «тундровый» можно узнать, о ком же идет речь в таких случаях. Вполне допустимо также, что резкой грани между северными отунгушенными илеменами и настоящими «шитолицыми» тунгусами не существовало и что были племена, переходные по своим этническим признакам.

Вехи, по которым сыновья Лакуны нашли чумы, состоят из палок с насаженными на них, один за другим, кусками дерна. Такие линии («дороги») вех служили для того, чтобы вспугнутое стадо диких оленей направить прямо к речной переправе, где его ожидали охотники.

№ 64. Hrомде Соуптэ. 27.IX.1938, р. Большая Волчья.

По словам рассказчика, Лакуна был ася («тунгус»). Был оп большим разбойником, убивал своих и чужих и поэтому жил в сто-

роне от всех (ср. предания о Кабюмэ фату).

К этой легенде Кокары Хэлиптэ S.Х.1938 добавил: «Старик жил на берегу большой реки в голомо. Промышлял рыбу. Был он ася (тупгус). Жена у него умерла раньше. Были у него два близпецамальчика. Имя этих детей — Два близнеда (Ситти дяка). Старика имя — Лакуна».

Предание о сыновьях Лакупы — одно из популярнейших у нганасан. Нам предлагали рассказать это предание почти все пга-

насалы, к которым мы обращались при сборе фольклора.

По объяснению рассказчака, Лакуна зпачит «капляющий», «чахоточный». По-эвенкийски «лекин» — «чахотка». Оставив тело своего отца в чуме и завалив последний бревнами, сыновья Лакуны фактически соорудили маталир-ма — древнее погребальное сооружение птанасан.

Выражение «с длинными ногами и маленькими костями» означает «длинноногий, но тонкого сложения человек». Перед чумами иганасан всегда стоят вереницы (аргиши) грузовых санок. Поэтому «цитолицым», когда они вышли из чума, пришлось обегать их.

Дудынта в пастоящее время—это правый приток Пясины, текущий в общем как раз но границе леса и тундры. В прошлом считалось, что Пудынта внадает в Авам, а последний— в Писину.

Этой записью мы закапчиваем те варианты преданий о сыновьях Лакуны, в которых имеются эпизоды с состязаниями в прыжках, нырянии и где рассказывается об острове, па жителей которого нападают сыновья Лакуны. Ниже приводятся предания о сыновьях Лакуны несколько япото характера.

№ 65. Порбин Полемитэ. 8.Х.1938, устье р. Логаты.

Охотник и рыбак Лакуна, в землю которого приходят охотиться на диких оленей эвенки, очевидно, олицетворяет в данном случае древнее население лесотундры. Обратим внимание па то, что Лакуна живет оседло, в голомо, оленей у него пет, для его сыновей обычах ходьба на лыжах. Характерно сходство этого предания с рассказываемыми якутами Ессея и Оленека преданиями об Урэпе. Сыновья Лакуны в данном случае как бы представляют врагов Урэпа — маятов, во главе с Юнгкэбилем (Ункавунем) нападающих на Урэна и его народ с севера. Урэп и его народ в якутско-эвеннийских преданиях соответствуют «шитолицым» эвенкам нганасанских легенд.

В отличие от предыдущих текстов здесь «шитолицые» эвсики приходят сперва в землю Лакуны и его сыновей, а не наоборот. В этом преданки нет также состязаний в прыжках и кыряпки и

эпизода па берегу против острова, населенного эвенками.

№ 66. Чунапчар Мундуйко. 28.VIII.1957, пос. Усть-Богапида.

Этот вариант очень близок к предыдущему, по приход «питолицых» в голомо, камлание и вода из-под земли связывают эту

занись со следующей.

Упоминаемый здесь бог Нилу-пгуо, т. е. «жизни бог», это, собственно говоря, бог диких оленей. Так как динис олени были основным источником существовавия, жизни, то оп и назывался «Жизни богом». По-видимому, это было существо женского пола.

Любопытно упоминание об оз. Ессей. Здесь еще в XVII в. жило эвенкийское племя, потомки которого образовали племя вадесвских нганасан.

№ 67. Кокары Нгатэси. 1.Х.1938, устье р. Логаты.

Как видем, эта запись представляет сочетание двух предыдущих вариантов преданий о сыновых Лакупы с эпизодами, в которых большую роль играют медведи. Так почти исзаметно мы перейдем от Лакуны и его сыновей к преданиям о людях и медведях.

№ 68. Нгомде Семен. 27.Х.1938, верховья р. Большой Волчьей.

Это предание, несомненно, также связано с циклом о Лакуне. В старике нетрудно узнать старика Лакуну, как и его сына Красные лыжи. Поскольку пганасаны в настоящее время лыж пе употребляют, то красные лыжи превратились в красные бакари. К сожалению, предание сильно модериизировано и содержит в себе ряд анахронизмов, характерных для рассказчиков-шаманов, каковым был и Семен Игомде. Так, например, старик, герой рассказа, восклицает, что у него «Христос-бог есть». Эту деталь Семен явно ввел для того, чтобы сделать свой рассказ более правдоподобным, так как к пачалу ХХ в. эвенки уже были крещены. Поэтому введено и упоминание о кресте, о св. Николае («Микольский») и т. и. Но здесь концы с концами явно не сведены. Герой, после того как он восклицает: «Я крещеный человек!» — вдруг заявляет, что он будет молиться солнцу. Очевидно, и в других местах детали, навеянные христианизацией, сменили какие-то другие, архаичные образы. Во всем этом чувствуется желание шамана блеспуть своей теологической образованностью, хоти сам оп, как и все игапасаны, не был крещен и о христианстве имел самое смутное представлепие. Вообще, весь рассказ этот пропитан шаманистической идеологией, и даже столкновение с «шитолицыми» сведено к столкновению двух шаманов.

Этой записью мы заканчиваем наш цикл о Лакуне и его сыновьях. Вместе с тем мы теперь уже в середине цикла рассказов

с участием медведей.

№ 69. Кокары Хэлинтэ. 6.X.1938, устье р. Логаты.

Это нганасанское предание развертывает свои действия целиком в эвенкийской среде. Интересны медведи в качестве дружественного самостоительного парода. Здесь мы, очевидно, имеем дело с древнейшими зоолатрическими представлениями северных племен.

Характерно также, что самодийцы появились в этом предании как оленеводы, у которых герой выпрашивает оленей. Поскольку и отсц с дядей «сына медведя», и их враг Нётараку — все являются татуированными эвенками, то данное предание, по всей вероятности, является чисто эвенкийской эпопеей о межродовых столкновениях. К нганасанам опо попало, очевидно, от эвенкийского компонента, вошедшего в их состав. Поясним некоторые детали. Нганасаны спят обнаженными. Поэтому отец героя, на которого напали во сие, бежал голым. Это показывало, что на него напали внезапно и он должен был бежать не одевшись. То, что Нётараку приходил «играть в карты», представляет явный анахронизм. По объяснению рассказчика, все семь человек, убитых сыном медведя, были не эвенки, а «самоеды». Но какие, пганасаны или энцы, этого оп объяснить не мог. Столкновение с каждым из этих людей повторяло подробности первого. Мы их опустили.

Выражение «речь сказки... примо на яр ушла» означает, что рассказ оставляет сына медведя и ведется независимо от него, как бы рассказывая то, что видно с яра.

«Отца имя как говорить стану?» - здесь дело в том, что нгана-

саны не могли по старым обычаям назвать ими отца или вообще человека старшего по возрасту.

№ 70. Кокары Хэлиптэ. 7.Х.1938, устье р. Логаты.

Это предание интересно тем, что рисуст бытовую сторону отпошений разных племен: тундровые и лесные эвенки живут рядом,
вместе охотятся и т. д. В качестве агрессивного элемента в этом
предании в отличие от большинства других выступают тундровые
эвенки. Интересен эвенк-кузнец. Этот образ обычен для преданий
о хосунах, рассказываемых северными якутами-оленеводами. Как
мы указывали, очень вероятно, что некоторые племена тунгусов
лесотундры, в том число часть предков нганасам, с железом познакомились именно через посредство южных эвенков.

Типична копцовка. Герой роднится с самодийцами, и па этом заканчивается самостоятельное существование его семьи, заполненное вооруженными столкновениями с соссдями. В этом эпизоде нельзя не усмотреть намек на действительную судьбу части северо-западных эвенкийских племен, в конце концов превратившихся в самодийцев-нганасан. Бессмысленнаи, на наш взгляд, жестокость тероев предания лежит, очевидно, в пережитках традиций кровной

мести и межплеменных столкновений.

Это предапис также имеет свои варианты, из которых нами за-

писаны еще два. Поясним детали.

Каждый из возвращавшихся охотников давал часть своей добычи соседу. Этот древний обычай соблюдался до последнего времени.

То, что эвенки, охотники на диких оленей, ездили на санках,

песомненно представляет анахронизм.

Женщина, которая жила в чуме с сыновьями охотпика па медведей и которая в конце концов женила младшего из них, это вдова убитого приемпого отца.

Старик, брат убитого кузнеца, был отцом пяти убитых охот-

пиков.

«Дикий на плохой земле», т. е. на неудобной для охоты.

Каких «самодей» нашел в концо концов сыи охотника на медведя, пганасан или энцев, этого рассказчик не мог объяснить.

№ 71. Турдагин Нгандуо (Моптуку). З.Х.1948, пос. Воронцово.

В этом рассказе, как, впрочем, и во многих других фольклорвых произведениях иганасан, мы опять имеем тундровых людей, 
в которых можно видеть отунгушенных налеоазнатов, и лесных татупрованных эвенков. Опять показана совместная жизнь представителей обеих этих этических групп, не обходящаяся, правда, 
без ссоры и столкновений. Видимо, такие мирные и враждебные 
контакты жителей тундры и жителей лесов были частым явлением 
и поэтому отразились в фольклоре. Здесь тоже чувствуется особое 
отношение к медведям: с одной стороны, на них охотятся, а с другой — злоупотребляющий такого рода промыслом охотник гибнет. 
Любопытно, что еще Миддендорфу нганасаны рассказывали, что 
медведи представляют как бы особый народ, вступающий в организованную борьбу с охотниками.

№ 72. Турдагин Нгандуо (Моптуку). 2.Х.1948, пос. Воронцово.

По-видимому, это предание связано с происхождением рода Линанчера, с их предками тидирисами, кочевавшими у Норильских озер. Нападения эвенков, очевидно, вынудили тидирисов, тоже явлившихся эвенками, но вступившими в брачные и другие отношения с самодийцами, отойти дальше на север, в тупдру, где они были окончательно ассимилированы самодийцами. Истребление стойбища эвенков шаманским зверем оленем и другие детали этого рассказа навеяны проникновением к нганасанам шаманистической идеологии, хотя первоначально образ защитника-оленя, так же как образ воспитателя-медведя (см. выше), мог быть связан с тотемическими или зоолатрическими представлениями.

№ 73. Лотэрю Порбин. 14.Х.1938, устье р. Логаты.

Похищение самодийских женщин Таймыра лесными эвенками нашло свое отражение даже в русских исторических документах. Так, в статье И. И. Андреева «Буляни» («Советская этнография», 1937, № 2-3, стр. 112) на основании документальных данных сообщается, что в 1626 г. в районе озер Воеволи и верховьев Оленека русские служилые люди нашли у эвенков пленную «тидирисскую», т. е. нганасанскую, девушку. Нам лично в районе Чиринды эвенки рассказывали, что их предки делали набеги на «Ламу», т. е. на Таймыр, и похищали там женщип. Таким образом, вышеприведенное предание имело свои основания в реальной жизни еще лет триста назад. В этом преданки оцять таки интересны разимоотношения племен. Мы видим оленевода-эпца, которому помогает и у которого в свою очередь тоже просит помощи бедный рыболов, тундровый эвени, против общего врага - «лесных эвенков». В предании хорошо проступают причины, сближающие энцев и тундровых эвенков. Оленеводы тупдры, энцы, чувствуют себя беспомощными в непривычной для них леспой обстановке, в пезнакомой местпо-CTH.

С другой стороны, тупдровым эвенкам пеобходима помощь оленных, многочисленных и обладающих лучшими видами военного снаряжения (хотя бы те же кольчуги) энцев, для того чтобы не стать легкой добычей многочисленных (это обстоятельство во всех преданиях явно подчеркивается) и воинственных тасжных эвенкийских племен.

№ 74. Яродкий Танурэ. 30.ІХ.1938, устье р. Логаты.

В этом варианте предания энец называется по-русски просто «самодии». Поэтому нельзя сказать точно, кто это — энец или игапасан.

Обращаем внимание на подчеркиваемую все время в тексте бедность «тунгуса». Это обстоятельство песомиению толкало северных эвенков, или эвенов, живших в бассейие Хеты, Котуя, Анабара и Олепека, на сближение и ассимиляцию с олешными самодийдами.

Это предание является одним из распространениейших у иганасан. В сборнике «Легенды и сказки нганасанов» (Краспоярси, 1938) нами опубликованы и другие его варианты. Можно было бы записать и еще несколько вариантов, так как предание знают почти все нганасаны.

Отметим еще, что отделанная мамоптовой костью стрела эвенка и отделанная оловом стрела «самодина» свидетельствуют не только о различии в имущественном положении и не случайны. Может быть, здесь дело в том, что северные эвенки употребляли еще костяные паконечники стрел в то время, когда самодийцы уже знали металлические.

Подчеркиваемое этим п другими текстами различае между тундровыми и лесными эвенками, очевидно, отражает разное происхождение этих этнографических групп. Мы уже указывали, что в тундровых эвенках можно видеть отунгушенных палеоазиатов. В пастоящее время нганасаны считают, что это долганы, но несомпенно, что такое объяснение возникло позже, едва ли раньше конца XIX — начала XX в.

Слово «тандя» означает пе только работпика, но и солдата, воина. Название Кубаса (бисерный), очевидно, имеет в виду рас-

шитую бисером одежду этих эвенков.

## КНИГИ, ИЗДАННЫЕ РАНЕЕ В СЕРИИ «СКАЗКИ И МИФЫ НАРОДОВ ВОСТОКА»

1. Медноволосан девушка (калмыцкие народные сказки), 1964.

2. Сказки Мадагаскара, 1965.

3. Сказки пародов Дагостана, 1965.

4. Сказки мампруси, 1966.

5. Турецкие народные сказки, 1967.

- 6. Проданный сон (туркменские народные сказки), 1969,
- Курдские народные сказки, 1970.
   Сказки и мифы Океапии, 1970.
   Сказки пародов Вьетнама, 1970.
- Сказки Центральной Индии, 1971.
   Аварские пародные сказки, 1972.
- Афганские сказки и легенды, 1972.
   Тувинские народные сказки, 1972.
- 14. Грузинские пародные предания и легенды, 1973.

15. Осетинские народные сказки, 1973.

- 16. Продолки хитрецов, 1973.
- 17. Сказки и мифы пародов Чукотки и Камчатки, 1974.

48. Абхазские народные сказки, 1975. 19. Книга о судах и судьях, 1975.

20. Сказки и мифы народов Филиппин, 1975.

## готовятся к изданию в серии

- 1. Сказки народов Африки.
- 2. Сказки народов Бирмы.
- 3. Сказки пародов Памира.

## содержание

|     | редколлегии                | 5   |
|-----|----------------------------|-----|
| RBE | едение                     | 7   |
|     | МИФОЛОГИЧЕСКИЕ СКАЗКИ      |     |
| 1.  | Миф о мироздании           | 39  |
| 2   | Миф о Лёйба-нгуо           | 44  |
| 3.  | Сотворение земли           | 49  |
| 4.  | Сотворение земли           | 50  |
| 5.  | Землю паладившая утка      | 51  |
| 6.  | О сотворении земли         | 51  |
| 7.  | Устроение земли            | 52  |
| 8.  | Получение огня             | 53  |
| 9.  | Первые люди                | 53  |
| 10. | Первые люди                | 54  |
| 11. | О происхождении людей      | 55  |
| 12. | Ворон и лебедь             | 56  |
| 13. | Ворон и лебедь             | 57  |
| 14. | Тепло                      | 57  |
| 15. | Комары                     | 58  |
| 16. | Полет в землю Гусей матери | 59  |
| 17. | Шамап на луне              | 61  |
| 18. | Дянгу                      | 62  |
| 19. | У отца счастья             | 66  |
| 20. | Боги промыслов             | 69  |
| 21. | Боги промыслов             | 79  |
| 22. | В земле мертвенов          | 81  |
| 23. | Воскрешение девушки        | 92  |
|     | Семь ледяных девушек       | 95  |
| 25. | Воскресший человек         | 98  |
| 26. | В голодный год             | 101 |
| 27. | Сырада-нямы                | 105 |
| 28. | Отцы рыб и диких оленей    | 106 |
| 29. | Невестка Моу-нямы          | 109 |
| 30. | Жена мертвеца              | 116 |
| 31. | Чайки                      | 118 |
| 32. | Чина-Барангуй              | 121 |
| 33. | Отен болезней              | 126 |

| 34. Моричэ-барба и баруси                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 130        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 35. Везголовые люпи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 135        |
| 36. Моррада и безголовые люци                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 137        |
| 37. Озеро смерти                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 141        |
| исторические предания                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
| истогические предапил                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
| 38. О древних людях на Таймыре                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 149        |
| 39. Волосатые люни                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 150        |
| 40. О приходе авамских иганасан                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 153        |
| 41. О происхождении авамских самоедов                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 154        |
| 42. В земле чукчей                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 156        |
| 43. О чукчах                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 159        |
| 44. Приход авамских нгаласан                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 160        |
| 45. История авамских нганасан                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 161        |
| 46. Силач Сангуды                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 165        |
| 47. Война с юраками                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 167        |
| 48. Сын Сойму                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 173        |
| 49. О роде Чунанчера                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 179        |
| 50. О родах Кокары и Купчик                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 180        |
| 51. О Степане Курсамине                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 180        |
| 52. Кабюмэ фату                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 182        |
| 53. Оставленный топор (Вариант 1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 198        |
| 54. Оставленный топор (Вариант 2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 202        |
| 55. Гость с собаками (Вариант 1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 203        |
| 56. Гость с собаками (Вариант 2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 205        |
| 57. Гость с собаками (Вариант 3)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 207        |
| 58. Гость с собакой (Вариант 4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 209        |
| 59. Гость с собакой (Вариант 5)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 210        |
| 47. Война с юраками 48. Сын Сойму 49. О роде Чунанчера 50. О родах Кокары и Купчик 51. О Степане Курсамине 52. Кабюмэ фату 53. Оставленный топор (Вариант 1) 54. Оставленный топор (Вариант 2) 55. Гость с собаками (Вариант 2) 56. Гость с собаками (Вариант 3) 57. Гость с собаками (Вариант 3) 58. Гость с собакой (Вариант 4) 59. Гость с собакой (Вариант 5) 60. Дюпто 61. Случай после охоты па гусей (Вариант эпизода из «Дюпто»)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 211        |
| 61. Случай после охоты па гусей (Вариант эпи-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 215        |
| зода из «Дюпто»)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 217        |
| зода из «Дюпто»)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 295        |
| вз. Сыповья Лакуны (Вариант 2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 231        |
| 64. Сыновья Лакуны (Варнант 3)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 244        |
| 65. Сыновья Лакуны (Вариант 4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 250        |
| Ob. Chinosha Jakyahi (Dapatur J)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 250<br>256 |
| от. Старик и его сыновыя                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 260        |
| 66. Сыновья Лакуны (Вариант 5)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 263        |
| 70 Съмонт околичества из молголой (Вариант 1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 271        |
| 69. Сын медведя                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 277        |
| 71. Общовым ологинка на медведон (вервант в)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 281        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 283        |
| 74. Похищение женщины (Вариант 2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 291        |
| Иганасанские слова и выражения, употреблен-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -          |
| WITE DOCKERDING WASHING BYC-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
| скими эквивалентами                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 297        |
| Change of the contract of the |            |
| минов и выпажений                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 299        |
| словарь местных русских и птанасанских тер-<br>минов и выражений                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 308        |
| Комментарии                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 313        |

## МИФОЛОГИЧЕСКИЕ СКАЗКИ И ИСТОРИЧЕСКИЕ ПРЕДАИИЯ НГАНАСАН

Утверждено к печати редколлегией серии «Спазки и мифы народов Востока»

Редактор И. Л. Елевич
Младший редактор И. И. Исаева
Художник Л. С. Эрман
Художественный редактор
И. Р. Бескин
Технический редактор
Л. Ш. Береславская
Корректоры В. А. Захарова и Л. И. Письмаи

Сдано в набор 18/VII 1975 г. Подписано к печати 17/III 1976 г. Формат 60×84<sup>1</sup>/16, Бум. № 1. Печ. л. 21,5. Усл. п. л. 19,99, Уч-изд. л. 20,89. Тираж 75 000 экз. Изд. № 2390. Зак. № 4746. Цена 1 р. 32 к.

Главная редакция восточной литературы издательства «Паука» Москва, Центр, Армянский пер., 2

Ордена Ленина типография «Красный пролетарий» Москва, Краснопролетарская, 16

Мифологические сказки и исторические предация М 68 нганасан. Запись и подготовка текстов, введение и комментарии Б. О. Долгих. М., Главная редакция восточной литературы издательства «Наука», 1976.

341 с. («Сказки и мифы народов Востока»).

Широкая публикация повествовательного фольклора працисан— коренных жителей Таймырского национального округа. Сопровождается предисловнем и примечаниями, Рассчитана на вврослого читателя.

M<sub>013(02)-76</sub> 204-76